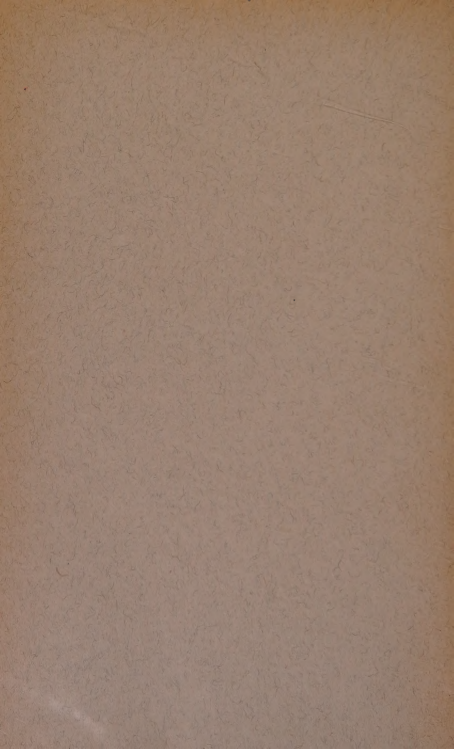


O. alfons M. Figlewik: 8248.

O. afforshi. Figlewiki Oluge



PODRĘCZNA ENCYKLOPEDYA KOŚCIELNA.

## **PODRĘCZNA**

# ENCYKLOPEDYA KOŚCIELNA

#### **OPRACOWANA**

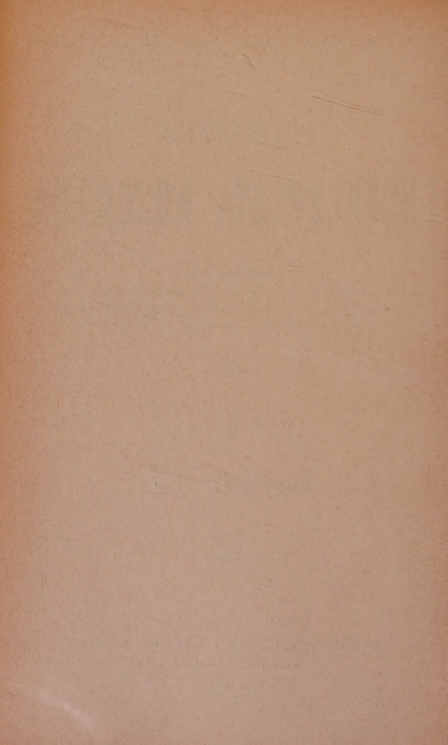
pod kierunkiem ks. ks. Stan. Galla, Jana Niedzielskiego, Henr. Przezdzieckiego, Czesł. Sokołowskiego, Ant. Szlagowskiego, Ant. Tauera i redaktora ks. Zygmunta Chełmickiego.



### WARSZAWA

Skład główny w księgarni Gebethnera i Wolffa KRAKÓW — G. Gebethner i S-ka

1907.



Gaal syn Obeda. Z jakiego pokole-nia, niewiadomo. Raz tylko wspomina o nim P. s. (Jud. IX, 26, 41). Byl to maż znakomity w całej okolicy miasta Sychem, znany ze swych bogactw i mestwa, stał na czele walecznej drużyny, prowadził życie tułacze. Zaproszony przez zbuntowanych Sychemczyków, obejmuje nad nimi dowództwo, przez co znacznie pokrzepia ich na duchu. Ale miał też Abimelech w Sychem swych zwolenników. Jeden z nich Zebul, hetman królewski, pomaga Abimelechowi roztropna swa rada. Gaal ze swym orszakiem zostaje wypędzony z Sychem. Józef Flawiusz nazywa go δ Γυαλης (Ant. V. 7, 3, 4 ed. Niese). Por. Fr. de Hummelauer S. J. Cursus Scripturae Sacrae. Com. in l. Judicum p. 191, 197; Hagen S. J. Lexicon Biblicum v. II, p. 325. X. R. J.

Gaas, góra od pokolenia Efraima na poludnie od Thamnathsare, miejsca gdzie się znajduje grób Jozuego (Jozue XXIV, 30; XIX, 49-50; Jud. II, 9). Dokladnych granic tej miejscowości dziś wskazać nie można. Dr. Richard v. Riess (Bibel Atlas. Freiburg 1895 p. 12) wskazuje na dzisiejsze Deir ed-Dam po drodze z Gofny do Joppy; Guérin (Samarie II, 89 inst.), na Khirbet-Tibne, 16 kilometrów na północ od Bethel. Conder. in Survey of West. Pal. Wręcz przeciwnego zdania jest Séjourné,

wskazuje on na Khirbet el-Fakhakhir. 10 klm. na poludnie od Khirbet Tibne (Revue Bibl. II 1893 p. 608-626). Jest też wzmianka w P. s. o potoku Gaas-"Heddai i Hurai z potoku Gaas," (II Reg. XXIII. 30; I Paral. XI, 32), prawdopodobnie wypływał z tej góry i wpadał do morza Śródziemnego. (Por. Calmet Dictionnarium Script. S., Venetiis 1766 t. I p. 368).

Gabaa od hebr. Gabaa, co właściwie znaczy "wzgórze," "pagórek" (Gesenius. Thesaurus ling. hebr. 259-260). Rozmaicie to imię było wymawiane: Gaba, Gabaa, Gabach, Gabaath, Gabae, Gabee, Geba, Gibeah, Gibeath (Hagen S. J., Lexicon Bibl. t. II p. 325). Nazwe te nosiło wiele miejscowości w Palestynie, miast i gór.

I. Gabaa, miasto w pokoleniu Judy, jedno z 10 w trzeciej prowincyi po Maon, Karmel i t. d, (Jos. XV, 57), na południo-wschodzie od Hebronu. Jest mowa o Gabaa w I Paral. II, 49 "Sue ojciec Gabaa." Być może (zdanie Hagena, Lex. Bibl.), že to samo Gabaa, co w Jos. XV, 57, poważni jednak pisarze wskazują Gabaę (z I Paral. II, 49) na dzisiejsze Djebaa pomiędzy Eleutheropolis i Bethleem, 10 mil od Eleutheropolis, która nosiła nazwę Gabatha. (Por. Mem. III p. 25; Guérin. Judée III p.

246, 55).

II. Gabaa lub Geba-miasto kaplanom oddane jedno z 12 wschodnich w pokoleniu Benjamina (Jos. XVIII, 24; XXI, 17; I Paral. VI, 60; IV Reg. XXIII, 8; Zach. XIV, 10). Do tego Gabaa stosują egzegeci I Reg. XIII, 3. "I pobil Jauatas straž Filistyńska, która była w Gabaa; Isai. X, 28, 29 – opis podróży Asyryjczyków, III Reg. XV, 22; II Paral. XVI, 6 etc.

III. Gabaa Benjamin-miasto pomiedzy Jerozolimą i Ramą (Jud. XIX, 12 - 20), glośne wskutek ohydnej zbrodni, jakiej się dopuścili jego mieszkańcy na żonie pewnego lewity, za co całe pokolenie Benjamina omal nie wyniszczone zostało przez resztę Izraela (Jud. XX, 1-48). Do tego Gabaa stosuje się opowiadanie o porażce zadanej Filistynom przez Jonatę (I Reg. XIII, 2, 16; XIV, 2-16).

IV. Gabaa Saulowe-to samo co Gabaa Benjamina (Hagen, Lexicon Bibl.). Nazwe te otrzymało po publicznym obiorze Saula na króla (II Reg. XXI. 6). To zdanie wynika z porównania I Reg. XI, 4; XV, 34 z tem, co powiedziano o Gabaa Benjamin n. III.

V. Gabaa cześć miasta Kariatjarim. gdzie był dom Abinadaba, tam jakiś czas była arka przymierza (I Reg. VIII 1; II Reg. V1, 3-4; I. Paral. XIII, 5).

VI. Gabaa w ksiedze Judith (III, 14) "przyciągnał Holofernes do Idumejczyków do ziemi Gabaa." Zdaje się odpowiadać dzisiejszemu Djeba o 5 klm. od Sebasty (Samaryi na pólnoc (Survey of West Pal. Mem. Il, 155).

VII. Gabaa Phinees--miasto na górze Efraima, gdzie pochowany Eleazar syn Aarona (Jos. XXIV, 33).

VIII. Gabaa, miasto jeźdźców u stóp Karmelu. Tak nazwane dlatego, że urlopowani konni żołnierze za króla Heroda tam mieli schronisko (Flav. Joseph. Bell Jud. III, 3, 1). (Por. Robinson Palestina II, 324 ss., Guérin, Judée III, 67-70; D. Zanecchia. La Palestine d'aujourd'hui 1889 II. p. 465-466; Hagen S. J. 4. Lexicon Bibl. t. II p. 325 - 333). X. R. J.

Gabaon, miasto stołeczne Hewejczy-

382; Quam. ed. Lag. 128, 18-21; ków (Jos. XI, 19), od 40-50 stadyów odlegle od Jerozolimy (Flav. Joseph. Bell. Jud. II, 19, 1; Antiq, VII, 11, 7), dzisiejsze el Djib pomiędzy Jerozolima i Bethoren na północ od Nebi Samwil. Gdy Jozue wkroczył do Chanaan, mieszkańcy Gabaonu użyli podejścia względem Żydów, z obawy aby ich nie spotkał los, jakiemu podpadły Jerycho i Hai. Poslańcy Gabaonitów zmyślili, iż wysłani byli do Jozuego od narodu z bardzo dalekiego kraju, aby zawrzeć przymierze z ludem wybranym. Jozue i starsi ludu nie radząc się Pana, zezwolili na ich żadanie. Po trzech dniach podstęp się wykrył. Gabaonitów dla słowa danego Jozue ocalił, ale za kare skazal ich na posługę dla narodu wybranego (Jos. IX, 3, 27, XI, 19). Pieciu królów sasiednich, rozgniewało sie na Gabaonitów za przymierze z Zydami, oblegali więc Gabaon. Jozue pośpieszył z pomocą, poraził napastników, a pięciu ich wodzów skazał na powieszenie. W tej to wyprawie Jozue wyrzekł słowa »słońce przeciw Gabaon nie ruszaj się," które w najrozmaitszy sposób egzegeci tlumaczą. (Fr. de Hummelauer S. J. Comment, in Jos. X, 3-14 p. 231-248; Ks. B. Pawłowski w Kwarialniku Teologicznym, roczn. II. zesz. III str. 118 - 135).

Przy podziale Gabaon dostało sie pokoleniu Benjamina (Jos. XVIII, 25) i dane bylo lewitom familii Kaath (XXI. 7). Saul pierwszy naruszył obietnice dane przez Jozuego Gabaonitom, okrutnie się z nimi obchodził, za co siedmiu synów jego w początkach panowania Dawida było powieszonych (II Reg. XXI, 6). Przy Gabaon zaszla bitwa pomiędzy Abnerem a Joabem. Abner pokonany w ucieczce zabil Azaela, brata Joabowego (II Reg. II. 12—23; III, 30). W Gabaa Joab zabil Amase syna Abigail (II Reg, XX, 5-10), za co też później sam został zabity z rozkazu Salomona przez Banajasa (III Reg. II, 28-34). W Gabaon za Dawida była arka przymierza, tam też Salomon błagal Boga o madrosc (I Paral XVI, 39-40; II Paral. I, 3-17; III Reg. III, 4). Z Gabaon pochodzili: sławny za Dawida Samajas (I Paral. XII, 4), Meltias-pomagal przy budowie murów Jerozolimskich (Neh. III, 7), pseudoprorok Hananias, syn Azura (Jer. XXVIII,

1—17). (Por. Robinson. Pal. II, 350 (Ulm, 1831, 2 t), zamieścili tu autobioss.; Guérin. Judée I, 385—391; D. grafię G.a. (Por. W. Schroeter, Erin-Zanecchia, La Palestine d'aujour-d'hui 1899, II, 356; Fr. Vigouroux Diction Bibl. III, 15-21; Hagen S. J. Lexicon Bibl. II p. 333-335, A. Calmet, Dictionnarium Script S. t. I p. 370-

Gabathon, miasto w Palestynie. Przy podziale dostało się pokoleniu Dan (Jos. XIX, 23). Po roździale Żydów na dwa królestwa, Gabathon dostało się w rece Filistynów i nigdy im odebrane nie było. Próbowali je odbić król Nabab (III Reg. XV, 27), Amri, wódz Izraelski (III Reg. XVI, 15—17), ale bezskutecznie. Prawdopodobnie owo Gabathon jest dzisiejsze Qibbiye pomiędzy Lidda i Khirbet Tibne. (Por. Hagen S. J., Lexicon Bibl. t. II p. 335-336; D. Zanecchia. La Palestine d'aujourd'hui 1899 II, 425).

Gabbatha, wyraz żydowski, pochodzenia syrochaldejskiego, po grecku Lithostrotos (λιθος—kamień, στρωτὸς—zasłany) oznacza miejsce, stolicę sądowa, z której Pilat ogłosił swój wyrok na Chrystusa. Jan 19, 13. I siadł na stolicy sądowej na miejscu, które zowią Lithostrotos, a po żydowsku Gabbatha (Por. Müller, Archaeologie; Friedlieb, Archaeologie der Leidengeschichte unsers H. J. Ch. Bonn 1843).

Gabler Jan Filip, teolog protestancki, racyonalista niemiecki z końca XVIII Ur. 1753 we i początków XIX w. Frankfurcie nad Menem, G-r odbył nauki teologiczne w Jenie. Pod wpływem profesorów Eichhorna i Griesbacha, G-r został racyonalista. W 1785 r. mianowano G-a profesorem w Altdorfie; w 1804 r. profesorem w Jenie i na tem stanowisku † 1826 r. G-r pisal liczne artykuły po czasopismach i dziela bi-blijne. Podzielał poglądy racyonalisty Eichhorna (ob. art. Eichhorn Jan Godfryd), wydał jego Urgeschichte, zaopatrzywszy je we wstęp i uwagi (2 tomy w 3 częściach Altdorf-Nürnberg, 1790-1793). Wydawał też czasopismo teologiczne Neuestes Theol. Journal (1798-1811); był współpracownikiem wielu innych pism, wydał Griesbacha-Opuscula academ. (1825) i in. Wybor dzieł G-a wydali dwaj jego synowie

grafie G.a. (Por. W. Schroeter, Erinnerungen an Joh. Phil. Gabler, Jena, 1827; Herzog-Hauk, Realencyklopedie für protest. Theologie und Kir-che, Leipzig, t. VI, 326..., Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1907, t. I, k. 1570; W. E. J. t. 23—24, str. 450).

Gabler Jerzy Andrzej filozof niemiecki ur. w r. 1786, † 1853, uczeń Hegla i jego następca na katedrze uniwersyteckiej w Berlinie w r. 1831. Był także nauczycielem w szkołach średnich w Norymberdze, Asbachu i Beyreuth. Napisal De verae philosophiae erga religionem christianam pietate. Beroli-ni 1836; Lehrbuch der philos. Propä-deutik, 1827; Beiträge zur richtigen Beurtheilung der Hegel'schen Philosophie, 1843, i in. (For. Schäfler, Handlexicon der kath. Theologie, Regensb. 8-0, t. II, str. 89; Blanc. Die-tion. de la Philos. Paris 1906, 4-0 str. 575).

Gabler Maciej ks. T. J. filozof i przyrodnik ur. w r. 1736 w Spalt we Frankonii, w r. 1754 wstapil do Jezuitów. następnie studyował filozofję w Ingolsztadzie i teologję w Dillingen. Zostawszy doktorem teologii i filozofii G. ob-jął katedrę filozofii w Ingolsztadzie. Był też członkiem wielu akademij i uniwersytetów poza granicami kraju. Wielkie położył zasługi na polu klnem i szkolnictwa. † w r. 1805. Napisał Von den Kräften der Körper. Ingolst. 1776: Theoria magnetis, tamże 1781, Naturlehre, München 1776-79, 5 części. (Por. Schäfler, Handl. d. Kath. Theologie. Regensb. 1882, 8-o, t. II, str. 89).

Gabon, wikaryat apostolski we francuskiej kolonii Kongo (Afryka Zachodnia), Poczatkowo część ta podlegała wikaryatowi apostolskiemu Gwinei erygowanemu 1842 r. Stopniowo utworzono inne wikaryaty (ob. tablice schematyczną u Wernera, Orbis terrarum catholicus, Friburg. Brisg., p. 205) i od roku 1880 osobny wikaryat Gabon, od którego oddzielono w 1899 r. prefekturę apostolską, w Kamerunie. Wikaryatem apo-stolskim G-n rządzi bp. tyt., mający rezydencye w Ste Marie du Gabon pod miastem przybrzeżnem Libreville, Na

misyach pracują zakonnicy z kongregacyi Ducha św. i Niepokalanego Poczęcia Najśw. Maryi Panny. W 1905 r. liczono tu ok. 12 tyś. katolików, 33 stacye misyjne, 30 kaplanów, 1 seminarym, 22 szkoły. (Por. Werner, dz. cyt., Buchberger, Kirchliches Handlexikon, t. 1, München, 1907, k. 1570—1571).

K. C. S.

Gaborit P. ks. kanonik w Nantes, napisal: Manuel d'Archéologie ou Etude élementaire sur l'Architecture, la Sculpture et la Peinture, depuis les Grecs jusqu'à nos jours. 1896, 8-0, wyd. 2-gie; De la Connaissance du Beau, sa définition, application de cette définition aux beautés de la nature, Paris, 18-0, wyd. 3-ie; Le Beau dans les Oeuveres littéraires. Paris, 18-0, 3 wyd.

Gabriel de Varceno (de Guarcino), kapucyn włoski, teolog XIX w. G-l był w zakonie swoim lektorem i definitorem; † 1893. Napisał: Compendium theologiae moralis ex opere morali Scavini, Gury et Charmes (Taurini, 1871, 8 ed. 1877, 2 t. in 8). Dzieło to autor zaopatrzył w nowe dekrety i cytaty. (Por. Hurter, Nomenclator theologiae, Oeniponte, 1895, t. III, k. 1448).

Gabriel a S. Vincentio, Karmelita włoski, teolog XVII w. Ur. w Lodi, G-l wstapił do Karmelitów; żywot prowadził bardzo umartwiony; był jeneralnym wizytatorem prowincyi Genueńskiej, uczył teologii, † w Rzymie 1671. Napisał liczne dzieła filozoficzne (wyd. Romae, 1668); Commentaria in 1 p. S. Thomae (ib., 1664,) in 2 p... (1665) De gratia (1658); De fide, spe et caritate (1666; De incarnatione (1656); De sacramentis (1656); De censuris (1661): De justititia et jure (1663): Summa moralis (1668); De remediis ignorantiae (1871).. (Por. Martialis a s. Joan. Bapt., Bibl. script. O. Carm. utriusque sexus, Burdigalae, 1730, p. 182; Hurter, Nomenclator theologiae, 1893, t. II, k. 18; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1907, t. I. k. 1571).

Gabrieli Andrzej, śpiewak i organista przy kle św. Marka w Wenecyi, ur. ok. 1510 w tem mieście, † w r. 1586; był sławnym kompozytorem.

Gabrielis Egidjusz franciszkanin, żył w XVII w. kształcił się w uniwersytecie w Lowanium, gdzie otrzymał licencyat z teologii; później został definitorem generalnym i komisarzem aplskim w Niderlandach. † w r. 1697. Sławne jest jego dzielo Specimina moralis christianae et moralis diabolicae in praxi. Lovanii 1675; dzielo to przepelnione blędami Bajusa i Jansenjusza zostało potępione (Decr. 27 sept. 1679). G. wezwa-ny do Rzymu oczyścił się z zarzutu bledów jansenistowskich i opracował nowe wydanie swego dziela p. t. Specimina moralia editio secunda i t. d. 1680, lecz i to wydanie, zarówno jak i trzecie (w r. 1683) również potepione zostało. (Decr. 2 sept. 1683). Bund, Catalogus auctorum. Rothomagi 1900, 8-o, str. 57; Glaire, Dictionnaire des Sciences. Paris t. I. 8-0, str. 856).

Gabryel Archaniol (hebr. maż Boży). W Starym Testamencie ukazal się jako posłaniec Boży Danielowi (Dan. 8, 15; 9, 20), objawiając mu, iż do przyjścia Mesyasza pozostaje 70 tygodni lat. Zacharyaszowi zapowiedział narodzenie Jana Chrzeiciela (Łuk. 1, 11—20), a Najświętszej Pannie zwiastował, iż zostanie Matką Zbawiciela. (Łuk. 1, 26—38). Uważany był powszechnie za opiekuna wybranego ludu. Kabaliści twierdzą, iż był on doradcą patryarchy Józefa, a podług podania mahometańskiego on udzielał objawień Mahometowi i on zaniósł go do raju (Por. Calmet, Diction. bibl. s. v.).

Gabryel Bużyński, biskup rjazański od r. 1726, autor rosyjski z czasów Piotra I., ur. 1680 r. na Ukrainie, um. 1631 r. Ksztalcił się w akademi Kijowskiej, był następnie nauczycielem w szkole duchownej w Moskwie, r. 1707 wstąpił do zakonu, 1710 r. mianowany kapelanem floty rosyjskiej, towarzyszyl Piotrowi I we wszystkich jego wyprawach wojennych, potem został członkiem synodu, protektorem wszystkich szkól duchownych i biskupem. Słynał z wymowy kaznodziejskiej. Ogłosił drukiem przekłady: Wstęp do historyi państw europejskich, przez Puffendorfa; Theatron albo wykład historyi świętej i powszechnej, przez Stratemana, 1724; O powinnościach człowieka i obywatela, przez Puffendorfa, 1726. Jedna z mów pogrzebowych (na zgon Piotra I) przełożoną została przez Tomasza Konsetta, pastora kościoła anglikańskiego, na język łaciński i za życia autora wydana w Berlinie. Jego niektóre kazania wydał Nowikow w Moskwie 1784 roku.

X. S. G.

Gabryel z Chinon, kapucyn francuski, misyonarz Persyi z XVII w. Ur. w Chinon we Francyi, G-l wstapil do Kapucynów i ok. 1640 r. udał się na prace misyjne do Persyi. Przez lat 20 przebywał w Ispahanie (rezydencyi szachów perskich), ciesząc się protekcyą szacha Szah-Abasa II. Poznal języki wschodnie, jak perski, turecki, ormiański i in., w cichości gorliwie pracował. Duchowni ormiańscy z niechęcią patrzy-li na G-a, intrygami usunęli go z Ispahanu. Udal sie Gabryel do Taurydy (w Aderbaidzanie), tu założył konwent dla braci swego zakonu i apostolował w okolicy. W 1670 udał się do Malabaru, lecz niedługo umarł tegoż 1630 Notaty G-a wydał Moreri p. t. Relations nouvelles du Levant ou Traités de la religion, du gouverne-ment et des coutumes de Perses, des Armeniens et des Gaures (Lyon, 1671) (Por. Larousse, Grand Dictionnaire Universel, Paris, t. VIII, p. 909; W. W. t. V. art. G-l...). X. C. S,

Gabryel Domeckij, pisarz ascetyczny prawosławny XVII i początków XVIII w., był archimacidrytą klasztoru Szymona w Moskwie, od r. 1690 w Nowogrodzie do r. 1709, † w Kijowie. Pisma G. dotyczą życia zakonnego jak Uczenje wsegdasznieje monastyrskoje; Kinowjon ili izobrażenje ewangelskoje inoczeskago obszczego żitja, 1638; Wertograd duchownyj 1685; Put'k wiecznośti i t. d. Pet rsb. 1784, i inne. (Por. Łopuchin, Prawosł. bogosł. encikl. Petrograd 1903, 4-0, t. IV, kol. 15).

Gabryel, bp. lwowski ormiański. Dwóch tego imienia było biskupów: jeden żył w 1415 r., drugi obrany przez lud na biskupstwo, a przez króla Zygmunta III na nie potwierdzony 6 kwietnia 1606 r. Ten drugi nazywa się jeszcze Garabied u Barącza, a Gurabiel u Niesieckiego. Kiedy pierwszy bp. Gabryel umarł,

niema wiadomości, drugi rządził krótko dyecezyą, bo już umarł 1607. (Por. Ks. S. Barącz, Żywoty sławnych Ormian str. 131. Lwów, 1855; Niesiecki, Korona Polska, t. I, Lwów 1728 str. 94).

Gabryel (Mikołaj Woskresenskij) prawosławny archimandryta, pierwszy ruski historyk filozofii, ur. w r. 1795, kształ-cił się w akad. duch. w Moskwie, po skończeniu nauk ze stopniem magistra w r. 1820 został w tejże akademii bakałarzem nauk filozoficznych; w r. 1821 został mnichem, a w r. 1822 archimandryta i rektorem seminaryum orłowskiego. Sprawowal też i inne urzedy duchowne w r. 1836, w którym został pro fesorem nauk teologicznych w seminaryum i prawa cerkiewnego. Od r. 1841 zajmował różne stanowiska duchowne, + w r. 1868 w muromskim klasztorze. Napisal: Istorja filosofii. 1839—49, 6 cz., wyd., 2-ie; Filoso-fja prawa, tamże 1843; Osnowanja opytnoj psichologii, tamże 1845; Ponjavie o cerkownom prawie i jewo istorja,, tamże 1844. Dzieła te raża niewykończeniem i brakiem systematyczności w wykładzie. (Por. Łopuchin, Prawosławnaja bogosł. enciklopedja. S. Peterb. 1933, t. IV).

Gabryel od Opieki św. Józefa, karmelita bosy, Kaznodzieja J. K. Mci. Pracował przy kle księży Karmelitów w Warszawie, pozostawił drukiem ogłoszone: Mowy przed uroczystym obrządkiem obleczenia kadetów w mundur korpusowy, miane 1789 r. Warszawa 1790, in 8-0 str. 23; Nauka o religii i obyczajności w czterech kazaniach, dana kadetom w kaplicy korpusu r. 1787, Warszawa 1790, in 8-0, str. 108, Kazanie o zasługiwaniu w młodości na łaskę w Boga i u ludzi, w Niedziel I po 3 królach, do młodzi edukującej się w konwikcie warszawskim księży pijarów miane. Warszawa 1792, in 8-0, str. 42.

Gabryel Severus, bp. wschodni, pisarz teologiczny grecki z końca XVI i początków XVII w. Ur. 1541 w Epidaurus (dziś. Napoli di Malvasia) w Lakonii na Korei, G-l 1573 otrzymał święcenie kapłańskie w Wenecyi i 1577 r. został bpem w Allaszcher (dawna Filadelfia) w Lydii—Azyi Mniejszej. Prze-

bywał jednak w Wenecyi i otaczał du- ur. 9 marca 1866 r. w Wieprzu kolo chowna opieka Greków schyzmatyków. zamieszkujących posiadłości weneckie; † 1616 r. Pisal dzieła dogmatyczne i polemiczne, jak: O Sakramentach św., apologję i t. p. w obronie Greków. Do katolików żywił niecheć, choć w nauce o Najśw. Sakramencie trzymał sie przeważnie nauki Kła katolickiego. Richard Simon na łacinę przełożył jego: Apologie i in. pisma, wydał je pod tyt. Fides Ecclesiae Orientalis (Paris, 1671) — (Por. Moreri, Le grand Diction. historique, Paris, 1759; t. V. Part. 2, p. 4-5; Kyriakos Diomedes, Gesch. der orient. Kirche, 1902; W W. t. V..; Buchberger, Kirchliches Handtexikon, München, 1906, t. I. k. 1571).

Gabryel Sionita, pisarz syryjski z końca XVI i początków XVII w. Ur. 1577 r. w Edden (w górach Libanu) G-l, odbył nauki w kollegium maronickiem, a w 1614 r. udał się do Paryża. W Sorbonie G-l uczył języków syryjskiego i arabskiego i został współpracownikiem wydawnictw Biblii Polyglotty. W 1620 r. G-l otrzymał święcenia kaplańskie; † 1648 r. w Paryżu. W Bibl. Polygl. Paris. wydano jego syryjski i łaciński przekład niektórych ksiąg St. Test. (1645 r.); arabski St. T. oprócz Pentateuchu i Ruth i N. T. Oprócz tego z arabskiego i syryjskiego dal tlum, łacińskie Psalterium Davidis (1-sze-Romae, 1614; 2-ie Parisiis—1625) i in. też zostawił pisma. (Por. Lelong, Bibliotheca sacra seu syllabus omnium fere S. Scripturae editionum ac versionum (2 t. Paris., 1709; Lips., 1709... I, 350...; Biogr. univ. XVI, 221; Hurter, Nomenclator theologiae, Oeniponte, 1892, t. I, p. 434 adnot. 1; Buchberger, Kirchliches Handlexicon, München, 1907, t. I, k. 1571). H. C. S.

Gabryelici ob. Didymus Gabryel.

Gabryelski Zygmunt, ur. w r. 1870 w Krakowie, kształcił się w tem mieście. Pisał sprawozdania literackie do czasopism. Napisał też rozprawe Czem historya jest a czem będzie. Kraków 1893, 8.o, str. 78.

Gabryl Franciszek ks. dr., profesor

Andrychowa, gimnazyum kończył w Wadowicach, poczem wstąpiwszy stanu duchownego odbył studia teologiczne na uniwersytecie krakowskim. Wyświecony na kapłana spelniał przez pewien czas obowiązki duszpasterskie w kilku parafiach dyecezyi krakowskie. poczem udał sie do Wiednia do zakładu zwanego Frintaneum. Na uniwersytecie wiedeńskim uzyskał stopień dra teologii. Niebawem wysłany został, jako stypendysta za granice na wyższe studya, które odbywał w Rzymie, Lowanium i Wrocławiu poświęcając się przeważnie filozofii. W r. 1876 habilitował się na uniwersytecie jagielońskim, gdzie w r. 1898 został nadzwyczajnym, a w r. 1903 zwyczajnym profesorem. W senacie akademickim zasiadal ks. G. kilkakrotnie jako dziekan, prodziekan i legat wydziału teologicznego. W r. 1907 wybrany został rektorem. Ks. G. należy do rzędu najwybitniejszych pisarzy filozoficznych. Odznacza się gleboką erudycyą i wykładem jasnym. Oprócz artykulów, którymi zasilal pisma katolickie, a których liczba jest znaczna. Ks. G. jest autorem dziel wysokiej wartości, które mu zjednały poważne uznanie w świecie uczonym, a zwłaszcza Nieśmiertelność duszy ludzkiej w świetle rozumu i nowożytnej nauki. Kraków 1895, 8-a; O Kategoryach Arystotetesa, tamże 1897, 8-a; System filozofii. I. Logika formalna, tamže 1899, 8 a; Noetyka. Kraków 1900, 8-a; Metafizyka, tamże 1903, 8-o; Psychologia, tamże 1900, 8-a. Ks. G. jest stalym współpracownikiem naszej Encyklopedyi.

Gaby Jan Chrzciciel bernardyn, ur. ok. 1640, był gwardjanem klasztoru w Loche, w r. 1686 był na missyi w Senegalu, zkad powróciwszy napisał: Relation de la Nigritic, Paris, 1689, gdzie podaje dokładny opis tego kraju. Um. 1710 r.

Gacki Józef, ksiądz, monografista historyczny, ur. 20 Marca 1805 w Pesach, gub. suwalskiej, wstapił do zgromadzenia Pijarów w Łukowie r. 1821, był potem w konwikcie warszawskim na Żoliborzu, a następnie ukończył wydział filozoficzny uniwersytetu warszawskiego, filozofii na uniwersytecie jagielońskim gdzie za rozprawe konkursowa: Obraz

ówczesnego Polski drukowaną później w Bibliot. Warszaw. z r. 1845, otrzymał medal złoty większy. W r. 1827 został nauczycielem historyi i języków starożytnych w Piotrkowie, i ogłosił: Zabawę historyczną z dziejów polskich w sposobie loteryi ułożoną. Warszawa, W r. 1830 w programie szkolnym Piotrkowskim wydrukował: Dzieje instytutów edukacyjnych, a mianowicie pijarskich zakładów w Piotrkowie. W r. 1831 przez zwierzchność zgromadzenia wysłany został na dalsze studya do Berlina, zkad wkrótpowrócił sekularyzował się i otrzymał wikaryat w Międzyrzeczu podlaskim, r. 1837 przeniósł się do Jedlni (dyec. Sand.) zamieszkał przy swym stryju, po którym objał probostwo. Został dziekanem kozienickim, a r. 1862 kanonikiem gremialnym katedry sandomierskiej. W Pamietniku religijno-moralnym umieszczał od r. 1844 do 1862 szereg starannie opracowanych opisów kościołów: Jedlnia (t. X), Iłża (t. XXVII), Kozienice (t. XIII), Magnuszew (t. XV), Odechów (t. VI), Skaryszew (t. XXV), Sucha (t. XXII), Świerże (t. XVII), z pomiędzy których naj-więcej wartości źródłowej posiadają: Radom stary i jego kościoły (t. XXIX). Radom stary i jego fara (t. XXXI, ser. II. t. II i V), Klasztor i Kościóż Swięto-Krzyski na Łysej górze (ser. 2 tt. VII i IX). Niektóre z tych opisów rozszerzył później i ogłosił w osobnych ksiażkach, jako to: Benedyktyński klasztor w Sieciechowie, według pism i podań miejscowych, Radom, 1872, str. 299; Benedyktyński klasztor Sw. Krzyża na Łysej Górze, Warszawa. 1873 str. 345; Jedlnia, w niej kościół i akta obecnego prawa, Radom, 1874 str. 278. Z zakresu dziejów piśmiennictwa cenne są ogłoszone po raz pierwszy akta, dotyczące naszych autorów, Poeta Klonowicz udarowany od klasztoru Sieciechowskiego wójtowstwem Psarskiem (Pam. Relig. Mor. t. VIII, ser. 2); O rodzinie Jana Ko-chanowskiego, o jej majętnościach i fundacyach, Warszawa 1869, str. 172. Wreszcie ks. G. był autorem książki do nabozeństwa, bardzo rozpowszechnionej (5 wydań) p. t. Głos do Boga, Nabożeństwo domowe i kościelne dla

elekcyi Michała Korybuta i stanu dudu katolickiego z modlitw i śpieówczesnego Polski drukowaną później wów nafużywańszych w Polsce, 8-a, w Bibliot. Warszaw. z r. 1845, otrzymał medal złoty większy. W r. 1827 ks. G. oparte na źródłach wiarogodnych, został nauczycielem historyi i języków i monografie jego stanowią bogaty mastarożytnych w Piotrkowie, i ogłosił: Zabawę historyczną z dziejów poldyecezyi. Ks. S. G.

Gacyan św. apł i pierwszy bp Tours, † w r. 301, był jednym z misyonarzy wysłanych do Galii przez św. Fabiana. G. zatrzymał się w Tours, tu nawrócił pewną liczbę mieszkańców i udał się z z małą swą owczarnią do miejsc ustronnych, aby tam sprawować święte tajemnice. Umarł w spokoju i odbiera cześć jako wyznawca dn. 18 grudnia. (Por. Glaire, Dictionnaire des sciences. T. I, str. 872; Salmon, Chronicon Turon. Archiep.; J. Maan, Sancta et metrop. Turon, str. 8).

Gad, bóstwo babilońskie, czczone niekiedy przez bałwochwalczych Izraelitów którzy składali mu ofiary t. z. lectisternia. (Is. 65, 11). Podług niektórych średniowiecznych rabinów (Haccohen, Abenesza, Kimchi) Gad oznaczał Baala i dwie te nazwy występowały w połaczeniu dla określenia tego bóstwa (Baalgad); a więc nazwa Gad odnosiła się do głównego babilońskiego bóstwa szczęścia Bela, odpowiadającego Jowiszowi, planecie szczęścia, która Arabi wielkiem szczęściem nazywają. Belowi zaś, jak widać z Daniela (14, 5-21) składano lectisternia. (Por. Delitzsch im Bibl. Comm. zu Is. 65, 11).

Gad, prorok. Gdy Dawid ukrywał się w Maspla, przyszedł do niego prorok Gad i polecił mu, aby się przeniósł do ziemi Judzkiej, do Hareth (I Reg. XXII, 5). Gad zapowiada Dawidowi karę wymierzoną za policzenie ludu (II Reg. XXIV, 11—19; I Paral. XX, 9—19). O nim też powiedziano, że spisał dzieje króla Dawida (I Paral. XXIX, 29).

Gad, siódmy syn Jakóba z Zelfy, służącej Lii. W tłumaczeniu znaczy "szczęśliwie" (Genes. XXX, 11). "Która, gdy po poczęciu porodziła syna, rzekła: szczęśliwie i dlatego przezwała imię Gad." Massoreci, Targumim, Peschito, Akwila i Symmachus inaczej nieco czytali to imię—"Ba-Gad,"—coby znaczyło "przyszedł los pomyślny." Pierw-

lepsze. (Por. Hummenlauer S. Commentarius in Genes. str. 480; M. Hagen S. J., Lexicon Biblicum v. II, p. 337). G. stanowi jedno z 12-stu pokoleń izraelskich.

Gdy Jakób z synami osiedlił się w Egipcie, Gad miał siedmiu synów-Sephion, Aggi, Suni, Esebon, Ozni, Heri, Arodi, Areli (Genes. XLVI—16; por. Num. XXVI, 15—17; Ex. I—4; I Paral. II, 2; V, 11—16). W drugim roku po wyjściu z niewoli Egipskiej polycie z niewoli z kolenie Gada (od którego otrzymało nazwe) liczyło 45650 meżów zdolnych do walki (Num. XXIV, 25), przewodniczył im Eliasaph, syn Duela (Num I, 14).-Dzieje tego pokolenia mało znane. Wiadomo tylko, że pomiędzy wysłanymi do zbadania Ziemi Obiecanej z pokolenia Gad był Guel syna Malchi (Num. XIII, 16). Przy podziale potomkowie Gada otrzymali, jako zajmujący się hodowaniem trzód, obszerne pastwiska w krainie zajordańskiej pomiędzy posiadlościami Rubena i połowy Manasesa, t. j. płaszczyzne nadjordańską od morza Martwego do jeziora Genezaret i wzgórza pomiędzy Mahanaim, potokiem Jaboc (Jos. XIII, 20) Aroer i Hesebon. Walczyli jednak Gadyci pomimo to przy zdobyciu krainy Chanaan, a dopiero po dokonaniu podboju wrócili do swych posiadłości, -- do tego stosują słowa Genezy (XLIX, 19): "Gad przepasany będzie przed nim, a on przepasany bedzie pozad." Miastem ucieczki w tem pokoleniu było Ramoth Galaad. (Deut. IV, 43, Jos. XV, 8). Dla lewitów, potomków Merarego wyznaczono miasta-Ramoth-Galaad, Manaim, Hesabon, Jaser (Jos. XXI, 7, 37; I Par. 63 80, 31). W pokoleniu Gad szukał schronienia Isboseth, syn Saula, i w Manahaim był ogłoszony królem (II Reg. II, 9), do Gadytów też ucieki wygnany z królestwa Dawid (Il Reg. XVII, 22). Jeroboam pierwszy król Izraelski ufortyfikował miasteczko Fanuel (III Reg. XII, 25). Najświetniejsze czasy tego pokolenia były za Jozyasza i Joatama, posiadłości Gadytów sięgały na wschód aż do Selchy (dziś Salkhad), na południe Djebel Hauran (I Paral. V, 11-16, 17). Historya Gadytów kończy sie na ich uprowadzeniu do niewoli przez cyę, którą się opiekował, że nawet po Teglatphalassara (I Paral. V, 26), a dzie- prekonizacyi na biskupa sufragana płoc-

sze tłumaczenie, prawdopodobniejsze i dzictwo ich zajęli Ammonici (Jerem. XLIX, I). X. R. J.

Gad de Ouciu. Niegdyś w bibliotece Kolbertowskiej znajdował się rekopis, zawierający tłomaczenie rytmem francuskim pięciu ksiąg Boecyusza pod tytu-lem: Pocieszenia filozofii. Na końcu znajdują sie własne wiersze tłumacza, w których czyni wzmianke, że był rodem polak, z powolania Dominikania, i że ukończył swą prace 1336 r. 31 maja. We wstepie niedoskonalość swa w jezyku francuskim tem usprawiedliwia, że sie we Francyi nie urodził, ani wychowywał. Prolog ten jest w akrostychach. Z głównych liter pierwszego wiersza każdej stroty powstaje imie i nazwisko: Treue Gad de Ouciu. Według przypuszczeń Józ. Maks. Ossolińskiego (Wiadom Hist. Krytycz. I, 508) był rodem z miasta Ujścia lub Ojcowa.

Ks. S. G.

Gadara, ob. Geraza.

Gadomski Jakób T. J., ur. w r. 1729, wstąpił do zakonu w 1745 w Malopolsce, uczył humaniorów i filozofii w różnych kolegiach. W Przemyślu wykładal kurs teologii moralnej i prawa w ciaga 8 lat. Po r. 1773 mianowany został superiorem generalnym królewskiego kolegium w tem mieście. Napisat Prosba do Boga za Ludwike Potocką, Kasztelanowe Krakowską... przez Palmy Dawidowe imie Ludwiki Potockiej wyrażające i t. d. Przemyśl 1785, 8-o, str. 76. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. de Jésus. Bruxelles 1892, 4 o, t. [11, kol. 1083).

Gadomski Wojciech Józef, h. Rola ksiądz, ur. 1719 r. Po odbytych studyach filozoficznych i teologicznych, został profesorem seminaryum w Pultusku. W 1756 r. został proboszczem w Sannikach, dyec. Poznańskiej (obecnie Warszaw.) a potem w Bejscach dyec. Krakowskiej. Jakiś czas był kantorem katedry płockiej, potem dziekanem katedralnym płockim, oficyałem generalnym, a za biskupa księcia Michala Poniatowskiego zajmuje urząd dyrektora szpitala, przezeń założonego. Na tem stanowisku zaznaczył swe filantropijne usposobienie i tak dalece pokochał instytukiego, z nią się nie rozstał i na nią zapisał prawie cały swój majątek. Ostatnie lata przepędził na bogomyślności w kłasztorze księży Misyonarzy w Płocku. Umarł 1791 r.; zwłoki jego złożone zostały w katedrze Płockiej. (Por. Pamiętnik Relig. Moral. t. XVIII).

Gadowski Walenty ks. z dyecezyi tarnowskiej, pisarz klny współczesny, pedagog i katecheta, redaktor czasopisma "Dwutygodnik katechetyczny." Napisal: Wychowanie młodzieży i Herbarcyanizm. Kraków 1887, 8-a (odb. z Przeg. Powsz.); Z historyi pedagogii, tamże 1889, 8 a, 2. 1—3 (odb. z Przegl. Powszech.); Hosanna, książeczka do modlitwy dla dziatek, tamże 1890, 32-a; Kilka słów o toku myślenia w zastosowaniu do nauczania elementarnego, tamże 1891, 8-o, (odb. z Prz. Powsz.); Uwagi nad odpowiedzią d-ra Sere-dyńskiego. Tarnów 1891 8-a (z okazyi dzieła M. Baranowskiego "Pedagogika i dydaktyka"); O reformie nauki religii w noszych gimnazyach, Kraków 1892, 8-a; Zarys historyi Kła katolickiego. Kraków 1904, 8-a: Illustrowany katechizm średni. Tarnów 1906, 12-a; Katechezy biblijne, 1906, 12-a, (Por. Estreicher, Bibliogr. polska XIX stulecia. Kraków 1908, 8-a, t X.J.N.II).

Gaëll René pseudonim ks. Esteffe'a, powieściopisarza katolickiego, któ ry w r. 1904 zdobył pierwszą nagrodę na konkursie powieściowym ogłoszonym przez redakcyę dziennika "La Croix" przez napisanie romansu popularnego niezmiernie sensacyjnego, wymierzonego pko towarzystwom tajnym p. t. Les bijoux de la princesse. Z'innych je go beletrystycznych utworów wymienić należy: Soutane noire et culottes rouges; Mes campagnes à vélo; Encore soldat; L'Hopital militaire; Roublard en Mandchourie i t. d. (Por. L. Bethleem, Romans à lire. Cambrai 1906, 12-o, 3 wyd., str. 304).

Gaëta—arcybiskupstwo w Kampanii (Południowych Włoszech) — archidioecesis Cajetana. Miasto G-a nad morzem Śródziemnem położone w dawnej prowincyi Neapolitańskiej .Terra-di-Lavoro, powstała w czasach Rzymskich; jako Cajeta na brzegach Latium. Po

upadku państwa Rzymskiego, G-a była samodzielnem państwem, rządził nią pretor Sycylii w imieniu cesarza Byzancyum. Później uległa władzy papieskiej, w XV w. należała do Neapolu. Miasto G-a liczy obecnie ok. 15 tys. mieszkań-ców, posiada dawną katedrę św. Erazma i pamiatkowe gmachy. W G-ie urodził się pż. Gelazy II, zwany Janem Tu też w 1848-1849 r. z Gaety. przebywał pż. Pius IX. Bpstwo w G. powstało w IX. erygowane przez papie-ża Leona IV. Dawniej były na tem terytoryum 3 bpstwa: Formia, Minturna-Trajectum i Fundi. Przedostatniego bpa Leona dawne akta nazywają episc. Minturnensis et Formiensis. Za ostatniego bpa Konstantyna (od r. 846 rządzącego) w Formii, Saraceni miasto to zburzyli i wówczas stolice bpią erygowano w Gaecie. Jakiś czas bpi G-y nosili też tytuły dawnych stolic. W 1818 r. z bpstwem Gaetą połączono dawną stolicę Fundu v. Fondi. Miasto to położone w pobliżu Gaety, posiada katedrę św. Piotra, klasztor Dominikański w F-i cele św. Tomasza z Akwinu. Gaeta jakiś czas była sufraganią stolicy arcy-bpiej w Kapui. Pius IX bullą "In sublimi" 1848 r. wyniósł G-e do godności arcybpstwa i poddał bezpośrednio Stolicy Apostolskiej. W r. 1906 archi-dyeczya liczyła ok. 83,600 wiernych, 42 parafie, 200 kapłanów, klasztory męskie i żeńskie, Kapituła liczy 4 prałatów, 16 kanoników, 10 misyonarzy i in. kaplanów i kleryków. (Por. Moroni XXVIII, 92...; Gams, Ser. Epp., 880 ..: Michele de Matthias, Gare della cità e luoghi dell'arcedioecesi di Gaeta nella meta de secolo XIX, w Araldo di Luca n. 9 d. d. 28 Febr. 1855; Ferraro, Memorie relig. e civili, Neap. 1903; Codex Dipl. Cajetanus, 2 t., Montecass, 1887—1891; W. W. t. V, k. 8-9; Werner, Orbis terrarum catholicus p. 11; Buchberger, Kirch-liches Handlexicon, t. I, München, 1906, p. 1573). X. C. S. 1906, p. 1573).

Gaetano Henryk, ob. Cajetano.

Gaffarel Jakób ks. dr, teologii i prawa kanonicznego, ur. w Mannes w Prowancyi w r. 1601, † w Hiszpanii w r. 1681. Był znawcą języków hebrajskiego, chaldejskiego, syryjskiego, greckiego, łacińskiego, hiszpańskiego i włoskiego. Napisał: Curiosités innouïes przelożone później na język łaciński p. t. Curiositates inauditae de liguris Persarum tatismanicis. Hamburgi 1676, 12 o, 2 v. Książka ta potepiona została przez Sorbone; A. R. Elcha ben David de fine mundi ex hebraeo latine ete. Parisiis 1629, 8-o; Catena hebraica in omnes Vet. Test. libros; Abdita divinae cabalae mysteria defensa, tamże 1625, 4-o; Musica Hebraeorum stupenda; Paraphrase sur le Psaume «Super flumina: "Paris 1624, 12-o, i w innych. (Por. Feller, Biogr. univ.; Glaire, Dictionnaire, t. I, str. 858).

X. J. N.

Gaffre L. A. dominikanin francuski współczesny, napisał Contrefaçon du Christ. Etude critique de la "Vie de Jésus" de Renan. 12-0; Les Portraits du Christ. Etude d'iconographie religieuse 4-0; Paroles de foi et de patriotisme. Paris 1901, 18-0; La loi d'amour. T. I. Charité. Philosophie de la Charité, tamze 1902, 12-0; T. II. Misericorde. 12-0 T. III. Bienfaisance. 12-0, i inne.

Gagaryn Jan, T. J., konwertyta, pochodzący że starożytnego rodu udzielnych książąt rosyjskich, wywodzącego sie od ks. Iwana Wsiewołodowicza, młodszego syna Wsiewołoda "Bolszoje Gniezdo, wielkiego księcia włodzimierskiego. Ur. w Moskwie 1814 † 1882 w Paryżu. W bardzo młodym wieku rozpocząl karyerę służbowa jako attaché przy swym stryju, ks. Grzegorzu Gagarynie, ambasadorze rosyjskim w Monachium. Po śmierci stryja, ks. Grzegorza 1837 r., został G. sekretarzem poselstwa w Wiedniu, a potem w Paryżu. Tu zawarł znajomość, która później zamieniła się w serdeczną przyjaźń, z Ravignanem, słynnym kaznodzieją i następcą Lacordaira w Notre-Dâme. Obcowanie i częste dysputy na temat wiary sprawily to, iż Gagaryn w 1842 r. przyjął katolicyzm. Z powodu zmiany religii prawosławnej na katolicka, Gag. podług prawodawstwa rosyjskiego musiał opuścić służbe państwowa, majątek zaś jego uległ kon-W krótkim czasie po nawróceniu sie ksiecia Gagaryna przyjeli katolicyzm dwaj jego kompatrycci i wielbiciele Ravignana książe Trubeckoj i hr. Szuwałow.

Po upływie 16 miesięcy od dnia swego przejścia na lono katolickiego Kościola, G. wstapił do zakonu OO. Jezuitów. Gorliwy patryota rosyjski szukał przez całe życie sposobu przyłączenia Rosyi do Kościoła katolickiego i napisał w tej materyi wiele znakomitych Wspólnie z O. Danielem zalożył czasopismo Etudes de théologie, de philosophie et d'histoire, które później pod innem kierownictwem zmieniło nazwe na Etudes religieux, historiques et littéraires. Zalożył L'oeuvre de Propagande des Sts. Cyrille et Méthode i był gorliwym współpracownikiem pism Ami de la Religion, Univers, Contemporain i in. Udawszy się na misye do Syryi poczynił wyczerpujące studya nad wschodnimi kościołami i ogłosił w dzielach L'église roumaine, 1865; Constitution et situation présent de toutes les églises de l'Orient, 1865. Napisal nadto: La Russie, sera-t-elle catholique? Paris 1856, Les Starovères, l'Église russe et le Pape, 1857; Réponse d'un Russe à un Russe, 1860; Tendences cotholiques dans la société russe. 1860: L'avenir de l'église grecque unie, 1862; La primauté de St. Pierre et les livres liturg. de l'église russe, 1863; Le clergé russe, 1871 i inne. Po wydaleniu zakonów z Francyi G. udal się do Szwajcaryi, skąd wkrótce wrócił do Paryża, gdzie znalazł gościnne przyjęcie w pałacu hr. Vassarta i tu mieszkał do śmierci. (Por. Rosenthal. Convertitenhilder III, 2, 194; Polybiblion, XXXV, Paris Ks. Fl. Kr.

Gage Tomasz, misyonarz angielski, ur. r. 1597. Wstapił do zakonu Dominikanów w Valladolidzie, wyświęcony na kaplana, jako wikaryusz wyjechał na Filipiny w r. 1625. Przebywał w Meksyku aż do r. 1626, wykładał łacinę u Dominikanów w Ciapa. Miewał kazania w Guatemali i tam wykładał filozofię. Następnie przepędził kilka lat między Indyanami i w r- 1637 udal się do Londynu. Po podróży do Włoch przyjął protestantyzm I641 r. i został rektorem w Acrise (Kent). Odznaczył się wielką gorliwością w popieraniu stronnictwa parlamentarnego, a ogłosiwszy dzieło w 1648 r, o bogactwie posiadłości hiszpańskich Ameryki południo-

wej i latwości, z jaką możnaby ją zdo- rowy w Rouen i czlonek akademii tambyć, mianowany został kapelanem wyprawy kapitana Venables w 1654. Flota nie dopięła celu w Hispanioli, ale zdobyła Jamajke, gdzie G umarł 1656 Dzieła jego: Thatyranny of Satan, London 1642, in 4-6; The Englisch-American, his travel by sea and land, or a new Survey of the new West-India, London 1648, in fol.: Rubes for the better learning of the Indian tongue called Poconchi or Pocoman. A duel between a Jesuite and a Dominican, 1651. X. S. G.

Gaguin Robert, general zakonu Trynitarzy zwanych Maturynami, ur. w Colonne—sur—le—Lys ok. r. 1425, † w r. 1502. Był doktorem prawa uniwers. paryskiego. Z powodu wybitnych zdolności dyplomatycznych pełnił obowiązki ambasadora we Włoszech, w Niemczech i w Anglii. Pisał wierszem i proza. Ważniejsze dzieła są: Traité de l'Immaculée Conception de la sainte Vierge, Paris 1598; Des diffé rents Ordres des ecclésiastiques; Epistolae et Orationes. Parisiis 1497, 16-o; Conseils profitables contre les ennuis et les tribulations du monde. 8-o, druk gotycki; Chronique de l'Ordre des Mathurins. (Por. Glaire, Dictionaire des Sciences, t. I; Valère-André, Bibl. Belg.; Richard et Giraud, Bibl. sacrée).

Gahan Wilhelm augustyanin, historyk irlandzki ur. w Dublinie w r. 1730 † w r. 1804, był dokt. teologii w akad. lowańskiej. Odznaczył się jako dobry i gorliwy duszpasterz, dzielny obrońca wiary, za którą nawet poniósł prześladowanie. Był on dla Irlandyi prawdziwym ojcem i nauczycielem. Napisał po angielsku krótką historyę Kościoła. (Por. Hurter, Nomenclator liter. 1895, 8-o, t. III. str. 616; Stang, Historiographia ecclesiastica. Friburgi 1897, 12-o, str. 196).

Gaheci ob. Cagoci.

Gaillard A. ks. sulpicyanin, współczesny, napisal Etudes sur l'histoire de la doctrine de la Grâce, depuis S. Augustin. Paris, Beauchesne 1897, 8-o. (Por. Blanc, Répertoire bibliogr. Paris 1902, 8-o, str. 169).

Gainet Jan Klaudyusz, proboszcz w ravers (Haute-Saône), kanonik honoże. ur. w r. 1805 † 1890. Studya od-był w Besançon. Mąż wielkiej pracy; całe życie strawił na plebanii wśród książek, których zebrał cenną kolekcyę. Napisal on m. i. Pascal et les Provinciales. 4 vol.; Histoire de S. Vincent de Paul. 4 vol; Vie de Voltaire. vol; Crétineau-Joly; Histoire de l'Ancien et du Nouv. Testament par les seuls témoignages profanes.. ou la Bible sans la Bible-dzielo w którem przyrzekł dać więcej, aniżeli to uczynił; Accord de la Bible et de la Géologie dans la création des six jours etc. i inne. (Por. Daniel, Manuel des Sciences sacrées. Paris 1903, 8-o, str. 543; De Gubernatis, Dict. des Ecrivains du jour. Florence 1890, 4-o, t. II, str. 1012). X. J. N.

Gairal Andrzej, profesor fakultetu katolickiego prawa w Lyonie, współczesny, współpracownik czasopism katolickich Revue des Institutions et du droit i l'Université catolique. Napi-Les Procès et les plaideurs, d'après S. François de Sales. Lyon, Beauchesne 1886, 18-0; La Revolution et le Calendrier. Lyon, Vitte 1889; i inne. (Por. Blanc, Répertoire bibliographique. Paris 1902, 8-o, str. 170).

Gaisberger Józef, urodzony 6 stycznia 1792 w Maria-Brunnenthal w Gornej Austryi. Ukończywszy w Linzu gimnazyum wetapił do Zakonu Kanoników Regularnych, w temże mieście w opactwie św. Floryana. Święcenia kaplańskie otrzymał dnia 22 wrzesnia 1816. W r. 1818 został mianowany profesorem w gimnazyum w Linzu gdzie pracował przez 37 lat. Od r. 1842-1845 piastował godność rektora tamtejszego Lyceum. Był to mąż wielkiej nauki, a przytem jako kaplan i zakonnik pelen ducha Bożego. Mianowany członkiem wielu towarzystw naukowych, zmarł dnia 5 września 1871. Jego prace literackie sa: Oratio de utilitate et necessitate conjunctionis litterarum Graecarum cum reliquis disciplinis. Inauguralrede 1831. Mskr. 12. S. 4-0; Worte an Josef und Maria Gaisberger zur Feier ihrer Jubelhochzeit am 23 Mai 1836 in ihrer Pharrkirche zu Maria-Brunenthal bei Schoerding, gesprochen von ihrem Sohne Josef Gais-

berger. Linz 1836. Druck von Joh. Huemer. 9. S. 8-0; Systematischer Katalog der Bücher des Francisco-Carolinum in Linz. Linz. 1845, 8-o; Geschichte des Klosters der Elisabethinerinnen zu Linz. 1846; Ferdinand Mayer. reg. Chorherr von St. Florian. Nekrolog. 1859; Zur Geschichte des Münz-Kabinets. (Sa to notatki rekopiśmienne sięgające od roku 1856 do jego smierci); Materialien für Geschichte des Schulwesens (Mskr.); Für Friedrich Kenners Werh: "Die Münzsammlung des Stiftes St. Florian in Oberösterreich. In einer Auswahl ihrer wichtigsten Stücke beschrieben und erklärt. Wieg. 1871. Oprócz tego Gaisberger ogłosił wiele cennych rozpraw w "Musealblatt." zwane także "Zeitschrift des Museums Francisco-Carolinum," którego byl redaktorem w r. 1839, 1840, 1841, a także pisał rozprawki do publikacyi cesarskiej Akademii Umiejętności we Wiedniu. (Por. Berthold Otto Cernik, Die Schriftsteller der noch bestheeden Augustiner · Chorherrenstifte. Österreichs. Wien. 1905, str. 68-73). Ks. Augustyn Blachut.

Gajanianie, ob. Aftartodokeci.

Gajewski Jan ks. T. J., ur. w Malo-polsce w r. 1709, przyjęty do nowicyatu w r. 1742, był profesorem i kaznodzieja w ciagu 26 lat w Jarosławiu, w Krakowie, w Poznaniu i Lwowie. W r. 1773 był ojcem duchownym w kolegium lubelskiem. Dzieła o. Jana są: Kazanie przy powitaniu J. O. Trybunału Koronnego w Lublinie 29 kwietnia 1748; Kazanie przy Obłoczynach dwoch Corek Jastrzemulskiego, Strażnika Kobryńskiego i t. d. 1758; Patron stołecznego Miasta Rusi, Lwowa, w osobliwości cnoty, obrony i opieki szczególny, S. Serwacy... podany dnia uroczystości Swojej z Ambony ogłoszony i t. d. Lwów 1759. 4-o, str. 24; Kazanie na Pogrzebie Stanisława Potockiego, Wojewody poznańskiego, miane w Zbarażu 6 maja 1760; Kazanie na Uroczystość Koronacyi Króla miane we Lwowie 28 stycz. 1764. (Por. Sommervogel, Bibliothêque de la Comp. de Jesus. Bruxelles 1892, 4 o, t. III, kol. 1105-06; Brown, Bibliot. Pisarzów assyst. polsk. Pozn. 1862, 8-o str. 175). X. J. N.

Gaikowski Jan Kanty ks. kanonik katedry Sandomierskiej, urodzony w 1866 Radoszkach, ziemi Sandomierskiej, średnie wykształcenie pobierał w progimnazyum Sandomierskiem, następnie po skończeniu seminaryum duchownego w Sandomierzu udał się na wyższe studya Fryburga (szwajcarskiego), gdzie otrzymał stopień kand, filoz. Po powrocie do kraju juž to kolejno juž to jednocześnie pełnił obowiązki wikaryusza, profesora seminaryum, sekretarza i regensa konsystorza. Poza zajeciami fachowemi bardzo owocnie pracowal na polu literackiem. Pisał dużo artykulów, recenzyj do różnych pism jak Przegląd katolicki, Kwartalnik teologiczny, Dziennik powszechny, Gazeta Radomska, jest współpracownikiem "Encyklopedyi Kościelnej ks Nowodworskiego," i "Podręcznej encyklopedyi kościelnej." Miedzy tymi artykulami sa niektóre bardzo poważnej treści, jak. Idea zasadnicza i Chrześcijaństwo w powieści "Quo vadis" (Gaz. Radom. 1897 r.); Henryka Sienkiewicza "Rodzina Połanieckich" (Gazeta Radom. 1895 r.); "Z Kroniki klasztornej" (Gazeta Rad. 1895 r.), "Sw. Stanisław Bp w świetle najnowszych hipotez a w świetle faktów i świadectw historycznych" (Przegl. Kat. 1900 r.), "Stanowisko Kła wobec przyrody i nauk doświadczalnych" (Przeg. Kat. 1900 r.) i inne. W Gazecie Świątecznej (1903 r.) drukowal nowelle "Maszci, Magda, skarby" (utwór wyróżniony zaszczytna wzmianka przez sad XI-go konkursu Gazety Swiat.), WEncyklopedyi ks. Nowodworskiego wyd. w Warszawie, znakomitsze oryginalne artykuly tego autora zasługują na wzmianke: Skarga, Sandomierska dyecezya, Woronicz. "W podręcznej Encyklopedyi Kościelnej" Benedyktynki w Polsce. "Biblioteka dziel chrześciańskich" wydala w tłumaczeniu ks. G. Chrześcianska filozofia życia O. Tilmana Pescha S. J. 2 timy; Zarys patrologii Gerharda Rausche la (wyd. Bibl. dz. chrześc.). W 1901 r. napisał Żywot św. Kazimierza Królewicza (wydawnictwo ks. Godlewskiego, Warszawa, 1901 r.). Nadto tenže autor poprawil i wydał tłumaczone przez alumnów seminaryum duchownego w Sand. List Sw. Hieronima do Eustochium o zachowaniu dziewictwa, Warszawa 1903 i

List Sw. Hieronima do Heliodora i 1514; Peregrinus; Der Seelen Para Nepocyana o życiu pustelniczem, kapłańskiem i zakonnem, Warszawa 1905 r. Obecnie ks. G. przygotowuje do druku Historyę PP. Benedyktynek w Sandomierzu. Życie polityczno-kościelne i społeczne kraju ks. G. zawsze miał żywo przed oczami i często i w tej materyi glos zabieral, na łamach pism peryodycznych, m. i w "Rusi" (Petersburg 1905 Nr. 68) "Położenie duchowieństwa." W żykościelno - społecznem zawsze jest przeciwnym taktyce: wyczekiwać a później protestować, lecz uznawał zasade: robotę uprzedzać albo lepiej od przeciwników robić.  $Ks. \hat{P}. K$ 

Gailer, (Gejler, Gayler, Geyler) Jan z Kaisersbergu, sławny kaznodzieja, ur. 16 marca 1445 w Szafhuzie, po ukończeniu studyów filozoficznych we Fryburgu Br., został tamże dziekanem fakultetu filozoficznego. Potem udał się do Bazylei, gdzie ukończył studya teologiczne ze stopniem doktora i wykładał Pismo św. W r. 1476 powrócił do Fryburga i tam został kaznodzieją, potem udał sie do Wirchurgu i wreszcie r. 1478 do Strasburga, gdzie aż do śmierci był kaznodzieja wymownym i wielki wpływ wywierał. Umysł to był poważny, pelen sily i życia, dowcip jego nieco rubaszny, wyrażenia energiczne. G. należy do kaznodziejów ludowych, wielkie miał uznanie ludu, biskupów a nawet u cesarza Maksymiliana, który chętnie go słuchał; około niego spotykamy ludzi takich. jak Piotr Schott, Seb. Brant, Jakób Wimpheling, Tomasz Wolf, Hier. Gebweiler i inni. G. był kapłanem przykładnym i gorliwym, umarł 10 marca 1510 r. Kazania G-a doszły do nas w formie nieco zmienionej, bo po wiekszej części spisywali je słuchacze. Najwiarogodniejszych wydań kazań G-a dokonali przedewszystkiem Jakób Otther i Piotr Wickgram, Główniejsze dzieła G-a stanowiące dziś rzadkość bibliograficzną sa: Epistola de modo praedicandi dominicam passionem in op. Wimphe-ling 1508; De integritate 1505; De oratione Dominica. Argentorati 1515 r. wydane w języku niemieckim, Navicula seu speculum fatuorum, na temat satyrycznego poematu Narragonii Sebastyana Brant'a; Das Narrenschiff, 1510; Schif der Penitenz, Augustae wice (resina) i mirre. Tedy czesto prze-

dis 1510; Das Evangelibuch, Argentorati 1515; Die Emeis, 1516; Die Bro-samlein, 1517; Sermones de tempore et de sanctis: de conditionibus mortis, de morte virtuali sive gratiae: Tract. de dispositione ad mortem per modum alphabeti, Argentorati, 1514; Sermones et varii tractatus, 1510, 1515, 1518 wydane staraniem Piotra Wickgrama; De arbore humana, Argentorati 1519 in f.; Postill über die fuer Evangelia durchs Jor sampt dem Quadragesimal un von etlichen Heyligen, ib. 1522, wydanie Henryka Wessmera; Das Buch Granatapfel, 1511; Das Buch der Sünden des Munds, 1518. Listy G-a wydane zostały we Fryburgu 1877 r., dzieła główniejsze staraniem Filipa de Lorenzi w Trewirze w 1881---84, tom. 4. To wydanie jest bardzo staranne i dokładne (Por. Literar. Handweiser 1882, p. 107; Hurter, Nomenclator literarius t. IV p. 1001—04; Pelczar, Dzieje Kaznodziejstwa, Kraków 1900 t. 3, str. 48).

Gajus pisarz klny ob. Cajus. Gajus św. pż. ob. Cajus.

Galaad, spotykamy tę nazwę dość czesto w P. ś. Te nazwe nosi syn Machira syna Manasse (Num. XXVI, 29-30; XXVII, 1; XXXVI, 1: Jos. XVII, 1-3; I. Paral. II, 21-23; VII, 14-17); tak się nazywa ojciec Jeftego (XI, 1-2), tak też pewien potomek Gada (I Paral. V, 14).

Najpospoliciej jednak w P. ś. Galaad oznacza albo wszystkie posiadłości Izraelskie zajordańskie, w przeciwstawieniu do Channan, albo też krainę pomiędzy Armonem i Jarmukiem. W tem ostatniem znaczeniu Galaad podzielony przez rzekę Jaboc (Nahr et Żerqua) na dwie części — na południe do Arnonu kraina Belga, na północ od Jarmuka kraina Diebel Adılun. (Por. Deut. III, 12-13; Jos. XII, 2).

Nazwe Galaad nadal Jakób patryarcha, gdy nastąpiło porozumienie pomiędzy nim i teściem Labanem. "Kupa ta (kamieni) będzie świadkiem między mną a toba dziria, i dlatego nazwane jest imię jej Galaad, to jest kupa świadka" (Genes. XXXI, 48). Kraina ta obfitowala w żyzne pastwiska, a nadto w żyjeżdżali kupcy Izmaelscy do Egiptu, tam też został im sprzedany przez braci Józef (Genes. XXXVII, 25; Num. XXXI, 1, 29, 30, 39, 40; Deuter. II, 36; III, 10, 12, 15). Pan Bóg ukazał Mojżeszowi przed jego śmiercią z Nebo, wierzchołka góry Phasga całą ziemię Galaad, która przy podziale dostała się pokoleniu Rubena (od Arnonu do Jaboc), Gada (Hesebonu do Mahanaim) i części Manasesa (pomiędzy Jabokiem i Jarmukiem). Jos. XII, 2, 5; XIII, 11, 20, 31. Kraina ta narażona była na ustawiczne wojny, szczególniej ze strony Ammonitów (Jud. X, 17, 18; XI, 5; II Reg. II, 9).

Za króla Izraelskiego Faceasza Teglatfalassar uprowadził mieszkańców Galaad do niewoli assyryjskiej (720 r. a Chr. n.), a na ich posiadłościach osiedlały się rozmaite pogańskie narody. (IV. Reg. XV, 29; I. Par. V, 6). Po powrocie z niewoli osiedlali sie tam niektórzy Izraelici, ale los ich był opłakany (I Machab. V, 9). Za czasów Machabejskich Galaad było miejscem ustawicznych utarczek, aż za Arystabula II (69 - 63) Pompejusz podbił całą tę kraine, nadal jej swobode i przyłączyl ją do prowincyi Syryi; za Hirkana II (63-40) Gabinus prokonsul utworzył z niej oddzielna prowincye. Zdaje sie od tej pory kraina ta otrzymała nazwę - Perea. (Por. Flav. Jos. XIV. 4, 4 Ant; Bell. Jud. I, 7, 7; III, 3, 3; IV, 7, 3). Kraine te spotykamy za czasów Machabejskich pod nazwa Gaaladity. (I. Mach. V, 17; XIII, 22; VIII, 9, 55). (Por. Baedeker-Benzinger, Palaestina und Syrien ed. V. p. 161, 164 inst.).

X. R. J.

Galaci, wzmiankowana u klasyków i w N. Test. narodowość celtyckiego pochodzenia. Przez długi czas Galaci prowadzili życie koczownicze, zanim osiedli na stałe w Małej Azyi. Około VI w przed Chr. Galaci ruszyli z zachodu na wschód, dażąc przez Bosfor do Azyi. Był to naród bitny i książęta azyatycey, chcąc się zabezpieczyć od ich napadów, najmowali ich do swych wojsk. (Just. 25, 2). Gdy w III wieku po Chr. zaczęli G. pustoszyć kraje M. Azyi, Attalus I któl Pergamu pobił ich w 240 r. i ograniczył ich posiadłości do niedużego krajku, który nazwano Galacyą, położonego

między Frygią, Bitynią i Kapadocyą, Galaci z biegiem czasu przyjęli kulturę grecką, zachowując własny język i obyczaje. Język ich był pokrewnym z językiem Trewirów (Hier., Prolegg. in Epist. ad Gal.), nie Germanów, jak niektórzy utrzymywali. Sama nazwa Galacyi (Gallograecia) wskazuje, do jakiej rodziny języków należał język Galatów. Cesarz August zamienił Galacyę na rzymską prowincyę. Chrześcijaństwo w Galacyi zaprowadził Ś. Paweł podczas swej drugiej podróży apostolskiej 51—52 r. i pisał do G. osobny list (Gal. 4, 19; Act. Ap. 16, 655 i nst. (Por. Livius 37; Pausan. 1; Werndorf, De republica Galatarum, Norimb. 1742). X. Fl. Kr.

Galacya, ob. Azya mniejsza I, 5.
Galantini Hipolit blog. ob. Doktrynaryanie. Nr. 4.

Galatowski albo Golatowski Joanicyusz, rektor kolegium Mohylańskiego, prawosławnego w Kijowie Ksztalcił się w kolegium Kijowskiem pod Łazarzem Baranowiczem, wykladal retorykę w temże kolegium, potem został ihumenem monasteru Kupiatyckiego na Litwie, w r. 1658-9 obrany na ihumena monasteru Brackiego w Kijowie i rektora kolegium Mohylańskiego, którcmu przyznano tytuł Akademii. Gdy w r. 1665 przez najście Doroszeńki cały Kijów uległ spustoszeniu, G. zmuszony był go opuścić i z górą przez trzy lata tulal sie po Podolu, Wolyniu i Litwie. W końcu r. 1668 przybył do Nowogródka Siewierskiego, do Łazarza Baranowicza, który go wyświecił na archimandrytę jeleckiego monasteru w Czernichowie. G. polemizował z katolikami; pozostawił dzieł wiele, pisanych w ruskim i polskim jezyku: Klucz rozumienja swiaszczennikom, Kijów 1659; Lwów 1665; Kazanija ili pouczenija 1666; Nirbo nowe. 1677; Messija prawdiwyj Jezus, 1672; Skarb pochwały do Bogarodzie, jeleckiej, 1676; Rozmowa białocerkiewska, 1676, jest to dysputa odbyta przez G-o w obecności króla Jana Kazimierza z jego kaznodzieją, Hadryanem Piekarskim T. J. Przeciwko rozmowie tej pisali OO. Jezuici, którym G. odpowiedział dzielkiem p. t. Rycerz prawosławnej katolickiej cerkwi wschodniej, rycerzowi Kła rzymskiego na jego refutacyę; Stary Kościół wscho-

dni nowemu Kościołowi rzymskiemu pochodzenia Ducha św. od Ojca samego nie od Syna pokazuje, Nowo-gród Siewierski 1678; Łabędź z piórami swemi darami boskimi Chrystus 1679, przeciw mahometanom; Alphabetum rozmaitym heretykom, 1681; Sophia madrość zbudowała dom. 1686. przeciw aryanom-socynianom; Fundamenta wiary, na których łucinnicy, jedność wiaru, Rusi z Rzymem fundują, Czernichów, 1683; Caryca nie-ba i ziemi Maryu. 1683; Odpowiedź grecko-ross. Kła na fundament wia ry napisuny przez Skargę, 1683; Duszy ludej umerlych, 1687. Oprócz tego G. przetłumaczył Żywoty Swiętych ks. P. Skargi. G. był obeznany z bibliografia teologiczna i historyczna, łacińską i polską, ale nie miał zmysłu krytycznego. (Por. M. Sumcow, J. Golatowskij, Kijów 1884; Aleksander Ja-błonowski, Akademiu Kijowsko-Mohilańsku. Kraków 1900). X. S. G.

Galbanum (arab. halab-mleko)—gatunek gumy arabskiej wonnej-wchodziło jako jeden ze składników do kadzidła, które powinno było się palić na oltarzu złotym w świątyni (Exod. XXX, 34; Eccli. XXIV, 21). Jest to rodzaj soku, czy też żywicy pochodzącej z ponacinanej pewnej krzewiny, która rosła w Arabii, Abissynii, a przeważnie w Syryi na górze Amanie (III Reg. XII; por. The-ophr. *Hist.* pt. IX, 1, 2; 7, 2; 9, 2; Dioscur. *Mat. met.* 3, 87, 97). U Pliniusza nosi nazwę "stagonitis" (XII, 25, 126). Galbanum ma smak ostry, gorzkawy, a zapach mocny. Z tego powodu widocznie używano galbanum do kadzidła; oprócz tego używano jako środka do wypędzania wężów (Wirgil. Georg. III, 415), jako lekarstwa w chorobach macicy (Uteri). (Por. Herders. Konversations Lexicon. Freiburg. Konversations Lexicon. Freiburg. 1904 t. III p. 991., E. F. K. Rosenmüller. Bibl. Alterth. IV, 3, 151; P. Schegg. Bibl. Archaeal. 219 s.; Hagen S. J., Lexicon Bibl. t. II p. 35-23).

Galdin św. krdł, archp Medyolanu, ur. ok. r. 1100 w Medyolanie, stopniowo przeszedł różne stanowiska w hierarchii klnej; był archidyakonem i kanclerzem kła medyolańskiego, podczas gdy Fryderyk Barbarosa obległ to miasto w r. 1161. Wtedy G. opuścił Medyolan,

wraz z arbpem i udali się obaj do pża Aleksandra III, stad zas do Francyi, gdzie byli obecni na synodzie w Tours odbytym w r. 1163. W r. 1165 G. został krdłem i wezwany na stolice arbpia w Medyolanie. Pasterska swa prace rozpoczał od usuniecia schyzmy lombardzkiej; wiele też przyczynił się do od-nowienia i uświetnienia kultu w swej dyecezyi, osobliwie też w samym Medyolanie, w którym odnowił dawny ryt starożytne zwyczaje ambrozyańskie: wydał wiele zbawiennych uchwał i postanowień dyecezyalnych w kwestyi karności klnej, opiekował się ubogimi i zwalczał skutecznie sektę Katarów (ob.) do których miewał wiele nauk i pasterskich zachęt. † w r. 1176 na kazalnicy. Świeto obchodzi Kl dn. 18 kwietnia. (Por. Bollandus, Acta; Richard et Giraud, Bibliothèque Sacrée: Glaire, Dictionaire; Schäfler, Handlexicon der kuth. Theologie. 1883, 8-0, t. III, str. 91).

Galé Teofil filozof angielski, duchowny prezbyteryański i pastor sekty niekonformistów, ur. w r. 1628, † w r. 1678. Napisal dzielo p. t. Filozofia powszechna (1676), w którem rozwija swój system filozoficzny. G. stworzył nowa szkołę platońską wyznającą równocześnie zasady pogańskie i chijańskie. Twierdził on, że doktryny starożytnych medrców wzięte zostały z objawienia, które zostało udzielone ludziom w różnych epokach i w rozmaity sposób. Był to więc rodzaj eklektyzmu, do którego później dodał pojęcia kabalistyczne Reuchlina i Pic de Mirandoli. Zwolennikami tej doktryny byli Cudworth, Tomasz Gale, Henryk More i Tomasz Burnet. (Por. Blanc, Dict. de la Philosophie, 1906, 4·o, kol. 576-577).

Galen Krzysztof Bernard von, książe biskup Monasteru (Münster), ur. 1606 † 1678. Po skończeniu jezuickich szkół w Monasterze, odbywał wyższe nauki w Kolonii, Moguncyi, Lowanium i Bordeaux. Na stanowisku skarbnika kapituły monasterskiej okazał wybitne przymioty umysłu i serca, to też gdy zawakowała katedra biskupia w Monasterze, kapitula powołała G. na zajęcie tego stanowiska, a cesarz Ferdynand III wręczył mu regalia władzy książęcej. Na obu tych posterunkach G. jako biskup i jako pa-

nujący okazał niepospolite zdolności, takt i energię w przeprowadzaniu swych planów. Dewiza jego postępowania: pie, juste, fortiter. Aczkolwiek historycy sławią go przedewszystkiem jako polityka i dzielnego strategika, jednak i jako biskup wykazał wielkie zdolności dzielnego administratora swej dyecezyi. Jako panujący sformował doskonale wyświczone, karne i bitne wojsko, które pod jego dowództwem zasłynęło zwystejestwami, odniesionemi w bitwach z Turcyą, Holandyą, Francyą i Szwecyą.

Jako książe Kościoła wielkie położył zasługi dla powierzonej sobie dyecezyi. Wstępując na stolice biskupia zastał w swej dvecezvi wielkie rozprzeżenie obyczajów nawet u duchowieństwa i brak karności. Zaczał od wykształcenia dzielnych i gorliwych kapłanów. Pozakładał szkoły dla kształcenia kleryków, urządzał dwa razy do roku synody dyecezyalne i sam im przewodniczył. Uchwaly powzięte na tych synodach, zwłaszcza uchwały synodu z 1655 r., znane pod nazwą "Constitutio Bernardina," po dziś dzień nie straciły swej praktycznej wartości, a instrukcye Galena do dyecezyan—to skarb mądrości duszpa-sterskiej. Duchownych swej dyecezyi surowo karal za wykroczenia. nom zalecał częste katechizowanie parafian, zakładał i wspierał klasztory, zobowiązując zakonników do pomagania świeckiemu duchowieństwu przy sprawowaniu posług religijnych.

Często objeżdżał swą dyecezyę, wizytując parafię. Wybudował i odrestaurował wiele kościołów, zaopatrując je w bogate utensylia. Dbał też o oświatę swoich podwładnych, zakładając liczne szkoły ludowe. W ciągu swego panowania tak odnowił i podniósł monasterską dyecezyę, że po dziś dzień pozostały w niej ślady jego zbawiennej działalności. (Por. J. von Alpen, De vita et rebus gestis Christ. Bernardi etc. 2 voll. Monast. 1694—1703; Dr. K. Tücking, Geschichte d. Stifts Münst. unter Chr. Bern. v. Galen, Münster 1865; A. Hüsing, Fürstbischof Chr. v. G., ein katholischer Reformator d.

17 Jahrh. Münster 1887). *Ks*, *Fl. Kr*.

Galer z łać. galerus, albo galerum dziś wskazać nie można. Zschokke oznacza kapelusz biskupi, używany poza odnalazł w 1865 roku według wskazó-

klem czarny, na zielonej jedwabnej podsżewce, zielonym jedwabnym sznurem ze złotem i chwastami ozdobiony. Caer. Episcop. (l. I c. I n. 3 i 4 oraz c. 3 n. 5) przepisuje prekcnizowanym biskupom i kardynałom formę i użycie kapelusza.

Galesini Piotr, ur. w Ankonie, † w r. 1590, był protonotaryuszem apł-kim, filologiem i znawcą starożytności chi-jańskiej. Pomagał św. Karolowi Boromeuszowi w pracach odnowienia rytu ambrozyańskiego. Wydał Martyrotogium romanum z objaśnieniani historycznemi w Medyolanie 1567, wydanie to jednak nie jest krytyczne; poprawiono je i wydrukowano w Rzymie r. 1584. (Por. Stang, Historiographia ecclesiastica. Freib. 1897, 12-0, str. 121).

Galfried, opat benedyktyńskiego klasztoru w Monmouth w Walii, od r. 1152 biskup w St. Asaph. Napisał pełna nieprawdopodobnych szczególów historyę Anglii w 12 księgach. Dzielo to było ogłoszone drukiem po raz pierwszy w łaryżu 1508 r. pod tytułem: Britanniae utriusque regum et principum origo et gesta insignia, a ostatnie wydania drukowano w Londynie 1844 r. pod tyt. Galfredi Monemutensis Historia Britonum, oraz 1854 r. w Halli. Dzieło to zostało lo przełożone na kilka języków. (Bol. Oct. IX).

Galgala lub Galgal od hebr. galal= obracać, nazwa wielu miejsc w Palestynie, z których najsławniejsze 1) to, gdzie Izraelici po przejściu Jordanu obozowali niedaleko od Jerycha (Jos. IV, 19, 20). Nazwa Galgala nadana temu miejscu dlatego, że tam Żydzi urodzeni na puszczy przyjęli obrzezanie, a po dopełnieniu onego Bóg rzeki do ludu: "Ja od-wrócilem od was hańbę Egiptu" (Galgal znaczy odwrócenie). Obóz Izraelski i Arka przymierza przez długi czas pozostawały na tem miejscu (Jos. IX, 1: X, 6-43; XIV, 6), uważano je przez to jakby za uświęcone-tu Saul został potwierdzony na króla i tu też ściagnał na siebie gniew Boży. Gdy Dawid powracał z za Jordanu po porażce Absalona, wstapił do Galgal, a cały lud wyszedł na jego spotkanie (II Reg. XIX, 15, 40). Dokładnych granic Galgali dziś wskazać nie można. Zschokke

63). Tell Džildžul (Dželdžul), które uważa za dawne Galgala. (Zechokke. Beiträge zur Topographie des Westlichen Jordans, 1866 p. 26 ssq.). 2) G., re-zydencya jednego z królów chananejskich, którego poraził Jozue (XII, 33), dziś Dżildżuliye lub Qilqiliye (Hagen. Lex. Bibl. t. II, 356, 6). 3) G. pomiedzy Bethel i Sychem na najwyższym szczycie gór Efraima, miejsce szkoły prorockiej (IV Reg. II, 1), dziś Dżilelżilya. (Por. Hagen S. J., Lexicon Bibl. t. 11, p. 356). X, R, J

Galicyn (Golicyn) Adelajda Amalia, księżna, ur. 1751 † 1806, córka pruskiego feldmarszałka hr. Schmetau. Jako piecioletnia dziewczynka była oddana na wychowanie do klasztoru we Wrocławiu, skąd odebrano ją w 13 roku jej życia i wprowadzono w świat. Ponieważ Ad. źle się wywiązywała z roli doroslej panny, oddano ją do bezwyznaniowego instytutu w Berlinie, gdzie główaę uwagę zwracano na naukę tańców i mytologii. Po opuszczeniu tego instytutu i powrocie do rodziców, Ad. czujac odrazę do życia salonowego unikała go, a wolny czas poświęcała na czytanie przeważnie francuskich romansów. Pustka i rozterki duchowe, w jakie popadła, straciwszy wiarę, zaczęły ujemnie odbijać się na jej zdrowiu. Chcąc zapełnić tę pustkę, rzuciła się w wir badań spekulatywnych, lecz nie mając poważnego wykształcenia naukowego, wpadala w coraz większy roźdźwięk ducho-Odczuwanie w wysokim stopniu piękna estetycznego uchroniło ja jednak od zupelnego upadku i powoli prowadziło do ukochania piękna moralnego.

Poznawszy księcia Dymitra Galicyna, ambasadora rosyjskiego, który zaimponował jej swem wykształceniem, poślubiła go 1768 r. i miala z nim dwoje dzieci: córkę Maryannę i syna Dymitra, późniejszego księdza.

Ze względu na stanowisko męża Ad. musiała brać udział w balach i dla swych przymiotów towarzyskich była mile widziana na dworze królewskim w Hadze. Zycie jednak światowe było dla niej meczarnią; to też gdy mąż jej za radą Diderota dał jej zupelną swobodę działania, obcięła włosy i zaczęla pro-

wek Józefa Flawiusza (Ant. V, 1, 4), wadzić ciche, prawie klasztorne życie, św. Hieronima (Onom, ed. Lag. 233, poświęcając czas na studyowanie starożytnych jezyków, matematyki i historyi oraz na wychowanie dzieci, z któremi się nie rozstawała. Zawarlszy przyjaźń z holendrem Hemsterhuisem, należącym do nielicznych w owym czasie filozofów. co walczyli z ateistycznym kierunkiem filozofii, zaczęła za jego wpływem studyować filozofię platońską. W owym czasie zasłynął w Monasterze jako zna-komity pedagog Fürstenberg. Księżna wyjechala tam z dziećmi w towarzystwie Hemsterhuisa. Osiadlszy w Monasterze, zawarła znajomość, która z czasem zamieniła się w serdeczną przyjaźń z Fürstenbergiem. Ten kierowal wychowaniem jej dzieci, które ksieżna sama uczyła, przygotowując się nieraz po nocach do lekcyi. W domu jej gromadzili sie nauczycielowie gimnazyum, uczeni i literaci. Pomiędzy gośćmi panowaly serdeczne stosunki. Bywali tam Overberg, baron von Droste—Vischering  $_{
m Z}$ dziećmi, hr. Stolberg, słynny konwertyta, Göthe i inni.

Książna, aczkolwiek obcowała z katolikami, jednak przez długi czas nie myślała nawet, aby religia chrześcijańska mogła być uznawana za prawdziwa przez ludzi inteligentnych i aby mogła ich zadowolić. Dzieci swoje pomimo to wychowywala w zasadach Chrystyanizmu. Z biegiem czasu zaczela coraz bardziej chwiać się w swych poglądach na Chrystvanizm i jednocześnie gorliwie studyować Pismo ś. Natężona praca umystowa, polaczona z przesadnem hartowaniem ciała, oraz walki wewnętrzne przyprawiły Adelajde o cieżka chorobe. Gdy choroba ta przybrała poważny charakter, Fürstenberg poslał do Adelajdy swego spowiednika, aby ten przygotował chora na śmierć. Chora dla braku stałych przekonań religijnych nie przyjęła ksiedza. Dopiero w trzy lata potem zaczęła zwracać się coraz więcej do Boga; zaczęła się modlić oraz zastanawiać się glębiej nad prawdami Chrystyanizmu i wreszcie po długich przygotowaniach odbyła w 1786 r. jeneralną spowiedź przed ks. Overbergiem.

Od tego czasu zaszła w jej duszy zupełna przemiana. Księżna pozbyła sie melancholii i duchowe jej życie zaczęlo się wspaniale rozwijać pod mądrem kiewnictwem Overberga. Nawrócenie się A- ostatecznego powrotu na lono katolickiego Kościoła i w r. 1800 złożył on wykowym punktem katolickiego życia w Westfalii. Ona to zorganizowala komitety wsparcia i opieki dla emigrantów, wybudowała przytułek dla chorych i ubogich księży, pomogła wypedzonym z Belgii Trapistom wznieść klasztor, popierala i propagowała katolickie pisma, oraz łaczyła katolików dla wspólnej obrony katolickich instytucyj, którym groził upadek po sekularyzacyi 1802 r. księstwa Monasterskiego. Nadto G. utrzymywała stosunki z wieloma współczesnymi uczonymi i mężami stanu, a listy jej pisane do nich stanowia bardzo cenny materyal do ówczesnego ruchu umysłowego. G. † 27 kwietnia 1806 r. (Por. Mittheilungen aus dem Tagebuche u. Briefwechsel der Fürstin (†., Stuttgart 1868; Katerkamp, Denkwürd. aus dem Leben der F. A. v. Gallitzin. Münster 1828; Galland, Die Fürstin A. v. Gallitzin u. ihre Freunde. Köln 1880).

Ks. Fl. Kr.

Galicyn Dymitr, syn ks. Adelaidy ur' 1770 † 1840, otrzymał od matki spar tańskie wychowanie, polegające na hartowaniu ciała i ducha. Dymitr dla uzupełnienia wykształcenia był wysłany do Pólnocnej Ameryki. Tam postanowił poświecić sie na wyłaczna służbe Boża i uzupelniwszy swe wykaztałcenie teologiczne pod kierownictwem Nagota, bylego dyrektora seminaryum St. Sulpice w Paryżu, 1795 r. otrzymał świecenie kaplańskie. Ponieważ jeszcze jako dziecko Dymitr otrzymał stopień oficera, rząd ros. uznał go za dezertera i po-Dymitr zaslynal jako zbawił majatku. gorliwy kaptan i misyonarz. Ponieważ w gminach katolickich Ameryki obsadzano duchownych na wzór gmin protestanckich, uważając ich niejako za najemników, Gal. założył gminę Loreto, w której miały być uwzględnione tradycye Kościola katol. przy obsadzaniu księży i pozostał w tej parafii na sta-nowisku proboszcza do śmierci. Napisał po angielsku wiele dziel w obronie katolicyzmu. (Por. Lemcke, Leben u. Wirken des P. D. Gallitzin, Münster, Ks. Fl. Kr.

delajdy doprowadziło hr. Stolberga do r., był profesorem filozofiii i teologii w uniwersytecie Awiniońskim. Umarł w r. 1792. Z pozostalego po nim dzielka: znanie wiary. Dom ksieżny stał sie środ- L'art de naviguer dans les airs, précédé d'un mémoire sur la nature et la formation de la grèle. Avignon 1755, widzimy, że jeszcze przed wynalazkiem balonów przez braci Montgolfier, uznawał G. możliwość wznoszenia sie w powietrze, za pomocą przyrządu lżejszego od powietrza atmosferycznego.

> Galien lekarz żył w połowie II w., ur. w Pergamie, wychowany przez swego ojca Nikona uczonego architekta, już w 14 r. życia uczęszczał na wykłady do szkół filozoficznych, w 3 lata później poświęcił się medycynie, i w tej sztuce zasłynał jako lekarz cesarzów Marka Aureljusza, Werusa i Kommodusa. Lecz nie tylko biegłym był w medycynie; jako filozof pismami swemi wywieral wpływ niemały wśród Arabów, Jego filozofja jest pewnego rodzaju synkretyzmem. Przypisują mu odkrycie 4-ej figury syllogizmu w logice. Z dzieł G., które się zachowaly, godne są wymienienia: De usu partium; De constitutione artis medicae; Komentarze na Hipokratesa i t. d. Przypisują mu też Historję filozofii w której zawiera sie wiele cennych wiadomości i wskazówek, (Por. Blanc, Dict. de la Phil. Paris 1906, 4·o, kol. 577—78).

Galienus Publicasz, Licyniusz cesarz rzymski 259-268, syn następcy Walerjana, który go w r. 253 mianował swoim współrzadca, obdarzony szczególnemi zdolnościami był jednocześnie retorem. poetą, artystą i doskonałym wodzem. Nie mniej jako rządca nie posiadał należytego charakteru. Dyletant do szpiku kości, oddany rozkoszom ducha i ciała malo dbał o losy państwa. Zaniechał zupełnie troski o cesarstwo wschodnie tak dalece, że nie starał się nawet o wydobycie z niewoli swego ojca; pozwolil Frankom i Alemanom wtargnać nad Ren, Gallom zapuszczać zagony aż do Azyi mniejszej i wogóle, jak powiada jego biograf Trebellius, nie dbał więcej o strate prowincyi, jak o zgube starej W Rzymie tymczasem trwonił majatek swego ojca. W zbytkach i rozrzutności nie znał miary i był dziwnie pomysłowy w tym względzie. W pań-Galien Józef, dominikanin, ur. 1699 stwie więc zapanował rozstrój zupelny;

wojsko swoich wodzów obwoływało ce-zarami, tak iż te czasy historycy rzym-scy, nazywają epoką 30 tyranów (Euzeb. w Arcetri pod Florencyą. Już jako H. E. 7, 11). Kiedy Aureolus, który obrał sobie siedzibe w Illyricum, ogłosił się jedynym cesarzem, G. podążył z wojskiem przeciwko niemu, osaczył go w Medyolanie, lecz został tam przez sprzysieżonych zamordowany. Wojsko wybrało jako następce Aureliusza Klaudyusza Goticusa. Senat ogłosił G-a wrogiem państwa, kazał jego nazwisko usunąć z napisów publicznych, a krewnych i powierników strącić ze skały tarpej-kiej. Z czynów G-a wyróżnia się dodatnio cofnięcie edyktu prześladowczego ojca przeciwko chijanom, które równało się nieomal uznaniu hierarchii chijańskiej. Uczynił to za wpływem małżonki swojej Saloniny chijanki (Euseb. H. E. 7, 13). Za jego rządów podjęty został przez pża Dyonizego podział Rzymu na dzielnice odpowiadarące późniejszym parafiom. (Por. Treb. Polionis Vita Galieni imper. w Scriptt. hist. August; Eusebius, Hist. Eccl, t. 10 i ost.: Neumont, Gesch. d. Stadt Rom. I, 529, 559, 585). (Ch.).

#### Galilea ob. Palestyna.

Galilejczycy sekta żydowska powstała w Judei w kilka lat po narodzeniu Jezusa Chrystusa. Zwolenników tej sekty nazywano także Herody anami. Według świadectwa Józefa G-y zgadzali sie w nauce z Faryzeuszami; jedno ich tylko wyróżniało-miłość niezależności, zasadzająca się na przekonaniu, że tylko Bóg może być nazywany Panem, i że Jemu tylko należy się posłuszeństwo. (Por. Glaire, Dictionnaire. T. I, str. 863; Jos. Flav., Antiq. 1. 18, c. 2; Richard, Bibliothèque).

Galileiczyk-nazwa dawana Chrystusowi i chrześcijanom przez Faryzeuszów. Mieszkańcy Galilei odznaczali się nieuctwem i Faryzeusze dla okazania Chrystusowi, pochodzącemu z Galilei i Jego wyznawcom swej pogardy (Jan 7, 52), dawali im takie nazwisko. Poganie zaczęli nazywać chrześcijan Galilejczykami od czasów Juliana Apostaty, który przez specyalny rozkaz polecił nazywać ich w ten sposób dla przypodobania się Zydom. (Greg. Naz., Or. 3)...

Galileo Galilei, sławny astronom i

student i we Florencyi (od 1581 r.), następnie jako lektor nauk matematycznych w Pizie (1589-92), G. skutkiem genialnych swych odkryć stanał w sprzeczności z filozofia naturalna Arvstotelesa, która dotąd stanowiła podstawe nauk przyrodniczych. W czasie dalszych studyów w Padwie (1592-1609) coraz bardziej dojrzewało w nim przekonanie o fałszywości teoryi geocentrycznej. W 1610 powróciwszy do Pizy, zapoznał szeroki ogół z dotychczasowemi odkryciami w dziele: Sidereus nuntius, w następnym zaś 1611 został powołany jako nadworny matematyk na wielkoksiążęcy dwór we Florencyi.

W 1612 ogłosił trzy listy o plamach słonecznych, w których wyraźnie oświadczył się za systemem Kopernika. Z tego powodu wielu uczonych, zwolenników systemu Ptolomeuszowego, wystapilo przeciwko niemu; nawet przyjaciel jego O. Castelli O. S. B., krytykował poglądy G., głównie z powodu mniemanej ich sprzeczności z Pismem św.: Eccles. I, 4-6; Ecclis. XLVIII, 26; Psalm XVIII, 6--7; IV Król. XX, 9-11; Izaj. XXXVIII, 8 itd.; ustępy te dosłownie zgadzały się z systemem Ptolomeusza i ciągle w duchu systemu byly pojmowane. Skutk em tego spór. wszczety z G. przeszedł na grunt teologiczny i wytoczony został przed władze klne. Przeciwko zarzutom teologicznym G. bronił się bardzo zręcznie i trafnie w obszernej rozprawie, napisanej w formie listu do Krystyny, wielkiej księżnej Toskańskiej. Dominikanie florenccy za-nieśli skargę przed Św. Officium, dołą-czywszy list G. do O. Castelli (z 21 grudnia 1613 roku). w którym słynny astronom stara się pogodzić system swój z Pismem św., robiąc różnicę między prawdami zawartemi w Piśmie św. i ich przedstawieniem; zaznaczając, że Pismo św. w miejscach spornych, posilkuje sie dla wyrażenia prawd przyrodniczych zwrotami popularnymi.

Jednocześnie z pismami G. znalazły się w św. Officium dzieła: karmelity Foscariniego i augustyanina Diego di Stunica. Obaj oni starali się pogodzić system Kopernika z Pismem św., przyczem niezrecznie naciagali egzegeze miejsc za

kwestyonowanych. Ta okoliczność źle 1633 r., G. cieszył się wielkimi wzglęwplynęła na sprawę G. i bardziej jeszcze napelniła nieufnością teologów Św. Officium do jego systemu. 15 lutego 1616 r. św. Officium wydało nieprzychylna opinię, prywatnie przez Ballarmina za-komunikowaną G., o dwoch tezach wyjetych z pism jego, a mianowicie: że "Słońce jest środkowym punktem świata, že jest nieruchome, i že ziemia nie jest środkowym punktem świata i nie jest nieruchoma lecz obraca się codziennie okolo siebie samej." Na posiedzeniu zaś inkwizycyi, odbytem 3 marca t. r. ogłoszony został dekret "zawieszający aż do czasu poprawienia" dzieło Kopernika: De revolutionibus orbium coelestium, "aby owa blędna pytagorejska a Pismu św wręcz sprzeciwiająca się nauka o ruchomości ziemi a nieruchomości słońca nie szerzyła sie dalej ku podkopywaniu prawdy katolickiej."

G. poddał się rozkazowi porzucenia teorvi Kopernika i nienauczania takowei ani slowem ani pismem. Zakaz ten nie odnosi się do systemu Kopernika o ile bedzie podawany jako hipoteza. Do żadnego jednak odwolania, jak zaświadcza Belarmin, nie obowiązano G., ani też nie nałożono nań kary. Mimo danego słowa, G. z natury próżny i żądny popularności, ufny przytem w poparcie dworu toskańskiego i w opieke niektórych pralatów, propagował dalej swa doktrynę. W 1623 r. wydał pismo Il Saggiatore, zawierające ukryta obro-

ne systemu Kopernika.

Gdy w 1623 przyjaciel jego kardynał Barberini, jako Urban VIII zasiadł na St. Piotrowej, G. pospieszył do Rzymu i rozpoczął starania o zniesienie wydanego przeciwko niemu dekretu. Urban VIII oświadczył, że system G. nie jest

heretycki, ale za śmiały.

G. sadził, że teraz nadeszła pora do stanowczego wystapienia. Otrzymawszy podstępem pozwolenie, ogłosił w 1632 r. we Florencyi swoj Dyalog o dwoch systemach świata (Dialogo sopra i due massimi sistemi). W dyalogu Simplicius, zwolennik systemu geocentrycznego, broni go niezmiernie niedolężnie i głupio, mimo to w końcu autor w sposób pelen ironii przyznaje mu zwyciestwo. Wobec wyraźnie złamanego przyrzeczenia, pż w 1632 zawezwał G. do Rzymu. W Rzymie, dokad przybył 13 lutego

dami, chociaż rozpoczęto przeciw niemu śledztwo, pozostawał na wolności i mógł mieszkać w palacu posla florenckiego.

W czasie procesu G. używał wszelkich sposobów, aby ze sprawy tej jakoś zgrabnie się wywinąć; do godności mę-czennika w imię nauki brakowało mu bardzo wiele. Gdy zaś zagrożono mu torturami, których jednak nigdy przeciwko niemu nie użyto, przyznał się do świadomego przekroczenia zakazu Kongregacyi i uznał system Kopernika za fałszywy.

Stosownie do wyroku św. Officium z 23 czerwca 1633 G. wyrzekł sie głoszonych przez siebie zasad jako falszy-wych i sprzeciwiających się Pismu św. Okrzyk *Epur si muoce*! (a jednak sie obraca) niema żadnej podstawy historycznej. Nadto skazany został "na zamkniecie w wiezieniu na przeciag czasu mający być oznaczony przez Św. Officium." Jako pokutę polecono mu odmawiać przez trzy lata raz na tydzień Psalmy pokutne. Nazajutrz po odwołaniu pż zamienił mu wiezienie na areszt domowy w pałacu posła toskańskiego. W lipcu t. r. pozwolono G. udać się do zaprzyjaźnionego bp sieneńskiego; w październiku zaś t. r. przeniósł się do willi Arcetri pod Florencya. W 1637 utracił wzrok. Żywota dokonał G w 1642 w Arcetri w jedności z Kościołem po przyjęciu sakramentów św. i po otrzymaniu błogosławieństwa pskiego. Zwłoki jego od r. 1737 spoczywają w kle Santa Croce we Florencyi.

Tak w świetle ścisłych badań historycznych przedstawia się proces G. Wszelkie wiec opowiadania o falszerstwach, zniewagach, torturach, jakie miały się dziać podczas drugiego procesu G. są zmyślone. Co się tyczy samego wyroku Kongregacyi to G. był potępiony nie jako winien naruszenia karności klnej, ale jako heretyk. Kongregacya w tym wypadku popelnila godny pożalowania blad, który poniekad da się usprawiedliwić ówczesnym stanem egzegezy, brakiem pewnych dowodów za systemem Kopernika i nietaktownem postępowaniem sa-

mego G.

Błąd ten popełniony przez Kongregacyę rzymską, potem odwołany (1757 r.), bywa wyzyskiwany dość często przez nieprzyjaciół Kla przeciwko dogmatowi

katolickiemu o nieomylności nauczania doctrinales et disciplinaires du Saintkościelnego. Lecz ani dekret z r. 1616, ani potepienie G. z r. 1633 nie maja żadnego związku z nieomylnością Kła (ob.) lub jego głowy. Oba owe akty należą do kategoryi uchwał Kongregacyj, które tylko zupełna nieznajomość nauki katolickiej może stawiać narówni z nieomylnemi orzeczeniami soborów powszechnych, lub pża. Wprawdzie funkcyonują owe władze z polecenia pskiego, a w ważniejszych sprawach, jak to miato miejsce np. w procesie G., pod osobista prezydencya pża lub z jego zatwierdzenia wyraźnego, według jednak brzmienia soboru watykańskiego i podług jednomyślnego zdania teologów, oprócz uchwał soborów powszechnych, te tylko orzeczenia pskie sa nieomylne, które odnosza się do chrześcijańskiej nauki wiary i moralności i są wypowiedziane w formie uroczystej (ex cathedra) bezpośrednio przez Głowe Kła, jako najwyższego nauczyciela i ojca całej społeczności chrześcijańskiej. Inaczej zaś rzecz się ma z orzeczeniami Kongregacyj rzymskich. Kongregacye te mają wprawdzie wysoką powagę moralna, lecz ponieważ ich wyroki i objaśnienia w rzeczach wiary nie posiadają nieomylnego ostatecz-nego charakteru i owszem podlegają niekiedy błędowi i są odwołalne, przeto nie roszcza prawa do bezwarunkowego zupełnego posłuszeństwa, jakiego żąda wiara nadprzyrodzona. (Por. Roderfeld, Galileo Galilei und die römischen Behördern, 1884; Schneemann, obszerne studyum o G. w Stimmen aus Maria Laach. XIV, 1878; L'Epinois, La question de Galilée, les faits et leurs conséquences, Paris, Bruxelles, V. Palmé 1878; P. Grisar, Galileistu. dien Regensburg 1882; De Berti, Il pro-cesso originale di Galileo Galilei, Rome 1878; De Jaugey, Le procès de Galilée et la Théologie Paris, Lyon, Delhomme et Briguet 1888; Funk. Zur Galilei-Frage w czasopiśmie Kirchen-geschichtliche Abhandlungen und Untersuchungen, Paderborn, 1899 tom II; E. Vacandard. La condamnation de Galilée Paris, Lecoffre 1906, 2 wydanie; G. Sortais, Le procès de Galilée w wydawnictwie Science et Religion. Paris, Bloud 1905; Schanz w Kirchenlexicon; Wetzer und Welte, tom W. L. Choupin, Valeur des Décisions oglosil: Des Herrn Dr. F. J. Gall

Siège (Galilée) Paris, Beauchesne 1907; A. Favaro, Galileo e l'inquisizione (dokumenty z archiwum Inkwizycyi po raz pierwszy ogłoszone) Firenze, Barbéra, 1907; Dr. prof. Michael, Der Galileiprocess, Insbruck 1907 (litografowane kursa Historvi kościelnej); Dr. M. Buchberger, Kirchliches Handlexikon. München 1906).

Galimberti Ludwik, dyplomata papieski, ur. 25 kwietnia 1836 r. w Rzymie, kształcił się w seminaryum duchownem rzymskiem, które ukończył ze stopniem doktora filczofii, teologii i prawa kanonicznego. Pius IX mianowal go w r. 1868 kanonikiem Lateraneńskim, a później prałatem domowym. Za Leona XIII zostal "Prelato votante di segnatura e giustizia papale, kanonikiem Watykańskim, vice-sekretarzem, a w końcu sekretarzem Kongregacyi do nadzwyczajnych spraw kościelnych. Pod osobistym kierunkiem papieża opracowywał sprawę o wyspy Karolińskie i brał wybitny udział w sprawie wyrównania nieporozumień miedzy Prusami a Kurya Rzymska. W kwietniu 1887 r. G. został nadzwyczajnym legatem papieskim w Berlinie, w maju — nuncyuszem w Wiedniu, i w r. 1889 arcybiskupem. W grudniu 1892 r. mianowany kardynalem. G. uchodził za reprezentanta polityki, mającej na celu utrzymanie dobrych stosunków z trójprzymierzem. G. umarł 7 maja 1896 r.

Gall Franciszek Józef, lekarz, twórca frenologii, ur. d. 9 marca 1758 r. w Tiefenbroun, w Badeńskiem. W 1778 r. rozpoczał studyować medycynę w uniwersytecie Strasburskiem, i słuchając wykładów profesora Hermana, słynnego anatoma w owych czasach, G. zajmował się głównie anatomią mózgu i naukami przyrodniczemi; w r. 1781 udał się do Wiednia i tam w r. 1785 uzyskał dyplom doktorski i zajął się praktyką lekarską. Wtedy kielkujące już odda-wna w umyśle jego poglądy na roz-mieszczenie władz umysłowych w mózgu ustalać się zaczęły ostatecznie. Już w r. 1786 rozpoczął prywatne wykłady o anatomii mózgu i o zasadach frenologii; (ob. Frenologia) szerzej znajomość jej rozeszła się dopiero w r. 1798, kiedy

Schreiben über seinen bereits geendigten Prodromus über die Verrichtungen des Gehirns etc. (u Wielanda Neuer deutscher Mercur, zesz. 12). Wykłady G-a zaciekawiały i zgromadzały licznych słuchaczów, ale jako obrażające religję, zakazane były pismem odrecznem cesarskiem d. 24 maja 1801 r. G. zniechęcony tem, w marcu r. 1805 wraz z uczniem swem Spurzheimem, opuścił Wiedeń, objechał Niemcy, Danię, Hollandyę i Szwajcaryę, krzewiac nową naukę z powodzeniem różnem. W listopadzie roku 1807 G. osiadł w Paryżu i dalej pracował nad frenologia, oglaszając wieksze i mniejsze prace o niej, i urządził publiczne wykłady. Powodzenia wielkiego nie miał, znalazł tam więcej przeciwników, niż zwolenników; oprócz Corvisarta, który przez cale życie był stronnikiem i wiernym przyjacielem G-a, wszystkie ówczesne znakomitości medyczne oświadczyły się przeciw niemu. W r. 1823 udał się G. do Anglii, ale i tam nie lepiej powiodło mu sie. Powrócił do Francyi i zamieszkał w Montrouge pod Paryżem. G. bvl anatomem bardzo biegłym i niemało przyczynił się do poznania dokładniejszego budowy mózgu, ale dał się opanować mrzonkom, wiodacym go na bezdroża: działał jednak i nauczał w najlepszej wierze i nie splamił się matactwem, czego o niektórych krzewicielach nauki jego powiedzieć się nie da. G. umarł w Montrouge w r. 1828 d. 22 sierpnia. Bogaty zbiór najrozmaitszych czaszek, odlewów gipsowych i woskowych, które wzbogacał do śmierci, przekazał paryskiemu Jardin des plantes, gdzie dotad istnieja. Dziela: Sur les fonctions du cerveau et sur celles de chácune de ses parties, Paris 1822-1825, 6 tom., thum. ang. Boston 1835; thum. włoskie Bolonia 1835; tlum. niem. Norymberga Wraz ze Spurzheimem wydał: Recherches sur le système nerveux en général et sur celui du cerveau en particulier, Paris 1809; Anatomie et physiologie du systeme nerveux en géneral, et du cerveau en particulier. Paris, 1810-1820 4 tomy z atlasem. (Por. A. Ysabeau, Zasady fizyognomiki i frenologii, tlumaczył i uzupełnił Wł. Noskowski, Warszawa, 1876 r.; E. Blanc, Histoire de la Philosophie, Paris 1896, t. II, 560). X. S. G.

Gall (Gallus, kogut) Mikolaj jeden z najzagorzalszych zwolenników Lutra, w r. 1516 w Köthem, studyował w Wittenberdze pod kierunkiem Lutra i Melanchtona. Na zalecenie Lutra został 1543 dyakonem wRegensburgu.skad wszakże uszedł po przyjęciu przez to miasto Interim 1548 r. i przebywał chwilowo jako predykant w Marburgu, w r. zaś 1513 został superintendentem w Regensburgu. G. + nagle r. 1570. W sporze teologów ściśle luterskich stał po stronie Flacyusza pko Melanchtonowi i Adjaforystom. To też ściśli luteranie uznawali go za swego wodza i tarczę. Melanchton nazywał "regensburskim Tersitesem." złośliwie Ten duch surowy przejawia się w jego pismach. Pomagał on Flacyuszowi w ułożeniu Centuryj, opracował wyznanie o grzechu pierworodcym, napisal książke o woli, o walce ducha z cialem, oraz wiele kazań i listów. Charakterystyczne są jego ubolewania nad upadkiem obyczajowym protestantów, których widzi pogrążonych w występkach i pogardzie dla wszystkiego co świete. Pisma jego sa wyliczone w Clerus Ulrico-Levinianus Magd. 1728 str. 199 i 635. (Por. Döllinger, Reformation II, str. 571, i nast.).

Gall (zw. Marcin), pierwszy polski kronikarz, żył w Polsce koło r. 1113. Kronikarz ten nigdzie w swem dziele. ani u późniejszych średniowiecznych pisarzy niewymieniony, oddawna jest przedmiotem zaciekawienia i badań historyków. W ostatnich dziesieciu latach zajmujacy sie osobistościa t. zw. Galla historycy: M. Gumplowicz, St. Ketrzyński, K. Krotoski i Tad. Wojciechowski na jedną rzecz tylko zgodzić się nie mogli t. j. na sprawe pochodzenia autora. Podezas gdy Gumplowicz wyprowadza go z Flandryi i identyfikuje z Balduinem biskupem kruszwickim, Wojciechowski radby widzieć w nim wenecyanina, włocha, i wskazuje na Benedykta biskupa poznańskiego, jako na osobe, która możeby okazała się identyczna z autorem Kroniki. Przeciwnie St. Ketrzyński twierdzi, że kronikarz pochodzi z południowej Francyi z klasztoru St. Gilles, a śledzenie nazwy tajemniczego kronikarza, wydaje mu siebyć beznadziejne.

Z tego co autor sam. o sobie pisze w

kronice wynika, że kronikarz był w Polsce obcokrajowcem, że pochodził z możnego i znacznego rodu, że przybył do Polski zapewne kolo r. 1086, kiedy powrócił do Polski z Węgier Mieszko III Bolesławowicz, którego życie i śmierć (zdaje się według autopsyi) kronikarz opisal. Nastepne losy kronikarza sa nieznane, wiemy że był mnichem, pra-wdopodobnie w lubińskim klasztorze, że za rządów Bolesława Krzywoustego był zapewne zajęty w kancelaryi książęcej. Na tem stanowisku zaczął pisać swą kronikę, a celem dla niego było osiagnięcie wyższych godności, zapewne duchownych, co nie jeden raz jako swoje marzenia wymienia w kronice. Czy po napisaniu kroniki wynagrodzono jego trudy i zasługi którą z katedr biskupich, nie wiadomo, przypuszczenia w tym kierunku robili Gumplowicz i Wojciechow-

ki, jak to wyżej zaznaczyłem.

Jedynem dzielem, które pozostało po tajemniczym mnichu, jest jego znakomita i cenna Kronika spisana kolo r. 1113, i zawierająca w trzech księgach opis historyi polskiej od Piasta do r. 1113, do czasów Bolesława Krzywoustego, które autor dokładnie i z lubościa opisuje. T. zw. Gall, jakkolwiek bynaj-mniej nie wielki mistrz formy i stylu, pisze jednak łatwo i jasno, to też jego Kronika jest jednym z najmilszych zabytków literatury średniowiecznej. Gall nie należy do ludzi, którzyby byli obojętnymi i bezstronnymi widzami wypadków sobie współczesnych,-nie, jego żvczliwość stoi po stronie Bolesława III, przeciw Zbigniewowi, dla którego jest surowym sędzią. Nie jest jednak fal-szerzem opinii, co mu niejednokrotnie zarzucano, - właśnie sprawa św Stanisława, w której Galla niejednokrotnie na świadka pociągają, dowodzi, że w wy-padkach, w których mu całej prawdy powiedzieć nie było wolno, wolał nie powiedzieć nic, niż prawdę sfałszywać. każdym razie t. zw. Gall, zaczynający naszą literaturę historyczną, jest nieocenionem źródłem dla badaczy XI i XII w., co zupełnie usprawiedliwia wielkie zainteresowanie, jakie budzi w świecie naukowym. Z wydań które od XVIII w. ukazują się, polecenia godne są dwa: w "Monumenta Poloniae historica" t. I. p. 379-484; i w "Fontes rerum Polonicarum" t. I. p. t. Galli Anonymi Chro-

nicon, recensuerunt Lud. Finkel et St. Ketrzyński (Lwów 1899). Z prac krytycznych ostatniej doby, prócz licznych prac dawniejszych wymienionych wstępie do t. I. "Font. rerum Polonic." wyliczyć należy prace Gumplowicza Maksymiljana p. t.: Bischof Balduin Gallus von Kruschwica, Polens erster lateinischer Chronist. Wien 1895; Zywot Balduina Gallusa, biskupa Kruszwickiego (1066-1145) Warszawa 1901.; Leben und Schicksale des Balduin. Bischofs von Kruschwitz, (Zeitschrift der historischen Gesellschaft für Prov. Posen, 1901. p. 231—293); Źródła Balduina Gallusa. (Przewodnik naukowy i literacki Lwów, 1903); K. Krotoski, Gall, scholastyk poznanski i jego Kronika (Kwartalnik historyczny t. XIII, 1899); St. Ketrzyński: Gall Anonim i jego Kronika, Kraków, 1898; Tad. Wojciechowski, Szkice historyczne XI w.: Faktum św. Stanisława; poprzedza: Kto był Gallus.

Gall Stanisław ks. dr. filozofii, ur. dn. 21 kwietnia 1865 r., studya teologiczne odbywał w seminaryum warszawskiem i w kolegium Gregoryańskiem w Rzymie, wyświęcony na kapłana w r. 1887 w Warszawie; jest profesorem filozofii i liturgiki oraz wiceregensem w seminaryum warszawskiem, od r. 1902 tajnym podkomorzym dworu pskiego, od r. 1904 kanonikiem metropolitalnym kapituly warszawskiej. Napisał: *O modlitwie*. Warszawa 1896, 16-a; *O miłości Boga* i bliźniego, tamże 1902, 12-a; Dwanaście rozmyślań o Dzieciątku Jezus, tamże. 16-a. Był współpracownikiem Słownika Apologetycznego Jaugey'a w tlum. polskiem. Oprocz tego jest re-daktorem "Notatek bibliograficznych" wydawanych przy "Bibliotece dzieł chrześcijańskich" w Warszawie przez ks. kan. Chełmickiego oraz współpracownikiem tejże "Biblioteki." Należy także do komitetu redakcyjnego "Encyklopedyi kościelnej podręcznej i jest czynnym jej współpracownikiem, zasilającym wydawnictwo to artykułami gruntownie i wyczerpująco opracowanymi z dziedziny liturgiki, archeologii i filozofii. Wreszcie ks. G. układa corocznie "Ordo Divini Officii" dla archidyecezyi warszawskiej. X. J. N.

Galla św. wdowa, córka patrycyusza

majatek rozdała na ubogich. Wystawiła sobie następnie mały domek na Watykanie, blisko grobu SS. Apostołów i zamknawszy sie w swej celce reszte życia poświęciła na pełnienie dobrych uczynków i ostrej pokuty. Stała się przez to wzorem życia umartwionego dla nawiedzających licznie Rzym znakomitych osób, którzy podziwiali ten rodzaj życia. Św. Fulgencyusz pisał do G. listy z miejsca swego wygnania. Pod koniec życia Pan Bóg dotknął G. krzyżem choroby; zjadliwy rak stał się przyczyną wielkich cierpień. Mimo to z pogodą znosila te utrapienia i † okolo polowy VI w. Pochowana w Rzymie, gdzie później stanał kł. pod jej wezwaniem. Świeto 5 października. (Por. Pétin, Diction. hagiogr. Paris 1850, 4-o, t. I, X. J. N.kol. 1132-33).

Galla-wikarvat apostolski we wschodniej Afryce (Vicariatus apostolicus Galla regionum). O powstaniu tego wikaryatu dla gallasów ob. art. Abissynia. Wikaryusz Apostolski rezyduje w Harar. Od 1846 r. pracowali tu Kapucyni włoscy; w r. 1863 zastąpili ich Kapucyni francuscy z prowincyi św. Ludwika we Francyi. Podług nowej statystyki (1901 r.) wikaryat apostolski w G-a na 8 milionów mieszkańców liczy ok. 7 tys. katolików; posiada 14 stacyj misyjnych z 19 kościołami i kaplicami; pracuje tu 15 kaplanów zakonnych, 5 kapłanów z tubylczej ludności; istnieje tam seminaryum duchowne. (Por. bibliografie podaną przy srtykule Abissynia. Nadto Miss. cath., Romae, 1901, 350...; Werner, Orbis terrarum catholicus, p. 198; Buchberger, Kirch-liches Handlexicon, t. I, München, 1906, k. 1579—1580). X. C. S.

Gallais Jan Piotr, ur. 18 stycznia 1756 r. w Doué, dep. Maine de Loire, wstapił do zakonu Benedyktynów i po ukończeniu studyów, wykładał filozofię w zakładach zakonu Benedyktynów. Opuścił klasztor, ożenił się po rewolucyi i został jednym z najgwałtowniejszych dziennikarzy stronnictwa królewskiego.

Symmacha, od dzieciństwa okazywała czej w Paryżu. Z wiekszych prac jego wielkie zamilowanie cnoty. Zostawszy najważniejsze: Histoire de la Révoluw bardzo młodym wieku wdową, całko-wicie poświęciła się Bogu. Wielki swój 8-o; Histoire du 18 brumaire et de Bounaparte, 1814-1815, 4 tom. in 8-o; Histoire de la Révolution du 20 Mars 1815. Obok tego wystapił jako surowy krytyk swego czasu w dziele: Moeurs et caractères du XIX siècle, 2 tom. 1817 in 8-o; Histoire de la France d puis la mort de Louis XVI jusqu'en 1815, 5 vol. 1820-21, jako dalszy ciąg dzieła Anquetil'a "Histoire."

Gallandius, nazwisko kilku wybitnych osobistości. 1) G. Andrzej, uczony oratoryanin ur. 1709 r. w Wenecyi, odznaczył się jako doskonały nauczyciel. Jego dzieło kapitalne, podczas druku którego † 1780 r., wyszło w Wenecyi 1765-1780 w 14 folialach p. t. Bibl. veter. PP. antiquorumque scriptorum ecclesiasticorum. Obejmuje on pisarzy mniej płodnych i podaje tekst grecki z łacińskiem tłumaczeniem. Jest ono cenne ze względu na dokonane poprawki tekstu i objaśnienia. Nadto opracował De vetustis canonum collectionibus diss. sylloge Venet. 1778. Nie drukowane pozostało Thesaurus ubiquitatis ob. (Por. Hurter Nomencl. litter. III, str. 345). 2) G. Piotr ur. 1510 r. w Aire w dzisiejszym depar. Calais, studyował w Paryżu, gdzie r. 1537 został magistrem artium. Król Franciszek I mianował go r. 1543 profesorem wymowy w Collége royal, a wkrótce potem oddał mu katedre języka greckiego w uniwersytecie i kanonikat przy Notre-Dame. Po śmierci króla 1547 G. wygłosił rozpływającą się w pochwałach mowe pogrzebową. G-owi zawdzięczamy pierwsze wydanie Scriptores de agrorum limitibus, Paris 1548, których rekopism znalazł we Flandryi. G. walczył o powagę Arystotelesa pko Piotrowi Ramusowi. G. + 1559. W 15 lat po śmierci ukazało się jego później wielce cenione dzielo Petri Castellani magni Franciae elemosynarii opatrzone uwagami Baluzyusza. G-owi przypada chwała drugiego z kolei nauczyciela greckiego języka na uniwersytecie paryskim. Pozostawił on też, wraz ze swo-W r. 1800 mianowany został profesorem im synowcem Wilhelmem († 1612) wieretoryki i filozofii w Akademii prawni- le mów okolicznościowych. 3) G. August ur. 1570 † 1644, radca stanu i znakomity znawca dziejów swojej ojczyzny. 4) G. Antoni ur. 1646 † 1715, słynny oryentslista i numizmatyk. Był on pierwszym, który rozpowszechnił w Europie zbiór bojek p. t. "Tysiąc nocy i jedna," których część sam przetłumaczył. Tłumaczenie to zyskało wnet taki poklask, że wszędzie posypały się przekłady na inne języki. (Por. WW. t. V, kol. 45).

Gallen, St., niegdyś opactwo benedyktyńskie, obecnie opactwo w kantonie tegoż nazwiska w półn. Szwajcaryi. S. Gall w 614 r. wraz z dwoma uczniami swymi Magnusem i Teodorem otrzymawszy w darze dziką przestrzeń ziemi nad rzeka Steinach, wybudował tam swoja pierwotną celę. Gdy liczba uczniów wzrosła do 12, około jego pierwotnej celi, poczęły powstawać nowe, z których niebawem utworzył się klasztor. St. Gallen, cieszący się przez długie wieki wielkiem znaczeniem i wpływem. Zakonnicy, z których wielu było Irlandczykami, kierowali się regułą ś. Kolumbana. Jak-kolwiek dzikie hordy wojowniczych Franków zapuszczały kilkakrotnie tutaj swoje niszczące zagony, klasztor jednak rósł w znaczenie, o czem świadczą liczne darowizny, jakie hojnie nań spadaja. One to skłoniły hr. Wiktora do zamiaru porwania zwłok ś. Galla, w czem jednak przeszkodził mu meżny opór ludzi klasztornych. Mimo to niepewność stosunków zaczęła wpływać na upadek klasztoru, z którego dopiero podniósł go dzielny kaplan Othmar, mianowany opatem przez Karola Martela 720 r. On to wzniósł nowe budynki, odrestaurował stare, a także zamiast surowej reguły Kolumbana wprowadził łagodniejszą ś. Benedykta. W czasie 40 letnich rzadów Othmara odżyła świetność klasztoru, liczba zakonników dosięgła 40, a darowizny książąt, zwłaszcza papieża. zapewniły jego egzystencyę. Posiadał on już wówczas dobra w Bryzgowii, w Alzacyi, Szwabii i Turgawii. Niestety gwałt dokonany na osobie Othmara przez turyngskiego hrabiego Warinusa, który spowodował jego śmierć 16 listop. 759, dal znowu pohop do rozgrabienia dóbr klasztornych. Duszą tej grabieży był bp Konstancyi Sydonjusz, który jednak został srodze ukarany, gdyż padł rażony

śmiercią (760 r.) przy grobie ś. Galla. Podobny los spotkał i kilku innych grabieżców, tak że pozostali książęta pospieszyli ukorzyć się przed grobem ś. Othmara. Spory jednak z bpami Konstancyi, którzy nie dopuszczali do wolnego wyboru opata, trwały w dalszym ciągu i ułożyły się dopiero 854 r. pod wpływem Ludwika niemieckiego. (Por. Arx, Gesch. v. St. Gallen I, 32-36, 67-69). Wybrany opatem Gozbert z całą energią zabrał się do dziela odnowienia. Odzyskał on wiele dóbr zagrabionych, odbudował klasztor i ki według planu architekta Gerunga. Niemniei gorliwym opiekunem klasztoru był kapelan Ludwika niemieckiego Grimald, który dopomógł mnichom do zupełnie swobodnego wyboru Hartmota, męża głębokiej nauki i płomiennej pobożności. W r. 940 klasztor się spalił; odbudował go ponownie opat Thieto, Opat Anno wzniósł mury obronne około klasztoru. Za opata Burkharda, skutkiem nieurodzajów i napadów Saracenów, klasztor zubożał do tego stoppia, że zakonnicy zmuszeni byli żebrać na własne utrzymanie. Mimo falszywych wieści o upadku karnosci w klasztorze wysłannicy ces. Ottona I przekonali się wprost przeciwnie, iż zakonnicy wiedli żywot wielce przykładny i zgodny z reguła ś. Benedykta. Za opata Notkera (971 r.) znowu polepszyły się stosunki. Dzięki jego energii i zmysłowi administracyjnemu rozpoczęte budowle zostały wykończone, majatki należycie zagospodarowane, a jednocześnie kwitnela karność klasztorna. Po śmierci jego opat Immo zajął się upiększeniem kła (r. 975). Niestety, następcą jego był niegodny Gerard (990-1001), o którym nawet kroniki klasztorne mówia bardzo źle, Wszakże Burkhard II († 1022) przywrócił klasztorowi dawną świetność. Opat Norbert, który prowadził wojnę z własnym bpem zrezygnował 1072, a po nim nastąpił Ulrych II († 1076 r.).

Skoro tylko klasztor odzyskiwał swobodę, wnet rozkwitały w nim nauka i sztuka. Począwszy od IX w. z podziwem patrzeć należy na zdobycze natych polach przez ówczesnych zakonników. Sam kł, oraz klasztor, oltarze, obrazy, wykonywane przez miejscowych lub obcych mistrzów świadczą o tem wymownie. Nie mało też zasługi poło-

śpiewak Romanus osiadł tutaj na życzenie Karola W. i wprowadził śpiew gregoryański. Antyfonarz jego służył później za wzór całemu niemal Zachodo-Większość Europy, a zwłaszcza Niemcy, wstępowala w ślady St. Gallen. Tutaj także szukać należy początku po-bożnych pieśni ludowych. Muzykę uprawiał szczególnie irlandczyk Marcellus, który nawet kształcił nauczycieli dla współczesnych dworów książecych.

Jeszcze z większą gorliwością, niż sztuki piekne, uprawiano w St. Gallen nauki. Już w VIII kwitnęła tutaj literatura. (zytano Ojców, klasyków i filozofów starożytnych, studyowano P-ś, teologię i język łaciński; wiele prac zakonników zachowało się dotąd w rekopismach, lub póżniej zostało wydanych. Wystarczy wspomnieć glossy Winithara z r. 766 do listów ś. Pawła. Inny zakonnik z tych czasów opracował wyczerpujaco żywot ś. Galla. Nawet opat Othmar napisał przewodnik do spowiedzi. Tłumaczenie Kera, mnicha reguły ś. Benedykta, należy do najdawniejszych pomników jezyka niemieckiego. Wogóle poczawszy od IX mnisi tutejsi zaczynają pisać po niemiecku. Tutaj także zajęto sia odpisywaniem starych rekopismów. Pisano na pergaminie, który umiano szczególnie przyrządzać. Pozostale dotad iluminaty stanowia przedmiot słusznego podziwu. Wogóle w w pierwszych wiekach średniowiecza uchodziło St. Gallen, na równi z Fulda, Dluga jest lista niezmordowanych kronikarzy, teologów, kanonistów i wogóle uczonych, których sława wszechświatowa zdobila St. Gallen. M. i. tutaj nieznanego nazwiska mnich pisał z polecenia Karola Grubego Gesta Karoli; tutaj zaslynał niezmordowany Ratpert, autor Cαsus S. Galli. Wymienić też należy mnichów Woltrama i Sintrama (920), słynnych z uczoności we wszystkich współczesnych galeziach wiedzy. Mnisi tutej-i opracowali slynny "Słownik Salomona," będący pierwszą swego rodzaju encyklopedyą. Ukazał się on w XV w. w druku i stanowi obecnie rzadkość bibliotekarska. Nie dziw, że do klasztoru spieszyli żądni wiedzy z calego świata, a książęta i uczeni odwiedzali go ustawicznie. Pragnących się zapoznać z nie-

żono około śpiewu klnego. Rzymski pożytymi zasługami klasztoru. S. Gallen około wiedzy i sztuki, odsyłam do wyczerpującego dziela: R. v. Raumer Einwirkung d. Christenth. auf d. altdeutsche Sprache, Stuttgart 1844; Hattenzer St. Gallen 1844; Hefele, Beiträge z. Kirchengesch Tübingen 1864). Po 500 latach istnienia i świetnego rozkwitu, rozpoczyna się powolny upadek opactwa St. G., a mianowicie od śmierci opata Ulryka II († 1076 r.). Fatalnym początkiem stało sie współzawodnictwo między dwoma współczesnymi opatami osadzonymi przez ces. Rudolfa: Lütoldem i krewnym ces. Henryka IV. Walka ta podkopała karność i poware klasztoru. Zaszczepiła też ona u późniejszych opatów ducha wojowniczego, a za nim szla chciwość, despotyzm, rozrzutność i t. p. wady. Wprawdzie niektórzy dawniejsi opaci, jak Ulryk IV, który otrzymał tytuł ksiecia, a także pže Innocenty III i IV usilowali przywrócić opactwu dawny charakter, wszakże te zabiegi powiększej części pozostały bezowocnymi. Fatalnie także oddziały-wal przywilej, iż członkami opactwa mogli być tylko synowie rodzin arystokratycznych. Poczeto wiec powoli życie klasztorne uważać za rodzai wygodnej synekury, aż doszlo do tego, że w 1291 r. cala kapitula wraz z opatem nie u niala pisać. Wreszcie Stolica aplska zmuszona była uciec sie do surowych środków. aby zło z gruntu wykorzenić. Na soborze w Konstancyi pż Marcin V zmusił rozpustnego opata Henryka do abdyjako siedziba niemieckiej uczoności. kacyi, a sam osadził na iego miejsce opata Konrada z Pegau. Wszakże właściwą reformę rozpoczął dopiero opat Eglolf ok. r. 1430. Sprowadził już to mnichów z innych klasztorów, lub też wybierał zdolnych młodzieńców, którzy zobowiazali się ściśle żyć według zastrzeżeń soborów w Konstancyi i Bazylei. Eglolf † 1442 r. a następcą jego został Kacper Breitenlandenberg, który r. 1451, wraz z posiadłościami przystąpił do związku szwajcarskiego. W tym czasie Otton W. nadal miastu St. Gallen tytul miasta rzeszy. Prawdziwym odnowicielem opactwa stał się opat Ulrych Rösch (1464-1491), który w znacznej mierze przywrócił mu dawną świetność. Joachim v. Watt (Vadian), z St. G. zdobył tę smutną sławę, że pierwszy przyniósł do Szwajcaryi naukę Lutra. Ur.

1484, studyował medycynę w Wiedniu nieudolny opat Beda († 1796) przez słaa w r. 1518 powróciwszy do miasta ro-dzionego rozpowszechniał tutaj nauki witemberskie. Doszło do tego że ra-rada miejska St. G. w r. 1525 zniosła nabożeństwo katolickie. Protestantyzm wnet począł się rozlewać po całej Szwajcaryi, opactwo zaś, z którego wszyscy prócz 4 młodszych zakonników utrzymali się w wierności Kłowi, zostało spustoszone 1529 r. Opat Geisberg został w swoim zamku Rorschock uwięziony, gdzie † 21 marca 1529 r., samo zaś opactwo sprzedano miastu. Po bitwie pod Kappel i zwycięstwie katolickiej sprawy opactwo zostalo w r. 1532 wskrzeszone, a opat Diethelm zasiadł na stolicy i objał opactwo i jego posiadłości. Powoli zaczęto przywracać i katolicyzm w posiadłościach opactwa, a z czasem, wobec odstraszających przykładów bratniej walki jakie dawały Zurych i Bern, usunięto stąd protestantów. Z uwagi na zasługi i prace wskrzesicielskie słusznie opat Diethelm († 1554) nazwany został trzecim założycielem opactwa (s. Gall i Rösch). Odtad rozpoczyna się szereg dzielnych i bogobojnych opatów: Othmar Kunz zwany był ojcem ubogich († 1577), Joachim † 1574 pielęgnujac chorych na mór, Bernard († 1630) zasłynął nauką, Pius Neher († 1654) pobożnością, Gallus Alt († 1687) był dzielnym administratorem i miłośnikiem ludu, a przytem gorliwie popierał nauki, sam zaś opracował kilka znakomitych dzieł, jak: Regale sacerdotium Romano pontifici assertum; Secretum S. Thomae revelatum; Gallia vindicata i in. Wszyscy ci opaci starali się ściśle przestrzegać postanowień sob, trydenckiego, co do dyscypliny i nauki. Zdolniejszych duchownych wysyłano do słynnych uniwersytetów europejskich, a wreszcie otwarto szkołę w samem opactwie, do której poczęli się garnąć nowicyusze z innych klasztorów. XVII wielu z zakonników z St. G. zostawało opatami innych opactwi klasztorów. Jakkolwiek rządy opatów w ich posiadłościach były b. łagodne, jednakże wichura, jaka zahuczała nad Szwajcaryą w XVIII nie oszczędziła i St. G. Zwia-szcza kantony Zurych i Bern, jako nanaly zatargi i walki. Opaci wchodzili 123 probostw i 56 kapelanij obsługiwaw układy, zawierali traktaty, ale starcia nych przez 245 księży i 45 zakonników. opnawiały się ustawicznie. W dodatku W seminaryum uczy się 10 alumnów,

be rządy swoje pograżył opactwo w długach. Jego następca Pankracy był zmuszony oddać rządy upojonym francuską rewolucya poddanym, a wreszcie dekret dyrektoryatu d. 17 wrześ. 1798 r. ogłosił rozwiązanie książęcego opactwa St. Gallen. Pomimo reklamacyi biskupa za Napoleona w. r. 1803, dóbr opackich nie zwrócono, a natomiast w r. 1805 zostały one wraz z miastem zamienione w kanton S. Gallen. Zmianę tę zatwierdził kongres wiedeński. W r. 1823 Pius VII bulla "Ecclesias quae antiquitate" ustanowił bstwo St. Gallen i połączył je z Chur. Klasztor został zamieniony na katedrę a bpi winni byli pół roku rezydować w St. G. pół zas w Chur. Pierwszym bpem został Karol Rudolf, który zasiadł na stolicy 6 paźdz 1824 r. Po śmierci tego bpa († 1833 r.) powstał spór, skutkiem którego bpstwo nie zostało obsadzone, a kapituła uchwałą rady kantonalnej rozwiązana, majątki zaś skonfiskowano. Mimo protestu nuncyusza osadzono Nepomucena Zürcher jako zarządce opactwa. Wobec natarczywych żądań oddzielenia opactwa Chur od St. G. Grzegorz XVI w 1836 zgodził się na to i zamianował Jana Piotra Mirera prowizorycznym wikaryuszem aplakim St. G. Dopiero w r. 1847 wydana została bulla circumskrypcyjna, stanowiąca bostwo w St G., a Mirer prekonizowany bpem. W tym czasie jednak rząd kantonalny obdzierał kł. z czego się dało, nie szczędząc klasztorów i starych świątyń, które znoszono, sekularyzowa-no, a szkoły świetczono. Bp. Mirer z aplską gorliwoscią zabrał się do odbudowania swojej dyecezyi, natrafiając co chwila na różnorodne trudności ze strony rady kantonalnej. Pomimo to pra-ce jego były nad wyraz owocne i zmarł wielbiony jak ojcieć wiernych 30 sierp. 1862 r. Odtąd stosunki, z wyjątkiem epoki walki kulturnej po r. 1871, zna-cznie się poprawiły i bpstwo znajduje się obecnie w stanie kwitnącym. Obejmuje ono kantony St. G. i Appenzell. Cala dyecezya liczy 142,000 katolików, przy 131,000 innowierców. Kapituła skłaszcza kantony Zurych i Bern, jako nada się z dziekana i 4 rezydujących oraz swskroś protestanckie, ustawiczne wszczy-8 nierezydujących kanoników, posiada

male zaś seminaryum złożone z 60 wychowańców zostało w r. 1884 zniesione. Z zakonów istnieje 4 klasztory Kapucynów i wiele korporacyj żeńskich. Geogr. u. histor. Kirchenstatistik d. Schweiz v. e. Kath. Geistl. Schaff-hausen 1845; W. W. t, V, kol. 48-66).

Gallerani Aleksander ks. T. J. ur. w 1833 w Cento ((prow. Bolonii), wstapił do Towarzystwa Jezusowego w r. 1856, † w Rzymie w r. 1905. Był znakomitym kaznodzieja i płodnym pisarzem ascetycznym i apologetycznym. Od r. 1892 do 1904 był redaktorem czasopisma "Civilta Cattolica." Z pism o. G. godne sa zaznaczenia J. Sermone Minori de N. S. Gesu Cristo etc. 2 t., 12-o; La Guida del Predicatore, 18-o, 2 wyd.; La Buona Madre, ossia la virtu e glorie di Maria Vergine, 12-o; I nostri Eroi. 12-0, 3 wyd.; Gesu bu-ono; Gesu Santo; Gesu grande; toż samo po franc. La Bonté, la Saintété et la Grandeur de Jesus Redempteur proposées à notre confiance etc. 12-o; Il Contravveleno religioso. Lettere ad uno studente d'Universita utilissime anche alle signorine istruite, 8-o, wvd. 8-me; Diomira, ossia la nuova religio-Modelli-Consigli utilissimi anche agli uomini. 8-o, i w. in. Na kilka dni przed śmiercia świetobliwego kaplana ukazala się z druku jego ostatnia praca La nostra Patria. Conversazioni sul Paradiso, 1905, 8-o. (Por. Battandier, Annuaire Pontif. cath. Paris 1906, 8-o, str. 686; Catalogo generale Nr. 17 della Libr. Pont. di Federico Pustet. 1906-907, 8-o). X. J. N.

Gallese ob. Civita Castellana.

Gallia Christiana. Jest to pomnikowe dzieło historyczne zaczęte przez Benedyktynów opactwa św. Maura. Poczatek i jakby fundament tej pracy dali Marthe Sceuola i Ludwik, którzy w r. 1645 zebrali materyał historyczny w 4 prac i dopelniań Benedyktynów. Prace Sceuoli i Ludwika, ogłoszono drukiem w

kongregacyi Saint-Gui. Wydał on w r. 1716, T. I obszernej tej kolekcyj, słusznie nazwanej "Gallia Christiana." W r. 1785 wyszedł 13-ty tom tej pomnikowej pracy staraniem uczonych zakonników domu de Saint-Germain-des-Prés. Prace swą doprowadzili Benedyktyni w porządku alfabetycznym metropolij do prowincyi Tours. Wydawnietwo w dalszym cjągu podjął uczony Haurea u (ob.).

Ga licani Cleri articuli z r. 1682, potepione przez Innocentego I. breve 11 kwietnia 1682; Alexandra VIII. konstytucya "Inter multiplices." 4 sierpnia 1690; Piusa VI. bulla Auctorem fidei" 28 sierpnia 1794.

Gallicioli Jan Chrzeiciel ks., uczony profesor języka greckiego i hebrajskiego, ur. w r. 1733 w Wenecyi, † w r. 1806. Znał także G, kilka języków nowożytnych oraz chaldejski i syryjski. Oprócz nauki cechowala pobożnego kaplana niezwykła milość wzgledem ubogich i skromność. Napisal Dizionario latino italiano della sacra Bibbia; Dissertazione dell'anticha lezione degli Ebrei e dell, origine de' punti; Memoriae Venete antiche profane ed ecclesiastiche. 8 v.; Wielki Spis rzeczy do 32 tomowego dzieła Ugoliniego, Thesaurus antiquitatum sacrarum; wiele tlumaczeń i wydań dziel cennych, wreszcie niedrukowane dotad dzielo Approssimazione della sinagoga alla nostra religione, owoc dwudziestu lat pracy autora. (Por. Feller, Biogr. univers.; Glaire, Dict. des sciences. Paris, t. I).

Gallifet Józef ks. T. J. ur. w r. 1663 w Prowancyi, † ok. r. 1740, był rektorem w Lyonie i assystentem generała w Rzymie. Przyczynił się wielce do rozszerzenia nabożeństwa do najsłodszego Serca Pana Jezusa, zwłaszcza przez wydanie ksiażki De cultu sacrosancti Cordis Dei ac Domini nostri Jesu dwaj bracia zakonni z klasztoru Sainte- Christi. Romae 1728. Ostatnie wydanie francuskie p. t: Excellence de la dévotion au Coeur adorable de Jesus tomach, który był podstawą dalszych Christ, sa nature, ses motifs et sa pratique 1873, 8-o; Exercices des principales vertus de la religion. Lyon, r. 1656. Prace te później przerabiano, 1741, 8-o; Excellence et la pratique dopełniano; ostatecznej poprawy doko- de la devotion à la S. Vierge, tamże mai Dom. Dyonizy de Sainte Marthe z 1750 i inne. (Por. Schäfler, Handlewikon der kath. Theologie. Regensb. różnienia Kościoła francuskiego z pżem, 1883, 8-o, t. II, str. 91).

Gallikanizm albo Gallikańskie swobody, tak nazywano we Francyi za czasów monarchii pewne zasady i zwyczaje mające regulować stosunek St. Ap. do Kościoła francuskiego. Według zdapia pisarzy hołdujących zasadom gallikańskim, swobody owe miały być początkowo prawem obowiązującem w całym Kościele, które powoli poszło w zapomnienie, a Francya "staranniej, niż inne kraje zachowala u siebie dawne prawa" (Héricourt, Les lois eccl. de France, Paris 1771), podstawą więc prawną Gallikanizmu według orzeczenia parlamentu paryskiego 9 marca 1703, jest "dawne w czystości zachowane prawodawstwo kościelne." W rzeczywistości zaś, jak to trafnie mówi Charlas, (De libertalibus eccl. Gallic., Romae 1720) "zasady G. maja na celu ograniczenie i ucisk jurysdykcyi kościelnej przez władze świecką, poniżenie powagi pskiej i możność według woli odrzucania dawnych praw kościelnych, lub przyjmowania ze świeżych dekretów tylko tych, które odpowiadaja widokom władzy świeckiel."

Kościół w Gallii od początku swego istnienia w ścisłej pozostawał łączności z Rzymem, którego praw i przywilejów zawsze troskliwie bronił. Stosunki te nie uległy żadnej zmianie, gdy panami Gallii zostali Frankowie. Nie zdeprawowany przez herezyę pogański ten naród wprost wszedł do Kła i, w szczególniejszy sposób, przyjął na siebie obrone najwyższego zwierzchnika tegóż. W późniejszych czasach Kościół francuski wiernie również stał przy pżach, którzy nieraz w ciężkich pozostając warunkach, we Francyi znajdowali schronienie. Mimo to, a nawet, zdaje się, skutkiem tych serdecznych stosunków wytworzyły się pewne zwyczaje; niektórzy bpi i korporacye wyjednali sobie przywileje, królowie zaczęli mieszać się do spraw kościelnych i rozciągać nad niemi kontrolę. Nadużycie to wzrosło z biegiem czasu, przyczem wielokrotnie powoływano się na dawne zwyczaje. Wystąpienie pża Bonifacego VIII, przeciwko Filipowi IV, który niemiłosiernie uciskal i obdzieral Kł francúski, dalo

a bardziej jeszcze do poddania Kościola w zależność od władzy świeckiej. Szlachta i "stan trzeci" stanał wyraźnie po stronie króla; prałaci nie śmieli stawić oporu i poświęcili prawa kościelne, w o-bronie których tak energicznie występował pż. Gorzej jeszcze ulożyły się stosunki kościelne w czasie niewoli Avignońskiej. Kościół francuski pozyskał wprawdzie wtedy znaczne przywileje, ale bardziej jeszcze musiał uledz przewadze władzy świeckiej. Najbardziej obfitujący w smutne nastepstwa dla St. Ap. był okres schyzmy zachodniej; podawa-ne bowiem wtedy dla usunięcia środki opierały się na zasadach w wysokim stopniu szkodliwych dla Kła. Te z gruntu fałszywe i wrecz schyzmatyckie zdania znalazły wielu zwolenników na soborze Konstancycńskim i Bazylejskim i wyraziły się w uwłaczających St. Ap. dekretach. Chociaż i gdzieindziej dekrety te miały swoich zwolenników, to jednak we Francyi byli oni najliczniejsi, do czego nie mało przyczyniła się powaga Gersona, ba—nawet Sorbona po-szla za nim. Dekrety Bazylejskie zna laziv we Francyi urzedowe nawet przyjęcie w t. z. Sankcyi pragmatycznej z Bourges (za Karola VII) w 1438 r. Konkordat Boloński z 1516 r. między Franciszkiem I i Leonem X zniósł Sankeye pragmatyczna, ale schyzmatyckiego ducha jej nie usunał. Nieżależnie prawié zupeľnie od króla parlamenty, które przeciwko konkordatowi protestowały, rządziły się nadal zasadami Sankcyi pragmatycznej.

Dwor nie aprobował tego postępowania ale i nie występował stanowczo przeciwko niemu. Protesty duchowieństwa pozostawały bez skutku. Chwiejne stanowisko dworu bardziej jeszcze uzuchwaliło parlamenty, pomiędzy którymi pierwsze miejsce pod względem nieprzychylnego usposobienia dla St. Ap. zajmował parlament paryski. Położenie bardziej się jeszcze pogorszyło, kiedy do parlamentów dostał się kalwi-

nizm, a później janseni m.

biegiem czasu, przyczem wielokrotnie powoływano się na dawne zwyczaje. Wystąpienie pża Bonifacego VIII, przeciwko Filipowi IV, który niemiłosiernie uciskal i obdzierał Kł francúski, dało okazyę stronnictwu królewskiemu do posazyę stronnictwu królewskiemu do posazye stronnictwa król

body te nigdzie dotad całkowicie nie Piotra Pithou, adwokata parlamentarnego systematycznie w 83 artykulach ulozone i wydane w oddzielnej broszu-rze: Les libertés de l'Eglise Gallicane, dedykowanej Henrykowi IV. Broszura ta stala sie odtad katechizmem Gallikanizmu.

Na pierwszem miejscu, jako podstawe i swobód Gallikańskich, Pithou umieścił dwa zdania, że król francuski w rzeczach świeckich jest niezależny od pża i że władze pska we Francyi ograniczają postanowienia dawnych soborów. Z pierwszego zdania Pithou wyprowadzu caly szereg dalekoidacych zasad, że król ma prawo zwoływać sobory prowincyonalne i narodowe, że legaci pscy mogą przybywać i do Francyi i wykonywać tam jurysdykcyę tylko na żadanie lub za zezwoleniem królewskiem, że prałaci nie moga opuszczać granic Francyi, nawet gdyby pż wzywał ich na sobor, bez zezwolenia królewskiego, że pż niema prawa ani na duchowieństwo, ani na dobra kościelne nakładać jakichkolwiek ciężarów, że pż nie ma prawa zwalniać od przysięgi poddanych królewskich, ani dotykać karami kościelnemi urzedników, z powodu wykonywanych przez nich obowiązków (pour ce qui concerne l'exercise de leurs charges et offices), že bulla Coena Domini nie ma żadnego znaczenia we Francyi, że obcokrajowcy nie mogą zajmować stanowisk kościelnych we Francyi i t. d. Jako konsekwencyę z drugiego zdania wyprowadzał, że pż podległy jest soborom powszechnym, że nie może udzielać żadnych dyspens, ježeli chodzi o prawa naturalne, boskie lub postanowienia soborów, że bulle pskie nie mogą być głoszone we Francyi bez zezwolenia królewskiego, że ani pż ani jego legaci nie mogą żadnych spraw rozpatrywać w pierwszej instancyi, że w razie apelacyi pż obowiązany jest wysłać sedziów do właściwej dyecezvi, że bez zgody króla i Kościoła gallikańskiego pż nie ma prawa podnosić taksy przy udzielaniu beneficyów, dopełniać łaczenia beneficyów, przyjmować rezygnacye i t. d. Do zabezpieczenia powyższych swobód Pithou podał cztery środki: a) przyjacielską umowę z pżem, b) placetum regium, c) apelacye od pża do soboru, d) apelacye ab abusu.

Nie ulega wiec najmniejszej watplizostały zebrane, dopiero w 1594 przez wości, że t. z. Gallikańskie swobody, sa tylko streszczeniem schyzmatyckich zasad XIV i XV w. Cel zaś ich wyraźny: zaprzeczenie najwyższej władzy pskiej i poddanie Kościoła francuskiego pod przewage władzy świeckiej. Pismo Pithou zvskalo sobie ogromna powage.

> Parlamenty przyznały mu powage prawa, mimo energicznych protestów i zabiegów na dworze królewskim ducho-wieństwa. W celu utrwalenia zasady Pithou, Du Puy bezimiennie wydał w 1639 swoie: Preuves de libertés de l'Eglise Gallicane, w których za pomoca najrozmait-zvch sofizmatów stara sie dowieść, że niektóre działania wykonywane przez króla lub bpów, na mocy przywilejów pskich, albo prostego nadużycia, opieraja się na prawie ogólnem, aby tym sposobem nadać pewne podstawy mniemanym swobodom Gallikańskim. Nadto Du Puy wydal komentarz na broszure Pithou. Rada stanu zabroniła rozszerzania tego dziela, a 22 bpów obecnych podówczas w Paryżu obłożyło je cenzurami i, t. z. swobody Gallikańskie uznalo za niewole Kościoła. Parlamenty zniosly te cenzury i wyraźnie oświadczyly sie za "Preuves," które w 1651 ukazaly się powtórnie, zaopatrzone bardzo pochlebnym przywilejem królewskim. biegiem czasu niestety i wśrod duchowieństwa znaleźli się zwolennicy "swobód." Obrońcom ich chodziło najbardziej o zjednanie Sorbony.

> W Sorbonie poczawszy od XVII wieku panował lepszy duch, ale Richer i Pithou mieli tu także swoich zwolenników, cześć doktorów sorbońskich zarażona była jansenizmem. Do walki przyszło w czasie jednej z promocyi w 1663 r.; przedmiotem była nieomylność pska, której zwalczanie obrońcy "wobód" uważali za cel swój najgłówniejszy. Parlament, gdzie rej wodził gorliwy gallikanin adwokat Talon, odrzucił tezę, że pż ma najwyższą władze nad Kościolem (supra Ecclesiam) i rozkazal Sorbonie wyrok powyższy zaregestrować. Sorbona opierala się początkowo, ale skutkiem presyi 4 kwietnia 1663 zaregestrowala. Potem dla odwrócenia ciaglych napaści parlamentu, 1 października te-goż roku przyjęła sześć artykułów ulożonych przez syndyka Grandina po porozumieniu sie z ministrem Le Tellier.

się za zasadami głoszonemi przez parlament, t. j. že Sorbona nie uczy, iż pż jest wyższy od Soboru i že bez żadnej zgody Kościoła (nullo accedente consensu) jest nieomylny. Fakultet umyślnie wybrał tę formę negatywną, która wypowiadała sam fakt tylko, iż nie obowiązuje swych członków do uczenia nie-omylności pża, na co każdy mógł się podpisać. Forma ta niezupelnie zadawalniała gallikanów; ale i prawowierni teologowie zgodzić się na nia nie chcieli. Podpisalo tylko 70 doktorów; mimo to ogłoszono ja za wyrok fakultetu, Ludwik XIV zuś zabronił pod surowemi karami nauczać przeciwnie.

Skutkiem tych i tym podobnych środków, a zwłaszcza skutkiem mianowania syndyka sprzyjającego Gallikanizmowi, zyskiwał on coraz wiecej zwolenników w Sorbonie, wreszcie bierne poczatkowo zachowanie sie fakultetu zamieniło sie na wyraźne oświadczenie się za zasadami gallikańskiemi. Miało to miejsce w 1665 r. z racyi cenzurowania dzieł Vernaut'a i Guimenius'a, kiedy dowodzenie tych ostatnich, że należy się bezwarunkowa uległość orzeczeniom pła w rzeczach wiary, bo jak Kościół cały tak i Głowa jego mylić się nie może, nazwano falszywem i sprzeciwiającem się swobodom Gallikańskim.

Pž Aleksander VII przez "Motu proprio" zdanie to potepil. Parlament tymczasem zaregestrował je i zabronił w pismach, na ambonie i z katedr uniwersyteckich nauczać zdań odrzuconych przez Sorbone, a więc i nieomylności pskiej. Większe jeszcze niebezpieczeństwo zagroziło Kłowi we Francyi, kiedy Ludwik XIV, w czasie sporów ze St. Ap. o regalia, zwołał do Paryża zjazd złożony z 34 bpów i 34 delegatów od du-chowieństwa (w listopadzie 1681 r.) w celu uregulowania regaliów i określenia zakresu władzy pskiej. Dotąd duchowieństwo, z małymi wyjątkami, mężnie stawiało czoło zakusom władzy świec-Teraz zaś projekt przedstawiony przez Choiseula, bpa Tournay, zawierał wyraźną schyzmę. Że projekt ten nie został przyjęty—zasługa Rossueta, który 13 marca 1682 r. sam podjął się zredagować odpowiednia deklaracyę. 19 marca

Zawierały one negatywne oświadczenie niego deklaracyę zawierającą osławione cztery artykuly kleru gallikańskiego 1) Książęta w sprawach doczesnych nie podlegają władzy kościelnej i w żadnym razie nie mogą być złożeni z godności; 2) Pż posiada pełność władzy duchownej, dekrety jednak soboru Konstancyeńskiego dotyczące powagi soborów powszechnych utrzymują nadal swoja moc; 3) Władzę papieską ograniczają kanony, we Francyi zaś pż powinien mieć jeszcze na uwadze przepisy i zwyczaje miejscowe; 4) w rzeczach wiary pż ma powagę najwyższą, ale orzeczenia jego nie są nieodmienne (irreformable), ježeli nie nastapi zgoda Kła. Tym sposobem wiec nieomylność pska odrzucono. Zgromadzenie postępowało tak szybko w okazywaniu nieuszanowania St. Ap., że nawet Bossuet nie mógł burzy zażegnać. I lipca 1682 Ludwik XIV rozwiązał zgromadzenie. Edykt królewski z 22 marca 1682 nakazywał przyjecie czterech powyższych artykułów i zaregestrowanie ich przez parlamenty i uniwersytety. Profesorowie mieli odtąd według tej deklaracyi nauczać, bpi składać na nią przysięge, Gdy nie pomagały perswazye używano gwałtu. Sorbona chociaż początkowo opierała się zbregestrowaniu deklaracyi, zgodziła się w końcu na to pod naciskiem. Poza granicami Francyi deklaracya spotkała się ze stanowczą niechęcią; arcybp. Granu wraz z całym episkopatem węgierskim potępił cztery artykuły gallikańskie, jako "niedorzeczne i godne pogardy." Pż. Inocenty XI milczał tymczasem, ale odmówił zatwierdzenia mianowanym przez króla na godności bpie uczestnikom zjazdu 1682 r. Następca jego, Aleksander VIII, 4 sierpnia 1690 r. (i 30 stycznia 1691 r.) odrzucił cztery owe artykuły jako "nieważne i niedorzeczne," Inocenty XII 14 września 1693 zażądał od Ludwika XIV odwołania edyktu z 22 marca 1682 r. Ducha jednak gallikańskiego przez to nie usunieto. Gallikanizm licznych posiadał zwolenników i obrońców zwłaszcza w parlamentach, które za Ludwika XV, szczególniej, gdy ten w 1766 r. przywrócił edykt z 1682 r., coraz nieprzyjaźniejsze względem St. Ap. zajmowały stanowisko. Wielka rewolucya pod gruzami dawnego porządku nie zdolała pogrzezgromadzenie podpisało ułożoną przez bać Gallikanizmu. Napoleon I żądał,

bronili deklaracyi z 1682 r.

Dopiero Sobór Watykański zadał ostateczny cios Gallikanizmowi przez ogłoszenie dogmatu o nieomylności pskiej. (Por. Gérin, Recherches historiques sur l'assemblée de 1682 an. Paris 1878; tegóż autora, Louis XIV et le St. Siege, Paris 1894; J. Th. Loyson, L'assemblée du clergé de 1682, Paris Collectio Lacensis, Freiburg 1870; De Maistre, L'Eglise gallic. cath, Paris 1854; W. H. Jervis, The Gallican Church, 2 tomy, London 1872; Philips, Das Regalienrecht in Frankreich, Halle 1873; Mention, Docum. relatifs aux rapports du clergé avec la royauté, (1682-1705) Paris 1893; Héricourt, Le lois eccl. de France, Paris 1781; Charlas, De libertatibus eccl. Gallic. ed. 3-a, Romae 1720; Cauchie, Le Gallic. en Sorbonn, Lovanii 1903; Haller, Papstum und Kirchenreform. 1903; At, Hist. du droit canon. gallic. Paris 1904; Staatslexicon t. II; Wetzer und Welte, Kirchenlexicon 2 wyd.).

Gallim — 1) wspomniane w księdze I Reg. XXV, 44 i Is. X, 30,—ojczyzna Phaltego syna Lais. Phaltemu dal Saul Michol swą córkę za żonę, tę którą już był poślubił Dawid. U Izajasza (X, 30) Gallim wyliczone pomiędzy miastami pokolenia Benjamin. Wobec tego zdanie św. Hieronima i Euzebiusza, że Gallim to Gailaia czy Galla w pobliżu Akkaronu, utrzymać się nie może. 2) Gallim i Elim-chuda miasteczka w krainie Moabickiej (Is. XV, 8). "Bo obeszło wołanie granicę Moab aż do Gallim wycie jego, i aż do studnie Elim krzyk jego." Euzebiusz i św. Hieronim wskazuja, że Gallim, hebr. Eglaim, prawdopodobn'e bedzie to samo, co Aigalleim lub Agallim—8 mil, na poludnie od Areo-polis, tam gdzie dziś miasteczko Kerak (Qir Moab). (Por. C. Onom. 228, 61; 98, 61; Knabenbauer S. J., Comment in Is. t. 1. p. 342; Hagen S. J. Lexicon Bibl. t. II, p. 364).

Gallio-brat Luc. An. Seneki, filozofa. Właściwe jego imię-Marcus Annaeus Novatus. Adoptował go za syna "Gallio." Za cesarza Klaudyusza zo-

aby profesorowie teologii podpisali i stal prokonsulem Achai w roku 53 i na tym urzędzie przetrwał aż do Nerona. Żydzi przez nienawiść do Chrystusa stawili przed trybunałem Galliona w Koryncie św. Pawła Ap., Oskarżali go, iż nauczał ludzi czcić Boga sposobem przeciwnym prawu" (Act. Ap. XVIII, 12—17). Prokonsul nie chciał wcale roztrzasać spraw dotyczących religii i Żydów odprawił z niczem. Gallio był nadzwyczaj łago-dnego charakteru. Z tego powodu Seneka dedykował mu księgę "O gniewie" (De ira). Był uczestnikiem doli i niedoli brata swego. Z rozkazu Nerona został zgładzony. (Por. Aug. Calmet. Dictionarium S. Script. Venetiis, 1766, t. I, p. 375; Hagen. Lexicon Bibl. t. II, p. 364).

> Gallipoli bpstwo w południowych Włoszech (dioecesis Gallipolitana), Mias to G-i nad zatoka Tarentyńska polożone powstało w starożytności Grecko-Rzymskiej. Najprawdopodobniej skutkiem pięknego polożenia zwano je po grecku Kallipolis, czyli piękne miasto. Słynęło w wiekach śr. jako miasto prowincyi neapolitańskiej, Terra-di-Otranto. Zdobi miasto piękna katedra. Bpstwo w G-i powstało w VI w. jako suffragania stolicy arcybpiej w Otranto. 1906 r. dyecezya liczyła ok. 21,100 wiernych, 3 parafie, 25 kościołów i ka-plic, 37 kaplanów, 2 zgromadzenia żeńskie. (Por. Werner, Orbis terrarum catholicus, p. 30; Buchberger, Kirchliches Handlexicon, t. I, München. 1907, k. 1585).

Gallonio Antoni, oratoryanin, um. 15 maja 1605 r. Pomagał Baroniuszowi w układaniu roczników. Wydał ciekawy traktat po włosku i po łacinie z licznemi rycinami, o rozmaitych rodzajach męczarni, zadawanych meczennikom przez pogan: De Ss. Martyrum cruciatibus cum iconibus, Romae, 1594, in 4-o, Coloniae 1602, Parisiis 1659; Antverpiae 1669 (Por. Feller IV, 92; Villarosa p. 139); Vita B. Philippi Nerii. Romae 1600; Moguntiae 1602, in 8-0, wydania bardzo rzadkie; Istoria delle Sante Vergini Romane-con varie annotazioni, Romae 1591; Istoria della Vita e Martirio de'gloriosi Ss. Flavia Lucius Junius Gallio. Na cześć przy-branego ojca Novatus przyjął imię tri, ibid. 1597 in 4-o; (Hurter, Nomenclator literarius t. I, p. 224).

Galloway--bpstwo w południowej Szko- nauki filozoficzne aż do śmierci. W r. cyi (Lioec. Candidae Casae seu Gallovidiana). Bpstwo to powstalo w IV w. Założył je 397 r. sw. Ninian, pierwszy bp. i fundator klasztoru w Whithorn (Ĉandida Casa). Po r. 803 bpstwo to zniesiono. Przywrócono je już 1189 r., lecz po śmierci bpa Andrzeja Durie († 1558 r.) na nowo zniesiono. Wreszcie 1878 r. wskrzeszono bpstwo, jako dyecezyę Galloway, sufraganię metro-polii Saint Andrews i Edynburgh. Dyecezya G-y obejmuje hrabstwo Dumfries, Kirkednbright, Wigton i Ayr w części Szkocyi, zwanej Southern. Biskup rezyduje w Dumfries. W r. 1906 dyece-zya liczyła ok. 17 tys. wiernych, 22 misye, 9 stacyj, 43 kościoły i kaplice, 36 kapłanów, 2 zgromadzenia zakonne męskie i 7 żeńskich. (Por. Catholic Dir. for. the Clergy and Laity in Scotland. Edinb. 1906. 112—122; Werner, Orbis terrarum catholicus, p. 107; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, t. I. München, 1907. k. 1586).

Galltelli, bpstwo na południowej części wyspy Sardynii (dioec. Galltellinensis et Norensis). Bpstwo w G-i powstało w 1138 r. jako suffragania stolicy arcybpiej w Pizie. W XIII w. otrzymało exempcye; poddano bpstwo G-i bezpośrednio stolicy apostolskiej. Od r. 1496 wcielono je do prowincyi kościelnej Cagliari (ob. art. Cagliari), do której obecnie należy. W 1779 r. bpstwo G i po-łaczono ze stolica bpią w Nurii (Nuoro, dioec. Norensis), stąd stolica G i nosi podwójna nazwe. Dyecezya G-i obejmuje 22 gminy w prowincyi Sassari; w 1906 r. liczyła ok. 56800 wiernych, 25 parafii, 213 kłów i kaplic, 59 kapłanów świeckich i 3 zakonnych, po jednem zgromadzeniu zakonnem meskiem i żeńskiem. (Por. Werner, Orbis terrarum catholicus, p. 39; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, t. I. München, 1906, k. 1587; La Gerarchia Cattolica, Roma, Tipografia Vaticana, 1907).

Galluppi Paschalis, filozof włoski, ur. w Tropea (w Kalabryi) w r. 1770, † w Neapolu w r. 1846. Zaledwie w 37 roku życia wystąpił ze swemi pracami filozoficznemi, a w 60 roku objął katedre logiki i metafizyki w Neapolu, z której z wielkim pożytkiem wykładał landczyk, żył lat 95, umarł według nie-

1840 Akademia nauk moralnych i politycznych mianowała G. swoim członkiem korespondentem G. wystepował jako filozof chjański pko systematom filozoficznym XVIII stulecia i takowe zwalczał. Uważany być może za jednego z najwybitniejszych filozofów szkoly Cousina. Trzyma się metody psychologicznej i uważa znajomość samego siebie za podstawę wszelkiego poznania. W swych twierdzeniach opieral sie G. na filozofii O. O. Kła, ale nie potępiał zasad szkoły doświadczalnej; wyznawał pewnego rodzaju eklektyzm, brał nawet pewne zasady Kanta, ale odrzucał jego krytycyzm. G. przez swe pisma wywarł duży wptyw na filozofie włoska, a Rosmini, Gioberti i Mamiani poszli jego śladami. Z pism G. godne są zaznaczenia: Memoryał o Fichtem przedstawiony w roku 1841 akademii nauk moralnych i politycznych; Lettere filosofiche sulle vicende della Filosofia, relativamente ai principi delle conoscenze umane, da Cartesio infino a Kant. 1827; Neapoli 1838; Filosofia della Volonta. Neapoli 1835.-42; Milano 1845; Considerazioni filosofiche sull' Idealismo transcendanale etc. Neapoli 1841: Storia della Filosofia, tamże 1842; Lezioni di logica et metafisica, tamze 1842, 5 tomów; Elementi di Theologia naturate, tamże 1844, 4 tomy. (Por. Glaire, Dictionnaire des Sciences. 8-0, t. I, str. 865; Blanc, Diction. de la Philosophie. Paris, 1906, 4-o, kol. 579).

X. J. N.

Gallus Gwidon, krdl, ur. w Burgundyi, był legatem Klemensa IV do Pol-ski, w r. 1267 przybył do Krakowa, witany przez Bolesława Wstydliwego i Pawła z Przemankowa bpa krakowskiego. W r. 1268 zwołał we Wrocławiu synod prowincyonalny, na którym ułożył ustawy p. t. Constitutiones Domini Guidoni... presbyteri Cardinalis apostolicae sedis legati in provinciam Poloniae; znajdują się one w Synodicon ecclesiarum Poloniae (w rekopisie Biblioteki Załuskich). (Por. Wiszniewski, Historya literatury polskiej. Kraków, 1840, 8-o, t. II, str. 294).

Gallus św. (inaczej zwany Gall) ir-

których w r. 627, inni zaś podaja r. 646. Imie jego po irlandzku Callehe, oznacza mleko. Towarzyszył św. Kolumbanowi w misyach, apo-tolował w Gallii i Szwajcaryi. Wr. 612 rozstal sie z Kolumbanem, i w towarzystwie Magnoalda i Teodora (kleryków) krzewił wiarę św. w południo-wych Niemczech. Dał początek wielkiemu później opactwu jego imienia w Szwajcaryi; w około klasztoru powstało miasteczko St. Gallen, a z czasem i kanton tej nazwy. Na początku VIII w. Otmar był odnowicielem opactwa reguly św. Benedykta w St. Gallen (ob.). Opactwo to zaslynelo nauka i bylo glównem ogniskiem nauki w Niemczech i wsławiło się takimi uczonymi zakonnikami, jak Kero, który ułożył komentarz reguly zakonnej św. Benedykta, przelożywszy ją na język niemiecki, Notker, Ekkebard, Ratbert, Tutilo, Hartmut (ob. Hefele, o stanie oświaty pół.-wsch. Niemiec w IX, X i XI w. w "Tübinger Quartalschrift", 1838, zeszyt 2). Kościół d. 16 października obchodzi uroczystość św. Galla (Por. Vita S. Galli, 771 r.; O. Henne, Kloster St. Gallen, 1864; I. A. Zimmerman, Die heiligen Columban und Gallus nach ihrem Leben und Wirken geschildert, mit Vorrede von I. Fessler, St. Gallen, 1866).

X. S. G.

Gallus v. Bibius Trebonianus, cesarz rzymski 251—253, następca Decyusza, i zarazem kontynuator wszczętego przez niego prześladowania chijan. G. padł ofiara sprzysiężenia żołnierzy. Za jego panowania umeczony został pż Korneljusz.

Galmier albo Baldzimierzśw. był z zawodu kowalem, później został subdyakonem w Lyonie, ur. w Forez przy końcu VI w. Z zamilowaniem oddawał się pracy kowalskiej, uświęcając ją modlitwa i umartwieniem. Wszystek czas wolny poświęcał na czytanie dobrych k-jażek i inne uczynki dobre. Kochał gorąco ubogieh i cały swój zarobek im oddawał, sobie tylko część zostawiwszy na skromne utrzymanie. To też Bóg obdarzył G. darem modlitwy i rzadką znajomością życia wewnetrznego. Osiadlszy w klasztorze św. Justa G. tem gorliwiej oddał się bogomyslności. † ok,

świecenia subdyakona. Grób G. zasłynal cudami i otoczony był czcią wiernych aż do czasu, gdy hugonoci w XVI w. znieważyli i zniszczyli jego relikwie. Święto 27 lutego. Sw. G. jest patronem kowali. (Por. Pétin, Dict. hagiogr. 1850, 4-o, t. l, kol. 1134).

Galon, taśma srebrna lub złota, używana do bramowania szat kościelnych. Obszycie galonem aparatów zwie sie lamowaniem lub galonowaniem. Zamiast galonu używano kampanki t. j. siateczki czyli koronki srebrnej lub złotej, a dziś torsadki lub taśmy jedwabnej. Wszystkie te obszycia są tylko ozdobą aparatów kościelnych, ale żadną rubryka nie przepisane. Galon służy także do umundurowania wojskowego i oznaczania stopni wojskowych.

Galuppi Baltazar, ur. w r. 1703 w Wenecyi, † 1785, znakomity kompozytor i twórca muzyki religijnej koncerto-wej w Rosyi. Zaproszony w r. 1764 przez Katarzynę II na dwór petersburski przebywał tu przez lat 5 i od czasu do czasu oddawał się muzyce religijnej pisząc duchowne koncerty na słowa pieśni religijnych, przez co nadał specyalny kierunek muzyce cerkiewnej w Rosyi, trwający bez mała cały wiek. Uczniem G. byl Bortniański (ob.), który mimo swego uwielbienia dla muzyki włoskiej umiał zachować ducha melodyi muzyki kla wschodniego. (Por. Lopuchin, Prawosł. bogosł. enciklop. Petrogr. 1903. 4.0, t. IV; Razumowskij, Cerkownoe pjenie w Rossii; Perepelicyn, Istorja muziki w Rossii).

Galura Bernard, ksiaże, biskup dyecezyi Brixen, dr. teologii, ur. 1761 + 1856. Po skończeniu gimnazyum wstąpił do klasztoru Minorytów, opuścił go jednak, gdy cesarz Józef zaczał zamykać klasztory. Studya teologiczne odbył w semi-naryach we Fryburgu i w Wiedniu. Swięcenia kapłańskie otrzymał 1788 r. Zajmował rozmaite stanowiska, aż w. r. 1820 został biskupem sufraganem w Brixen, a w dziesięć lat potem księciem biskupem w temże mieście. wielkie zasługi dla swej dyecezyi, sprowadził siostry miłosierdzia i Jezuitów, którzy objęli kierownictwo niektórych zakładów naukowych oraz urządzali czer. 650, otrzymawszy przy końcu życia ste misye dla ludu. G. posiadał spe-

cyalny dar poznawania i oceniania ludzi, | którymi obsadzał ważne stanowiska. Wielu ze współpracowników G. zasłyneli potem jako dzielni bpi. G. znany był z wielkiego miłosierdzia dla biednych, trzymając się przez całe życie zasady: "co dajesz biednym, zatrzymujesz dla siebie, a co dla siebie zatrzymujesztracisz". G. w rozmaitych czasach otrzy-mywał za-zczytne odznaczenia od różnych panujących, a w r. 1846 tytuł domowego pralata papieskiego. G. zasłynal też jako pisarz w każdej prawie dziedzinie teologii. Niektóre dzieła jego były tłumaczone na kilka języków. Napisał między innemi: Die ganze christkatholische Religion in Gesprächen eines Vaters mit seinem Sohne. Augsburg 1800; Lehrbuch der christlichen Wohlgezogenheit, Augsburg 1841. (Por. G. Tinkhauser, Leben u. Wirken des Fürstbischofs Galura, Insbruck 1856). Ks Fl. Kr.

Galveston, bpstwo w Stanach Zjednoczonych Ameryki północnej (dioec. Galvestonensis v. Calvestonensis). Miasto G-n, portowe w stanie Texas, na wybrzeżu zatoki Meksykańskiej, powstało w 1835 r. i szybko się rozwinęło; liczy ok. 30 tys. mieszkańców, posiada 20 kłów, piekna katedre katolicka w stylu gotyckim; piękne gmachy, liczne instytucye i szkoły. Bpstwo w G-n powstało w 1847 r. Już 1839 r. w G-n erygowano prefekture aplską z części bpstwa w Nowym Orleanie, a w r. 1841 podniesiono ją do godności wikaryatu aplskiego. Dyecezya G-n, sufragania stolicy arcybpiej w Nowym Orleanie o bejmuje wschodnią część stanu Texas; w 1906 r. liczyła ok. 42 tys. wiernych, 83 kły i kaplice; 30 stacyj misyjnych; 54 kapłanów świeckich, i 22 zakonnych; 3 zgromadzenia zakonne męskie i 9 żeńskich; liczne szkoły katolickie do których z górą 4½ tys. dzieci uczęszcza: uniwersytet St. Mary w mieście G-n, prowadzony przez Jeznitów. (Por. Cath. Dir., Milw., 1906, 337-440; W. E. J. t. XXIV, zeszyt 186 a; Werner, Orbis terrarum catholicus, p. 236; Buchberger, Kirch/iches Handlex/kon, t. I, München, 1907, k. 1587-1588).

X C S

Galvay, bpstwo w Irlandyi (dioeco-Galviensis, Duacensis et Fenaborensis).

Miasto G-y, przy ujściu jeziora Corrib do zatoki Galway położone, należy do ruchliwych, jako stolica hrabstwa G-y, prowincyi irlandzkiej Connaught.— Bpstwow G-y, powstało w 1831 r.; w 1853 r. połączono z niem bostwo w Kilmacduagh (Duacum), założone już w 620 r. przez św. Colmana; wtedy też bpowi z C-y oddano jako «administratio perpetua» bpstwo Kilfenora (Fenabora), stad bp. nosi tytul "eppus Galviensis, Duacensis et Fenaborensis", jest on sufraganem metropolity w Tuam. Dyecezya G-y obejmuje część hr. Galway, kraj-Shrule w hr. Mayo, dyecezyę Kilfenora, część zachodnia hr. Clare. W 1906 r. bpstwo liczyło 30 parafij, 53 kły i kaplice, 57 kaplanów świeckich i 20 zakonnych, a w 1901 r. na 72507 miesz kańców było 70576 katolików. (Por. E. W. Org., t. IX, str. 584; Cotton, Fasti eccl. Hibern., 5 t., Dublin, 1847—1860, I, 431..; IV, 197—201; V, 75; Irish Cath. Dir., Dublin, 1906, 260...; Werner, Orbis terrarum catholicus, p. 111: Buchberger, Kirchliches Handlexikon, t. I, München, 1907, k. 1588). X. C. S.

Galecki Junosza Antoni, wikaryusz aplski, bp administrator krakowski, poprzednio dziekan katedry tarnowskiej, przekonizowany w r. 1862 i t. r. 19 października konsekrowany w Rzymie na bpa amatejskiego in part, infid. Objąw-szy rządy dyecezyi krakowskiej sprawował je przez 16 lat do r. 1879, kiedy †. Za jego staraniem zgroma lzenie Felicyanek usuniete z Warszawy otrzymało pozwolenie od rządu austryackiego osiedlenia się w Krakowie w r. 1865. Za rządów bpa G. osiedlili się też Jezuici na Wesołej w r. 1868 i wypędzone przez rząd pruski Urszulanki i Karmelitanki bose w r. 1876 i 1877. (Por. Zarewicz L., Biskupstwo Krakowskie. 1880, 16-a).

Gałka Jędrzej z Dobczyna, magister nauk wyzwolonych i kanonik u św. I loryana, żył w XV w. Przejąwszy się pismami Wiklefa występować począł pko pżowi, bogactwom księży i ich nadużyciom. Usunięty z tego powodu z akademii i zajmowanej kanonii przez Zbigniewa Oleśnickiego bpa krakowskiego, osadzony został na pokucie w klasztorze mogilskim. Gdy zarzut sprzyjania no-

winkom Wiklefa został dowiedziony, miano G. uwiezić, lecz ten ostrzeżony przez jednakowo z nim myślących uszedł na Szląsk do Bolka księcia opolskiego do Malej Głogowy (r. 1449). Inni historycy twierdzą na podstawie rekopisu znalezionego, że spór G. z św. Janem Kantym, czy Gałka ma prawo należeć do stolu i glosowania w Collegium artistatum i tego ostatniego ostre pko św. Janowi wystąpienie było przyczyna usunięcia się Gałki do Mogily. Gałka nie opamiętał się mimo przestróg i gróźb Oleśnickiego, w dalszym ciągu nauce Wiklefa sprzyjał, pko władzy bpiej jakoby podległej królewskiej wystepował, do króla o uczynione mu krzywdy apelował i posłał do jednego z panów ułożoną przez siebie pieśń antyklną o Wi-klefte. Jaki był ostateczny los G. niewiadomo. Po G. został również rekopis kroniki Wincentego Bogusławica. Por. Wiszniewski, Historyαliter, pols. Kraków 1841, 8-o, t. III, str. 224–235; Orgelbr., Encykl. Powsz. Warszawa 1900, 4-o, t. VI, str. 39; Gottlieb Fuchs, Forgesetzte Materialien zur evang. Religionsgesch. von Oberschlesien. Breslau, 1774).

X. J. N.

z Gamaches Filip, ob. Filip z Ga maches.

Gamala, miasto ufortyfikowane za Jordanem w Gaulanitydzie, dzis Dschemla, nad brzegicm Nahr Rakkad. Gamala dostała się pod panowanie Agrippy, ale dopiero po długim oporze musiała uledz wojskom Agrippy, a w końcu Wespazyana w 67 r.; zniszczona została wtedy do szczętu. (Por. Fl. Jos. De Bello Jud. I, 23).

Gamaliel, 1) sławny doktor zakonu mojżeszowego, mistrz św. Pawła apła (Act. Ap. XXII. 3), był w poważaniu u wszystkiego ludu (Act. Ap. V, 34), jeden z siedmiu najznakomitszych doktorów, któ rych uczczono nazwą «rabban» (mistrz nasz). Należał do synedryum. Gdy faryzeusze chcieli zgładzić apostołów, Gamaliel wystapił w ich obronie: «Odstapcie od tych ludzi i zaniechajcie ich: albowiem jeśli jest z ludzi ta rada albo sprawa rozchwieje się, ale jeśli jest z Boga, nie bedziecie mogli ich zepsować» (Act. Ap. V. 38, 39). Według podania

miał być Gamaliel ukrytym uczniem Chrystusowym, miał pogrześć zwłoki św. Szczepana pierwszego męczennika na miejscu zwanem Kafargamata o 7 mil od Jerozolimy; — tam też później spoczely zwłoki Gamaliela i jego syna, którego zwano Abibus; pod koniec życia Gamaliel został chrześcijaninem. Por. Clement. Recogn. I. 65 s. W Martyr. Rz. jest o nim mowa pod data 3 sier. pnia. Zdaje sie że to ten sam Gamaliel, którego w Misznie (Talmud) nazwano starszym Gamalielem, aby odróżnić od jednego wnuka Gamaliela II, który żył po zburzeniu Jerozolimy. (Por. Wolf. Bibliot. Hebraica II, 821 s. et Curae philol. in N. T. ad Act. V. 34; Ewald. Geschichte des Volkes Israel ed. 3. VI. 256 s.; Derenburg, Essai sur l'histoire et la géographie de la Polestine 1867, I p. 341 s.; F. Schüre, Geschichte des jüdischen Volkes ed. 3, II p. 366. 2) G. syn Fadassura. książe pokolenia Manassesa (Num. I-10; II—20; VII—54—59; X-23).

X. R. J.

Gamans Jan, T. J., ur. prawdopodobnie w Eupen, w r. 1606, wstapił do zakonu w r. 1623. Po wyświeceniu na kaplana został kapelanem wojskowym w Belgii i w Niemczech. Zajęcia duszpasterskie w wojsku nie przeszkodziły o. G. zajmować się pracą literacką; korzystał on z każdej chwili, by uczeszczać do bibliotek, odczytywać manu-skrypty i dostarczać cennych szczególów i wskazówek Bollandystom. Wezwany do kolegium w Aschaffenburgu tu życie zakończył w r. 1684. Napisał wiele żywotów Świętych pomieszczonych w różnych tomach "Acta Sanctorum", między innemi napisał Synopsis vitae S. Stanislai martyris episcopi Cracoviensis ze slynnego rekopisu (znajduje się w Acta SS. Mai II, p. 200-202) i wiele innych prac przeważnie znajdujących się w rękopisach bibliotek w Wiedniu, Burgundyi, Passawie i t. d. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. de Jésus. Bruxelles. 1892, 4-0, t. III, kol. 1148-50).

X. J. N.

Gambacorti, ob. Hieronimici.

Boga, nie bedziecie mogli ich zepsować» Gamber Stanisław, ks. współczesny, (Act. Ap. V. 38, 39). Według podania pisarz klny francuski, napisał Les Po-

étes de la foi au XIX siècle. Paris | nisterya: wojny, skarbu i spraw we-1889, 18-o, Retaux; Le Fils de l'homme dans l'Evangile. Lyon 1895, Vitte, 16-o; Le Livre de la Genése dans la poésie latine au V siécle. Paris. Foutemoing 1899, 8-o. (Por. Blanc, Répertoire bibliogr. des auteurs Paris 1902, S-o, str. 170).

Gambetta Leon, maż stanu i znakomity mówca francuski, ur. 2 kwietnia 1838 r. w m. Cahors. Skończył liceum w Cahors, szkolę prawa w Paryżu i zapisał się w poczet "avocats stagiaires". Zwrócił na siebie uwage talentem krasomówczym. G. oprócz prawa i administracyi studyuje historyę, ekonomię polityczną, a zarazem uczęszcza na po-siedzenia Ciała prawodawczego, z których spisuje sprawozdania do francuskiego dziennika «L'Europe» we Frankturcie n. M. Należał do zasadniczej opozycyi przeciw cesarstwu i nie ukrywał się ze swemi republikańskiemi przekonaniami. G. broniac jednego z oskarżonych z okazyi podpisów na pomnik Baudina (Delesclure'a) wygłosił ognista filipikę przeciw zamachowi stanu 2 grudnia, która była aktem oskarżenia i krytyka rządów Napoleona III. Mowa ta G-ie zjednała wielką sławę i otworzyla mu wstęp do Ciała Prawodawczego. Wybrany na deputowanego w r. 1869 stanał na czele opozycyi nieprzejednanej, utworzonej ze stronnictwa jawnie republikańskiego. Ogroniny rozgłos miała jego mowa 5 kwietnia 1870 r. przeciw plebiscytowi, w której grozi cesarstwu, že ježeli dobrowolnie nie ustapi miejsca rzeczypospolitej, zmusi je niebawem do tego rewolucya. Sam jednak do stronników gwałtownego przewrotu nie należał. Ale po katastrofie sedańskiej był jednym z najgorętszych promotorów rzeczypospolitej (9 września 1870 r.). Mianowany ministrem spraw wewnętrznych (5 września) zasiadł w rządzie tymczasowym obrony narodowej. Zanim nowy rząd zdołał poczynić jakiekolwiek kroki, Paryż został oblężony przez Prusaków i odciety od kraju. G. opuszcza wtedy (7 października) balonem Paryż, by objąć kierunek delegacyi rządowej w Tours i większą natchnąć ją energią. Pośród wielu niebezpieczeństw stanął szczęśliwie w Amiens, a ztad udal sie do Tours,

wnętrznych, piastował prawie dyktatorską władzę. W ognistych odezwach zagrzewał naród do walki na śmierć i życie, używał wszystkich środków do oswobodzenia ojczyzny, pracował dniem i nocą nad organizacyą armii i wykonywaniem operacyi na polu bitwy. Powodzeniu armij jego zaszkodziła kapi-tulacya Metzu, którą nazwał zdradą, i po kapitulacyi Paryża przedwczesny rozejm. Chcąc w przyszłem Zgromadze-niu Narodowem zapewnie przewagę żywiołowi republikańskiemu, wydał rozporządzenie 31 stycznia 1871 r. wyłaczające od wyborów dawnych urzędników i deputowanych cesarstwa, a także wszystkich członków domów panujących we Francyi. Postanowienie to rzad paryski unieważnił i wtedy G. wział dymisye (6 lutego) i wyjechał do Hiszpa-Wybrany w kilku departamentach Zgromadzenia Narodowego, objął przewództwo w lewicy skrajnej, popierajac formę republikańską rządu, a przeto popieral i program polityczny Thiersa, zwalczając niemniej jednak z wielką energia zamysły reakcyjne monarchistów, miarkował zbyt jaskrawe wystąpienia swojego stronnictwa. Domagal się reformy wychowania publicznego w duchu demokratycznym, oraz gruntownej reorganizacyi wojska, aby zapobiedz powtórzeniu się klęski z r. 1870. Propagande republikańską roznieca w kraju dziennikiem «Republique française» i objazdami departamentów. 30 stycznia 1875 r. Zgromadzenie jednym głosem większości uchwala prawo Wallona, uznające rzeczpospolitę, jako właściwy rzad Francyi. W lutym 1876 r. G. w mowach swoich rozwija szczegółowo zasady umiarkowanej polityki republikańskiej i wskazuje niezbędne reformy. Występuje energicznie przeciwko żądaniom stronnictwa klerykalnego; z tego czasu pochodzi jego orzeczenie: «Clericalisme voila l'ennemi», ale G. był przeciwnikiem rozdziału Kościoła od państwa, bronił nietykalności konkordatu, i był wolny Niemniej od wszelkiego fanatyzmu. przyznać należy, iż on to polożył podwaliny do późniejszej antikinej polityki Francyi. Po wyborach październikowych, które przyniosły zwycięstwo stronnictwu republikańskiemu, G. lubo stoi gdzie połączywszy w swym ręku 3 mi- poza rządem, zostaje faktycznym kie-

ministeryów lewicy, które trzyma w zależności od siebie i którym organ jego "Republique française" dawal wskapostępowe. Po upadku Mac-Mahona (styczeń 1879) odrzuca ofia-rowywaną sobie kandydaturę na prezydenta Francyi i poleca Juliusza Grèvego, po którym natomiast obejmuje fotel prezydyalny w izbie deputowanych. Po upadku Ferry'ego zgodził sie G. stanąć na czele rządu i utworzył ministeryum 14 listopada 1881 r., nazwane z góry przez przychylną prasę "wielkiem", do którego powołał G. stronników osobistych Waldeck-Rousseau, Pawła Berta, Rouvier'a i t. d. Sposobem wyrażania, polityką zagraniczną i zamysłem rewizyi konstytucyi, odstręczył od siebie wiekszość, która odrzucając 26 stycznia 1882 r. projekt rewizyi, spowodowała upadek gabinetu. G. ustapil i zadowolnił się przewodnictwem komisyi wojskowej. G. umarł 31 grudnia 1882 r. w Ville d'Avray pod Sèvres. Zwłoki jego sprowadzono do Paryża i pochowano 6 stycznia 1889 r. kosztem państwa, a na żądanie ojca przeniesione zostały do Nicei. Zbiór mów G-y wydał S. Reinach, Discours et plaidoyers politiques des G., Paris, 1884-86 11 tomów. (Por. Van der Goltz, Leon G. und seine Ar-meen, Berlin 1877, życiorysy przez J. Reinacha 1884 r.; Desmarest'a 1882; Depasse'a 1883; Neucastel'a, G. sa vie et ses idees politiques, Paris 1885).

Gammadium, znak krzyża, złożony z 4 greckich gamma. Zwano go pospolicie gammadium. Anastazy Bibliotekarz opowiada o G-ch na ubiorach liturgicznych, stąd je nazywa «vestes gammadiae». G-um kładziono też na sprzetach kościelnych. Najcześciej G-m używano na szatach i sprzętach wschodnich. (Por. V. Macri, Hiero-Lexicon, art. "Casula"; Martigny, Diction. des antiq. chrétien. art. Gammadiae; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1907, t. I, k. 1589).

Gamrat Piotr, arcybiskup gnieznieński, prymas, ur. 1487 r. Początki nauk pobierał w Krakowie, jako ulubieniec Erazma Ciolka odbył z nim podróż do Rzymu. W r. 1518 otrzymał święcenia kaplańskie, w r. 1519 bawi w Rzymie

rownikiem następujących odtąd kolejno już jako prałat scholastyk płocki. Po śmierci Ciołka wraca 1522 r. do kraju i obejmuje probostwo w Wyszkowie, wkrótce potem archidyakonie w Pultusku, a z nia prawo zasiadania w kapitule kra kowskiej. Stad też nawiązują się stosunki ze dworem i z Bona, której przedstawił go Piotr Kmita. a zatem i szybkie promocye, a mianowicie zostaje biskupem kamienieckim, kanonikiem gnieznieńskim, dziekanem płockim, w r. 1536 otrzymuje biskupstwo przemyskie, 1537 biskupstwo płockie, a w 1538 biskupstwo krakowskie. Fakt ten wywolal ogromne wzburzenie w kraju, a odtad wzrasta niecheć do G-a. Przeniesienie do Krakowa zacieśniło jeszcze bar-dziej stosunki z Boną; około G-a grupuje się szereg ludzi, ożywionych jedna myśla: Piotr Opaliński, kasztelan gnieznieński, Piotr Kmita, wojewoda krakowski, Dzierzgowski, biskup kujawski, i inni, za pomocą których G. i Bona rzadza na sejmach, albo przeprowadzajac uchwaly dla siebie dogodne w interesie swego stronnictwa politycznego, albo doprowadzajac do rozejścia się. G. brał udział w synodzie prowincyonalnym w roku 1539, odprawionym przez arcybiskupa gnieznieńskiego Jana Latalskiego w Piotrkowie. Po śmierci Jana Latalskiego z łaski królowej Bony został arcybiskupem gnieznieńskim; objął rządy archidyecezyi przez prokuratora ks. Stanislawa Borka d. 23 maja 1541 r.; wskutek silnych zabiegów w Rzymie Marcina Kromera uzyskał przywilej zatrzymania bpstwa krakowskiego, z początku na rok, później co rok przedlužano až do smierci. Ustanowił w Gnieznie sufraganem ulubieńca swojego, ks. Sebastyana Zydowskiego, a tamże jednemu z kanoników gnieznieńskich powierzył urząd inkwizytora blędów heretyckich. Dla zapobieżenia szerzącej się herezyi Lutra i innych, oraz zepsuciu obyczajów i upadającej karności pomiędzy duchowieństwem, zwołał synod prowineyonalny do Piotrkowa na d. 17 października 1542 r. Na synod ten przybył osobiście tylko Sebastyan Branicki, biskup poznański, inni zaś bpi z wyjatkiem wrocławskiego i chełmińskieprzysłali swoich pełnomocników. Twórca ustaw tego synodu był ks. Marcin Kromer; ustawy te nie przyniosły należytego pożytku; wydrukowane zo-

staly p. t. Decreta et Constitutiones sacrósanctae synodi provincialis, Petrikoviae a. D. 1542. W r. 1542 przybył do Polski nadzwyczajny nuncyusz Otto Frucces z zawiadomieniem o zwolaniu soboru powszechnego do Trydentu, G. oświadczył chęć wziać udział osobiście, albo wysłać pełnomocnika, nie uskutecznił jednak tego, gdyż umarł na kilka miesięcy przed rozpoczęciem soboru. W r 1543 poblogosławił małżeństwo Elżbiety, córki Ferdynanda, króla wegierskiego i czeskiego, z Zygmuntem Augustem i ukoronował w katedrze krakowskiej. Dnia 22 października 1543 r. po raz pierwszy i ostatni odbył ingres do Gniezna. Powróciwszy do Krakowa zajmował sie kościelnemi i utrzymywał sprawami stałe stosunki z królem, a osobliwie z Boną. W r. 1544 był G. na sejmie walnym w Piotrkowie, gdzie zgromadzone stany uchwaliły pobór (podatek) znaczny na wyprawę wojenną przeciw Turkom. G. nie był przykładnym, ale umarł w pokucie, vitam varie actam—pie confecit d. 27 sierpnia 1545 r. Bona oplakując śmierć swego przyjaciela, pochowala go w grobie, w kaplicy przez siebie wystawionej. G. był marnotrawny ale szczodrobliwy i miłosierny, wychował wielu uczonych, za co dano mu przydomek opiekuna uczonych. Samuel Maciejowski, późniejszy bp krakowski, dedykował mu dzieło: "Vincentii Livinensis Galli pro catholicae fidei antiquitate", Kraków 1539; Maciej Sporn, prowincyał Dominikanów rozprawe Andrzeja Katareńczyka: "Speculum haereticorum", Kraków 1540. Jeden i drugi w dedykacyach chwala G-a jako dobrego pasterza. Dobór ludzi, jakimi otaczał się G. jako to M. Kromer, Stanisław Borek dziekan, Bartłomiej Gadkowski, archidyakon, Wojciech Psarski, officyał gnieznieński, oraz przewodniczenie na dwóch synodach prowincyonalnych i jednym dyecyzyalnym są dowodem dobrych chęci G-a, jego gorliwości o wiare i prawa Kościoła. (Por. Korytkowski Arcybiskupi gnieźnieńscy t. II).

X. S. G.

Gams Pius Bonifacy, ur. 23 stycznia 1816 r. w m. Mittelbuch w Wirtembergskiem, kształcił się w Tybindze, w Monachium, w Berlinie i w Páryżu. W r. 1839 wyświęcony na kapłana, był production chréte; 2 zgromadzenia Begwinek (dom mniejszy z 1234 r., większy odbudowany 1874 r. (ob. art. Beg-

fesorem filozofii i historyi powszechnej w seminaryum w Hildesheim. Pierwszym owocem jego pracy było dzieło p. t. Ausgang u. Ziel der Geschichte. Tübingen 1850; Geschchte der Kirche J. Christi im 19 Jahrhundert, Oeniponte, 3 t. 1853-56; Die Siege der Kirche im ersten Jahrzehntes des Pontifikats Pius IX, dzieło Jakóba Margotti z włoskiego przełożył. 29 września 1855 r. wstąpił do nowicyatu Benedyktynów Ś-go Bonifacego w Monachium, i tam wkrótce został magistrem nowicyuszów i przeorem. Oprócz pracy nad zbawieniem dusz, oddał się studyom historycznym; dzieła jego odznaczają się erudycyą i duchem kościelnym. Wydał ze swemi uzupełnieniami J. A. Möhlera, Kirchengeschichte, Regensburg, 1867 — 70, 3 tomy; Das Jahr des Martertodes der heil. Apo-stel Petrus u. Paulus ib. 1867, gdzie podaje datę męczeństwa 29 czerwca 65 r. dla św. Piotra, a tenże dzień 67 r. dla św. Pawła; Die Kirchengeschichte von Spanien, ib. 1862 — 79, 5 vol.; główne jego dzieło: Series episcoporum Ecclesiae catholicae, quotquot innotuerunt a B. Petro Apostolo, ibid. 1873, in f. z podwójnym suplementem: 1-y Hierarchia catholica Pio IX, Pontifice romano, Monachii 1879, i 2-gi dalszy ciąg aż do 20 lutego 1885. Ratisbonae 1886. Dzielo pracowite zawierające spis dyecezyj i ich bpów, oraz literature każdej dyecezyi, prowincyi i spis synodów prowincyonalnych. Po nadto bardzo wiele rozpraw i artykułów drukował w czasopismach literackich. G. milosierny i prawdziwie pobożny; zakończył pracowity żywot d. 11 maja 1892 r. (Por. Hurter, Nomenclator literarius, t.3, p. 1320).

X. S. G.

Gandawa, bpstwo w wschodniej Flandryi (dioec. Gandavensis). — Miasto G-a (po flamandzku Gent; po franc. — Gand), stolica prowincyi wschodniej Flandryi, leży przy ujściu rzeki Lys do Skaldy. Liczy ok. 200 tys. mieszkańców, prawie samych katolików, 40 kłów katolickich i kaplic, seminaryum duchowne, kolegium jezuickie, ok. 33 zgromadzeń zakonnych, w tem dom macierzysty zgromadzenia "Dames de l'instruction chrét"; 2 zgromadzenia Begwinek (dom mniejszy z 1234 r., większy odbudowany 1874 r. (ob. art. Beg

lat 1274-1554 posiada gotyckie dobudówki; do 1540 r. zwano ją kościołem św. Jana; kaplice katedry zdobią obrazy Rubensa, "Baranek Boży" — Huberta i Jana van Dycka; obrazy Cravera, Coxie i in.; kościół św. Michała z drugiej po-łowy XV w.; kościół św. Piotra, zbudo-wany w XVII w.; część dawnego opa- ences sacrées. ctwa św. Bawona, jak krużganki (XV w.), baptisterium (1179 r.) i in. Obok tego gmachy świeckie (ratusz), muzeum, szkoła sztuk pięknych, hale handlowe, fabryki i t. p. Bogata bibliotekę umieszczono w nawie dawnego kościoła Bundeloo. - Bpstwo powstało w G-ie w 1559 r. (1561 r. dokonano erekcyi), 1801 na nowo erygowano. W XVII w. już w G-ie (zw. "Castrum Gandavum") opowiadali wiarę św. Amandus bp., św. Bawon i św. Eligiusz. Jakiś czas panował w G-ie protestantyzm. Pierwszy bp tego miasta Korneli Janseniusz (Starszy) wypędził nowinkarzy i erygował seminaryum duchowne. Choć później bpi ulegali prześladowaniom, jednak miasto zostało katolickie. Dyecczya G a, sufragania arcybpa mechlińskiego (Malines) w 1906 r. liczyła 1078507 wiernych, 16 dekanatów, 37 parafij, 317 filij, 354 wikaryaty, liczne duchowieństwo. (Por. W. E. I. t. XXIV, str. 186 b.; Cartulaire 1285—1336, Gand. 1903; De Potter, Petit Cartulaire, ib. 1886 i Second Cartulaire, ib. 1887; Berthune, Cart. du béguinage de Ste-Elis. à G., Brügge, 1883; De Potters (6 tomów), Gand, 1882-1891; Annales de la societ. des beaux arts et de litt. de G., 12 t., ib., 1844-1871; Annuaire du Clergé Belge, Brux.; 1906, 108-127; Werner, Orbis terrarum catholicus, p. 71; Buchberger, Kirchliches Handlexicon, t. I, München, 1907, k. 1649).

.V. C. S.

był archidyakonem i kanonikiem w Tour-

winki) i in. Do ciekawych zabytków de viris illustribus. Coloniae 1580; należy: katedra św. Bawona z X w.; z dzieło to stanowi dalszy ciąg podobnej pracy św. Hieronima i Sigeberta z Gemblou i wraz z niemi wydrukowane zostalo: Commentaria in libros Physicorum et Metaphysicorum Aristotelis, i wiele innych, których spis podaje Richard et Giraud w swei Bibliothèque sacrée. (Por. Daniel, Manuel des Sci-1903. 8-o, str. 416; Zitelli, Enchiridion ad sacrarum disciplinarum cultores. Romae 1880, 8-0, str. 86; Sanderus, Flandria illustrata, t. I; Miraeus, Elogia belgica; Richard et Giraud, Biblioth. sacrée).

Y. J. N.

Gandersheim. Dzieje tego starożytnego opactwa benedyktynek, tak są znamienne i charakterystyczne, że już z tego względu zasługują na bliższe poznanie. G. nad rzeke Ganda w Brunszwiku założył pobożny ks. Liudolf, przodek cesarzów Ottonów niemieckich, posiadał on 3 synów i 7 córek, z których 5 wybrały życie zakonne. Z pośród nich wyróżniała się najmłodsza Hathumonda, która też od najmłodszych lat przygotowywano do klasztoru. Dla niej to po odbyciu pielgrzymki do Rzymu i otrzymaniu wiecznych przywilejów od pża Sergjusza II (844-847), oraz relikwij pży Anastazego Inocentego ks. Liudolf zalożył w Brunshaus tymczasowy klasztor, którym 12-to letnia Hathumonda, zlożywszy śluby na rece Altfrida bpa Hildesheimu została opatką. W ślad za nia przywdziały welon siostry Gerberga i Krystyna. Budowe właściwego klasztoru rozpoczeto w roku 856, lecz ukończyła go nie Hathumonda, która w 34 roku życia swego zmarła, lecz jej nastepczyni siostra Gerberga w r. 881. Po niej nastapila trzecia siostra Krystyna; właściwy jednak kierunek zawsze spoczywał w reku ich matki Ody, która zmarla dopiero 913 r. mając lat 107. z Gandawy Henryk, nazywany także Dziwnym zbiegiem okoliczności każda z Goesthals'em, ur. wr 1217, † 1293, sióstr była 22 lata opatką. Sława żywota pobożnego i licznych uczynków miłosiernay. Uważany za jednego z najsław- dzia ściagała do G-n liczne zastepy dzieniejszych filozofów swego czasu. Sorbo- wic, które przywdziewały welon i poddana nadala mu tytul "Docteur solennel". waly się kierunkowi świętobliwych sióstr. Dziela Henryka są: Opus Quodlibeto- Klasztor G. stal się siedzibą pobożności rum. Parisiis 1518; Summa quaestio- i wychowania arystokratycznych panien num ordinariarum, tamże 1520; Liber z calych Niemiec. Ottonowie uznając w de virginitate et poenitentia; Liber G-ie własna fundacye rodzinna, hojnie

obsypywali ją przywilejami i dobrami. I powoli jednak piękne dzieło pobożnych sióstr zaczęła podkopywać wasń. Już Zofia siostra Ottona III wstepujac do klasztoru nie chciała przyjąć welonu z innych rak, jak od kanclerza rzeszy arbpa mogunckiego Willigisa. Przeciwko temu zaprotestował bp Hildesheimu Osdag, którego jurysdykcyi podlegal G. Po długich sporach rzecz załatwiono w ten sposób, że Zofia po zaprzysiężeniu posluszeństwa bpowi Hildeshemu, obleczona została przez arcybpa Moguncyi. wznowił się jednak niebawem, mianowicie, gdy po spłonieciu klasztoru w r. 973, na konsekracye odbudowanego w roku 1000 w imieniu chorej opatki zaprosila arbpa Willigisa, pomijając surowego bpa Moguncyi Bernwarda. Sprawa oparla się o pża, który przyznał jurysdykcye Bernwardowi. Lecz i to nie uspokoilo zaciekłej mniszki, gdy bowiem Willigis ża niesforne zachowanie się na synodzie w Polithi 1001 r. został suspendowany, a Bernward, powróciwszy z Rzymu, zajął się rewindykacyą swoich praw do G., Zofia zebrała siłę zbrojną i nie wpuściła bpa do klasztoru. Ani synody, ani interwencya cesarska nie zdolaly sprawy zalatwić, stalo się to dopiero 1029 r., na podstawie zgody w Merseburgu. G. został przy bpach Hildes-heimu aż do XIII w. Kiedy znowu wznowiły się zatargi i opatka Matylda I († 1124) uzyskala od pża Inocentego III zupełna egzempcye klasztoru. Naturalnie w tych warunkach, życie klasztorne musiało być w stanie opłakanym. Wprawdzie niektóre z opatek usiłowały wznowić regule i przywrócić porządek, ale ich zabiegi okazały się bezowocnymi, albo też niweczyły je mniej żarliwe, lub niegodne następczynie. Wśród tych ustawicznych wahań nadciągnęła burza reformacyi. Za opatki Klary, z domu brunszwickiego, związek szmalkaldzki 1542 r. przemocą wprowadził reformacyę do G., prawowierny jednak ojciec Klary książę Henryk Młodszy r. 1547 wypedził protestantów, lecz Klara na jego żadanie zrezygnowała z opactwa i wyszla za maż. Jej następczyni Magdalena, czeszka, musiała być świadkiem, jak ks. Juliusz brunszwicki gwałtem wprowadzał luteranizm do G. Ostatnia katolicka opatka Malgorzata, siostra poprzedniej, † 1589 r. Opactwo, jako instytucya rze- dobieństwa, jakie zachodzi miedzy dzia-

szy dla dam arystokratycznych, z opatkami luterskiemi przetrwało do r. 1802, kiedy rząd brunszwicki zagarnął jego dobra. Jedną z dawnych opatek była królewna polska Agnieszka († 1130). (Por. Agii vita Hathumondae w "Mon. Germ." IV, 165 i nast. po niem. przez Rückerta, Stutt. 1845; Eberhards Reim. Chronik von Gandersheim. Dissert. Hasse Göttingen 1872; Grashof., Studien aus d. Bened. u. Cist. orden. 1884)

## Ganganelli, ob. Klemens XIV.

Gangauf Teodor, benedyktyn, ur. 1 listopada 1809 r. w Bergen, pod Neuburgiem nad Dunajem, w Monachium ukończyl filozofię i teologię, r. 1833 został kaplanem, r. 1845 wstapil do Benedyktynów, w liceum augsburgskiem aż do śmierci wykładał filozofie, był rektorem seminaryum, w r. 1851 został opatem klasztoru św. Stefana. Dla obrony Günthera wraz z Baltzerem jeździł do Rzymu, ale napróżno. W r. 1859 zrzekł się opactwa i poświęcił się studyom św. Augustyna. Wydał: Ueber Glauben und Wissen, Augustae 1841; Metaphysische Psychologie des h. Augustinus speculative Lehre von Gott dem Dreieinigen, Augustae 1866 r. Umarł 15 września 1875 r.

Gangra miasto w Azyi Mniejszej, w Paflagonii. Odbył się w tem mieście pomiędzy rokiem 360—380 synod, na którym wydano dwadzieścia kanonów pko Eustacyanom (od Eustacyusza bpa Sebasty), którzy odrzucali sakrament małżeństwa, prawo własności, posty przez Kościół postanowione, a natomiast pościli w niedzielę, unikali nabożeństwa odprawianego przez kapłanów żonatych, wystrzegali się pokarmów mięsnych. Wspomina o tym synodzie Sokrates (Historia Eccl. 1. II c. 43; i Sozomenus (H. E. l. III c. 41), ale nie wskazują dokładnej daty. (Por. Wouters. I, Hist. Eccl. Comp. Lowanii 1858 ed. III t. I p. 227; Hergenröther, Hist. kośc. kat. Warszawa 1902 t. II p. 208–209).

Gangrena (Cancer), greckie-gangraina. Sw. Pawel w liście II do Tymoteusza (II, 17), porównywa herezye do Wulgata tlumaczy greckie gangreny. gangraina przez cancer-rak, z racyi poorganizmie, (Por. Vigouroux, Dict. de 1907, k. 1591). la Bible.).

Gaon, wyraz hebrajski, oznacza wyniosłość. W w. VII po Chrystusie staje sie oficyalnym tytułem rektorów dwóch akademii talmudycznych w Babilonii i w Sura i Punbadita. Głównem zadaniem G-ów było przewodniczenie akademii i wykładanie nauki talmudycznej, ale obok tego byli oni przewodnikami całego narodu izraelskiego i do nich zwracano się po decyzye w dziedzinie religijno-prawnej. Do najwybitniejszych z pośród Gaonów należą: Jehudai (okoto r. 760), autor pierwszego podręcznika prawodawstwa talmudycznego; Amram, około r. 870, który pierwszy ułożył modlitewnik i Saadya (892-942 r.) przedstawiciel nauk świeckich, przetłumaczył Pismo św. na język arabski. Ostatni z G-ów Haj żył 939-1038 r. Ponadto Gaonem nazywano każdego znakomitego talmudyste (Por. Joel Müller, Einleitung in die Responsen der babulonischen Gaonen, Berlin 1891).

Gap, bpstwo w południowej Francyi (dioec. Vapincensis). — Miasto Gap nad rz. Luye, prawym dopływie rz. Durance polożone, w starożytności nosiło nazwę Vapincum. Obecnie liczy około 10 tysięcy mieszkańców, jest miastem okręgowem Gap, w departamencie Hautes-Alpes, posiada szkoly, nową katedrę; kościół Notre-Dame du-Laus (Basilica minor) corocznie odwiedza do 80 tys. pielgrzymów. — Bpstwo w Gap powstało już w V w. Konkordat z 1801 r. zniósł je i połączył ze stolica w Digne (ob. art. Digne); w r. 1817 (1812) na nowo je oddzielono. Dyecezya Gap, sufragania stolicy arcybpiej w Aix, obejmuje część terytoryuw dawnej archidyecezyi Embrun (ob. art. Embrun). czyli departament Hautes-Alpes; w r. 1906 liczyła 109510 wiernych, 26 parafij, 218 filij, 42 wikaryaty, 4 zgromadzenia zakonne żeńskie. (Por. W. E. J. t. XXIV, zeszyt 187 a; Duchesne, Fastes Episcopaux, Paris, t. I, 277; Roman, Origines des Eglises des Hautes-Alpes, Grénoble, 1881; France eccl. 1906, 420-426; Ordo dioeces., 1906, 60-80; Werner, Orbis terrarum ca-

laniem gangreny, a działaniem raka w liches Handlexikon, t. I. München, X. C. S.

> Gapp Julian, ks., dr. teologii i publicysta, ur. w r. 1846 w Strasburgu w Alzacyi: Napisal Die Kirche Jesu 1872; 2 wyd. 1874; francuskie tłumaczenie Katechez Mey'a. 1877; Die Kath. Kir-che und die Kirche Christi; L'âme chrétienne s'elevant á Dieu nach Echina. 1878; Reise durch 7 luther. Lutherbüchlein, 1884: Der königl, Weg des Kreuzes. 1887; Mein liebes Messbüchlein. 1896, wyd. 18-te po francusku i po niemiecku. Katechesen f. d. Oberkl d. Volkschule. 1893, 3 t.; Die hl. Philomene. 1896; Der hl. Hippolytos. 1897; Ehre sei Gott. Gebet-buch. 1897, 2 wyd. w r. 1901; Mein liebes Rosenkranzbüchlein. 1900, wyd. 10-te. Ks. G. byl także redaktorem czasopisma "St. Odilienblatt" od r. 1878 -1884. (Por. Keiters, Kathol. Literaturkalender. Essen 1902, 16-0, str. 82).

Garampi Józef hr., urodzony w Rimini 29 października 1725 r., ksztalcił zrazu w cjezystem mieście bogato uzdolniony umysł i wrodzony smak estetyczny pod wpływem luminarza ówczesnej wiedzy włoskiej J. Bianchiego. Powolanie duchowne, umilowanie nauki skierowało go do Rzymu, gdzie wkrótce zasłynał w papieskiej akademii, zyskując uznanie i poparcie Benedykta XIV. Rozprawa "De nummo argenteo Bened. III" otwarła przed nim podwoje i pierwsze godności skarbnicy watykańskich zbiorów. Niebawem otrzymał G. urzad prefekta archiwum. Tutaj rozwinal i ugruntował usilną pracą i glęboką erudycyą swój talent literacki, historyczny i filozoficzny. Lata prefektury jego są dla archiwum przełomowego znaczenia. Po raz pierwszy w sposób naukowy zbadal i uporzadkował G. te nieocenione zbiory. Indeksy i katalogi G. stanowią po dziś dzień zasadniczą linię wytyczną dla badaczy w watyk, archiwum. Z pośród jego prac bibliograficznych i pamiętnikarskich podnieść należy zwłaszcza dwie bezpośrednio odnoszące się do polskiej historyi: "Index rerum praecipue ecclesiastic. regni Poloniae et M. D. Lithuaniae" oraz Diario Garampi, Nunzio di Polonia — dyaryusz z czasów nuntholicus, p. 59; Buchberger, Kirch- cyatury Garampiego w Warszawie. W

r. 1761 wysłał go Klemens XIII na mający się odbyć kongres mocarstw do Augsburga. (Por. Dengel, Die polit. u kirchl. Tätigheit d. Mgr. Garampi in Deutschland 1761-63, Rzym 1905). W nastepnych latach odbył Garampi podróż powtórna do Niemiec i zwiedził ponadto Francye, Hollandye i in. m., nawiązując wszędzie osobiste i listowne stosunki z uczopymi i literatami europejskimi. Powróciwszy do Rzymu oddał się znowu swym ulubionym studyom archiwalnym a obok tego wbrew swym upodobaniom wszedł na tory służby dyplomatycznej. Objawszy ważne stanowisko sekretarza "della cifra", brał udział w doniosłych sprawach współczesnej polityki kuryalnej i specyalnie już wtedy miał sposobność zbliżenia się, wreszcie gruntownego wniknięcia w sprawy kościelne Rzptej. Ulatwiało mu to znakomicie jego szerokie oczytanie historyczne. W 1767-8 r. uczestniczył w zwolywanych w ówczesnem krytycznem prześileniu przez kard. sekr. stanu T- rrigianiego "kongregacyach nadzwyczajnych dla spraw polskich". W r. 1772 mianowany przez Klemensa XIV arcybpem Berytu in partibus, wysłany został na wyjatkowo podówczas odpowiedzialny i trudny posterunek, - nuncyature w Warszawie. Po drodze na miejsce przeznaczenia zatrzymał się G. w Wiedniu, by w imieniu pża przemawiać u dworu za zabezpieczeniem stanowiska panującej religii katolickiej w Polsce, w toczących się właśnie układach podziałowych a zarazem wysondować dla własnej oryentacyi opinję dworu wiedeńskiego w kwestyi polskiej. Upoważniony przez cesarzowe Marye Terese prowadził z nia przez cały czas pobytu swego w Warszawie ożywiona korespondencye, której rezultatem była platoniczna i bezowocna interwencya cesarzowej w Petersburgu u Katarzyny II na rzecz Kościoła i katolicyzmu w zaborze rosyjskim oraz na Mimo niezaprzecznie dużych Ukrainie. zdolności dyplomatycznych i wielkiego taktu nie wiele ostatecznie zdolał dokazać w Warszawie pośród tak niestychanie trudnych warunków. Jedynym sukcesem Garampiego było wprowadzenie do tekstu traktatu z września 1772 r., zawartego między Polską a Rosyą, artykulu V, którym zagwarantowano prawo religii katolickiej na podstawie sta- me de Théologie des verités capitales

tus quo. Artykul ten, jak wiadomo już w bezpośredniem następstwie okazał się czyste fikcyjnym w wykonaniu rządu rosyjskiego. Wobec calej nicości inter-wencyjnej M. Teresy i rosnącego z dniem każdym niebezpieczeństwa dla katolicyzmu, postanowił G. zainicyować nową ere w stosunkach Watykanu do Petersburga i nawiązać bezpośrednie z dworem petersburskim relacye dyplomatyczne-Wynikiem tych zabiegów była specyalna misya kawalera maltańskiego Sagramosy do Petersburga, podjeta przez kuryę na własną rękę – w rezultacie całkiem niepomyślna i chybiona. W przeciwieństwie do swego poprzednika Duriniego pozostawił Garampi dla swych towarzyskich zalet w Warszawie, gdzie przebywał od września 1772 r. do maja 1776 r., jak najwyższą sympatyc oraz uznanie dla swej działalności politycznej i naukowej. W r. 1776 przeniesiony na nuncyaturę wiedeńską pełnił służbę w czasach dla Kościoła w Austryi niezwykle cieżkich, w początkach gorączkowego, reformatorskiego rozpędu Józefa II. W 1785 roku wyniósł G. pż do godności kardynalskiej. Zmarł 4 maja 1792 r. Z literatury dotyczącej życia i działalności G. obok wspomnianej już rozprawy Dengla wymienić należy: Palmieri, Viaggio G. in Germania, Baviera, Svizzera, Olanda e Francia; M. Loret, Dwaj nuncyusze w Warszawie za Stanisława Augusta Garampi i Archetti (1772-1784), "Bibl. Warsz." październik 1905; Tenże, Przyczynek do pobytu nuncyusza G. w Warszawie, "Kwart hist." 1906, z. 3. Zarys działalności G. w Polsce i publikacya jego korespondencyi krajowej oraz z sekretaryatem stanu w przygotowaniu).

Dr. M. L.

Garasse (Garassus) Franciszek T. J., pisarz i kaznodzieja, ur. w r. 1585 w Angoulême, w r. 1601 wstapil do Jezuitów; po złożeniu ślubów zastynał jako wybitny kaznodzieja i dał się poznać ze swym talentem, przemawiając z pożytkiem z kazalnic wielu miast francuskich i lotaryńskich. † w Poitiers w r. 1631 z zarazy przy posłudze chorych w szpitalu. Napisal: Elegiarum de funesta morte Henrici magni. Poitiers 1611 Sacra Rhemensia, tamże 1611; Somde la religion chrétienne. Paris 1625; Erreurs découvertes dans la censure de sa Somme. 1626: L'Eglise réformée. Bruxelles 1720; L'elizir calvinistique, Anvers 1615, i wiele innych dziel treści apologetyczno - polemicznej, w których walczy z przeciwnikami bronia satyry i gryzacym dowcipem. (Por. Schäffer. Handlexicon der kath. Theologie. Regensburg 1883, 8-0, t. II, str. 109; Glaire, Dict. des sciences ecclésiustiques. 8-0, t. 1, str. 867; Feller, Biogr. univers .; Richard et Giraud, Bibliothèque sacrée).

Garbicello Joachim, karmelita bosv. ur. w Medyolanie w r. 1625, † w 1697. Zostawił pisma: Mirabiles excellentiae. sive gramatica theologica... attributa augustissimi Nominis Jesu, Mediolani 1692 tol.; Mystica Anatomia sacratissimi Nominis Deiparae V. Mariae etc. Venetiis 1690, fol.: De Interpretatione sacrarum vocum ex Divinis Litteris etc. Mediolani 1685, fol. (Por. Biblioth. Script. Mediolan; Glaire, Dictionnaire. t. I).

Garcia de Loaysa 39-y magister Ord. Praed., spowiednik Karola V, bp. Osmy, potem kardynal i arcybp Sewilli, † 1547 r. W r. 1495 złożył śluby zakonne u Dominikanów. Ponieważ odznaczał sie pobożnością oraz wielkimi przymiotami umysłu i serca, pomimo młodego wieku powołany został na profesora filozofii i teologii, a jednocześnie piastował urzad rektora konwentu. W r. 1518 wybrano go na magistra zakonu. Pż Leon X bardzo go cenił, a Karol V zaprosił go na swego spowiednika i doradcę, aby go zaś mieć bliżej siebie, postarał się dla niego w r. 1524 o bpstwo w Osmie. Pomimo iż cesarz obsypywal go swemi łaskami i zaszczytami, G. gdy tego zaszła potrzeba, śmiało wytykał Karolowi jego niewlaściwe postępowanie, jak świadczy jego mowa do Karola V z okazyi uwiezienia króla francuskiego (Masenius, "Anima historiae hujus temporis in puncto Caroli V-et Ferdinandi I", Col. Agripp. 1672). Zawistni dworacy zaczeli knuć intrygi przeciwko G. i dokazali tego, że Karol V uzyskał dla mego od Grze-

zvevi. (Quétif et Echard, Scriptores Ord. Praed. II, 39; Lasty G. do Karola V z lat 1530 - 1532, wyszły w Berlinie 1848 r. w tłumaczeniu niemieckiem,

Ks. Fl. Kr.

Garcia Mikolaj, kanonista hiszpański XVII w. G-a był doktorem obojga prawa, profesorem i kanonikiem w rodzinnem mieście Avila. Napisal słynny traktat De beneficiis, bardzo chwalony przez kanonistów dla obfitości informacvi, dobrego układu, (drukowano go Caesaraugustae, 1609. t. 2 in f.; Colon., 1618; Antverp., 1618; Genuae, 1636, 1658...). - Tegoż imienia i nazwiska żvł w w. XVIII inny kanonista hiszpański († 1745), autor dziela Commentarius in decretales, Hispali. 1730, in f.). (Por. Taisand, Vies de jurisconsultes, 2 ed., p. 273; Moréri. Le grand diction, historique, Paris, 1759. t. V, partie 2, 68; Hurter, Nomenclator theologiae catholicae. Oeniponte. t. I, 1892 an., p. 228. 272 in adnot.; t. II, 1893 an., col. 1522; Buchberger, Kirchlisches Handlexicon, München, 1907, t. I, k. 1592).

Garcia Moreno, Gabryel, prezydent republ. Ekwadoru ur. 21 grudnia 1821 r. w Guavaquil, trzykrotnie w r. 1861, 1869 i 1875 wybrany prezydentem. G. jedyny z pośród wszystkich państw świata zaprotestował pko zaborowi Rzymu przez piemontczyków i z kasy państwa wyznaczył subwencye dla ograbionej stolicy aplskiej. W 1863 r. zawarl konkordat ze stolicą aplską, sprowadził Jezuitów, Braci i Siostry szkolne, zabiegał około reformy szkolnej i urządził misye dla Indyan; niemniej dbały był o potrzeby państwa, podnosząc wiedzę, sztuki, porządek prawny i komunikacye. Swojem szczerem i jawnem przywiązaniem do Kla ściągnął na siebie zemstę wolnomularzy, z których też reki padł ofiara skrytobójstwa w Quito 6 sierpnia 1875 r.

Gardair J., filozof francuski współezesny. Mimo licznych zajęć zawodu handlowego G. znajduje dosyć czasu by oddawać się z upodobaniem studyom gorza VII kapelusz kardynalski, co spo- naukowym. W r. 1890 otworzył w Sorwodowało jego wyjazd do Rzymu. G. † bonie kurs filozofii scholastycznej, w w Hiszpanii na stanowisku arcybpa se- którym ze ścisła naukowa jasnością wywilskiego i jeneralnego komisarza Inkwi- łożył doktryne szkoly. Wykłady te złożyły całkowity kurs filozofii św. Toma- 1899, 3 tomy in 4-o. (Por. Bund, Casza. Oprócz tego G. czynny bierze udział w pracach akademii św. Tomasza. Prace te żywo zainteresowały ekonomistów i socyologów francuskich. Wykazuje G. ścisły stosunek między nauka socyalną a filozofią moralną. Dowodzi, że stosując w badaniach naukowych metodę doświadczalną nie należy zrywać z metafizyką. (Por. jego art. La philo sophie morale et la réforme sociale w "Annales de philos. chrét." 1893, zeszyt sierpniowy). Prace filozoficzne G. sa: Le libre arbitre. 1889, 8 o; Corps et âme. Faris, Lethielleux 1892, 16-o: Les passions et la volonté, tamée 1892, 18 o; La Connaissance, tamže IS95, 16-o; La nature humaine; tamže IS97, 16-0; Pensées philosophiques du dr. Fournet, tamže 1900, 8-0; Les Vertus naturelles, tamže 1901, 16-o. W przygotowaniu są: Les lois; Dieu. G. jest także współpracownikiem czasopism filozoficznych, jak "Revue de Philosophie", "Annales de la Philos. chrét" i in. (Por. Blanc, Dict. de la philosophie 1906, 4-0; tegoż, Hist de la Philos., 12-0, t. III; tegoż, Répértoire bibliogr. 1902, 8-o, str. 171).

X. J. N.

Gardellini Aloizy, liturgista włoski, asesor św. Kongregacyi Obrzedów, zebrał i wydał Decreta authentica Congr. S. S. Rituum ex actis ejusdem Congregationis. 1808—1826, 4-0, t. 7. Skrócone wydanie tego dzieła opracował Bartlomiej a Clantio, kapucyn († w r. 1828) i wydał p. t. Manuale ecclesiasticorum seu collectio decretorum... Taurini 1833; wyd. 3-cie, Romae 1845. Inni jak Falise, de Ligne, Capalti dzielo to powiększali, objaśniali i uzupełniali zbiorem nowych dekretów wydanych z biegiem czasu. Wreszcie Mühlbauer Wolfgang uporządkował materyał zebrany przez poprzedników, ułożył go alfabetycznie i wydał w Monachium w r. 1863—1864, 4 tomy in 4-o; w r. 1876 -1887 wydał suplement stanowiący dopełnienie poprzedniego wydania. Naj-nowsze i najdokładniejsze wydanie tego Najdzieła jest to, które wydala sama Kongregacya; usunięto w niem te dekrety, które po wydaniu rubryk poprawionych Cranmerem na czele wtrąciła go do więprzez Leona XIII znaczenia już nie mia- zienia, w którem przebył z kilkomiesięcz ły. Edycya ta wyszlu w Rzymie w roku na przerwą do 1553 r. Dopiero wsta-

talogus auctorum. Rothomagi 1900. 8-0, str. 58; Hurter, Nomenclator literarius theol. Oeniponte 1895, 8-0, t. III).

X. J. N.

Gardiner Stefan, bp. Winchesteru, maż stanu Anglii, ur. ok. 1483-95 r. † 1555 r. G. odegral wybitna role w epoce schyzmy angielskiej. Ksztalcił się w Cambridge w Trinity Hall i był potem kierownikiem tego zakładu. protekcya księcia Norfolk, którego dzieci był nauczycielem, został sekretarzem kardynała Wolseya. Szkicem swoim zawarcia pokoju z Francya dowiódł wielkich zdolności dyplomatycznych i zjednal sobie względy i przyjaźń Henryka VIII. Przyjaźń ta, którą G. okupił kosztem swych przekonań religijnych, przetrwała aż do śmierci króla. ny 1528 r. razem z kapelanem królewskim Foxem do Klemensa VII, G. w namietnych i ognistych przemówieniach starul się skłonić pża do uznania rozwodu Henryka VIII z Katarzyną Aragońska. Gdy G. powrócił po nieudanych pertraktacyach do Anglii, zaczął doznawać od króla szczególnych łask i odznaczeń. Otrzymał urząd sekretarza państwa, potem archidyakona w Leicester, w 1531 r. został biskupem Winchesteru, a wkrótce potem ambasadorem przy dworze francuskim. Gdy w r. 1533 odbył się sąd w sprawie rozwodowej pod przewodnictwem Cranmera, G. wystąpił ja-ko obrońca nieważności malżeństwa Henryka VIII. W r. 1536 był obecnym przy koronacyi Anny Boleyn i w tym że roku ogłosił swe dzieło De vera obedientia, w którem uzasadniał rozwód Henryka oraz zwalczał prymat papieski. Pomimo stanowiska, jakie zajął względem prymatu, zwalczał reformacyę i za jegoto rada Henryk VIII odrzucił propozycye wybitnych protestantów wprowadzenia do Anglii wyznania Augsburskiego. W r. 1541 G. wystąpił na sejmie w Regensburgu, gdzie pragnął skłonić cesarza do pogodzenia Anglii ze stolicą aplska. Ze śm ercia Henryka VIII 1547 r. zaczął się upadek znaczenia Gardinera. Partya protestancka z Somersetem i

pienie na tron królowej Marvi przywróciło mu wolność. W tymże roku G. był mianowany lordem kanclerzem państwa. Zaraz potem odwołał wszystkie swe bledy i napisal dzielo Palinodia, w którem wypowiedział swe przekonania katolickie. W r. 1554 udzielił ślubu Maryi Stuart z Filipem II, a w rok potem umari, opłakując swe bledy. Oprócz wzmiankowanych, napisał wiele dziel. (Por. R. H. Dixon, History of the Church of England from the Abolition of the Roman Jurisdiction, 3 voll. London 1878-1885; Jos. Gillow, Biographic. Dictionary of the English Catholics, London 1885).

Ks. Fl. Kr.

Gareiso J., kanonik w Nimes, opracował L'Archéologue chrétien ou Cours élémentaire d'archéologie catholique à l'usage du Clergé. Nimes 1852-67, 2 vol.

Garet Jan, kanonik regularny zakonu św. Augustyna, ur. 1499 † 1571 r. w Lowanium, autor wielu dzieł apologetycznych. Napisał: Omnium aetatum et nationum in veritatem Corporis Christi in Eucharistia consensus. Antw. 1561; Sacrificii missae, precum, caeremoniarumque nec non epithetorum ejus assertio, ib. 1561; Mortuos vivorum precibus adjuvari ex ss. patribus assertio, ib. 1564; De sanctorum invocatione, Gand. 1570. Jansenista Arnauald, który zdobył sławę uczonego z powodu swego dzieła "Perpétutté de la foi" w znacznej części przy usładaniu tego dzieła czerpał materyał z wymienionych prac Gareta. (Por. W. W.).

Garibaldi Józef, wódz i patryota włoski, ur. 5 lipca 1807 r. w Nicei, bardzo młodo rozpoczął służbę w marynarce, wział udział w spisku Mazziniego w r. 1834 i wskutek tego szukal schronienia w rzeczypospolitej poludniowo-amerykańskiej Rio Grande de Sul i Montevideo, z poczatku jako dowódca statków korsarskich, później jako naczelnik marynarki w Montevideo i komendant legii włoskiej. Na pierwszą wieść o ruchu narodowym we Włoszech w r. 1848 G. powrócił do Włoch i dowodził oddzialem ochotników przeciwko Austryakom, a po nieszcześliwej kampanii przedarł się do Szwajcaryi. Mężna wytrwałość zjednała mu wielką popularność miedzy Włochami. Wybrany do parlamentu rzymskiego, wniósł projekt ogłoszenia rzeczypospolitej w 1849 r. Bronil miasta 12 maja przeciwko Francuzom, odznaczył sie w pomyślnych potyczkach z wojskiem neapolitańskiem pod Palestrina i Velletri (9 i 19 maja). Gdy Francuzi w d. 3 lipca opanowali Rzym, G. z reszta swego oddziału schronił się do Piemontu. Rzad sardyński zmusił go do opuszczenia kraju. G. udał sie do Tangeru, a ztad do Ameryki poludniowej. W maju 1854 r. powrócił do ojczyzny i zamieszkał na wyspie Caprera. Gdy pod kierunkiem Cavoura polityka Piemontu zmierzała do zjednoczenia Włoch, G. w lipcu 1856 r. przystapił do włoskiego związku narodowego, mającego na celu zjednoczenie calego pólwyspu pod berlem domu Sabaudzkiego. Mianowany generalem sardyńskim przekroczyl na czele swych strzelców alpejskich rzeke Ticino i odniósł pewne korzyści nad austryackim generalem Urbanem; po zawarciu pokoju w Villafranca udar się do Toskanii, dokąd go powolano w celu zorganizowania toskańskiej dywizyi. Chodzilo tu o przeniesienie ruchu do Państwa Kościelnego i do Neapolu, lecz polityczne warunki chwili nie dozwoliły rządowi Piemontu udzielić jawnej sankcyi podobnemu przedsiewzieciu. jednak potem stanal na czele wyprawy, która tajemnie przez Cavoura wspierana. śpieszyła na pomoc powstańcom sycylijskim. Wyladował w Marsala d. 11 maja 1860 r. objął dyktaturę na wyspie w imieniu Wiktora Emanuela, 27 maja zajął Palermo i do 28 lipca calą wyspę zdobył; 20 sierpnia zajął Reggio, 7 września wszedł do Neapolu, rozbił wojska neapolitańskie 19 września pod Kapua, a 1 i 2 października nad rzeką Volturno. Gdy armia sardyńska wkroczyła z północy w Neapolitańskie, a ludność Neapolu okrzyknęla królem Wiktora Emanuela, G. złożył dyktature i usunal się 9 go listopada na Caprere. W czerwcu 1862 r. udal się do Palermo. usiłował rozniecić w umyslach ludności nienawiść do Napoleona III i Papiestwa, wzywając do wyprawy przeciwko Rzymowi. G. zebrał ochotników i przedsiewział wyprawe na Rzym, ale pod Aspromonte ranny wzięty został do nie-woli 29 sierpnia 1862 r. D. 5 października otrzymał amnestyę, wrócił 20 grudnia na Caprere. Wolnomularze włoscy mianowali go wielkim mistrzem. W wolnie 1866 r. podrzędną odgrywał role. Chociaż konwencya wrześniowa rządowi Wiktora Emanuela zupelnie zwiazała rece w sprawie rzymskiej, to jednak G. zamierzał opanować to miasto na własną rękę, z rozkazu rządu 24 września 1867 r. został aresztowany w Asinalunga i wywieziony na Caprere. Przyjaciele G. prowadzili dalej calą sprawę, ale G. 14 października dostał się do Państwa Kościelnego, odniósł pewne korzyści w potyczce pod Monterotondo (25 paździeru.), ale Napoleon III przysłał pżowi posiłki pod dowództwem Generała Failly i G. pod Mentana d. 3 listopada przez polączone wojska francuskie i papieskie zo-stał pobity. G. osadzono w więzieniu w porcie Varignano, ale w końcu listopada 1867 r. otrzymał pozwolenie powrotu na Caprere. Tam papisal dwie powieści tendencyjne, tchnące nienawiścia do Kla: Clelia, ovvero il governo del Monaco; Cantoni, il. voluntario, wygłaszał sympatye dla każdego antyklerykalnego i radykalnego ruchu, tudzież dla bezwzględnych dążeń stronnictwa: Italia irredenta. W wojnie francusko-niemieckiej ofiarował swe usługi rzeczypospolitej. Znękany wiekiem i fizycznemi cierpieniami † 2 czerwca 1882 r. na Caprerze i tamże został pochowany. (Por. Gueroni, G. con documenti inediti, Torino 1881: Mario, G. e suoi tempi, Milano 1893, Bardone, Garibaldi 1807—1882, Paris, 1881).

X. S. G.

Garizir, góra w Samaryi w pokoleniu Efraima na poludnie od miasta Sychem (dziś Napluza); z drugiej strony doliny góra Hebal (Deut. XI--30), przestrzeń przedzielała je niewielka, tak że po wkroczeniu do Chanaan na Garizim pokolenia Symeon, Lewi, Judas, Jssachar, Józef (Efraim i Manasses), Benjamin oglosily blogosławieństwa Boże za zachowanie prawa, a pokolenia Ruben, Gad, Aser, Zabulon, Dan, Neftali-przekleństwa za wykraczanie przeciwko prawu. (Deut. XXVII, 12, 13; Jos. VIII, 33). Garizım (dziś Djabel el För) ma 868 metrów wysokości n. p. m. Zdaniem Euzebiusza i św. Hieronima Garizim i

Sychem ale obok Jerycha. (Por. Onom. ed. Lag. 242 -79; 126-4, F. Hummelauer (Comment in Deut. XI, 29) sądzi, że w dwóch miejscach były Garisim i Hebal i w okolicy Sychem i Jerycha. Wiadomości i szczególów niewiele znajdujemy w P. św. o tej górze. Tam najmłodszy syn Gedeona Joatham powiedział sychimitom przypowieść o drzewach obierajacych. sobie (Jud. IX, 7). Na Garizim była twierdza i świątynia (II Mach. V, 23 i VI, 2). Świątynie te za pozwoleniem Aleksandra W. zbudował Sanabaflat, rządca Samaryi, w r. 331 r. pr. Chr. i kaplanem tej świątyni mianował Manassesa, zięcia swego, którego za to małżeństwo Żydzi wypędzili z Jerozolimy i pozbawili godności kapłańskiej. (Por. Flaw. Jos. Antiqu. XI-8, 2-4; XIII-3-4, Euzebiusz (Chronic, II ap. M. 19, 488) twierdzi, że Manasses sam tę świątynię zbudował. Samarytanie ten kościół przekładali nawet nad Jerozolimski, tam się zbierali na modlitwy i składali ofiary Panu. To było przyczyna odszczepieństwa za Antyocha Epifanesa (Antiq. XII 5, 5). Dopiero Jan Hirkan Mach. zburzyl te świątynie ok. r. 3874. Samarytanie jednak wciąż te górę uznawali za święta, powołując się zawsze na Deutor. XXVII. Samarytanie nadto, uważali Garizim za górę Moria, na której się miała odbyć ofiara Izaaka. O tej też górze Samarytanka mówiła Chrystusowi "Nasi ojcowie oddawali cześć Bogu na tej górze, a wy mówicie że Jeruzalem jest to miejsce, gdzie czcić Go potrze-ba". (Ev. s. Joan. IV, 20, 21). (Por. Robinson, Palaestina III. 318 etc.; F. de Saulcy, Voyage en Terre sainte, 1865, II, 246; Guérin, Somarie I, 424; D. Zanecchia, La Palestine d'aujour. 1899, II, 521, 535, 537; Levin de Haonn, Terre Sainte, ed. 4, III, 37 etc.). X. R. J.

Garlandius, ob. Jan z Garland.

Garnett Henryk, ks. T. J., ur. w Nottingham w r. 1555, był profesorem matematyki w Rzymie w r. 1586 prowincyałem zakonu w Anglii, gdzie stanał na czele missyi w r. 1588, wiele dobrego czyniąc przez swą pobożność, łagodność i wyrozumiałość. Stosunki G. z ambasadorem hiszpańskim ściągnęły nań Hebal nazywaly się góry nie w okolicy podejrzenie rządu angielskiego; oskarżony niewinnie o udział w spisku prochowym pko Jakóbowi I został skazany na śmierć przez powieszenie w r. 1606. Napisał: A. Treatise of schism; A. Treatise of christian Renovation or Birth. London, 1606. 8-0; A Translation of Summa Canisii, with supplements on pilgrimages etc. London 1590, 8-0; wiele traktatów o odpustach, wiele listów i t. d. (Por. Sommervogel, Bibl. de la Comp. de Jésus. 1892, 4-0, t. III, kol. 1227—27; Glaire, Dictionnaire, t. l. 8-0, str. 869; Schäfler, Handl. d. kath. Theol. 8-0, t. II, str. 110)

Garnier Adolf, psycholog i filozof francuski, ur. w Paryżu w 1801 roku, kształcił się w Collège Bourbon, pod kierunkiem Jauffroy. W r. 1827 został profesorem filozofii w Collège Saint Louis, w 1842 otrzymał katedrę filozofii w Sorbonie, gdzie aż do śmierci 1864 r. wykładał. Ogłosił drukiem: Essai sur la psychologie et la phrenologie comparées, Paris 1839; Sur Reid, Paris 1840; Traité de morale sociale, Paris 1850; Traité des jacultée de l'ame, Paris 1852. Oprócz tego G. był redaktorem "Oeuv-res philosophiques de Descartes", Paris, 1835. G. należał do t. zw. szkoły psychologicznej, uważając psychologię jako naukę główną i ogniskowa filozofii. W badaniach opieral się na obserwacyi przedmiotowej, uwzględniał badania fizyologiczne. G. w pierwszych rozdzialach "Traité des facultés de l'ame" uznaje teoryę witalizmu, ale dalej twierdzi że animizm ma racyę prawdopodobieństwa. Dusze uważał G. za sile samodzielną, obecną wszędzie. Cechami właściwemi duszy ludzkiej są: samowiedza, rozum i wolność. G. był zwolennikiem teoryi wielości władz duszy. W teoryi poznania był realista. Rozróżniał trzy władze poznawcze: 1-o, percepcya, jest zdolnością spostrzegania przedmiotów realnych, do których zalicza G. miedzy innemi: duszę, świat i Boga; 2-o, koncepcya ma za przedmioty wyobrażenia, prócz nas samych wytworzone; 3-o, wiara, jest źródlem poznawania pośredniego, opartego na wnioskowaniu, a przedmiotami jej mogą być rzeczywistose lub urojenia. Wszelkiej percepcyi odpowiada jakaś koncepcya. (Por. E. Blanc, *Histoire de la philosophie*, Paris, 1896, t. II, n. 643. 'X. J. G.

Garnier Jan ks. T. J., filozof i historyk francuski, ur. w r. 1612 w Paryżu, wstapił do zakonu w r. 1628, w ciągu 30 lat był w różnych kolegiach profesorem języków klasycznych, filozofii i teologii; † w r. 1681 w Bolonii, będąc w podróży do Rzymu, dokąd był wyslany. Napisal: Organi philosophiae rudimenta 1651; Theses de philosophia morali, 1654; Regulae fidei catholicae de Gratia Dei etc. Biturigibus 1655, 4-o: Liber diurnus Romanorum Pontificum, Parisiis 1680, 4-o: Tractatus de officiis Confessarii erga singula poenitentium genera. Parisiis 1688, 12-o; i w. in. dzieł, które wylicza Richard et Giraud oraz Feller wraz z ciekawemi uwagami o wielu dziełach uczonego jezuity. Sławne są jego Dissertationes de rebus pelagianis, zamieszczone w dzielach Marii Mercatoris. Parisiis 1673. (Por. Sommervogel. Bibliothéque de la Compagnie de Jésus. Bruxelles 1892, 4-o, t. III, kol. 1228-32; Glaire, Dictionnaire des Sciences, t. I; Schäfler, Handlex. der kath. Theologie. Regensb. 1883, t. II, 8 o, str. 111).

N. J. N.

Garnier Jan Jakób, historyk i filozof francuski, ur. w Garron pod Mayenne w r. 1729, † w Saint-Germain en-Laye w r. 1805. Byl członkiem akademii "des inscriptions". Celniejsze dzieła G. sa: Traitė de l'education civile. 1765; Caractère de la Philosophie socratique. 1768. (Por. Blanc, Diction. de la Phil. Paris 1906, 4-0, kol. 581).

Garnier Józef, ekonomista francuski. ur. w r. 1813 w Beuil, † w Paryżu w 1881 r.; ukończywszy szkolę handlowa w Paryżu, uczył w ciągu 50 lat ekonomii politycznej w różnych szkołach i pisał dziela. W r. 1873 wszedł do akademii nauk moralnych i politycznych w r. zaś 1876 został senatorem. G. był jednym z zalożycieli czasopisma "Journal des économistes" i "Annuaire de l'économie politique" (od r. 1844 corocznie jeden tom). Z dzieł G. godne są zaznaczenia: Traite d'économie politique. 1863; 1889, 18-o, 9 wyd.; Prémières Notions d'Economie politique, sociale ou industrielle. 1884, 18-0, wyd. 7-te; Traitė de Finance. 1883, 8-0, wyd. 4. G. należy do ekonomistów szkoły t. zw.

liberalnej. (Por. Blanc, Dict. de la rzem koronnym, a r. 1781 bp Ostrow-Philos. 1906, 4-o; tegoż, Histoire de ki poslał go do Krakowa na prezesa la Phil. III; Schepens, Catal. general. komisyi, która miała rozpoznawać spra-1902).

Garnier Julian, benedyktyn kongregacyi św. Maura, ur. w m. Connerai, ok. r. 1670, wstąpił do klasztoru 1689 r, był wysłany do Paryża r. 1699 do po-mocy w studyach Mabiloniusowi. Z polecenia przełożonych G. zajał sie krytycznem wydawnictwem dzieł św. Bazylego, i wydał tom I w Paryżu 1721 r., tom drugi 1722 r. Gdy przygotowywał tom trzeci, zawierający listy św. Doktora i doszedł był już do połowy, zakoń-czył żywot 3 czerwca 1725 r. Tom 3-ci wydawnictwa rozpoczęty dokończył Maranus w Paryżu 1730 r. dodając żywot św. Bazylego, zaczerpniety z dzieł Doktora i uwagi do dwóch pierwszych tomów. Drugie wydanie dokonane było w Wenecyi 1750—51 r. i w Paryżu 1838 -41 przez D. Sennera. (Por. Hurter, Nomenclator literarius, t. II, p. 1106).

Garnier z Rochefort, cysters, bp w Langres, ur. w r. 1192, † ok. r. 1215 w Clairvaux. W pismach swoich ulegał G. wpływowi Scota Erigeny. Przypisują mu fraktat Contra Amauricianos. 1208—1210; inni uważają za autora tego dzieła Rudolfa z Namur. (Por. Blanc, Dict. de la Philos. 1906).

Garnier T. ks. ur. w. r. 1850, gorliwy misyonarz, popularny ludowy konferencyonista, był żuawem pskim. Założył czasopismo "L'Union nationale" które wywarło wielki wpływ na wybory w r. 1896; jest redaktorem dziennika "Le Peuple Français". Napisał L'Apostotat des petits enfants. Maniére d'opérer leur prémiére formation chrétiénne. Paris, Propagande cath. 1888, 32-0; Cours de pastorale. Paris, Bureaux du Peuple français. 1897, 12-0, wyd. 2-ie, i in. (Por. Blanc, Histotre de la Philos. 1896, t. III, 12-0, str. 535; tenže, Répertoire hibliogr. 1902. 8-0, str. 171).

Garnysz Maciej Grzegórz. h. Poraj, pierwszy bp lubelsko-chełmski, ur. 1740 r. Został kanonikiem kujawskim, proboszczem w Innowrocałwiu a potendziekanem kujawskim. Bp. Ostrowski dał mu sufraganię kujawska; konsekrowany został 10 marca 1776 r. R. 1778 d. 4 maja mianowany został referenda-

ski poslal go do Krakowa na prezesa komisyi, która miała rozpoznawać sprawe bpa Soltyka z kapitula. Przedtem bp Aleksandrowicz ofiarował mu koadjutorstwo i po śmierci Aleksandrowicza został bpem chełmskim, dzięki protekcyi króla Stanisława Augusta. Odbył ingres do katedry chelmskiej, ale w kilka dni powrócił do Warszawy na stałe, a rządy bpstwa oddał sufraganowi Melchiorowi Kochanowskiemu, Zasiadał jako senator na sejmie, był członkiem komisyi edukacyjnej, przyjął na siebie bliższe dozorowanie archiwum jurydycznego, oraz tymczasowy zarząd naczelny w bibliotece Zaluskich. R. 1784 G. byl delegowany na sejm do przejrzenia czynności komisyi skarbowej. Dostał opactwo ledzkie. Na sejmie r. 1786 mianowany był prezesem deputacyi do rady nieustającej, na sejmie 23 października czytał sprawozdanie o radzie i o pracach komisyi do wystawienia koszar dla wojska, której był prezesem. Po sejmie d. 24 grudnia 1786 r. otrzymał nominacyc na podkanclerza koronnego. Ponadto G. był prezesem deputacyi do urządzenia Zydów. Po śmierci Sołtyka, kiedy Turski został bpem krakowskim, Lublin oderwano od dyecezyi krakowskiej, a przyłaczono do chełmskiej i tak powstalo bpstwo chelmsko-lubelskie a katedre postanowiono przenieść z Krasnegostawu do Lublina. Oprócz Lublina całe województwo lubelskie z ziemia Steżycka dostało się nowej dyecezyi. G. obejmując jej zarząd d. 20 sierpnia 1789 r. wydał list pasterski, napisany przez Woronicza. Niedługo G. cieszył się powiększoną dyerezyą, † 6 października 1790 r.

X. S. G.

Garofalo Benvenuto Tisi albo Tisio da G., malarz włoski, ur. 1481 r. w Garofalo w ks. Ferrary, † 1559 r. tamże. Dobry koloryt i namaszczenie religijne cechują jego pędzel. G. dobrze przedstawia kierunek i charakter szkoły z Ferrary; jest on jej wiernym i wybitnym przedstawicielem. G. uprawiał nalarstwo religijne, jako to sceny z życia Chrystusa, Matki Bożej, Świetych, chwałę religii. Najlepsze obrazy G. są: "Matka Boża na tronie", w katedrze w Ferrarze, "Zdjęcie z krzyża" w Brera me-

1531 do 1537, oraz "Gody w Kanie galilejskiej w Rzymie". G. pracował prze-ważnie w Ferrarze, gdzie ozdobił wiele kościolów i pałaców. (Por. Ciltadella, Benvenuto Tisi di Garofalo, Ferrara, 1872).

Garriguet L., ks. sulpicyanin, przełożony wielkiego seminaryum w Avignionie, socyolog katolicki, współczesny, autor wielu broszur społecznych w kolekcyi "Science et Religion" (wyd. Bloud et Barral w Paryżu); Questions socia-les et Ecoles sociales (Nº 152-153), 4 wyd.; La Propriété privée (Nº 154-155), 4 éd. 2 t.; Le Salaire (264), 3 éd.; Le Contrat de travail (292), 3 éd.; L'Association ouvrière. (293), 3 éd.; Capital et Capitalisme. (304), 2 éd.; Production et profit. (358), 1906 i in.

Garrucci Rafael ks. T. J., ur. w r. 1812, † w Rzymie w r. 1885. Uczony archeolog i znawca starożytności chijańskiej, uczeń o. Marchi. Trudno wyliczać wszystkie dzieła uczonego jezuity. Sommervogel podaje 118 tytułow tychże. Główniejsze sa: Manuale di archeologia artistica di O. Muller. Neapoli 1844; Lezioni elementari di Numismatica antica del P. Giuseppe Eckhel etc., tamze 1847-48, 8 o; Mélanges d'epigraphie ancienne. Paris, 1856, 4-0; Epigramma Cristiana dei primi secole dissert.; Vetri ornati difigure in oro trovati nei cimiteri dei Christiani primitivi di Roma. Roma 1858, fol.; Dissertazioni Archeologiche di vario argomento, tambe 1864-65, 4-o, 2 tomy; Storia dell' arte Cristiana. Prato 1873—81, fol., 6 tomów, i wiele innych. O o. G. czytaj Ferdinando di Montescaglioso, Commemorazione del P. Ruffaele Garrucci. De Bonis 1885, 8-o. (Por. Sommervogel, Bibliothèque 1892, 4-o, t. III; Daniel, Manuel des Sciences. 1903, 8-o; Stang, Historiogr. eccles. 1897, 12-o).

X. J. N.

Garve Krystyan, ur. 1742 r. we Wrocławiu, filozof i ekonomista niemiecki.

dyolańskiem, "Adoracya Magów" na Ka-|micznego pozostawał pod wpływem pitolu rzymskim, wykończone w latach Hume'a. G. utalentowany pisarz, za zasade naczelna moralności uznawał życie zgodne z naturą i uważał, że cnota nie jest niczem innem, jak tylko naturą ludzką, wolną i nieskrępowaną. Obok tego G. w dziejach filozofii jest znany, jako pierwszy krytyk Kanta. Krytyka G. przedmiotowa obeszla Kanta, tak że replika na nią jest właśnie głównym przedmiotem jego "Prologomenów". Ważniejsze dziela G. sa: Uber die Verbindung der Moral mit der Politik, Breslau 1783; Betrachtungen über die allgemeinen Principien der Moral ib. 1798; przekład "De officiis" Cycerona, ib, 1793; przekład etyki i polityki Arystotelesa ib. 1798, z obszernym przegladem historyczno krytycznym zasad i systemów moralności od Arystotelesa do Kanta. (Por. Schelle, Briefe über Chr. Garves Werke u. Philosophie. Leipzig 1800).

X. S. G.

Gaspar św. ob Kasper św.

Gasparri Piotr, ks., teolog francuski współczesny, dawny profesor uniwersytetu katolickiego w Paryżu na katedrze prawa kanonicznego; dla wysokiej nauki i zdolności dyplomatycznych obdarzony godnością arcybpa tytularnego, został internuncyuszem aplskim w Ameryce poludniowej. Maż wielkiej erudycyj, w kwestyach teologicznych używający nie-Napisal cenne dziela: malej powagi. Tractatus canonicus de matrimonio. Parisiis 1891, 8-o, 2 tomy; dzielo zalecajace sie gruntownościa i obszerna wiedza; Tractatus canonicus de sacra ordinatione, tamže, 1894, 8-o, 2 tomy; De la valeur des ordinations angli-canes, tamze 1896, 8 o; Tractatus canonicus de SS. Eucharistia, tamže 1898, 8-o, 2 tomy. (Por. Bund, Catalogus auctorum. Rothomagi 1900, S.o; Blanc, Dictionnaire de la Pensée. Paris 1899, 4.0, t. I; Blanc, Répartoire bibliographique. Paris 1902, 8.0, str.

Gass Fryderyk Wilhelm, teolog protestancki niemiecki, ur. we Wrocławiu Kształcił się we Frankfurcie, Halli, Lip- w r. 1813, po ukończeniu studyów w sku i Wrocławiu, w r. 1772 objął kate- uniwersytetach we Wrocławiu, Halli i dre filozofii w Lipsku. W pracach Berlinie zostal w r. 1847 profesorem nadswych charakteru politycznego i ekono-zwyczajnym teologii w uniwersytecie w

wem mieście rodziunem, w r. 1855 przeszedł na katedre profesorska do uniwersytetu w Greifswald, gdzie został bibliotekarzem. Po 7 letniej profesorce w Giessen został w r. 1868 powołany do uniwersytetu w Heidelbergu. Napisal wiele dzieł, z których znaczniejsze sa: De utroque Jesu Christi nomine in N. T. obvio Dei filii et hominis. 1840; Gennadius und Platho, Aristotelismus und Platonismus in der griech. Kirche, 1844; Die Mystik des Nikolaus Cabasilas vom Leben in Christo. 1849; Geschichte der protest. Dogmatik. 1854 -67; 4 t.; Die Lehre vom Gevissen, ein Beitrag zur Ethik. Berlin 1869; Optimismus und Pessimismus, der Gang der christl. Welt - und Lebensansicht, tamże 1876; Symbolik der griech. Kirche tamže 1872; Geschichte der christl. Ethik, tamže 1881, t. I i w.in. (Por Schäfler, Handl. der kath. Theologie. Regensb. 1883, 8-o, t. II; Vapereau, Dictionnaire des Contempora. ins. Paris 1894, 4-o, str. 649 - 650).

X. J. N.

Gassendi Piotr, filozof, fizyk i astronom francuski, inicyator nowożytnego atomizmu, ur. 1592 † 1655. W 16 roku życia wykładał retorykę, a w 19 filozofię w Aix, a w r. 1617 otrzymał świecenia kaplańskie. Zwrócił na siebie uwagę świata naukowego dzielem Exercitationes paradoxicae adversus Aristoteleos (Grenobla 1624), w którem wyraził swój system filozoficzny, występując przeciwko Arystotelesowi i scholastykom i wyglaszając pogląd mechanistyczny na świat. W r. 1645 otrzymał probostwo w Paryżu i został powolany na profesora matematyki w kolegium królewskiem. Żył w stosunkach osobistych lub prowadził korespondencye z najznakomitszymi uczonymi swego czasu, jak Mersenne, Hobbes, Descartes, Gallileusz i in. Charakterystyczna cecha jego filozofii jest wznowienie systematu atomistycznego Epikura, który na swoją modlę przerobil. W teoryi poznania G. przyjmuje w calości empiryzm Epikura, podług którego nasze pojęcia wypływają z wrażeń zmyslowych i mogą być jednostronne, lub powszechne. Te pojęcia (praenotiones) sa podstawa i warunkiem wszelkich funkcyj umysłowych. W nauce Epikura o powstaniu wszechświata G. czyni popraw- i zdumiewające zdolności sprawiły, iż nie

ke, nie uznając wieczności atomów oraz nie dopuszczając, aby wszechświat miał powstać siłą przypadku. Przyjmuje on Opatrzność, kierującą wszechświatem i celowość w naturze. W psychologii utrzymuje G. naukę Epikura o dwóch duszach: nierozumnej i rozumnej, odrzuca jednak twierdzenie Epikura, że i dusza rozumna składa się z atomów, jak dusza nierozumna. W etyce G. znowu idzie za Epikurem. Wolną wolę przyjmuje za niezbity pewnik. Dla astronomii i nauk przyrodniczych G. położył wielkie zasługi. Jego dzielo Institutio astronomica (Paryż 1647), jest najlepszym traktatem astronomicznym z 17 wieku. Przez wznowienie i odpowiednie przedstawienie atomizmu dał poczatek i kierunek nowożytnej nauce, opartej na mechanistycznym poglądzie na świat materyalny. Kompletne wydanie dzieł G. wyszło w Lyonie 1658 r. w 6 tomach. Ostatniemi pracami G. były życiorysy Kopernika i Tycho ed Brahe (1653). Wszystkie prace G. oraz jego rozprawy polemiczne, prowadzone w tonie poważnym i szlachetnym moga służyć za wzór, jak należy pisać dzieła naukowe. G. odznaczał się prawością charakteru, zacnością serca i był kochanym przez swych parafian kaplannem. Inne najwybitniejsze dzieła G-go, w których przejawia sie jego ciażenie ku epikuryzmowi są: "Animadversionesin Diog. Laertii tit. de vita, moribus et doctrina Epicuri"; "Syntagma philoso-phiae Epicuri"; "Institutiones logiphiae Épicuri"; ""Institutiones logi-cae"; "Phisica"; "Ethica"; "Syntagma philosophirum". (Por. Sorbiére, Dissertatio de vita et moribus P. Gassendi, Lyon 1658; Bernier, Abrégé de la philosophie de Gassendi, Lyon 1670, Strad de Gass di, Lyon 1678; Stöckl, Gesch. der Philos. des M.-A. III, i inne historye filozofii).

Ks. Fl. Kr.

Gasser Wincenty Fererjusz książe bp Brixen ur. 30 paźdz. 1809 r., syn zamożnego garbarza i właściciela ziemskiego, odbył nauki gimnazyalne i uniwersyteckie w Insbruku, wyświęcony na kapłana 1833 r. poświęcił się duszpasterstwu. Wr. 1836 powołał go bp do Brixen na prof. St. Test. i jezyków wschodnich, na którem to stanowisku pozostawał przez lat 20. Niesłychana pracowitość

wielu równać się z nim nie mogło w znajomości starożytnej literatury, oraz w rozleglej wiedzy teologicznej. W r. 1849 objał także katedre dogmatyki. 1855 został kanonikiem kapitularnym zachowując jednak katedrę, aż do swewyniesienia na stolicę bpią w Brixen 1857 r. Jako pasterz całe swoje siły poświecił dyecezyi i duchowieństwu, o którego wykształcenie gorliwie się troszczył. Wnet też seminaryum postawił na stopie wzorowej, a częste wizyty pasterskie nastreczały mu sposobności do podniesienia ducha pobożnego w ludzie. Wobec prądów wrogich Kłowi, jakie objawiły się w Austryi po r. 1864 bp walczył mężnie za prawa klne, zwłaszcza wobec nowych ustaw detyczących szkoly i malżeństwa 1868 i 1874 r. W czasie wojny 1866 r. pałac swój zamienił na szpital dla rannych. Zarówno w sejmie tyrolskim, jak i w wiedeńskiej izbie panów poważna odgrywał role. Nie mniej doniosłą była jego działalność na soborze watykańskim, gdzie przypadło mu w udziale opracować pierwszy dekret De flde catholica, którego następnie na generalnej kongregacyi świetnie bronił, tak dalece, że sekretarz generalny napisał o nim w protokóle... Relator et defensor totius constitutionis Rev-mus Eppus Brixinensis, qui fuit in consilio inter multa sidera sol." Również referował on czwarty rozdział De infallibilitate, 11 i 16 lipca w kilkogodzinnej mowie. Pius IX nazywał go "una colonna del Concilio," a Leon XIII mówił o nim "cum ille loquebatur in Concilio, nos omnes ab ore ejus pendebamus." Nadmiar pracy wyczerpał jego siły, skutkiem czego zapadł na zapalenie płuc i 6 kwietnia 1879 r. oddał ducha Bogu. (Por. J. Zobl., Wincenz Gasser Fürstbisch, v. Brixen etc. Brixen 1883 r.). (Ch.).

Gassner Andrzej, dr. teologii, profesor uniwers. w Salzburgu, ur. w r. 1819 w Anthoring, napisał Sakrament d. Ehe. 1852, 3 wyd. 1875, 4 wyd. 1801: Handbuch d. Pastoraltheologie. 1870—72, 3 tomy; Pastoral. 1881; i inne. Był także redaktorem czasopisma "Salzburg. Kirchenblatt." 1861—84. (Por. Keiters, Kathol. Literaturkalend 1902, 16-0, str. 82; Lemkuhl, Theologia moralis, Frib. 1898, str. 832).

Gassner Jan Józef, egzorcysta, ur. 1727 w Tyrolu, † 1779 w Ratyzbonie. Nauki pobierał u Jezuitów w Insbruku i w Pradze. W r. 1758 został proboszczem w wiosce Klösterle, w dyecezyi Chur. G. był słabego zdrowia i nie mogac znaleźć żadnej pomocy u lekarzy na swe szczególne cierpienia, których doznawał, zwłaszcza sprawujac Msze ś., przyszedł do przekonania, że sprawca tych cierpień jest szatan. G. uciekł sido modlitwy i gdy wzywanie Imienia Jezus zaczęło mu przynosić ulgę, poświęcił się badaniu mistyki. Doszedlszy do przekonania, że przyczyna wiekszej części chorób jest zły duch, zaczął uciekać się do egzorcyzmowania chorych. Egzorcyzmy te wydały nadzwyczajne skutki; wielu chorych odzyskało zdrowie i tłumy zaczely napływać do Klösterle. Władza duchowna z Chur, zaniepokojona nadzwyczajnym rozgłosem uzdrowień, zbadala stosowane przy nieh przez Gassnera praktyki, przyszła jednak do przekonania, iż nie przekracza on w niczem przepisów Kościoła, Do liczby przeciwników Gassnera należał i kardynał Rodt, biskup Konstancyi, który posadzał go o szarlataneryę. Hr. Fugger, książe biskup ratyzboński powolal Gassnera do swego boku i zaczał badać sprawione za jego pośrednictwem uleczenia. Otrzymując jednak mnóstwo skarg i widząc, iż wypadki nadzwyczajnych uzdrowień mnożą się z dniem każdym, zwrócił się do Piusa VI z prośbą o dyrektywę. Rzym odpowiedział, "że egzorcyzmy były praktykowane po wszystkie czasy w Kościele, należy więc je zawsze jako wielce pożyteczne zachować. Ponieważ jednak (w tym razie) udzielane one bywaja publicznie, oraz wobec licznego zbiegowiska i tumultu, nie można na nie zezwalać, ponieważ z tego powodu zanoszono już liczne skargi. Egzorcysta powinien sciśle stosować się na przyszłość do odnośnych przepisów rytuału rzymskiego." G. zastosował się odtąd do powyższej dyrektywy, liczba jednak uzdrowień nie zmniejszyła się. W r. 1775 przybyło do Gassnera czterech profesorów z różnych wydziałów uniwersytetu w Ingolstadzie i zbadawszy wypadki uzdrowień, przyszli do przekonania, iż nie da się zaprzeczyć ani rzeczywistość opętań, ani skuteczność stosowanych przez G-a egzorcyzmów. G. napisal: Weise, fromm tarzu kła. św. Krzyża. Wkrótce sam und gesund zu leben, auch ruhig und gottselig zu sterben, oder nützlicher Unterricht, wider den Teufel zu streiten, Kempten 1774. (Por. Zimmermann, J. J. Gassner, der berühmte Exorcist, sein Leben u. wundersames Wirken, Kempten 1878).

Ks. Fl. Kr. promować nad rozszerzaniem królestwa bożego na ziemi. Gdy zawakowała stolica bpia w Wilnie, został G. pasterzem wileńskim. Na tem stanowie

Gasquet dom. F. benedyktyn, dawny przeor w Anglii, napisał dzieło historyczne Henri VIII et les monastères anglais. (tłum. franc.) Paris Lecoffre, 1894, 8-o, 2 tomy.

Gast John, historyk irlandzki, ur. w Dublinie w r. 1715, † w r. 1788. Oddany nauczaniu, był wikaryuszem w Saint-John, rektorem w Arklow i u św. Mikołaja w Dublinie. Założył szkołę która z wielką gorliwością się zajmował był jej kierownikiem. Napisał wiele dzieł historycznych, a także książkę: List pewnego ministra Kła Irlandzkiego do swych parafian katolików rzymskich—po angielsku. (Por. Querard, La France litteraire; Glaire, Dictionnaire des Sciences. T. I).

Gastaud Franciszek, polemista, ur. w Aix ok. r. 1660, † w Viviers w 1732 r., został oratoryaninem, lecz później opuścił zgromadzenie i został ks. świeckim. Poświęcił się kaznodziejstwu. Z powodu sprzyjania błędom jansenistowskim i wystąpienia pko czcig. bpowi Viviers Henrykowi Ksaweremu de Belsunce, skazany na wygnanie do Vivièrs tu † i poztawiony został pogrzebu chijańskiego. Główniejsze dziela G.: Homelies sur l'Epitre de S. Paul aux Romains. Paris 1699, 2 vol. in 12-0, i inne. (Por. Journ. des Savants. 1703, str. 144; Głaire, Dictionn. str. 871; Richard et Giroud, Bibliothèque sacrée).

Gastold i Stanisław i inni bracia zakonu św. Franciszka błogosławieni. G. był wojewodą podolskim; nawrócony do wiary chijańskiej okazał się stałym i gorliwym jej wyznawcą. Gdy pogańscy kapłani podburzyli w Wilnie motłoch pko misyonarzom z zakonu św. Franciszka, czternastu zakonników zostało zamordowanych. G. wyjednał u Olgierda W. ks. Litewsk. wyrok śmierci na zabójców, ciała zaś świątobliwych zakonników uroczyście pochował na cmen-

rozdawszy ubogim swe dobra został zakonnikiem. W zakonie otrzymał doktorat z teologii, co tem lepiej pomagalo mu pracować nad rozszerzaniem królestwa bożego na ziemi. Gdy zawakowała stolica bpia w Wilnie, został G. pasterzem wileńskim. Na tem stanowisku podwoil prace apostolskie i tem goręcej pragnał zbawienia dusz krwia Jezusową odkupionych. Padł wreszcie ofiarą swej gorliwości pasterskiej i został okrutnie przez pogan zamordowany w r. 1391 w Wilnie. Śladami G-a poszli i inni jego zakonni bracia i wszyscy w liczbie 35 śmiercią męczeńską zeszli z tego świata. Między nimi był uczony zakonnik błog. O. Stanisła w z Krakowa dokt. św. teologii. Ciała wielu z tych męczenników zostały pochowane na cmentarzu kła N. M. P. na Piasku pod kolumną myrowaną. (Por. Jaroszewicz, Matka ŚŚ. Polska. Poznań 1893, t. II, 8-a, str. 193). X. J. N.

Gaston ob. Antoniści albo Antianie.

Gataker Tomasz, ur. 1574 um. 1659 r., teolog i filozof angielski, fiolog biblijny. Przetłumaczył z greckiego na łaciński traktat cesarza Marka Aureliusza. Ελσ έαπτὸν βιβλια δώδεπα, Londyn 1653; Utrecht 1698, i poprzedził go obszernym wstępem, zawierającym apologię stoicyzmu.

Gatti Bernardino, malarz włoski, ur. 1497 w Pawii, um. 1575 w Parmie. Doskonały naśladowca Corregia, tak że niektóre obrazy jego uchodziły za dzieła Corregia. Dzieł zostawił dużo, są one rozproszone po muzeach i kościołach włoskich, a także i hiszpańskich. Do cenniejszych obrazów jego zaliczyć należy: "Madonnę" w katedrze w Pawii, "Narodzenie Chrystusa" w kle. św. Piotra w Kremonie.

Gatti Serafin, ur. w Manduria, w ziemi Otranto, pijar, profesor fiilozofii w Benewencie, potem w Foggia, gdzie był wybrany na sekretarza towarzystwa rolniczego. Otrzymał sekularyzacye i został dyrektorem liceum Zbawiciela w Neapolu. Umarł tamże w maju 1834 r. Wydał: Nauka wymowy: Pochwały sławnych ludzi; Wykład nauk fizycznych i matematycznych. Był współ-

pracownikiem "Nowego słownika języka włoskiego."

Gattico Jan Chrzeiciel, włoch, kanonik regularny, ur. w r. 1704, † 1754; napisał uczone i bogate w szczególy dzielo; De Oratoriis domesticis et de usu altaris portatilis. Romae 1746, fol. (Por. Richard et Giraud, Bibliothèque; Bund, Catalogus auctorum. 1900, 8-0, str. 58).

Gaubil Antoni, T. J., misyonarz w Chinach, ur. 14 lipca 1689 r. w Gaillac, w Langwedocyi. W 1704 wstąpił do Jezuitów, a w r. 1723 był posłany do Chin. Doszedł do takiej biegłości w języku chińskim i mandżurskim, że przewyższył, jak świadczy O. Amiot, uczonych Chińczyków, jasnem tłumaczeniem zawiłych miejsc Szu-King, ksiegi praw kanonicznych i dokładną znajomością historycznych ksiąg. Przybył do Chin już po śmierci cesarza Czyng-Tsu, który był protektorem misyonarzy, następca jego tylko ich tolerował jako uczonych, ale prześladował jako misyonarzy. G. na dworze pekińskim otrzymał urzad tlumacza do języków europejskich, a po śmierci O. Parennin, 27 wrześ. 1741 r. został dyrektorem kolegium, w którem młodzi Mandżurowie kształcili się w języku łacińskim. Nadto był tłumaczem do języka łacińskiego i tatarskiego; zadanie to było bardzo ważne z powodu świeżo zawiązanych stosunków między Chinami a Rosyą. W 1747 r. akademia petersbnrska mianowała G-a swym członkiem, a paryska swym korespondentem. Umari 24 lipca 1759 w Pekinie. Ważniejsze dziela G-a: Observations mathématiques, astronomiques, geographiques, chronologiques, tirées des anciens livres chinois par lés pères de la Comp. de J. Paris, 1729; Le Chou King, un des livres sacrés des Chinois, qui renferme les fondements de leur ancienne histoire, ouvrage recueilli par Confucius, trad. et enrichi de notes par le P. G. Paris, 1770; L'histoire de Gentchisean et de toute la dynastie des Mongoux, Paris 1739; Abrége de l'histoire de la grande dynastie Tang. Paris 1791; Traité de la chronologie chinoise, Paris 1844. Nadto w "Lettres édifiantes et curieuses," publ. par L. Aimé-Martin, Paris 1838 pomiesz-czone są opisy G-a o Tonkinie i Ko-

chinchinie. Wiele innych dzieł, w rekopismie dotad pozostałych, wylicza Dr Backer, Biblioth. de la Comp. de Jésus. X. S. G.

Gaudencyusz św. bp w Brescyi, przyjaciel św. Ambrożego, wyświęcony przez niego na bpa w czasie podróży do Syryi ok. r. 387. Gorliwy i nieustraszony w obronie prawdy pasterz odmówił ko-munii św. Atticusowi, który nieprawnie zajął stolicę bpią św. Chryzostoma. Był jednym z legatów do Knstpla, wysłanych w liczbie 405 przez koncylium rzymskie w sprawie św. Jana Chryzostoma, † ok. r. 427. Święto 25 paźdz. Dzieła św. G. są: Liber de vita S. Philastrii; 10 Pascales Sermones, i wiele innych Kazań, pomieszczonych w "Bibl. maxima Patrum," 5 cz. i w Goleard'a. Veterum Brixiae epporum... Opera. Brescia 1738-o, in fol. (Por. Glaire. Dictionn. des Sciences: Dom Ceillier, Hist. des Auteurs sacr. t. X; Schäfler, Handl. d. Kath. Th. t. II).

Gaudencyusz św. bp. w Rimini i męczennik, za to że rozdarł akta pewnego aryańskiego koncylium, zastał uwięziony w r. 359 w swem mieście bpiem i i zamordowany z rozkazu rządcy tej prowincyi, który sam był aryaninem i wydał wyrok na G. stosując się do woli cesarza Konstansa. Święto 14 października. (Por. Pétin, Dictionnaire hagiogr. 1850, 4-o, t, I, kol. 1139),

Gaudentes ob. Fratres gaudentes.

Gaudenty, czyli Radym albo Radzyn, syn Sławnika i Adilburgi, był najmłodszym z braci św. Wojciecha. Bawiąc ze św. Wojciechem w Rzymie, wstąpił pierwszy do klasztoru na Monte Cassino, następnie do św. Aleksego i Bonifacego, gdzie złożył śluby, jako benedyktyn w 990 r. G. z Wojciechem udali się do Polski, gdzie przebywał brat ich Sobiebór. W Gnieznie nawrócili wielu pogan, poczem udali się do Prus. W Gdańsku, przy pomocy dwóch braci zakonnych Jana i Benedykta, wielu pozyskali dla wiary Chrystusowej, następnie udali się do Balgi, stąd do Wogram (Alt-Pillau). Tutaj Wojciech uderzony wiosłem, padł bez zmysłów, ale oprzytomniał; nie zrażeni tym początkiem męczeństwa przybyli do Cholipum t. j.

Kallen, w stronie północno-wschodniej od Fischausen, tu zagrożeni śmiercia powrócili do Wogram, skad wybrali się w kierunku Tenkitten w Samlandyi. G. przy męczeństwie św. Wojciecha został schwytany i uwięziony, ale wkrótce u-zyskał wolność, gdyż w r. 990 był już w Rzymie, dokąd wysłał go Bolesław Chrobry w poselstwie o założenie archidvecezyi Gnieźnieńskiej. Tam C. wraz z Benedyktem glosił o meczeństwie św. Wojciecha. Pż Sylwester zgodził się na uchwałe jednego z synodów co do założenia Metropolii w Polsce. G. otrzymal święcenie i paliusz arcybiskupi. zjeździe gnieznieńskim r. 1000 w marcu nastąpiło zorganizowanie nowej archidyecezyi G. miał wyświęcić Poppona, bpa krakowskiego i Reinberna brzeskiego na Pomorzu. Unger, bp. poznański, nie uznał nowego zwierzchnika, pozostając w zależności od metropolii magdeburskiej. Pierwszy ten arcybiskup gniezn. umarł po r. 1011. Ciało złożono w katedrze, skąd je Czesi, spaliwszy Gniezno w r. 1838-39, wywieść mieli do Pragi. (Por. Wład. Abraham, Organizacya Kościoła w Polsce, Lwów, 1893 wyd. 2-gie; Kętrzyński Wojciech, Biskupstwa i klasztory polskie w X i XI w. w "Przeglądzie powszechnym" 1889 r.).

Gaudenzi Tomasz o. dominikanin włoski, członek akademii di S. Tommaso d'Aquino, dał się poznać jako wybitny kaznodzieja. Świetne są jego konferencye o Syllabusie napadanym przez l.beralizm i protestentyzm p. t. Conferenze sacre. 8-o. Napisał też Panegirici sacri. 8-o. Oparty na św. Tomaszu z Akwinu dbał więcej o gruntowość w wykładzie, aniżeli o namaszczenie i serdeczność. (Por. Pelczar, Zarys dziejów kaznodz. Kraków 1900, 8-a, t. III, str. 408).

Gaudier le Antoni, jezuita, ur. w Château-Thîerry w r. 1572, wstąpił do nowicyatu w r. 1589, lecz w następnym z braku zdrowia wystąpił, i wrócił dopiero w 1592 w Tournai. Był rektorem kolegium w Liége, profesorem teologii moralnej w Pont-à-Mousson i w la Flèche, wreszcie mistrzem nowicyuszów w Paryżu, gdzie † w r. 1622. Napisał De Sanctissimo Christi Jesu... amore etc. Mussiponti 1619, 12-0; De vera

Christi Jesu Dei et Hominis imitatione. Parisiis 1620, 12-0; De Dei Praesentia, tamże 1620, 12-0; Praxis meditandi a B. P. Ignatio... traditae explicatio, tamże 1620, 12-0; Introductio ad solidam perfectionem etc., tamże 1643, 12 0; De Natura et Statibus perfectionis etc. 1633, folio; De perfectione vitae spiritualis. Parisiis 1856—58, in 8-0, 3 vol; nowe wyd. Taurini 1903, in 8-0. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. de Jésus. Bruxelles, 4-0, t. III, kol. 1262—1268).

Gaudin Jan J. J., ur. 1617 w prowincyi Poitou, do Jezuitów wstąpił 1633 r. i był profesorem w Limoge, w Tulle około r. 1678 i w Paryżu ok. 1689. Znany jako grammatyk. Napisał: Epigrammatum libri 3, Lemoviciis 1661; La grammaire de Despantère abrégé, 8 wyd. Limoges, 1704; Nouveau dictionaire ou tresor royal des deux langues, franç. et lat. ib. 1675; Thesaurus trium linguarum: latinae, gallicae et graecae, Tutelae 1680. (Por. de Backer, Biblioth.).

Gaudry Albert, paleontolog francuski, ur. w r. 1827 w Saint-Germain en Laye, był profesorem paleontologii w Muzeum (r. 1872) i członkiem akademii nauk w r. 1882. Ogłosił drukiem Recherches scientifiques en Orient. 1855; Cours de Paléontologie, 1873; Les Ancêtres de nos animaux dans les temps géologiques. 1888; Les Enchainement du monde animal dans les temps géologiques, 1883 i 1891; Essai de Paléontologie philosophique. 1896, i w. in. G. przyjmuje teorye transfor-mizmu ale z zastrzeżeniem. Twierdzi on że na każdej przemianie gatunku znać działanie Stwórcy, gdyż nosi ono na sobie wyraźne odbicie jego nieskończonej piekności i madrości. (Por. Vapereau, Diction. univers. des Contemporains. 1893, 4-o; Blane, Dict. de la Philos. 1906, 4-o; tenze, Hist. de la Philos. Paris 12-o t. III. str. 226).

Gaufrerius (Le Gaufre) Ambroży, prawnik francuski, ur. w Lucé w r. 1568 † w 1635, był profesorem akademii w Caen, następnie wicekanclerzem, wikaryuszem generalnym bpa bajoceńskiego, mąż rzadkich cnót i nie wykłej pokory.

seu ad singulos Decretalium titulos methodica juris utriusque mutationum distinctio. 1656, in folio. (Por. Glaire, Dictionnaire. 8-0, t. I; Bund, Cataloyus auctorum. 1900, 8-o, str. 59; Richard et Giraud, Bibliothèque sacrée).

Gaulon albo Golon-dziś Sachem el Djolan-miasto ucieczki w pokoleniu Manasesa za Jordanem, nadane lewitom z rodu Gersona. (Deut. IV, 43; Jos. XX, 8; XXI, 28; I. Par. VI, 71). Miasto odlegle na 18 mil angielskich od jeziora Tyberyadzkiego; od tego miasta cała przyległa okolica otrzymała nazwe Gaulanitydy; stamtąd też pochodził Judas Gaulan, znany też pod nazwą Judas z Galilei, który nadal imię sekcie Gaulanitów. (Por. Schumacher, Accros the Jordan p. 92).

Gaulthier ks. Franciszek Ludwik, ur. w r. 1696 w Paryżu, był proboszczem w Savigny—sur—Orge, † w r. 1781. G. był dobrym pisarzem ascetycznym. Napisal: Traité contre les danses et les mauvaises chansons; Traité contre le luxe et la parure dans les habits; Reilexions sur les O de l'Avent. Paris 1780; Explication des huit béatitudes, tamže 1783; Instructions familières pour les dimanches et les fêtes de l'année, tamze 1784; Homélies sur les Evangiles. (Por. Schäfler, Handlexikon der kath. Theologie. Regensb. 1883, t. II. str. 114; Glaire, Dictionnaire. 1868, 8-o, t. 1, str. 875).

Gaulthier Jakób ks. T. J., ur. w Annonay, wszedł do nowicyatu w r. 1583 w 23 r. życia. W ciągu 17 lat był prefektem studyów i profesorem filozofii i teologii w Tournon i w Lyonie. † w w Grenobli w r. 1636. Napisal: Le discours de la venue des princes Jap-nonos en Europe etc. Lyon, 8-0; Table: Chronographique de l'état du Christianisme etc., tamže 1609, fol.; L'anatomie du Calvinisme etc., tamže 1594, 12-0; Sommaire des Controverses etc., tamže 1622, 12-o, i inne. (Por. Sommervogel, Bioliothèque de la Comp. de Jésus. Bruxelles 1892, 4-0, t. III, kol. 1272-77).

Gaulthier Réné hagiograf, ur. ok. r. 1680 w Boumois pod Saumur, † w r. 1637, był adwokatem w wielkiej radzie.

Zostaw? dzielo Synopsis Decretalium, Wpływem swoim przyczynił sie do sprowadzenia Karmelitów do Angers, wybudował kaplic, na Montmartre dla Kapucynów i dopomógł do zalożenia domu Oratoryanom w Notre-Dame-des-Ardillers. Wiele przetłumaczył dzieł z hiszpańskiego i z łaciny na francuski. Glówniejsze z tych przekladów są: La Fleur des Saints Ribadeneiry, 1606, fol; Les Oeuvres de piété de Jean de la Croix O. Moliny Kartuza, Paris 1621, 8-o, i inne (Por. Glaire, Dictionnaire des Sciences. 8-o, t. I, str. 874; La nouvelle biogr. génér.).

> Gaultier Aloizy Edward Kamil, ksiadz, znakomity pedagog francuski, urodzony (około 1746) i wychowany we Włoszech † 1818 w Paryżu. Około 1784 r. prze-niósł się do Francyi, a 1786 otworzył szkolę w Paryżu. Staral się on w ten sposób prowadzić naukę, aby była rozrywką dla uczących się. Większa cześć pracy uczniowie wykonywali w szkole, ucząc się bez pomocy podręczników z pamięci. Wykłady te cięszyły się niezwykłem powodzeniem. Gdy wybuchła rowolucya (f. przeniósł się do Anglii i tam w dalszym ciągu z niemniejszem jak we Francyi powodzeniem prowadził swoje wykłady dla dzieci francuskich emigrantów. W r. 1802 powrócił do Paryża, gdzie pozostał do śmierci. Larousse w swych pracach przyjał system G-a podawania uczniom zdań niezupelnych, które ci mają uzupełniać. Razem z De Gérandem, Sayem i kilkoma innymi pedagogami G. założył Towarzystwo elementarnego nauczania. Napisal: Cours complet des jeux instructifs; Méthode pour apprendre à calculer facilement et proprement; nadto pare dziel gramatycznych, geografie powszechna, która w polskim przekładzie ukazala się we Lwowie w kilku wydaniach, oraz wierszowaną historyę Francyi. Ks. Fl. Kr.

Gaume Jan ks. protonotaryusz aplski pisarz kościelny, ur. w r. 1802 w Nièvre, był wikaryuszem generalnym i profesorem teologii w seminaryum w Nevers, † r. 1879. Napisal Catéchisme de Perseverance w 8 tomach. Paris 1838; jest w polskim przekładzie p. t. Zasady i całość wiary katolickiej. Warszawa 1852, 1859: nowe wyd. w r. 1902; Manuel des Confesseurs. 1838;

przekład polski pt.: Przewodnik dla spowiedników. Wilno 1860, 8-a; Verrongeur des Sociélés modernes. Pa ris 1852; Du Catholicisme dans l'education. 1835; Le Seigneur est mon partage. 1836; Lettres sur le Paganisme dans l'education. 1852; Le Trois Rome. 4 tomy; La Révolution. 1856; Traité du Saint Esprit etc. 1864, 2 tomy; 1869-70, wyd. 2-ie; Histoire de la Société domestique chez tous les peuples anciens et modernes. 1844; w pols. przekł. p. t. Dzieje zycia rodzinnego, Warszawa 1859, 8-o, 2 tomy; Credo ou refuge du cbrêtien dans les temps actuels. Paris, 1857; Biographies evangéliques, i w. in. Wydawał też Bibliothèque des Classiques chretiens, latins et grecs. Paris 1852-55, tomów 30. W polskim języku mamy Historya katakumb czyli Rzym podziemny (Warszawa 1850) przekł. L. Rogalskiego; Dokądżeśmy zaszli, studyum nad wypadkami 1870-71. Wilno 1881 i w. inn. (Por. Daniel, Manuel des Sciences. 1904, 8-0; Blanc, Dictionaire univers. de la Pensee. Paris 1899, 4-0, t. I, str. 788; Estreicher, Bibliografia polska XIX stulecia. Kraków 1872, 8-a; 1907, 4-0, t. II, str. 8).

Gaunilon, mnich z Marmoutiers, teolog i filozof francuski, żył w XI w. Gdy św. Anzelm w dziele swem "Proslogium de Dei existentia" postawił słynny swój dowód ontologiczny istnienia Boga i powiedział, że dowód ten jest zrozumiały nawet dla prostaczka (insipiens), G. w odpowiedzi na to twierdzenie napisał Liber pro insipiente, gdzie zbija twierdzenia Anzelma dowodząc, że nawet posia-danie najjaśniejszej idei Istoty bezwzględnie doskonalej nie dowodzi, aby ta Istota przez to samo istniała poza umv-Wzmiankowana praca, jak również i odpowiedź na nią Anzelma "Liber apologeticus contra Gaunilonem, respondentem pro insipiente" znajduje się w zbiorowem wydaniu dzieł św. Anzelma, drukowanem w Norymberdze 1491 Ks. Fl. Kr.

Gauthier de Lille, poeta laciński, ur. w Ronchin we Flandryi, slawny w latach 1170 - 1180. Główniejsze dzieła jekiwanym przez Żydów Mesyaszem jest Jezus Chrystus; Die zehn Gedichte des Walter von Lille, Hanover, 1859 wyd. Müldenera; Alexandreis, poemat w 10 księgach, opiewający życie i czyny Aleksandra W. (Por. F. Müldener, De vita Gualtheri ab Insulis, Getynga, 1854).

Gautier Leon, pisarz francuski, ur. 1832 w Hawrze † 1897 w Paryżu. W r. 1857 wstapil do École des Chartes i poświęcił się badaniom staro francuskiej poezyi. R. 1858 wydał swe dzieło o Adamsie od ś. Wiktora; 1871 został powołany na profesora, a 1887 na członka akademii franc., zwróciwszy na siebie uwage uczonego świata znakomitem swem 4-tomowem dzielem Les épopées franç. (1878). Gdy we francuskiej literaturze rozpoczął się ruch w kierunku katolickim, G. przyjął w nim czynny udział przez swe prace literackie. R. 1893 zo-stał dyrektorem wydziału historycznego przy franc. archiwum państwowem. Na polu badań średniowiecznaj literatury i historyi kultury francuskiej G położył Napisal: Benoît XI wielkie zasługi. (Par. 1863); La Chanson de Roland (Tours 1872); Hist. de la poésie liturg. au m.-â.: Les tropes (Par. 1886); La poésie relig dans les cloîtres des XI e et XII e siécles; Hist. de la charité; La Chevalerie (1896), W o-bronie Kościola napisal: Études histor.; Etudes litt.; La littérat. cathol. et nationale; Études et controv. histor.; Portraits contemp. (Lamartine, Victor Hugo, Pitra etc.); Portraits du XIX-e siècle, 3 t. 1894. G. był gorliwym katolikiem i nadzwyczaj miłym w obejściu człowiekiem. Ks. Fl. Kr.

Gautrelet Franciszek Ksawery T. J., ur. 15 lutego 1807 r. w Sampigny, dep. Saône et Loire. Rektor a nastepnie prowincyał lugduński, przełożony misyi w Algierze i Syryi, redaktor czasopisma: "Etudes" wydał: L'apostolat de la prière, Paris 1846 a. i zalożył pobożne stowarzyszenie apostolstwa modlitwy, które następnie rozwinał Henryk Ramière T. J. (ob.); Traité de l'état re-ligieux Lugduni 1847: t. 2 in 12; Le blasphème et des moyens de l'extirper, Paris, 1849; Nouveau mois du S. go: Tractatus sive dialogus contra Coeur de Jesus, Paris 1850; Méthode Judaeos, w którym uzasadnia, že ocze-pour assister les malades et les disposer à la mort. Lugduni 1847; Corre-Monzy, † 1638 r. w Medyolanie, bar-spondance entre un prêtre catholique nalita. Byt profesorem w wielu dospondance entre un prêtre catholique et un ministre calviniste ou le principe fondamental de la réforme vingt fois démontré insoutenable et faux. Clermont, 1853; La Divinité de l'Eglise Catholique démontrée et vengée contre les principales objections du Protestantisme reproduites dans une brochure de M. Puaux ministre de Rochefort, ib. 1854; ponadto i inne dzielka apologeter, Nomenclator literarius, t. 3, 1490 p.). X. S. G.

Gauzbert (Gautbert, Gosbert) biskup, apostoł Szwecyi, gdzie opowiadał Ewan-gelię razem ze ś. Anzgarym, † około 858 r. Gdy Grzegorz IV powołał ś. Anzgarego na stolice arcybiskupia w Hamburgu, Gauzbert został jego koadjutorem i vicelegatem dla Szwecyi. Król ezwedzki Björn przyjął G. z honorami i pozwolił mu wybudować kościól. Misya G-a była bardzo owocna, jednak pomimo licznych nawróceń lud zaczał się burzyć i zamordował kapelana i bratanka G-a, jemu zas i jego towarzyszom zrabował wszystko, co posiadali i wypędził ich za granicę kraju. G-t znalazl schronienie najpierw w Cella Welana w klasztorze, później u hr. Kobbo, i za jego wstawiennictwem został mianowany przez Ludwika Pobożnego biskupem Osnabrücku. Do Szwecyi, pozbawionej przoz 7 lat kaplana poslal G. pustelninika Ardgara. Gdy ten zaczał z powodzeniem apostolować, G-t i Anzgary przyszli do przekonania, iż należy spróbować na większą skalę poprowadzić misyę. Ponieważ obawiano się, aby ukazanie się G-a w Szwecyi nie wywołalo nowych rozruchów, udał się tam Anzgary, przybrawszy sobie do pomocy bratanka G a, Erimberta i zaopatrzywszy się w listy polecające od króla Ludwika do szwedzkiego króla Olafa. Król przyjął ich serdecznie, a lud na dwóch wielkich wiecach orzekł, że każdy, kto chce, może zostać chrześcijaninem. Po śmierci biskupa Ebo G-t wział północne misye pod swoja opiekę. (Por. Rimberti, Vita S. Ansgarii; Tappehorn, Leben des hl. Ansgar, Münster 1863).

Ks. Fl. Kr.

Gavanti (Gavanto, Gavantus) Bartlomiej, znakomity liturgista, ur. 1569 w i badacz rzeczy ojczystych, ur. w r

mach zakonnych, konsultorem ś. Kongregacyi Obrzedów, wreszcie jeneralem swego zakonu. Należał do komisyi, powołanej przez Klemensa VIII i wznowionej przez Urbana VIII dla zreformowania brewiarza i mszału i pracował w tej komisyi razem z Baroniuszem, Bellarminem, Baudinim, Ghislerem i Ludwikiem z Torres. Jako liturgista G. tyczne o Kościele i Papieżu (Por. Hur- nie miał sobie równego, to też różni biskupi zasiegali jego rady w kwestyach liturgicznych, a uczony benedyktyn Boudie przyjeżdżał sześć razy z Paryża do Rzymu na konferencye liturgiczne z G-m. Na cześć G. Benedykt XIII po-stanowił, aby zawsze jeden barnabita był konsultorem Ś. Kongreg. Obrzędów. Napisał: Thesaurus sacrorum rituum, sive commentaria in rubricas Missalis et Breviarii Romani, (Mediol. 1628) poprawione i nanowo opracowane przez Meratiego (Romae, 1736); Ordo perpetuum recitandi officium dicinum; Manuale Episcoporum; Praxis visitationis episcopalis et synodi dioecesanae celebrandae (Romae. 1628); Octavarium Romanum (Por. Guéranger, Institutions liturgiques I, 488).

Ks. Fl. Kr.

Gavazzi Aleksander ksiadz i rewolucyonista włoski, ur. w Bolonii w r. 1809. Od poczatku dal się poznać z zasad liberalnych; goracy wielbiciel polityki Piusa IX, został później zapalo-nym demagogiem. W przemówieniach swoich zachecał do wojny z Austrya w r. 1849; w czasie oblężenia Rzymu przez Francuzów organizował ambulanse. wzieciu Rzymu udał się w r. 1849 do Anglii, gdzie później całkowicie odstąpił od Kla katolickiego i zostal ewangelikiem. Od r. 1860 był czynnym agitatorem politycznym i wraz z Garibaldim brał udział w wyprawie do Sycylii i Neapolu. W r. 1870 osiadł w Rzymie i tu nieustannie walczył z Kłem. W 1875 r. został profesorem założonej przez siebie szkoły teologicznej wolnego kła włoskiego. † w r. 1889 w apostazyi. (Por. Guérin Mgr., Dictionnaire des Dictionn. 4 o, t. IV, str. 1044; S. Orgelbr., Encyk. powsz. 1899, t. VI).

Gawarecki Wincenty Hipolit historyk

1788 w Borzeniu, + w r. 1852 tamże. | bibl.-hist. nauk w Polsce. Wilno 1842. Wydał wiele monografij historycznych i opisów miast Mazowsza; w tych pracach wiele znaleźć można ciekawych szczególów i przyczynków do historyi Kla w Polsce, jak np. "Wiadomość o mieście Płocku, opis ziemi Wyszogrodzkiej, o życiu i czynach X. Boduena" w Pismach historycznych. 1824: Przuwileje, nadania, swobody przez królów polskich, książat mazowieckich i bpów płockich udzielone i t. d. Warszawa 1828; Groby królów polskich w Płocku. Płock 1827 i t. d. Wiele prac pomieszczał G. w "Kalendarzach warszawskich," w "Magazynie powszechnym," w "Pamiętniku religijno-moralnym" i w "Roczniku religijnym Alleluja." 1840—43. (Por. S. Orgelbr, Encykl. powsz. 1900, t. VI; Dykcyonarz biograficzny powszechny. 1851, 8-a, str. 466).

Gawlowicz Jan, dominikanin, wstapił do zakonu 1684 r. w Gdańsku, sławny kaznodzieja i biegły kanonista. W Piotrkowie, Gdańsku, Toruniu i Płocku spra-wował gorliwie różne obowiązki zakonne. Umarł w Gdańsku r. 1720. Wydal panegiryki na różne świeta i mowy pogrzebowe, ogłoszone drukiem: Socy-usz Jezusa Ignacy św. Lojola, czyli kazanie na tegoż uroczystość, Toruń 1598: Strzała wybrana za śmierci usługa do św. wieczności przeniesiona pod akt solenny funeracyi Stanisława Mieszkowskiego jawnie prezentowana, Poznań 1697; Ślady chwalebne w pospolitym życia trakcie Jana Kazimierza Skiwskiego, Oliwa 1713; Liga wieczności z godzinami życia św. Andrzeja Avelli-na, Gdańsk 1713. (Por. Nowowiejski, Phoenix. str. 86; Sejkowski, Świątnica Pańska str. 321; Mecherzyński, Historya wymowy II, 314; Pelczar, Zarys dziejów Kaznodziejstwa. Kraków, t. II, str. 215).

Gaworski Jan Nepomucen Ignacy ks. doktor filozofii i sztuk wyzwolonych w uniwersytecie jagielońskim, żył w XVIII w. Napisal Observatio primae magnitudinis siderum virtutis et sanctimoniae in Lechico Polo Lithuano e Principe D. Michaele Gedroic Incl. Ord. RR, PP. Canonic. Regul. BB. MM. de Poenitentia Professo etc. Cra8-a, t. II, No 5490).

Gawroński Feliks ks., ur. w r. 1835, studya odbywał w Rzymie, gdzie otrzymal doktorat z prawa kanonicznego, ka-płanem został w r. 1858; od r. 1895 jest dziekanem kapituły krakowskiej i protonotaryuszem aplskim. Napisał Nauki podczas rekolekcyj. Lwów, 1879.

Gawroński Jędrzej, herbu Rawicz, biskup krakowski, senator Ksiestwa Warszawskiego, ur. 30 listop. 1740 r. we wsi Lubienie, pow. wiślickim. Kształcił się u Jezuitów w Sandomierzu, wstąpił w Krakowie do ich zgromadzenia, gdzie od r. 1756 dwa lata spędził między nowicyuszami, a trzeci rok na retoryce. W Kaliszu uczył się filozofii, w Poznaniu wykładał gramatykę, w 1765 r. wysłany został na uniwersytet do Wie-dnia, w 1768 udał się do Rzymu na ukończenie studyów teologicznych, i tam wyświęcony na kaplana, wrócił do Polski i objął wykłady matematyki w kolegium poznańskiem. Po zniesieniu za-konu Jezuitów, bawił przez cztery lata u Józefa Ossolińskiego wojewody podlaskiego od 1773 do 1777. D. 27 maja 1777 r. w Akademii krakowskiej po złożeniu egzaminów otrzymał stopień doktora filozofii i magistra nauk wyzwolonych. W tymże roku został lektorem po Albertrandim u króla Stanisława Augusta; pracował w bibliotece należał do Towarzystwa ksiąg elementarnych, w którem tłumaczył podręczniki szkolne, i wydał Arytmetykę dla szkół narodowych, która miała kilka-naście wydań w Krakowie, Wilnie i Warszawie; I wyd. 1778 r., ostatnie w 1841; Geometrye, wydanie pierwsze 1781 r., ostatnie 1816 r., G. w r. 1781 został proboszczem sochaczewskim i wkrótce kanonikiem krakowskim, a w r. 1784 otrzymał od króla nominacyę na koadjutora opactwa jędrzejowskiego z prawem następstwa. W czasie sejmu wielkiego brał udział w pracach potajemnych nad wygotowaniem ustawy; potem pod Targowicą przyjął od konfederacyi generalny obowiązek komisarza edukacyjnego dla Korony. Za powstania Kościuszki wyjechał do Galicyi i został proboszczem w Otfinowie. W r. cov. 1763, fol. (Por. Jocher, Obraz 1804 mianowany został biskupem kra-

kowskim, gdy zaś w r. 1809 część tej mysteres du Saint-Rosaire, tamże 1886 rem i zasiadal na sejmach 1811 i 1812 r. i w tym ostatnim roku pierwszy podpísal przywrócenie Królestwa Polskiego. Umarl w kwietniu 1813 r. G. był uczonym, w prowadzeniu spraw doświadczonym, i w spełnianiu obowiązków bi-skupich bardzo gorliwym. (Por. Łętowski, Katalog Biskupów etc. t. II, str. 258). X. S. G.

Gawroński Konstanty ks., współczesny, napisal Zbiór krótki katechizmu i t. d. Kraków-Warszawa 1880, 16-a; wyd. nowe 1898; Historya św. starego i nowego testamentu według nauki Kość. św. i t. d. Kraków 1892, 8-o, wyd. 2-ie; Jasny i gruntowny wykład prawd wiary, tamże 1890; toż wyd. 5-te 1892 r.

Gawroński Stanisław ks. jezuita, ur. w Malopolsce w r. 1565, wszedł do Towarzystwa Jezusowego w r. 1588. Był socyuszem mistrza nowicyuszów i prowincyala, rektorem w Poznaniu i Lublinie. + w Poznaniu w r. 1620. Przełożyl na jezyk łaciński w r. 1594 Żywot sw. Aloizego Gonzagi napisany po włosku przez O. Antoniego Valtrini. Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. Bruxelles 1892, 4-o, t. III).

Gay Karol ks, bp. tytularny Antedonu, ur. w r. 1815 w Paryżu, wyswiecony na kaplana w r. 1857 wezwany zostal do Rzymu jako konsultor w komisyach przygotowawczych do soboru watykańskiego w r. 1868, uznany zostal za teologa pskiego Soboru. † w r. 1891. Zaszczytnie dał się poznać na polu literatury klnej, szczególniej zaś jako ascetyczny pisarz łączący zdrowy ascetyzm z trzeźwościa sadu, głebokościa myśli i znajomością psychologii dusz ludzkich oraz wielką erudycyą teologiczną. Z licznych dzieł G-a godne są wymienienia: De la vie et des vertus chrétiennes considérées au point de vue de l'état religieux. Paris, Oudin 1874, było kilkanaście wydań; Conférences aux meres chrétiennes, tamze 1876. 2 vol.; Elevations sur la vie et la doctrine de N. Seign Jésus-Christ, tamže 1878, 2 vol. 8-o; Troisième centenaire de Sainte-Thérèse. 1883; Entretiens sur les

dyecezyi z Krakowem przyłączono do 2 vol. 8-o; Vie de la Ric. Marie-Thi-Księstwa Warszawskiego, został senato- rese de Jisus etc. 1883; Instructions pour les personnes du monde etc. tamée 1892, 18.0, 3 vol.; Exposition théologique et mystique des psaumes, tamže 1896, 18-o; De la Douleur chrétienne. 1890; Sermons d'Avent, tamże 1895, i wiele innych. Mamy nadto korespondencye G-a. (Paris, Oudin 1899: 8-o, 2 vol.). W polskim języku mamy: Wykład tajemnic rożańca św. w przekładzie ks. bpa Kossowskiego. Warszawa 1894, 8-a. (Por. De Gubernatis, Dictionnaire des Ecrivains du jour. 4-o, t. II. str. 1034; Blanc, Diction. univers. de la Pensée. 1889, 4-to, t. I, str, 788; tenže, Répertoire bibliographique. Paris 1902, 12-o. str. 173-174). X. J. N.

> Gaydziński Marceli o., franciszkanin, doktór teologii, gwardvan konwentu szevbakpolskiego prowincyi litewskiej, napisal: Kazania na niedziele od adwentu aż do Zielonych Świątek. Supraśl 1789, S-a. t. I i II; Toż sanco... ed Zielonych Swiatek aż do Adwentu. Cz. II. Wilno 1792, 8-a; Kazania przy-godne Świętne. T. I i II. Wilno 1784. 8-a. (Por. Jocher, Obraz bib! -hist. liter, i nauk w Polsce. Wilno 1842. 8-ka, t. II, Nr. 4134 i 4734).

Gayraud Hipolit ks., współczesny, był profesorem filozofii w uniwersytecie katolickim w Tuluzie, w r. 1896 wybrany na posla z Finistère. Bral ezvnny udział w polemice nowożytnych tomistów i molinistów i dał wyraz swych w tej sprawie poglądów w wielu dzielach jak: Thomisme et molinisme. Paris 1889, 18-a; Providence et libre arbitre selon S. Thomas. Exposition du Thomisme. Toulouze, Privat. 1892, 18-o; Saint Thomas et le prédéterminisme, Paris 1895, 16-o. Od tego czasu poświęcił się wyłącznie studyom socyalnym. Jako socyolog katolicki dal się poznać nie tylko z wymowy, jako doskonały mówca popularny, ale i z szerokich poglądów, jasności wykładu i prawowierności nauki. Jest też współpracownikiem wielu czasopism. Oprócz wymienionych wyżej napisal: L'antisémitisme de S. Thomas d'Aquin. Paris, Dentu, 1896, 12-a; Ouestions du jour, politiques, sociales, religieuses, philosophiques. Paris, Bloud, 1898, 18 o; Les Démocrates chrétiens (doctrine et programme), tamže, Lecoffie, 1899, 12 o; La République et la paix religieuse, tamže, Perrin 1900, 16-o; La Crise de la foi, ses causes et ses rémédes, tamže, Bloud, 1901; 18-o; Un catholique peut-il être socialiste? 1904, 12-o; La Séparation de lEglise et de l'etat, i inne. (Por. Blanc, Hist. de la Phil. t. III, str. 581; tenže, Dictionnaire de la Phil. 1905, 4-o, str. 584; tenže, Répertoire bibliogr. 1903, 8-o, str. 174).

X. J. N.

Gaz. Oświetlenia gazowego nie wolno używać na oltarzu pomiędzy świecami woskowemi. Zwyczaj przeciwny stanowczo usunięty być winien. (Por. S. R. C. in Novareen. 8 mart. 1879; 16 maii 1902).

Gaza, hebr. Azza = mocna, jedno z najważniejszych miast filistyńskich, dostalo się w dziale pokoleniu Juda, ale nie nadługo (Jos. XVI, 47; Jud. I, 18; Jud. III, 3; XIII. 1) Miasto polożone pięć kilometrów od morza Śródziemnego, a pięćdziesiąt od granic egipskich. Pierwotni mieszkańcy Hawejczycy (Deut. II, 24) i Enacim (Jos. XI. 22), następnie zawładneli niem Chananejczycy czyli Filistyni. W Gazie wsławił się swymi czynami i zwycięstwami Samson. Po wielokroć poraził Filistynów, aż podstepnie przez kochanke zdradzony i obezwładniony po niejakimś czasie poniósł śmierć chwalebną w gruzach świątyni Dagona (Jud. XV, XVI). Chwilowo Gaza dostała się pod panowanie Żydów za Dawida, na stałe jednak nie udalo się Żydom zawładnąć tem miastem (III Reg. IV, 24; IV Reg. XVIII, 8; Amos. I, 6, 7; Jer. XXV, 20). Gaza wogóle jako smaczny kasek ze względu na bogactwa i punkt handlowy była kością niezgody pomiędzy Egipcyanami i Assyryjczykami, Grekami i Persami. Za Jeremiasza podbija Gaze faraon Nechao II (Jer. XLVII, 1), to znów Aleksander W. zdobywa ją po czteromiesięcznem oblężeniu. (Por. Diodor XVII, 48. Flav. Jos. Ant. XI, 8, 3, 4; Curt. IV, 6). W 315 r. przed. Chr. zawladnął Gazą Antigonus, a już w 312 r. Ptolomeusz Lagus (Diodor. XIX, 59, 84), w 198 r.

— Seleucydzi. W 96 r. przed Chrystusem Aleksander Jannus zdóbywa Gazę,

niszczy ją; władają nią Żydzi (Ant. XIII 13, 3; 15, 4; Bel. Jud. I, 4, 2). Pompejusz nadaje Gazie wolność (Ant. XIV 4, 4), a Gabiniusz odbudowuje miasto, ale nieco dalej na południe od dawnego miasta. (Por. S. Hieron. Onom. ed. Lag. 125-24. W roku 30 prz. Chr. Gaza dostaje się pod panowanie Heroda W., a po jego śmierci znów zostaje przyłaczo-na do Syryi (Jos. Flav. XV, 7. 3; XVII II, 4). W 66 r. ery ch. niszcza Gazę zbuntowani Żydzi (Flav. Jos. Bel. Jud. II, 18, 1), Za czasów Euzebiusza i św. Hieronima Gaza znów była miastem W pięknych kolorach znakomitem. przedstawia Gaze św. Antonin Mecz. z 570 r. jako miasto wspaniałe, a ludność szlachetną, gościnną. (Por. Itiner. 34 apud M. 72, 910). -- W N. T. zaledwie raz jest wzmianka o Gazie w Dz. Apost. VIII, 26, ale tu rozumieć należy nie o mieście ale raczej o drodze do tego mia-sta prowadzącej. Pierwszym biskupem w Gazie według podania miał być Filemon. (Por. Le Quien, Oriens Christianus t. III, p. 504). Za Dyoklecyaana poniósł śmierć meczeńska Sylwan, bp. Gazy. (Por. Euseb. Hist. Eccl. VIII, 13). Gaza miała też swój port-Majuma zwany, przez Konstantyna W. Konstancyą nazwany, ale już Julian Apostata przywrócił pierwotną portowi nazwę. Dziś to miasto nazywa się Ghazze, (a port El-Mine) ma około 30000 mieszkańców. (Por. Herders, Konversations Lexicon, III ed. t. III, p. 1352; Felicis Fabri, Evagatorium ed. Hassler 1843, II, p. 378, 379; Reland, Palaestina 787, 800; Guerin, Judée II, p. 178, 211; 219, 221; Clermont Ganneau, Archaedoal Researches in Palestine II (1896) p. 379, 437; Schürer, Geschichte des jüdischen Volkes, ed. 3, II, p. 84, 89; J. Dölber, Geogr. u. etnogr. Studien 21, III u. IV Buche d. Könige. 1904, p. 98, 101).

X. R J.

Gaza Teodor, albo Gazis, ur. r. 1398 w Tessalonikach, † w Abruzzach 1478 r. Grek z pochodzenia, profesor greckjego języka w Sienie, założył akademię w Ferrarze i był jej rektorem aż do r. 1455. Wezwany przez pża Mikołaja V do Rzymu, przetłumaczył wiele dziel greckich Arystotelesa, Teofrasta i Aleksandra z Afrodysii na język laciński. (Por.

E. Blanc, *Histoire de la philosophie* Paris, 1896, t. I, n. 354.

Gazaeus (przydomek) ob. Commodianus.

Gazella (caprea), często wzmiankowana w Piśmie św., należy do rodzaju antylop i żyje przeważnie w okolicach morza Czerwonego. Jest cokolwiek mniejszą od naszej sarny, jednak o wiele piękniejszą, zgrabniejszą i bojaźliwszą. Daje się z łatwością oswajać. W Biblii G. jest obrazem tego, co jest piękne, zgrabne i sympatyczne. (II Sam. 2, 18; 1 Par. 12, 8; i w wielu miejscach Pieśni nad Pieśniami). G. należała do zwierząt czystych i spożywanie jej mięsa było Żydom dozwolone. (Deut. 12, 15, 22; 14, 5; III Król. 4, 23).

Gazer lub Gazera, Gazar, Gezeran miasto w krainie Chananaan, w pokoleniu Efraima na poludniu pomiędzy Betharan i morzem Śródziemnem (Jos. XII 12; XVI, 3; I Par. VII, 28). Oddane lewitom z rodziny Kaat (Jos. XXI, 21). Aż do tego miasta Dawid ścigał Filisty. nów, (II Reg. V, 25; I Paral. XV, 14), Gazer jednak pozostało w reku Filisty-nów I Reg. V, 17; I Paral. XX, 4). Jakiś czas Gazer było pod panowaniem Egipcyan; Farao dal je w posagu córce swej, która wyszła za Salomona (III Reg. IX, 15--17), Miasto z czasem zostalo ufortyfikowane, często występuje na widownie w cza-ach Machabejskich (I Mach. IV, 15; VII, 45; IX, 52; II Mach. X, 32; I Mach. XIII, 54; XIV, 7-34; XV, 28, 35 etc.). Zdaniem Euzebiusza i św. Hieronima (Onom. ed. Lag. 244, 16; 127, 10) Gazara znajduje się cztery mile na pólnoc od Nikopolis, dziś Tell Djezer—10 klm na poludnie od Liddy. W dokumentach nazywa się Tell el Amarna zarówno jak Gazer, Gazri lnb Gaazri. (Hagen, Lex. Bibl. t. II, p. 379). (Por. D. Zanecchia, La Palestine d'aujourd'hui, 1899, I, 105; Vigouroux, La Bible et les découvertes modernes, ed. 6. t. III, p. 269; J. Döller, Geogr. u. ethnogr. Studien z. III u. IV. Buche d. Könige, 1904, p. 39-40; Clermont Ganneau, w Revue politique et littéraire, 3 avril 1875, p. 939 - La Palestine inconnue).

X. R. J.

Gazeta katolicka. Pismo dla ludu i duchowieństwa polskiego na Szląsku w Królewskiej Hucie, Wychodzi od r. 1895 trzy razy na tydzień z dodatkiem p. t. "Szkółka niedzielna". Redaktorem był A. Ligoń, od r. 1900 Stanisław Czerniejewski. (Por. Estreicher, Bibliografia polska XIX stulecia. Kraków 1907, 4-o, t. II, str. 14).

Gazeta kościelna, czasopismo tygodniowe poświęcone sprawom klnym i społecznym. Organ Towarzystwa wzajemnej pomocy kaplanów. Wychodzi we Lwowie od r. 1893 pod redakcya ks. dr. Z. Lenkiewicza. Cena prenumeraty rocznie koron 11. (Por. Estreicher, Bibliografia polska XIX stulecia. Kraków 1907, 4-o. t. II, str. 15).

Gazzaniga Piotr, dominikanin, tomista, ur. 1722 r. w Bergamo, † 1799 r. w Vicenzy. Majac 11 lat wstapil do zakonu. W bardzo młodym wieku został powolany na profesora teologii i historyi kościelnej najpierw w szkolach swego zakonu w Ankonie i Bergamo, a potem w uniwersytecie bolońskim. W r. 1760 uzyskawszy stopień doktora teologii został powołany przez cesarzowe Marye Terese na profesora dogmatyki na uniwersytecie wiedeńskim. Wykłady jego cieszyły się wielkiem powodzeniem. Uczeszczali na nie obok innych wybitnych osób kardynał Migazzi, Garampi, a na-wet sama cesarzowa i Pius VI podczas swego pobytu w Wiedniu. Z powodu choroby G. opuścił Wiedeń 1782 r. i udal się do Włoch (Bolonii), gdzie następnie piastował godność prowincyała zakonu na Lombardye. Napisal: Prae-lectiones Theol. 4 t., Wieden 1763-6; wyciąg z tego dzieła Theol. dogmatica 2 t., 1776; Theol. polemica, 2 t., 1778; streszczenie dwóch powyższych dziel: Praelectiones theol. habitae in vindob. universitate, 9 t. Bolon. 1788-93. (Por. Brunner, Der Predigerorden in Wien (1867); Wurzbach, Biogr. Lex. des Kaiserthums Oesterreich V, 117). Ks. Fl. Kr.

Gąsiorowski Jan Kanty, ksiądz, kaznodzieja z pierwszej połowy XIX wieku, był proboszczem w Powsinie. Wydał: Przemowa przy wgprowadzeniu zwłok ś. p. hr. Stanisława Potockiego, d. 18 wrzesnia 1821 r. w Wilano-

wie, druk XX. Pijarów w Warszawie; Mowa w czasie pogrzebu zwłok ś. p. Wojciecha Szmejkowskiego, byłego rektora uniwersytetu, prałata katedry płochiej, miana w kle XX. Kapucynów d. 10 sierpnia 1838 r.; Dwa kazania: na uroczystość N. P. Maryi Łaskawej i św. Jozefa. Warszawa, 1838.

Gąsiorowski Leon ks., współczesny, napisał Wspomnienia z rekolekcyj, wierszem. Kraków 1880, 8-ka; Głos do braci Polaków. Niemieckie Piekary 1895, 16-a; O czystości panieńskiej, środkach do jej zachowania i grzechu przeciwnym tej cnocie. Kielce 1899, 8-ka, str. 225. (Por. Estreicher, Bibliografia polska XIX stulecia. Kraków 1907, 4-o, t. II, str. 19).

Gąsiorowski Ludwik, lekarz, ur. w r. 1807 w Rudzie pod Wieluniem, † 1865. Pracował nad historyą medycyny w Polsce i ogłosił drukiem kilka prac w tej materyi; pomiędzy innemi ciekawą książke: Rozprawa wyświecająca zaprowadzenie kanonikatu doktora medycyny przy wszystkich kościołach katedralnych polskich i t. d. Poznań 1859. (Por. S. Orgelbranda, Encyklopedya powszechna, Warszawa 1900, 4-o, t. VI. str. 77).

Gasiorowski Wilhelm, h. Ślepowron. Ur. 4 stycznia 1826 r., był profesorem literatury polskiej i hist. powszech. w b. Instytucie technicznym w Krakowie; później uczył literatury polskiej w ta-mecznej szkole realnej i w małem semi-naryum X. X. Misyonarzy. Cichy, lecz zaslużony pracownik na polu naukowem, odznaczający się wielką erudycyą i sumiennością. Ogłosił drukiem: Kościół archiprezbiteryalny N. M. P. w Krakowie, według źródeł archiwalnych tegoż kościoła, Kraków 1878; Cechy krakows., ich dzieje... zwyczaje i t.d. jako materyał do hist. sztuki. rzemiosł, przemysłu w Polsce; zesz. I. Mistrzowie i towarzysze malarzy w Krakowie, tamże 1860; opracował skorowidz do "Herbów rycerstwa polskiego" Paprockiego w wyd. Turowskiego. Ze Stefanem Mulkowskim redagował Ruch literatury pols. w r. 1862; polemizował z Kanteckim z powodu jego recenzyi hist. liter. pols. Karola Mecherzyńskiego. † 19 kwietnia 1892 r. w

Krakowie, gdzie ma pomnik w kollegijacie św. Floryana. (Por. Kulendarz krakowski Józefa Czecha 1883 r., gdzie wspomnienie o nim z rycina).

M. B.

Gdacyusz Adam, predykant luterański ("fararz"), uczeń luterańów wileńskich, kazał i drukował wiele w r. 1640—1685 wsród szlązaków (wasserpolakowie, wasserpolowie). Mimo niektórych germanizmów władał polszczyzną znakomicie. (Por. Brückner, Dzieje literatury polskiej w zarysie, t. I, str. 213, Warszawa 1903).

Gdańszczanin Jan ob. Dantyszek.

Gdeczyk Stanisław ks., współczesny, napisał: Przewodnik historyczny po Gnteżnie i jego kościołach. Poznań 1891, 16 a, wyd. 2-gie poprawione i rozszerzone; toż samo po niemiecku p. t. Geschichtliche Merkwürdigkeiten der Stadt Gnesen und ihrer Kirchen. Gnesen 1893, 12-o, wyd. 2-ie. (Por. Estreicher, Bibliogr. polska XIX stulecia. Kraków 1907, 4-o, t. II, str. 20).

Gdowski Zygmunt, karmellta, pochodził z Zamościa, był doktorem teologii i profesorem w Krakowie, uczony i pobożny maż, wydał ok. r. 1619 po lacinie i po polsku: Officium de B. V. Maria pro Confratribus Sacri Scapularis; Propositiones Theologicae ex Prima Secundae D. Thomae D. A. depromptae etc. Cracoviae 1619, 4-o; Theoremata Theol. de Scientia Dei. Cracoviae 1621, 4-o; Praxis Confessionalis; Thesaurus Sponsae Christi apertum seu elucidatio brevis Jubilaei 1621; tož samo po polsku: Skarb oblubienicy Chrystusa czyli nauka o jubileuszu r. 1626. (Por. Jocher, Obraz bibl. hist. nauk. Wilno 1842-57, 8-a. t. II i III).

Gebal w star. Test. (III Król. 5, 18; Ezech. 27, 9), miasto fenickie zamieszkałe przez ludność słynną w starożytności z umiejętności budowania okrętów. G. znane jest u klasyków pod nazwą Byblos (ob.).

Gebhard Emil, uczony francuski, ur. w r. 1839 w Nancy, był profesorem literatury na fakultecie literatury w mieście rodzinnem, a w r. 1879 na wydziale filozoficznym w Paryżu. Napisał: Etu-

des méridionales: La Rennaissance italienne et la philosophie de l'histoire. Paris, 1888, 18-0; L'Italie mystique. Histoire de la Rennaissance religieuse au moyen-âge. Paris, Hachette, 1893. 16-0; Autour d'une tiare (1075—1085), tamže, Colin 1894, 18-e; Moines et Papes. Essais du psychologie historique, tamže 1896, 18-0; Au son des Cloches (Contes et Légendes), tamže 1898, 16-0, i inne. (Por. Blanc, Répertoire bibliographique. Paris 1902, 8-0, str. 174—175).

Gebhard Karol Franciszek de, malarz niemiecki, ur. w r. 1838 w Saint-Jean w Estlandyi, malarstwa uczył się w aka demii sztuk pięknych w Petersburgu, w Karlsrue i w Düsseldorfie. Po odbyciu podróży artystycznej po Niemczech, Holandyi, Francyi i Włoszech powrócił do Düsseldorfu i tu został profesorem w akademii w r. 1875. G. uprawial przeważnie malarstwo religijne. obrazy odznaczają się oryginalnością kompozycyi i idealną expressyą. Znajduja się one przeważnie po galeryach niemieckich jak: "Wjazd Chrystusa do Jerozolimy", "Wskrzeszenie córki Jaira", "Łazarz i bogacz", "Chrystus na krzyżu" (2 obrazy), "Ostatnia wieczerza" (1870), "Uczniowie idący do Emmaus", "Droga do nieba" i inne. (Por. Vapereau, Dictionnaire univers. des Contemporains. Paris 1895, 4-o, supplem. str. 45).

Gebhart Oskar, uczony protestancki, ur. 1844 r. w Wesenburgu w Estlandyi, od r. 1862 kształcił się na wydziale teologicznym w Dorpacie, Tubindze, Erlangen i Lipsku, oddawał się zawodowi bibliotekarskiemu w r. 1875 w Stras-sburgu, Lipsku i Halli, od 1880 w Geryndzie, od 1884 w Berlinie, gdzie 1888 r. uzyskał tytuł profesora, a w 1893 zostal starszym bibliotekarzem uniwersytetu lipskiego i profesorem honorowym bibliotekarstwa. Wydał: Graecus Venetus, Lipsk 1875; Fatrum apostolicorum opera (z Adolfem Harnackiem i Zahnem), 1875-78, 3 t.; Evangeliorum codex graecus purpureus Rossanensis, seine Entdeckung etc. 1880: Texte u. Untersuchungen zur Geschichte der altschrittlichen Litteratur (z Harnackiem), 1883; od r. 1891 prowadził nowe wydanie Tischendorfowskiego tekstu Nowego Testamentu.

Gebhard II św., bp. konstancyeński, ur. w. r. 949, † w 995, wychowany w szkole katedralnej w Konstancyi. Zostawszy kaplanem wyniesiony został na godność kanonika kapituly; życiem swojem wzorowem dawał przykład wspólbraciom. Sw. Konrad bp. Konstancyi przeczuwał w G. swego następcę i usilnie sie staral, by mlodego duchownego jak należy przygotować do piastowania tej godności. Istotnie, po śmierci Konrada w r. 976 następca jego Grancinulf rządził dyecezyą tylko lat kilka. G. obrany bpem ok. r. 980 zajaśniał wszystkiemi cnotami pasterskiemi, 080bliwie miłością. G. jest fundatorem sla-wnego opactwa Petershausen pod Konstancya; budowy dokończono w r. 983. Wspanialy kl przy tem opactwie konsekrowany był osobiście przez Grzegorza V pża w r. 996, w którym G. życie zakończył. Święto 27 sierpnia. (Por. Pétin, Dictionnaire hagiogr. 4-o, t. I; Schäfler, Handlex. der kath. Theol. 8-o, t. II, str. 118; Regesta Epporum Constant. 1895, I. 1).

Gecatilla Józef, żydowski uczony, najwiekszy kabalista XV w., ur w Salanelli (Kastylia). Wydal po hebrajsku dwa wybitne dziela kabalistyczne: Bramy Światła i Ogród Orzechowy. Pierwsze (Trydent 1561) traktuje o nazwach i przymiotach Boga i jest niejako podrecznikiem kabalistycznej teologii. Dzielo to przełożone na język łaciński umieścił Schnorr w pierwszym tomie swej pracy: Kabbala denudata. "Ogród Orzechowy" (Hanau 1615) omawia w trzech swoich cześciach imiona Boga, litery alfabetu i punktacye w piśmie. O innych niewydanych pracach tego autora wzmiankuje Rossi w swym Dizionario storico degli autori Ebrei, I,

Gedalia Ben Józef Jachija, rabin, ur. w Imola w r. 1500, ułożył 71 dzieł, z których tylko dwa doszły do naszych czasów: Asięga poszukiwań, wyd. w Wenceyi, zawiera przemówienia miane w różnych miastach włoskich; Łańcuck Kabały czyli następstwo tradycyi, trakuje o chronologii biblijnej począwszy od Adama, o uczonych żydowskich, astronomii, o embryologii, magii i opętanych, stworzeniu świata i t. d. Wydana w Wenceyi 1587 r., 4-0; w Krakowie

Glaire, Dictionnaire des Sciences, 8-0, t. I, str. 878; Wolf, Bibliotheca hebraea, t. I, str. 177 inst.).

Geddes Aleksander, racyonalistyczny egzegeta, tłumacz Biblii, ur. r. 1737 w Szkocyi, † 1802 w Londynie. Rodzice jego byli wolnomyslnymi katolikami i w takim też duchu wychowywali swe dzieci. Studya przygotowawcze do uniwersytetu G. odbył w Szkocyi, w Scalan, stąd 1758 r. udał się do Paryża i jako kandydat na kaplana wstapił do kolegium szkockiego, będącego podówczas pod kierownictwem Gordona. Na wy-kłady uczęszczał do College de Navarre, studya zaś hebrajskiego języka odbywał w Sorbonie u Ladwocata. R. 1764 wrócił do Szkocyi i przyjął święcenia kaplańskie. Na stanowisku proboszcza w Auchinhalrig okazał się bardzo czynnym. Budując kaplicę i plebanię wpadł w długi, z których wybrnał wprawdzie przy pomocy księcia Norfolku, lecz znalazł się w ciężkim położeniu materjalnem. Chcac położenie to poprawić, żaczął pracować piórem, przetłumaczywszy i wydawszy "Satyry Horacego" Londyn (1779). Obcując często z protestantami magnatami i uczonymi przejął się ich zasadami i publicznie zaczął wygłaszać sprzeczne z nauką Kościoła poglądy o odpustach, obrazach, relikwiach i t. p., gorsząc nadto swych parafian złem życiem. Biskup Hay upominał go, a gdy zagroził mu suspensą, G. 1779 r. opuścił swe stanowisko i udał się do Londynu, gdzie został kapelanem przy kaplicy austryackiego poselstwa. Gdy kaplica ta została skasowaną przez Józefa II, G. przez parę lat był przy-godnym kaznodzieją w Londynie, zaś w r. 1782 zaniechał wszelkich funkcyj kościelnych i poświęcił się wyłącznie piśmiennictwu. R. 1792 wydał tłumaczenie ksiąg Mojżesza i Jozuego, zaopatrzone w komentarz, atakujący wierzenia Zydów i chrześcijan. Po ukazaniu się tego tlumaczenia, które nawet protestantów oburzyło, trzej biskupi angielscy wydali list pasterski do wiernych, ostrzegając ich przed niem, wikaryusz zaś apostolski w Londynie nałożył na G. suspensę. Na to G. odpowiedział biskupowi obelżywym listem i w r. 1797 wydał dalszy ciag swego tłumaczenia Biblii, opatrzo-

1596, 4-o, i w Amsterdamie 1697. (Por. nego podobnym jak pierwsze wydanie Glaire, Dictionnaire des Sciences, 8-o, komentarzem. Gdy G. wystąpił w obronie katolików przeciw protestanckim fanatykom, to w dziele swem Modest Apology for the Roman Catholics of Great Britain zawarł wiele ataków na Stolicę św. i katolików angielskich przedstawił w błędnem i ubliżającem im świe-Wiele ze swych poglądów G. zapożyczył od ówczesnych niemieckich racyonalistów, jak Michaelisa, Dr. Paulusa, Rosenmüllera, Jeruzalema i inn. Picot (Biogr. univers.) twierdzi, iż G. na lożu śmierci nawrócił sie. O ile to twierdzenie jest słusznem, trudno przesądzać. bo wiadomo, że po śmierci G. biskup londyński zabronił odprawiać za niego publicznych modłów. (Por. Reuss, Das Gelehrte England; Englische Miszellen, Tübingen 1802; Good, John Mason, Memoirs of the life and writings of Alex. Geddes, London 1803).

Ks. Fl. Kr.

Gedeon 1) syn Joasa z pokolenia Manasesa z miasta Efra. Z woli Bożej został powołany do wybawienia Żydów z niewoli Madyanitów, w której pozosta-wali od lat siedmiu po śmierci Dobory i Baraka (Jud. VI.). Zburzył oltarz Baala, za co otrzymal nazwę Jerobaal, zwołał pokolenie Manasesa, Azera, Zabulona, Neftalego do walki z ich cie-miężycielami. Bóg na prośby Gedeona upewnił go o zwycięstwie po dwakroć: raz cała ziemia była sucha a tylko runo Gedeona było obficie zroszone, drugi raz - rosa obfita spadła na całą ziemię, a tylko runo pozostało suche. Zebrał 32000 żołnierza, ale z rozkazu Bożego uwolnił wszystkich bojaźliwych, i tych którzy pili wodę z potoku leżąc na ziemi, a pozostawił sobie tylko trzystu. Z tymi uzbrojonymi jedynie w trąby i garnki, w nocy wszedł do obozu nieprzyjacielskiego i tyle napędził im strachu, że nieprzyjaciel uciekł w największym nieladzie. Udal się Gedeon w pogoń za Madyanitami, znów niespodzianie napadl, rozbił ich, uprowadzając do niewoli ich książąt Zebee i Selmana, zabrał wielki lup wojenny; same tylko zausznice ważyły więcej niż tysiąc siedmset syklów złota. Zburzył twierdzę Fanuel za niegościnność jej mieszkańców. Był sędzia w Izraelu przez lat czterdzieści. Miał wielu synów-70, z których najsławniejszy Abimelech. Gedeon jest figura Chrystusa, a jego historya obrazem dzieł Zbawiciela, –takie jest zdanie Ojców Kła. (Por. s. August, Liber de pecc. originali, c. 25; Quaestiones in Hept. VII 49; De mirabil. s. script. II, 6; Origenes, In Iud. Homilia, 8; s. Ambros, De viduis c. 3 etc.; s. Hieron, Epist 58). 2) G. benjamita, ojciec Abinadama. (Num. I, 11; II, 22; VII, 60, 65; X, 24). 3) G. symeonita. (Judith, VIII, 1.).

X. R. J.

Gedeon bp, ob. Gedko.

Gedko, bp. krakowski († 20 wrześni<sup>a</sup> 1185 r.), według Długosza z rodu Gry fitów, według Piekosińskiego z rodu O gniwów-Lubowlitów (młodszej gałęzi ro du Starzów). Wykształcenie odebrał w Padwie, był jedna z najwydatniejszych postaci tego czasu W 1166 r, po śmierci bpa Mateusza z kanonika krakow-skiego został bpem krakowskim. Brał bardzo czynny udział w pracach nad reforma obyczajów (wyklał Stefana, wojewodę krakowskiego, za to że za życia pierwszej pojął drugą żone) i życia kościelnego, uczestniczył na synodzie Łę-czyckim 1180 r, i niewiadomej daty Je-Wspierał hojnie klasztory: żowskim. uposażył Cystersów w Jedrzejowie (dawna Brzeźnica), Bożogrobców w Miechowie, fundował nadto klasztor Cystersów w Wachocku nad rzeką Kamionną (r. 1179). W Kielcach wybudował z kamienia ciosowego kł kolegiacki na cześć N. M. Panny, uposażywszy przy nim z dóbr bpstwa krakowskiego czterech pralatów i sześciu kanoników. Gdy towarzysz jego szkolny (z Padwy) Ubaldo Allucingalo został pżem, jako Lucyusz III (1181—1185), G. skorzystał z tego i wystarał się w Rzymie dla Polski relikwie sw. Floryana, które w r. 1184 Idzi, bp modeński, odprowadził do Krakowa. Wybitną rolę odegrał G. jako działacz polityczny i obrońca uciśnionych wobec "tyrana", Mieszka Starego. (Por. Leiowski, Katalog biskupów krakowskich, Kraków 1852; Piekosiński, Kodeks katedry Krakowskiej; tenże, Ry-cerstwo polskie W. śr. t. II; Stanis-ław Zakrzewski, w "W. E. III.").

1.

Gedroyć, książęta, pochodzą z osady Gedroycie, o 6 mil od Wilna, są herbu

Kitauer, bedacego odmiana św. Jerzego ze amokiem. (Gedroyć znaczy jeździec godłowy, czyli herbowy po litewsku). G. pokłóciwszy się z Holszańskimi tego samego herbu, przyjęli Rożę (Kojalowicz, Niesiecki) i niewiadomo kiedy oba herby połączyli. Już w r. 1445 w osadzie Gedroyć zalożyli kościół. W r. 1493 Wagajio, na chrzcie nazwany Wojtek, z Bratem swym Gagulem, należą do elekcyi Aleksandra. Z trzech synów Wojciecha galeź Bartlomieja tylko rozrodz la się. Mateusz, pokojowiec Zygmunta Augusta, posel r. 1549 do Iwana Wasilewicza, marszalek lit. nadw.. starosta kiernowski i meiszagolski, ożeniwszy się z księżniczką Kroszyńska Anna i Zofia Narbutt, daje powód do rozszczepienia się rodu swego, przez dume, na Gedroyciów (1597) i Matuszewiczów.

1) Melchior, syn Mateusza, bp žmudzki, ur. na początku XVI w., od r. 1571 kustosz katedralny wileński. Kapitula żmudzka niechetna mianowanemu, po śmierci Pietkiewicza, Jakubowi Woronieckiemu, wybrała go na swego biskupa. Były z tego powodu spory, dotąd nie wyjaśnione. W r. 1573 otrzymuje M. w Paryżu od Henryka Walezyusza nominacye na bpstwo. Niesiecki wspomina, że Litwa na zjeździe w Wilnie 10 sierpnia 1575 r. pisala do Stolicy Apostolskiej za M., aby zostal bpem (wyd. Bobrow. IV, 86), co też sie stało w r. 1576. W chwili objęcia stolicy przez M., wskutek slabości rządów poprzednika, zaledwie pozostało kilkunastu proboszczów w dyecezyi, reszte klów pozabierali kalwini, którzy rozwinęli nadzwyczaj szeroką propagandę. Lud popadł w blędy i prawie w balwo-M. rozwinal z cala gorlichwalstwo. wością akcyę pasterską. Wyjednał u Stefana Batorego przywilej, nadający mu prawo odbierania tunduszów, 2agarnietych przez kalwinów, i pilnie zajal się ich odzyskaniem; budował kościoly, odbudowywał upadające, i to najcześciej własnym kosztem; wizytował ustawicznie dyecezyę: jeździł od wsi do wsi, od miasta do miasta, chrzcił, bierzmował, spowiadał, katechizował, nauczał w języku żmudzkim, gasił tlejące jeszcze od czasów Jagielły, ognie pogańskie; do pomocy w nauczaniu ludu sprowadził z Rygi Jezuitów. Działając

w ten sposób, uratował kościół na Żmudzi, stad też słusznie Zmudź nazywa go swym biskupem-apostołem. Zwrócił baczny wzrok na Łotwe. W r. 1607 buduje kościół w Poszwityniu, na pograniczu Kurlandyi, ażeby nawracać zlutrzonych Loty-zów i czuwać nad nawróconymi. W r. 1580 wreczał Batoremu od pża miecz i czapkę na krucyatę. Za stara-niem i pomocą M-a Maciej Stryjkowski napisał jedyną w swoim rodzaju Kronike litewska. Pod wzgledem politycznym M. był zagorzałym separatystą litewskim. Po ucieczce Henryka, gdy Litwa sama od siebie wysłała poselstwo do Francyi, posłem był M. Przez 9 lat zapalał kapitułę wileńską do oporu przeciwko Bernardowi Maciejowskiemu, przeniesionemu na stolice wileńską, jako koroniarzowi. W r. 1591 należał do trybunału skarbowego wileńskiego, w r. 1600 do komisyi godzącej Radziwiłłów i Chodkiewiczów, w r. 1601 do komisyi rozgraniczającej Żmudź i Kurlandyę. † w 1608 r. w Olsiadach; pochowany w Worniach, W r. 1806 zwłoki jego przeniesiono do nowej katedry. Biskup Wolonczewski wraz z dziekanem kapituly Marjanem Giedroyćem postawili mu nagrobek marmurowy w katedrze.

- 2) Marcin Marceli, brat Melchiora, starosta abelski, wilkomierski, w r. 1620 założył kł augustyanów w Widziniszkach, † w województwie mścisław-skiem w r. 1620.
- 3) Jan Stefan, praprawnuk Marcina Marcelego, sknera i gamrat, zostawszy księdzem był faworytowany przez Mas-salskiego, bpa Wileńskiego, otrzymał sufraganie białoruską, z tytułem bpa synopeńskiego, w r. 1764 zostaje bpem inflanckim do r. 1778, a od r. 1778 do śmierci (1801) bpem żmudzkim. Wierny sługa Stanisława Augusta. Pierwszy na radzie senatu (1768) powstał na konfederacyę barską. Napisano na niego rozpowszechniony wiersz: Refleksye moralne w Wielki Piątek na biskupa inflanckiego. Chciwy do tego stopnia, że, po objęciu stolicy żmudzkiej, zatrzymal sobie wszystkie beneficya przedtem posiadane i nie chciał dać ks. Narusze-wiczowi probostwa trockiego, które do-tąd sam posiadał; w r. 1795 został skazany na zapłacenie kosztów portretu przez siebie zamówionego u Smuglewicza. studya naukowe uwieńczone stopniem

- 4) Józef Arnold, ur. 1754 r., uczył się w Wilnie w szkołach świeckich. a następnie w seminaryum; po wyświę-ceniu na kaplana r. 1781 pojechał na studya do Rzymu, gdzie przebywał do r. 1785. Popierany przez stryja szybko posuwał się po stopniach hierarchii kościelnej: w seminarym już był mianowany kanonikiem inflanckim, później został proboszczem w Lajżewie, po powrocie z Rzymu zaraz scholastykiem żmudzkim, a w r. 1788 archidyakonem. W dwalata później, za zgodą pża Piusa VI zostaje koadjutorem stryja swego, Jana Stefana z prawem następstwa. W r. 1795 jeździł do Petersburga, jako pierwszy delegat od duchowieństwa ze Zmudzi. W roku 1801 objął rządy dyecezyi żmudzkiej po śmierci stryja. Dobry pasterz. Dbał bardzo o oświatę: zakładal szkółki parafialne, szkoły podwydziałowe, powiatowe i gimnazya. Przetłumaczył na jezyk żmudzki Nowy Testament i wła-snym kosztem wydał. † 17 lipca 1838 r. w Olsiadach, pochowany w Worniach.
- 5) Szymon Michał, ur. 1761 r., przy pomocy krewniaków szedł do góry. Walczył z Siestrzeńcewiczem w r. 1806. należał do kolegium, od r. 1828 prezes kolegium; po śmierci bpa Szymona Arnolda był administratorem dyecezyi, zwanej odtad telszewską. † 1844 r.
- 6) Ignacy, wspierany przez dwóch poprzednich awansuje szybko, umiera jako bp in part. inf. w r. 1829.

X. H. P.

Gedroyć Michał, zw. błogosławionym, ur. ok. r. 1425 w dobrach rodziców, w dzisiejszym pow. wileńskim, na północ od Wilna. Małego wzrostu i zdrowia słabego (później nawet utracił władzę w jednej nodze, tak, że o szczudłach chodzil), wstąpił do zakonu kanoników reg. S. Mariae de poenitentia B. B. Marturum w Brzeźnicy, a dowiedziawszy się, że przełożony, ks. Augustyn wybiera się na kapitułę zakonną do Kra-kowa, uprosił, by go wziął ze sobą, celem tem zupelniejszego poświęcenia się na službę Bożą, przez oddalenie się od rodziny i ziemi ojczystej. Dokończywszy nowicyatu w klasztorze krakowskim u św. Marka, złożył tam śluby zakonne i tu całe życie przepędził. Odbywał tu

bakalarza filozofii w akademii krakowskiej r. 1460, mimo to zawsze bratem laikiem pozostał. Obrał sobie celkę szczupłą blizko drzwi od kościoła, od których klucze mu powierzono. Kościół św. Marka i ta cela-to prawie wyłączna widownia jego życia, gdyż rzadko wychodził do miasta, uważając rozmowę ze świeckimi za przeszkodę w skupieniu ducha; niekiedy tylko odwiedzał mężów nauka i świętością życia zdobiących Kraków w XV w., jak: św. Jan Kantego, bl. Szymona z Lipnicy, Izajasza Bonera, Stanisława Kazimierczyka i Świętosława. Postem, włosiennicą, dyscyplina cialo swe trapiac, ile mu czasu zostawało od kościelnych zatrudnień, obracal go na slużenie do Mszy św., czyszczenie oltarzy i modlitwe, szczególniej przed krucyfiksem, wówczas pod teczą kościoła umieszczonym aż do roku 1647, obecnie będący w oltarzu wielkim; niesie podanie, że ten wizerunek miał do Michala przemówić pocieszając go. Cierpliwie znosząc przeszkody od ludzi i szatana, w pokucie i modlitwie doznawane, zaczął słynąć łaską uzdrawiania i duchem prorockim. Po trzykroć na jego i modlitwe pożar ominal klasztor. Osłabiony nie tyle wiekiem ile chorobami i umartwieniem, czując zbliżający się koniec, wezwał braci zakonnych siebie i dał im zbawienne przestrogi, a wyznawszy na spowiedzi łaski otrzymane i przeszkody na drodze doskonalości zwalczane, kiedy bracia na jego żądanie przy nim psałterz odmawiali, uklakł i tak Bogu ducha oddał d. 4 maja 1485 roku. Kiedy nazajutrz radzono w zakrystyi nad miejscem, jego pochowania, wszedł wspomniany Świętoslaw, zawsze milczeniem się odznaczający i podał kartke, w której radził pochować go przy drzwiach zakrystyi w chórze, co też uczyniono. W r. 1694 Tomasz Oborski sufragan krakowski wydobył te szczątki z grobu, i w roku następnym umieścil je w sarkofagu nad dawnym grobem umieszczonym, na którym spoczywa postać Michala. Obecnie jednak niema tam szczątek, jeno są złożone w trumience umieszczonej z boku oltarza wielkiego. Michał Gedroyć, choć zwany błogoslawionym, dotychczas beatyfikowanym nie jest. W kościele św. Marka w Krakowie sa wizerunki przedstawiające sceny z jego życia. Pierwsza jego biografia spło-

nela w pożarze klasztoru; później r. 1544 Jan z Trzciany notarius publicus apost. a później kanonik lwowski z relacyi tych, co Michala jeszcze znali, lub godnych wiary, napisał żywot G-a, wydał go zaś w Krakowie w roku 1605 Krzysztof Przeworski p. t.: Vita b. Michaëlis ordinis P. Mariae de Metro de Poenit. etc... Bollandyści pod 4 maja, gdzie też zamieścili wzmiankę o Michale współczesnego mu Macieja z Miechowa, z jego Chronica Polonorum, oraz urzedowy protokół znalezienia i podniesienia przez Oborskiego relikwij Michala. Żywot Michala ma Niesiecki (wyd. Bobrowicza, t. IV, p. 87 i nast.), i przytacza późniejsze biografie, opierające się na Janie z Trzciany (Arundinensis). Książę u Świata y u Nieba B. Michał Gedroicz... hystorycznym piórem... opisany; Kraków 1736; Compendium vitae M. G.; Wilno 1741; Soltykiewicz (z tegoż zakonu), Zywot pobożny M. G. Kraków 1769; Pekalski, Żywoty świętych Patronów Polskich, Kraków 1862, str. 159 i nast.; Estreicher, Bibliografia Polska, t. XVIII, p. 401. M. B.

Geennom ob. Gehenna.

Gehenna lub Gehinnom = dolina Ennom, "która jest ze strony Jebuzejczyka na poludnie" (Jos. XV, 3; XVIII, 16). Według znów Jeremjasza "iuxta introitum portae fictilis" (Jerem. XIX, 2). Z księgi Jozuego wynika, że ta dolina znajduje się na południo-zachodzie od Jerozolimy, ta która dziś nazywaja Wadi-el-Rababi, Takie zdanie arabskiego pisarza Idrisi (ok. r. 1154); tak też mieszkańcy Jerozolimy nazywala Wadi-Djahannum. To zdanie dziś ogólne. (Por. E. Robinson, Palaestina II, 38; J. Gildemeister, in Zeitschr. L. D. Pal. Ver. VIII, 1885, p. 127). Euzebiusz św. Hieronim, Eucheryusz, Ven. Beda i inni nazywają Cedron doliną Emmon. R. J. Schwarc i W. F. Bireta nazywają dolna część Tyropo on Gchennom; to zdanie nie poparte poważniejszymi dowodami. Za bezbożnych króli Achaza i Manasse na tej dolinie zbudowano oltarz na cześć bożka Molocha, na miejscu Topheth; lud tam w ogniu ofiarował swe dzieci (IV Reg. XXIII, 10; II Paral. XXXIII, 6: Jerem. XXXII, 35). Jozyasz, aby zapobiedz bałwochwalstwu, kazał to miejs- Heidelbergu i Bonn, w r. 1832 został race zeszpecić rozmaitymi brudami (IV Reg. XXIII, 10). Jeremjasz grozi ludowi karami za takie ofiary (VII, 31; XIX, 26). Widocznie ze względu na krzyki, jakie podnosiła tam dziatwa ofiarowana, w N. T. Gehenna nazwane pieklo (Mat. V, 22, 29), tak samo w księgach talmudycznych. (Por. Relandus, *Palaestina*, p. 353; E. F. K. Rosenmüller, Bibl. Altherth. II, 1, p. 38-41; p. 32; T. Tobler, Topogr. von Jerus. II p. 38-50; Liévin de Hamme, Guide indi-eateur. ed. 4, I, p. 420 s.; D. Zanecchia La Palestine część I, p. 341, 8; Baedecker-Benzinger, Palaestina u. Sur. ed. 5, p. 100-5; Hagen S. J., Lexicon Bibl., t. II, 182).

X. R. J.

Gehon, nazwa, "wtórej rzeki w raju, która okrążala calą ziemię Etyopską" (Genes. II, 13: Eccl. XXIV, 37). Przez te rzeke niektórzy rozumieli Nil. (Calmet, Dictionnarium S. Script. Venetiis 1766, p. 381), ale to zdanie nieuzasadnione. Więcej prawdopodobieństwa ma zdanie, tych, którzy G. uważają za potok Arakses, który wypływa z gór Armenii i wpada do morza Kaspijskiego. Arabowie nazywają tem mianem rzekę Oksur lub Nehcer-Balkh (rzeka Balk). W geografiach spotykamy też nazwę tej rzeki Abiamu t. j. rzeka Amu. Zresztą o Gehon (ob. Raj ziemski). (Por. Calmet. Dictionnarium Sacr. Script. Venetiis 1766, t. I, p. 281; Hagen S. J., Lexicon Bibl. t. II, p. 386).

Gehringer Józef ks., ur. w Würtembergu w r. 1803, długi czas oddawał sie duszpasterstwu, później został profesorem egzegezy, teologii moralnej i pastoralnej w uniwersytecie w Tybindze (1841-49). Zarażony józefinizmem nie był lubiany przez słuchaczów. W r. 1849 wrócił do obowiązków duszpasterskich; † w r. 1857 w drodze do Ziemi świętej. Napisał: Theorie der Seelsorge, ein Leitfaden Vorlesungen. 1848; zu akademischen Liturgik, 1848. Obie książki zostały umieszczone na indeksie w r. 1850. (Por. Hurter, Nomenclator literarius Theol. Oeniponte 1895, 8-o, t. III, kol. 1164).

Geiger Abraham, rabin, ur. wr. 1810 we Frankfurcie nad Menem, uczył się w binem w Wiesbadenie, gdzie zalożył w r. 1835 czasopismo naukowe teologiczne żydowskie, prowadzone do r. 1847; w r. 1838 został assesorem rabinatu we Wrocławiu, gdzie założył szkołę religijną, w której miewał odczyty dla żydowskich teologów; mianowany w r. 1843 rabinem w tem mieście, później w mieście rodzinnem (1863-69), wreszcie w Berlinie od r. 1869, gdzie też umarł w r. 1874. G. stał się głośnym z powodu swych prac literackich, usiłujących zaszczepić w Judaizmie racyonalizm oparty na naukowych podstawach. Pisał w tym duchu wiele, jak np. Was hat Muhammed aus dem Judenthum aufgenommen? Bonn. 1833: Melo Chosnaim etc. Berlin 1840; Lehr-und. Lesebuch der Mischna, Breslau 1845; Moses Ben Maimond. Rosenb. 1850, i t. d. (Por. Schäfler, Handlexikon der kath. The-ologie. Regensb. 1883, 8-0, t. II, str.

X. J. N.

Geiger Franciszek, kanonik, profesor teologii w Lucernie, ur. 1755 w Harting pod Ratyzbona, † 1843 w Lucernie. Nauki odbywal u Jezuitów i Benedyktynów w Ratyzbonie. R. 1772 wstapił do zakonu Franciszkanów, a w r. 1773 złożył śluby zakonne. Studyował następnie w Ratyzbonie matematyke i filozofię, a w Würzburgu teologię. Przez pewien czas wykładał w Ratyzbonie jezyk hebrajski, a w Offenburgu poezyę i retorykę. We Fryburgu szwajcarskim był profesorem filozofii, a stad powołany został do Soloturn na kaznodzieję katedralnego i profesora teologii. Od r. 1792 wykładał w Lucernie historyę kościelna i dogmatykę. W r. 1805 za zezwoleniem papieskiem sekularyzował się i został teologiem nuncyatury i jej wpływowym doradcą. W r. 1808 został kanonikiem katedralnym; od innych godności i zaszczytów uchylał się, a nawet podziękował za ofiarowany mu kapelusz kardynalski. G. występował zawsze, gdy tego zaszla potrzeba, śmiało i skutecznie w obronie Kła. Obok niego koncentrowało się życie katolickie w Lucernie. Jako pisarz wydał wiele doskonałych, napisanych treściwie, logicznie, z werwą i dowcipem dzielek polemicznych i apologetycznych. G. był bardzo popularG-a zebrał i wydał w ośmiu tomach przyjaciel jego prof. Widmer (Luzern). (Por. Widmer, Laute aus dem Leben Geigers, Luzern 1843).

Geiler Jan, znakomity kaznodzieja, ur. 1445 w Szaffuzie, + 1510 w Strasburgu. Od 1460 r. studyował filozofie i teologie we Fryburgu w Br., a od 1471 w Bazylei, gdzie 1470 uzyskał doktorat W r. 1476-7 był profesorem teologii. we Fryburgu, a 1478 został powolany na kaznodzieję katedralnego do Strasburga i na tem stanowisku przetrwał do śmierci. Kazania jego były przedewszystkiem treści moralnej; w dociekania dogmatyczne nie zaglębiał się. Bolał on nad upadkiem podówczas moralności nawet wśród duchowieństwa i zakonników, to też ostro gromił z ambony wszelkie nadużycia, nie przepuszczając nikomu. Z tego powodu niektórzy pisarze protestanccy chcą w nim widzieć poprzednika Lutra. Prawda, że niektóre pisma G-a dostały się na Indeks, lecz nastąpiło to albo dla ich zanadto trywialnej formy, lub też dla tego, że były one pofalszowane przez wydawców, przypisujących G. zdania, których on nigdy nie wy-głosił Wiadomo bowiem, iż G. dzieł swoich sam nie wydawał; a czynili to inni, na podstawie jego rękopisów i notatek. O wypadkach takiego falszowania sam G. dąje świadectwo w jednym ze swych listów, pisanym do Franciszkanów. Kazania G-a nadzwyczaj oryginalne. Spotyka się w nich zabawne porównania, anegdoty, przypowieści przykłady, nieraz bardzo trywialne. W swoim czasie mogły te kazania cieszyć się wielkiem powodzeniem i wywierać wielki wplyw na słuchaczy, dzisiaj raża brakiem smaku i trywialnością G. był nawskroś kaznodzieją ludowym. bór jego pism, pominawszy dawniejsze wydania, ogłosił w 4 tom. Lorenzi 1881 -83. Najstarsze pisma G-a wydał L. Dacheux (Paris 1882), oraz Hoch jego Ars moriendi (1901 r.). (Por. Ch. Schmidt, Hist. litt. de l'Alsace, Paris 1879). X. Fl. Kr.

Geissel Jan von, kardynał i arbp ko loński, ur. 1796-1864 w Kolonii. Syn

nym i kochanym przez otoczenie. Dzieła liceum w Moguncyi, a 1815 r. wstapił do mogunckiego Seminaryum. Otrzymawszy 1818 r. święcenia kaplańskie, został nauczycielem religii w gimnazyum w Spirze i przebył na tem stanowisku aż do czasu, gdy został powolany na bpa, piastując przytem rozmaite godności klne. W r. 1837 został prekonizowany na bpa w Spirze i położył na tem stanowisku wielkie zasługi, kochany przez lud i kler. Ludwik I cenil go bardzo i udzielil mu szlachectwa. W r. 1841 Grzegorz XVI na przedstawienie Ludwika I i Fryderyka Wilhelma IV powołał go na koadyutora bpa kolońskiego cum jure successionis. Tutaj G-l szcześliwie załagodzil ferment, nurtujący od dłuższego czasu dyec, kolońska. 1842 G. zostal prekonizowany na arbpa Iconium i. p. i., a 1845 po śmierci arbpa kolońskiego zajał jego miejsce. Z ta sama roztropnościa, jaka odznaczył się na poprzednich swych stanowiskach sprawował G. swój urząd arcypasterski w trudnych podówczas warunkach. Szczęśliwie zażegnał groźna burze gunteryanizmu i hermezyanizmu, a gdy r. 1848 wybuchła rewolucya, okazał wiele taktu rozumu politycznego, przez co zjednał dla katolickiego Kościola przychylność pruskich władz kierowniczych. W tymże roku z inicvatywy G-a zebrali sie w Würzburgu niemieccy biskupi i powzieli szereg uchwal, majacych wywrzeć zbawienny wpływ na dalsze losy Kla w Niemczech. W r. 1850 otrzymał G. od Piusa IX kardynalski kapelusz, a w r. 1855 Fryd. Wilhelm IV wręczył mu osobiście order czarnego orła. W r. 1860 wznowił za-niechane od lat 300 sobory prowincyonalne w swojej prowincyi. Posunał znacznie naprzód roboty przy budowie katedry kolońskiej, a za jego rządów powstało w dyccezyi około 150 kłów. Był to jeden z najznakomitszych bpów w XIX wieku. Napisal wiele dzieł historycznych, polemicznych i belletrystycznych. (Por. Dumont, Schriften u. Reden von Johannes Cardinal von Geissel, 4 tomy, Köln 1876; Baudri, Erzb. Joh. Card. v. Geissel u. seine X. Fl. Kr. Zeit., Köln 1881).

Gelarowski Bonawentura jezuita, urowłościanina, pobierał początkowe nauki dzony w Wielkopolsce w r. 1656, wstąod swego proboszcza, skończył następnie pił do zakonu w r. 1673, był profesoz najwyższem odznaczeniem królewskie rem humaniorów, retoryki i kaznodzieja

oraz instruktorem 3-go roku powołań, † przy posłudze zapowietrzonych w Lublinie w r. 1711. Zostawił dzieło kaznodziejskie wydrukowane już po jego śmierci: Kazania na Niedziele całego roku i święta Chrystusowe i t. d. Torwiń 1727, 4-a; toż samo 1731 i w Sandomierzu 1738, 4 a. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. de Jézsus. Bruselles 1892, 4-o, t. III; Brown, Bibl. pisarzów assyst. polskiej. Poznań 1862, 8-a, str. 176).

Gelati, klasztor w dawnej Imeretyi, w kraju Zakaukaskim. Mur obwodowy klasztoru, okolo 100 sażni, otacza trzy kly. Sciany klasztoru ozdobione są freskami, wyobrażającemi Swiętych Pań-skich. Zasługują na uwagę: starożytny refektarz, portyk z bogata ornamentacya, brama żelazna, znana pod nazwiskiem Derbenckiej, z napisem arabskim, która do G. sprowadził z Handii król Dymitr, ojciec Dawida Odnowiciela; starożytne obrazy, tryptyk pieknej roboty gruzvjskiej, przedstawiający Bogarodzice. Skarbiec katedralny jest bardzo bogaty w drcgocenne aparaty klne, re-likwiarze, krzyże, a wszystko to osypane perłami i brylantami. W bibliotece znajdują się cenne rękopisy, między niemi dwa pergaminowe ewangeliarze. Klasztor gelacki, założony w 1089—1125 r. przez króla gruzyjskiego, Dawida Odnowiciela był początkowo siedzibą zakonników, ale w XVI w. ustawiono w nim katedrę bpia. Od czasów Dawida Odnowiciela w G. grzebano królów imeretyńskich. (Por. Cerytel, *Połnoje Sobranie nad*pisiej Gelatskago monastyrja; Pokrowskij, Opisanie miniatur gelatskago Ewangelia).

Gelazy I, pż (492—496) św., pontyfikat jego przypada na czasy rządów króla Ostgockiego Teodoryka; na okres zwycięstwa Aryanów. Skutkiem tego pż G. w wyjątkowo trudnych znajdując się okolicznościach energiczną rozwinął działalność. Wobec uroszczeń greckich bronił prymatu St. rzymskiej; wobec szerzących się błędów manichejskich i pelagjańskich gorliwie czuwał nad czystością nauki klnej; wobec rządu aryańskiego nieustraszenie występował w obronie niezależności Kła; wobec resztek pogaństwa pilnie strzegł obyczajów chijańskich. Odrzucił submissyę patryar-

ki ta nie była zupełną i dopóki z dyptychów nie zostało usuniete imie Akacyusza. Spalił ksiegi manicheiskie i ze względu na manichejczyków, którzy nie używali wina, nakazał przyjmowanie Komunii św. pod dwiema postaciami. Na podstawie dawnego dekretu pża Damazego na synodzie rzymskim w 496 r. na nowo oddzielil ksiegi kanoniczne Pisma św. od apokryficznych. W miejsce pogańskich luperkaliów ustanowił święto Oczyszczenia Naj. M. P. Święcenia kaplańskie w Suche dni udzielać polecił. By wyniszczyć chciwość wśród duchowieństwa wydał specyalne prawa, doty-czące podziału dochodów klnych. Ustalil nadto Kanon Mszy św. Napisał komentarz na listy św. Pawła, układał hymny, przewodniczył na synodach w r. 495 i 496, uczył, kazał, upominał, karał, rządził z ojcowską dobrocią, czem zasłużył sobie na nazwę pobożnego uczonego i gorliwego o chwałę Bożą pża i kaplana. (Por. Wetzer und Welte, Kirchenlexicon t. V; Thiel, Epistolae Romanorum pontificum, Brunsberga 1868; Jaffé, Régesta Pontificum Rom. wyd. II; Thoenes, De Gelasio I Papa, Wiesbaden 1873; Wilson, The Gelasian sacramentary Oxford 1894; Bäumer, Das sogenante Sacramenta-rium Glasianum, w wydaw. Historisches Jahrbuch der Görres-Gesellschaft r. 1895).

Gelazy II, pż. Wybrany jako następca Paschalisa II, 24 stycznia 1118, † 29 stycznia 1119 r. w Clugny. G. pochodził ze szlacheckiej rodziny Krescencyuszów z Gaety. Paschalis II mianował go swym kanclerzem i korzystał z rad jego w czasie zatargów swych z wiarołomnym cesarzem Henrykiem V.

Wybór G. swiadczył, że kollegium kardynalskie pochwala postępowanie poprzednika. Na wiadomość o tem głowa rodziny Frangipani'ch, Cencius, napadł na kardynałów, sponiewierał i znieważył nowego pża i zawlókł go do swego pałacu i tam go uwięził. Z trudnością wielką udało się stronnictwu przychylnomu pżowi uwolnić go i zaprowadzić, wraz z kardynałami, wśród których część niebezpiecznie była ranna, do kła św. Jana na Lateranie w celu dopelnienia koronacyi. Nim dopełniono konsekracyi

wraz ze swem otoczeniem pod strzałami Rzymian do Gaety, z obawy przed zbliżającym się do Rzymu Henrykiem V. Olbrzymie fale nie pozwoliły dobić do celu; pż zmuszony był zatrzymać się w Ardea, dokad z brzegu kardynał Hugo z Alatro przeniósł go na własnych barkach, później dopiero przeniósł się do Gaety. Henryk tymczasem wybrał w Rzymie antypża, arbpa Bragi, Burdinusa, który przybrał imię Grzegorza VIII. W marcu wreszcie nastąpiła koronacya G. w Gaecie. Gdy Henryk opuścił Rzym, powrócił tam potajemnie G. W tym czasie przywrócił Rawennie stolice bpią, odjętą jej z powodu nieposłuszeństwa 1106 r. Nie czując się bezpiecznym w Rzymie opuścił wieczne miasto i udał się przez Pize na Korsyke, która przy tej okazyi uznała nad sobą władzę pską. Stad przez Genue wyjechał do Francyi. W imieniu Ludwika VI powitał go uroczyście opat Suger i do Clugny odprowadził. G. zamyślał zwo-łać wielki synod do Reims, w celu zakończenia walki z władza świecka, ale przejścia poprzeduje podkopały zdrowie jego i nim zdołał doprowadzić zamiar do skutku, zakończył życie 29 stycznia 1119 r. Przed śmiercia polecal kardynałom jako swego następce kardynała Cuno z Praeneste (Palestrina), pochodzeniem niemca, uważając go, dla wielkich przymiotów jego, jako jedynego neża, który w tych czasach mógłby pokierować sprawami Kla. (Por. Wetzer und Welte, Kirchenlexikon t. V. Kardynał Pandulfus wydał jego życiorys w zbiorze Muratori, Rerum ital. Scrip. III; Waxterich, Pontificum Romanorum Vitae II; Migne, PP. lat. CLX [II]

Gelazyusz z Cysicum grecki historyk klny z V w. Ojciec jego był kapłanem w Cysicum. G. za cesarza byzant. Bazyliskusa (475 — 477) napisał historye roboru nicejskiego; praca jego jest kompilacyą z Euzebjusza, Sokratesa, Sozo-menusa i Teodoreta, badania zaś oryginalne najczęściej są falszywe, albo niedokładne, m. i. Ksiega II rozdz. 11-24 zawiera dysputy o Trójcy św. i Duchu św., a jak wiadomo nauka o Duchu św. mawiana. Dzielo składa się z 3 ksiąg.

musiał G. nocą w czasie burzy, uciekać z których pierwsze dwie zawieraja dzieje soboru, trzecia zaś listy ces. Konstantyna. Wydał historye G-a najpierw szkot Robert Balfour 1599 w Paryżu z tekstem greckim i łacińskim, poczem weszło do wszystkich wiekszych zbiorów soborowych. (Por. Mansi II, 753 i nast., Migne P. P. gr. LXXXV 1179 i nast.; Dupin, Nouv. bibl. des aute-urs eccl. IV, 288).

> Gelboe - góra w Palestynie w pokoleniu Issachara pomiedzy równina Ezdrelon i Bethsan (I Reg. XXVIII, 4; XXXI, 1-8; II Reg. I, 6; I Paral. X. 1-8). Na tem miejscu zginał Saul i trzej jego synowie w walce z Filistynami. Dawid oplakując smierć Saula i Jonaty przeklał te góre. "Góry Gelboe ani rosa, ani deszcz niech nie pa-dają na was, ani role niech nie beda pierwocin" (II Reg. I. 21). Te górv rzeczywiście po dziśdzień sa niepłodne. Wellhausen zarzuca, że do niepłodności G-e mało się przyczyniło przekleństwo Dawida, bo góra ta z natury swej skalista, sucha. Odpowiadamy, że za czasów Dawida góry te byly pokryte lasami (Ios. XVII, 12, Jud. I, 27-28), inaczej się przedstawiały. Zresztą mógl mieć Dawid na myśli przyleglą do G-e plaszczyzne (Fr. Hummelauer ad II Reg. I, 21). Dziś G-e nazywa się Djebel Fuqu'a. U stóp tej góry jest wieś spo-ra, niegdyś nazywała się Gelbus, dziś Djelbon, sześć mil od Scythopolis. (Por. Hagen S. J. Cursus Scr. S. Lexicon Bibl. t. II p. 386 — 387; Calmet. Diction. S. Script. t. I p. 381. Riess. Bibel. Atlas tab. X; D. Zanecchia, La

## Geldoniae ob. Bractwo klne.

Gélu Jakób arbp Embrun, ur. ok. r. 1370 w Yvoy, † w Embrun w r. 1432, studya odbył w Paryżu, otrzymawszy kilka dyplomów. Wysoka wiedza i madrość sprawiły, że G. zajmował wysokie stanowiska, wreszcie obdarzony został godnościa prezydenta parlamentu w Delfinacie i metropolity w Tours. Na soborze konstancyeńskim brał czynny udział w sprawie Piotra de Luna, chcac położyć koniec schyzmie, trapiącej Kl. na soborze nicejskim nie była wcale o- W r. 1417 był jednym z reprezentantów Francyi na konklawe, sam nawet otrzymał kilka głosów. W r. 1421 udał się do Rzymu, skąd go pż wysłał do Neapolu. Powróciwszy do Francyi resztę dni spędził w swej dyecczyi w Embrun. Zostawił pisma: Apologie pour l'empereur Sigismond etc. Vita Jacobi Gelu ad an. 1421, ab ipso conscripta; De Puella Aurelianensi dissertatio; Rerum ab antecessoribus in Ecclesia Ebrodunensi gestarum compendium, i inne. (Por. Martene, Thesaurus anecdotorum, t. III, kol. 1947; Sinte-Marthe, Gallia Christiana. t. III, kol. 1088; Glaire, Dictionnaire, t. I; Fəller, Biogr. univers.).

X. J. N.

## Gemara ob. Talmud.

Gembicki Jan bp kujawski, brat Piotra i Jędrzeja bpów, † 1675 r. Po odbyciu studyów, staraniem stryja prymasa, w Ingolsztadzie, został w 1620 ka-nonikiem krakowskim. W 1639 prócz innych beneficyów otrzymał kanonie gnieźnieńska i warszawska. W tym samym roku po bracie Jędrzeju został opatem trzemeszyńskim. W 1641 o-trzymał sekretarstwo wielkie koronne i kanclerstwo królowej Ludwiki Maryi. W 1652 wyniesiony na katedre chelmiúska, w trzy lata później, po królewiczu Karolu Ferdynandzie, przeszedł do Płocka. Po przeniesieniu Czartoryskiego, bpa kujawskiego, na stolice prymasowska, G. został bpem kujawsko-pomorskim. G. jako bp niejednokrotnie występował w obronie praw klnych i protestował pko gwaltom ze strony dyssydentów, zwłaszcza w czasie elekcyi w 1648 i 1672 r. Podobnież jak i bracia jego G. szczodrze wspierał potrzebujące kly, szczególniej wiele mu za-wdzięcza kł miechowski. (Por. Julian Bartoszewicz, Wiel. Enc. Orgelbranda t. IX).

Gembicki Jędrzej bp lucki († 1654 r.). Kustosz kruświcki, kanonik gnieźnieński, kujawski, łowicki, opat trzemeszeński. Jako bp teodozyjski został koadyutorem łuckim. W 1633 był sekretarzem poselstwa Osolińskiego do Rzymu. Przy tej okażyi wyrobił kapitule krakowskiej przywilej noszenia kap rzymskich. W 1638 objął bpstwo łuckie. Jako bp G. odznaczał się niesłychaną gorliwością, zwłaszcza dzielnie

bronił Kła wobec dyzunitów i aryanów. W 1641 r. odbył synod w Łucku. W 1646 przy wjezdzie do Warszawy Ludwiki Maryi, G. z wojewodą ruskim Jakóbem Sobieskim witał ją w imieniu króla. W 1647 na sejmie w Warszawie był pośrednikiem pomiędzy królem a izbą poselską przy układaniu praw. Mieszkał zwykle w Janowie nad Bugiem. Wielki przyjaciel Jezuitów, święcił im kł w Łucku. † 1654 w Krakowie, pochowany u Karmelitów Bosych; nagrobek mu tam postawił brat jego Piotr, bp krakowski. (Por. Julian Bartoszewicz, Wiel. Enc. Orgelbranda t. IX).

Gembicki Piotr, synowiec Prymasa, kanclerz koronny i bp krakowski (ur. 1584, † 1657). Kształcił się u Jezuitów, a następnie we Włoszech. Dzieki poparciu stryja został sekretarzem królewskim i wszedł do kapituły: kujaw-skiej i gnieźnieńskiej. W 1615 jeździł z polecenia prymasa do Rzymu, skad przywiózł dla niego jako nominata gnieźnieńskiego paliusz. W godnościach, dzięki możnej protekcyi, posuwał się szybko: w 1622 został pralatem kustoszem gnieźnieńskim, zarządzał nadto kancelaryą królewską, w 1625 został dziekanem krakowskim, 1630 proboszczem płockim, dwukrotnie przytem po śmierci Szyszkowskiego i Lipskiego administruje dyecezyą krakowską. Czterokrotnie: w 1617, 1618, 1625 i 1628, zasiada jako delegat kapituly gnieznieńskiej na sejmach warszawskich. W r. 1633 otrzymuje nominacye na sekreta-rza wielkiego koronnego i na opata świętokrzyskiego. Jako pośrednik pokojowy posłował do cesarza Ferdynanda II; po powrocie z tej missyi w r. 1634 otrzymał opactwo tynieckie i probostwo miechowskie, 1635 podkanclerstwo koronne, w 1636 bpstwo przemy-W r. 1638 został wielkim kanclerzem koronnym. Czynny niezmiernie brał udział w życiu publicznem, wpły-wy jego sięgały daleko. Znana jest jego działalność na sejmach: w 1640, 1641 i 1642 r.; w 1641 odbył u siebie synod dyecezyalny. W 1642 otrzymał katedre krakowską. W następnym zaraz roku odbył synod dyecezyalny. Teraz więcej poświęcał się sprawom klnym, mając

publicznych czasu. Podobnie jak stryj nych, a bardziej jeszcze niemożność zatrzeby publiczne, czy na kły i fundacye pobožne. Bunt Napierskiego swem wojsłał królowi dwie choragwie hussarskie i piechote. Katedre krakowska pokryl blachą miedzianą i wybudował wielki ołtarz, odnowił pałac bpi w Krakowie, lożył na odnowienie klów krakowskich zniszczonych podczas wojny szwedzkiej. Wiele także zawdzieczają mu kly miechowski i tyniecki. Uczonym chętnie dopomagał; według Estreichera mamy z górą sześćdziesiąt dzieł jemu dedyko-(Por. Julian Bartoszewicz. wanych. Wiel. En. Orgelbranda, t. IX).

Gembicki Wawrzyniec, her. Nalecz. arbp gnieźnieński, prymas (ur. 1559 w Gembicach, + w Łowiczu 1624), kształcił sie w szkole Lubrańskich w Poznaniu a nastepnie słucbał filozofii i prawa w Ingolsztadzie. Po powrocie z zagranicy, za radą Jana Piotrowskiego, dziekana poznańskiego, poświecił się stanowi duchownemu. Stefan Batory, ujęty jego zdolnościami, mianował go swym sekretarzem. Mimo protekcyi przyjaciela swego i krewnego Jana Zamoyskiego G. prócz probostwa w Osieku, większej godności narazie uzyskać nie mógł. Dopiero w 1593 otrzymał kanonię krakowska, a 1595 został kanclerzem ka-pituły gnieźnieńskiej, nadto dzięki Zamoyskiemu i kardynałowi Radziwillowi został mianowany sekretarzem koronnym. Szcześliwie spełniona w 1596 r. missya do pża Klemensa VIII w sprawie pokoju z Tatarami zapewnila G. droge do karyery: w 1598 otrzymał probostwo krakowskie, 1599 kustodye płocka, a w 1600 katedrę chełmińska. Jako bp G. odznaczał się wielką gorliwością: wizytował parafie, szkoły, wiele kłów odebrał dyszydentom, w 1605 r. zaś odbył synod dyecezyalny. W 1609 otrzymał pieczęć koronną i, mimo to, że wiekszych bpstw z ta godnościa nie łaczono, w tym samym roku został przeniesiony na katedrę kujawską. Podczas wyprawy smoleńskiej sprawował obowiazki namiestnika królewskiego; taż sama godność spotkała go, gdy król wybieral sie pod Chocim. Krzyki niechet-

jego hojny był bardzo, czy to na po- dośćuczynienia obowiązkom bpim skłoniła go do złożenia w 1613 pieczeci. W dwa lata później (1615), po śmierci Baskiem stłumił, jego samego pojmać ranowskiego, został prymasem i arbpem i sciąć kazał. Na wojnę kozacką przy- gnieznieńskim. Jako prymas musi brać czynny udział w życiu publicznem. W 1617 dla królewicza Władyslawa, udającego się do Moskwy, i jego rady przybocznej wypracowuje instrukcye. 1618, 1619 i 1622 bierze czynny udział w sejmach i zręcznościa swa przyczynia się do zażegnania niejednej burzy, do przeprowadzenia wielu ważnych uchwał. Sprawami Kła polskiego i dyecezyi tro skliwie się zajmował, a gdy sprawy publiczne trzymały go! zdala od dyecezyi, posylał częste instrukcye piśmienne. W 1620 odbył synod dyecezyalny w Lowiczu, a 1621 prowincyonalny w Piotrkowie, na którym ważne zapadły posta-nowienia, dotyczące obowiązków bpich i praw klnych, tudzież uchwalono 42 artykuly o wyznaniu wiary. Dyecezya gnieźnieńska (ob.) zawdziecza mu wiele: odnowił po pożarze ki katedralny, hojne dawał ofiary na kły w dyecezyi, zreformował seminaryum kaliskie i t. d. Dzieki tej ofiarności żadnego prawie nie pozostawił majatku. Dodać jeszcze trzeba, że wiele pomagał uczonym. Stąd pochodzi wielka ilość dziel jemu dedykowanych. Estreicher liczbe prac dedykowanych G. podaje na 33. Zarzucić można mu tylko chyba nepotyzm: niektórych krewnych obdarzył dożywociami; trzech synowców wprowadził do przedniejszych kapitul. (Por. Korytkowski, Arcybiskupi Gnieżnieńscy, t. III).

> Gemblours (Gemblacum), stare opactwo benedyktyńskie, w pobliżu Namur nad rzeka Orne w Belgii, założone w r. 922 przez św. Guiberta, albo Wiberta, ksiecia, który sam do niego wstąpił, † 962 r. Rodzina hojnie klasztor. uposażyla Pierwszy opat Erluin, maż wielkiej energii i zasobu zostal przez trzech mnichów napadnięty, obrabowany i oślepiony, a także ucięto mu kawal jezyka. Pomimo to nieustraszony opat dalej prowadził dzieło ścislej karności niebacząc na żadne przeciwności: † dopiero 987. Jest to jeden z wymownych przykładów zdziczenia w X w. Szczególnie nauką i surowościa obycza-

jów odznaczył się opat Olbert, który pewna doktrynę, nad którą wyżej staklasztor i życie zakonne w nim doprowadził do kwitnącego stanu; † 1048 r. Gottfrid III nadał opatom G. prawo bicia monety i tytuł hrabiowski. W r. 1186 wrogowie ks. Henryka I Brabanckiego zniszczyli do szczętu miasto, a i klasztor zaczął powoli upadać. W r. 1578 stało się G. siedzibą główną kal-winów, tutaj też doznali oni dotkliwej porażki od Don Juana d'Austria. W r. 1678 i 1712 ogień zniszczył G., przyczem spłonela także słynna biblioteka. W początku XIX w. Francuzi znieśli opactwo. Gdy pożar w r. 1811 zniszczył kł parafialny, przeniesiono nabożeństwo do odbudowanego po pożarze w r. 1712 kla klasztornego. (Por. Catalog abb. Gembl. XIII, 291; La Belgique monumentale. Bruxelles 1844; Les delices de la Belgique 1845).

Geminian św. - 1) meczennik w Rzymie, poniósł śmierć za wiarę wraz z św. Lucyą za prześladowania Dyoklecyana. Święto 16 września. – 2) bp Modeny sławny z cudów, brał udział w koncylium medyolańskiem pko Jowinianowi w r. 390 za czasów św. Ambrożego. Już w X w. istniało bractwo św. G. Swięto 31 stycznia. (Por. Pétin, *Dic*tionnaire hagiogr. 1850, 4-o, t. I, kol. 1150).

Gemistos Plethon Jerzy, ur. w Konstantynopolu około r. 1355, † w Pelo ponezie w 1450, jeden z najwybitniejszych inicyatorów humanizmu w Europie zachodniej. Był przeciwnikiem Arystotelesa, którego nie rozumiał dokładnie, a szerzył doktrynę Platona, w gruncie zaś rzeczy był pod wpływem neoplatonizmu. Nadany mu przydomek gemistos (ważny) zamienił na równoznaczny w narzeczu attyckiem: pleton. Napisał komentarze do Izagoge Porfiryusza, oraz do kategoryi i krytyki Arystotelesa. Brał udział w soborze Florenckim i należał do najzaciętszych przeciwników unii Kłów Zachodniego i Wschodniego. Ogłosił drukiem w Paryżu 1541 r. rozprawe: περί ῶν Αριστοτέλης πρόσ Πλάτον διαφέρεταί a w przekładzie łacińskim w Bazylei 1574 r. Skłonność jego do mistycyzmu znalazła wyraz w "νόμων σνηγραφή", praca ta została potępioną przez patryarche Gennadiusa, ponieważ u Żydów publiczni genealodzy, hebr. autor traktował w niej naukę Kła, jako soterim (pisarze), którzy zajmowali się

wiał filozofie Platona. G. był jednym z głośnych inicyatorów słynnej florenckiej Akademii Platońskiej. Jego fanatyzm platoński wywołał ostra oppozycye ze strony Gennadiusa, Teodora z Gazy, Jerzego z Trebizondy i Bessariona. Dzieła jego: Oracula magica Zoro-astri, Parisiis 1538 i 1599; De quatuor virtutibus cardinalibus, Bazylea 1552. G. był ojcem rozwinietego w XVI w. w Niemczech kierunku mistyczno teozoficznego. (Por. W. Gass, Gennadius u. Pletho, Aristotelismus u. Platonismus in der griechischen Kirche, Breslau, 1844; K. Sieveking, Ueber die Florentinische Akademie, Getynga, 1812).

Genealogie biblijne. — I. Genealogie bibl. w ogólności. Liczne znajdują się w Piśmie Św. genealogie czyli rodowo-W tem jednak znaczeniu nie nazywają się tam one po gr. γενεαλογία:, ale γενέσεις, a. βιβλος γενέσεως; hebr. toldoth a. sefer toldoth; Vulg. generationes a. liber generationis; Wvj. "rodzaje" l. "księgi rodzaju". Dwojakiego rodzaju spotykamy genealogie w Biblii: wstępne, gr. κατ'ανάλυσιν, kiedy idzie się od potomków do przodków i zstępne, gr. κατά σύνδεσιν, mające odwrotny porządek. Z rodowodów, jeśli do imion dołączano opisy zdarzeń, powstała historya: dlatego też hebr. sefer toldoth czesto oznacza nie genealogię, a same dzieje. Wogóle mieszkańcy Wschodu uważają za święty obowiązek znać jak najdokładniej swoje pochodzenie, szczególniejszą wszakże wage znajomości tej przypisywali Żydzi i najstaranniej dowody genealogiczne przechowywali. A mieli do tego najsłuszniejsze powody: kaplani i Lewici, jeśli się nie mogli wylegitymować ze swego pochodzenia, pozbawiani bywali przynależnych im praw i przywilejów (1 Esdr. 2, 62; 2 Esdr. 7, 64); świeckim po powrocie z niewoli babilońskiej, nie mającym żadnych dokumentów genealogicznych, odejmowano prawa obywatelskie (1 Esdr. 2, 59; 2 E-dr. 7, 61); potomkowie Dawida strzegli swych genealogij, bo oczekiwali ze swego domu obiecanego Mesyasza. Od najdawniejszych czasów byli

Główniejsze genealogie w Biblii sa następujące: Gen. 5, 4-32: patryarchowie przedpotopowi; Gen. 10, 1 - 32: tablica etnograficzna synów Noego; Gen. 11, 10-26: patryarchowie potopowi; Gen. 11, 27-32: potomkowie Tarego; Gen. 22, 20-24; potomkowie Nachora; Gen. 26, 1-4: potomkowie Abrahama z Cetury; Gen. 25, 12 - 18: potomkowie Izmaela; Gen. 35, 23-29: synowie Jakóba; Gen. 36, 1-43: potomkowie Ezawa i ksiażat Edom; Gen. 46, 8-27: rodzina Jakóba udająca się do Egiptu; Num. 3, 14 — 39: genealogia lewitów; Num. 26, 1—51: genealogia naczelników pokoleń; Ruth. 5, 18-22: genealogia Dawida; całe 9 pierwszych rozdziałów 1-szej ks. Paralip. zajmują genealogie; 1 Esdr. 7, 1—5: genealogia Ezdrasza; 2 Esdr. 11 i 12: genealogie wielu znakomitych Żydów; wreszcie w N. T. Matth. 1, 1-16, Luc. 3, 23-38; geneaelogie Pana Jezusa.

Przy badaniu i zestawianiu rodowodów biblijnych pamiętać należy: 1-o bywaia tam umyślne opuszczenia, najczęczęściej dla symetrycznego układu imion, aby je latwiej można było zapamiętać; 2-o wyrazy "syn", "zrodzil" nie zawsze oznaczają bezpośrednie pochodzenie; 3-o bywały nieraz osoby dwuimienne, które w jednym rodowodzie mają jedno imię, a w drugim-drugie. (Por. Hagen, Lexicon Biblicum t. II, p. 387 — 389; Vigouroux, Diction, de la Bible t. III, p. 159 — 166; Enc. Kość. t. VI, str.

79-81).

II. Genealogie Pana Jezusa. Sw. Mateusz i św. Łukasz w ewangeliach swoich podają nam rodowody Pana Jezusa. Rodowód u św. Mateusza (1, 1-17) w skróceniu tak sie przedstawia: "Ksiegi rodzaju Jezusa Chrystusa, syna Dawidowego, syna Abrahamowego. Abraham zrodził Izaaka, Izaak zrodził Jakóba. A Jakób zrodził Jude i braci jego. A Judas zrodzul Izaaka... A Eleazar zrodził Mattana, a Mattan zrodził Jakóba. A Jakób zrodził Józefa, meża Marvi: z której się narodził Jezus, którego zowią Chrystusem". A tak wszystkich pokoleń, od Abrahama aż do Dawida, pokoleń czternaście. A od Dawida aż do przeprowadzenia Babilońskiego, pokoleń czternaście. A od przeprowa dzenia Babilońskiego aż do Chrystusa

spisywaniem regestrów genealogicznych. pokoleń czternaście. – Rodowód u św. Łukasza (3, 23-38): "A ten Jezus poczynał być jakoby we trzydziestu leciech, jako mniemano, syn Józefa, który był Heli, który był Mattat. Który był Lewi. który był Melchi, który był Jamni.... Który był Henos, który był Set, który był Adamów, który był Boży".

> W genealogiach tych należy nam wykazać: 1-o że Ewangeliści św. Józefa bynajmniej nie zamieszczają jako przodka Pana Jezusa według ciala; 2-o że, jednakże obiedwie genealogie Pana Jezusa, chociaż różne (po Dawidzie) wyliczaja przodków św. Józefa; 3-o że w genealogiach św. Józefa zawiera się zarazem genealogia Najśw. Maryi Panny, a za-

tem i Pana Jezusa.

1-o Co do pierwszego twierdzenia, dowody mamy w obydwoch ewangeliach. Św. Mateusz, mówiąc o innych przodkach Pana Jezusa, wyraża sie wszedzie, že jeden drugiego "zrodzil", Vulg. "genuit", gr. ἐγέννησεν, a o św. Józefie (w. 16) tak: "A Jakób zrodził Józefa, meża Maryi: z której się narodził Jezus\*, Vulg. "de qua natus est Jesus", gr. εξ ής εγεννήθη Ιησούς. A wiec nie z Józefa, a z Maryi wedł, tekstu ewangelii św. Mateusza narodził się Jezus. - Sw. Łukasz znowu (w. 23) wyraźnie zaznacza: "A ten Jezus ...... jako mniemano, syn Józefa", Vulg. "ut putabatur, filius Joseph" gr. ων υθός, ως ενομίξετο. A wiec uważany byl; uchodził za syna naturalnego Józefa, ale nim nie był. Uważany zaś był dłatego, że Najśw. Marya Panna była zakonną malżonka Sw. Józefa.

2-o Niektórzy sądzili, że św. Mateusz podal genealogię Sw. Józefa, a św. Łukasz genealogię Najśw. Maryi Panny. Ta ostatnia byłaby anomalia, gdyż nie było u Żydów zwyczaju prowadzić rodu niewiast. Zwolennicy tego systemu w. 23 ew. św. Łukasza w ten sposób tlumaczyli: "Jezus..., jako mniemano syn Józefa, rzeczywiście zaś syn (właściwie wnuk) Helego" (t. j. ojca Maryi, bo Heli ma być skróconem imieniem z Heliakim, a Heliakim ma być tem samem imieniem, co Joachim). Tłumaczenie jednak takie nie odpowiada tekstowi, ponieważ gr. Ιωσήφ τοῦ Ηλεί nie może być inaczej zrozumiane, jak tylko: ov υίος... Ιωσήφ υίοῦ Ηλεί κ. τ. λ., t. j. że

Heli był ojcem Józefa. Śladów takiego cia przyrodni z jednego ojca. Józef tłumaczenia nie znajdujemy przed w. XVI był stryjem Maryi, ale to w Zakonie (por. Patritius, *De evangeliis* III p. 87. Mojzeszowym nie było przeszkodą do (por. Patritius, *De evangeliis* III p. 87. 92), tylko św. Hilary w dzielku znalezionem i wydanem przez kardynała Mai (Nova Patr. bibl. I p. 447) dowodzi, jakoby wielu obstawalo za tem, że genealogia podana przez św. Łukasza od-nosi się do Matki Najśw.

Do wytłumaczenia zaś różności tych rodowodów należy wziąć pod uwagę znane i praktykowane u Żydów prawo lewiratu, polegające na tem, że jeśli ktoś bezdzietnie zeszedł z tego świata, to w takim razie brat lub najbliższy krewny obowiązany był pojać za żone wdowe po nieboszczyku. Syn pierworodny z takiego małżeństwa odziedziczał po nieboszczyku imię i dobra; miał przeto dwóch ojców: naturalnego i zakonnego Już Juliusz Afrykański (z końca III w ) podaje, że Jakób i Heli byli przyrodni bracia z jednej matki Esty, która z pierwszego meża Matana (z linii Salomona) miała Jakóba, z drugiego Mattata (z linii Natana) - Helego. Kiedy Heli bezpoto-mnie umari, jego brat Jakob według prawa lewiratu ożenił się z wdową po Helim i miał z niej syna Józefa. Józef tedy był synem naturalnym Jakóba, potomkiem Dawida przez Salomona; a zarazem synem zakonnym Helego, czyli potomkiem Dawida przez Natana.-Toż prawo lewiratu w tych genealogiach może rozwiązać trudność, że u Mat. (1, 12) Salatiel nazwany jest synem Jechoniasza, a u Łuk. (3, 27) synem Nerego.

3-o Zebyśmy mogli twierdzić, że w genealogii św. Józefa zawiera się genealogia Najśw. Maryi Panny, należy nam udowodnić blizkie pokrewieństwo lub powinowactwo między Maryą a Józefem. Otóż najlepiej usuwa wszystkie trudności przypuszczenie, że ojciec Maryi-Joachim Józef oblubienice Matki Bożej byli acia. Zdania tego trzymali się Possibracia. nus (Dial. theogen. c. 57 § 4, c. 58 § 7), Papebrochius (Com. de s. Joseph, w "Acta ss." d. 19 Mart), Zaccaria (Raccol. di dissert. t. I diss. V § 3 n. 17) i Patritius (De evang. 1. III diss. 9 s. 101). A mianowicie utrzymywali, że Jakób już przedtem (z pierwszej żony) miał synów Kleofasa i Joachima, a potem z wdowy po Helim-Józefa. Józef wiec i Joachim byli bra- wa tu o rozmaitych falszywych opowia-

zawarcia malżeństwa. Nie sprawia żadnej trudności, a nawet popiera te opinie podanie, że Najśw. Marya Panna była cótką Joachima a wnuczka niejakiego Barpanthera (Grotius in Luc. 3, 23), bo Epifaniusz (Haer. 78, al. 58, c. 7) świadczy. że i Jakóba i syna jego Józefa oblubieńca także nazywano Pantherami; nawet Pana Jezusa Cels (np. Origen. Cont. Cels. I 32 1 talmud (Avoda-zara) nazywa synem Panthera.

Na zakończenie dodajemy, że chociażby nawet genealogie Józefa nie były zarazem genealogiami Maryi, to i wtedy zamieszczenie ich przez ewangelistów nie byloby bezpodstawne i zawsze beda one genealogiami Pana Jezusa, jak to wyraźme świadczą ewangeliści (Matth 1, 1; Luc. 3, 23). Mianowicie w tem zna-czeniu, że bądź co bądź Św. Józef będac zakonnym meżem Najśw. Maryi Panny, był przez to nie naturalnym, rozumie się, ale zakonnym Ojcem Pana Jezusa. Z tego więc tytułu Pan Jezus dziedziczył wszystkie prawa potoników Dawidowych, był synem Dawidowym, a genealogia Józefa przysługiwała i Panu Jezusowi. (Por. art. Genealogie w "Enc. K."; art. Genealogie Pana Na-szego Jezusa Chrystusa w "Przegl. Kat." r. 1871, str. 358 i nast.; "Didon, Jezus Chrystus, Warszawa 1891, dodat. C. str. XXII; Fouard, Vie de N. S. J-C., t. I, p. 479-91; Knabenbauer, Comment. in Luc. Parisis 1896, p. 169-175; Cornely, Introd. t. III, p. 145-201; Vigouroux, Diction. de la Bib/e t. III, p. 166-171; Hagen, Lexicon Biblicum t. II, p. 389-390).

III. Genealogie u św. Pawła. (1 Tim. 1, 4; Tit. 3, 9). Sw. Pawel ostrzega, by nie zajmowano się "wyliczaniem rodzajów". W tekście gr. jest tu dwukrotnie użyty wyraz γενεαλογία, jedynie tutaj spotykający się w Bibli. Co mają oznaczać te genealogie, różnie tłumacza, a mianowicie: o teogoniach pogańskich; o genealogiach Aniolów u Esseńczyków; o emanacyach eonów u Gnostyków; o genealogiach Pana Jezusa, albo o genealogiach St. T. Inni biorac pod uwage τὸ γενεαλογικόν n Filona, sądzą, że modaniach i basniach o Patryarchach i Mojžeszu. (Por. Hort, Judaistic Christianity 1894 p. 136 u Hagen'a, Lexicon Biblicum t. II p. 390; Vigouroux, t. III p. 159). X. A. L.

Genebrard Gilbert, bened. jeden z najwiekszych uczonych Sorbony ur. w Auvergne ok. r. 1537, po odbytych studyach w Paryżu, otrzymawszy stopień dra, został 1563 mianowany prof. egzegezy z jęz, hebrajskiego na uniwers. paryskim. Św. Franciszek Salezy szczycił się, że go miał za nauczyciela. Za Sykstusa V przybył do Rzymu a Grzegorz XIV mianował go 1591 r. arbpem w Aix, wszakże parlament 1596 usunął go z tego stanowiska, jako stronnika Henryka IV. G. † 1597. Na grobie jego widnieje napis "Urna capit cineres, nomen non orbe tenetur". Jego główne dziela są następujące: Joël propheta, cum chaldaica paraphrasi etc. cum refutatione argumentorum adversus recens trinitariorum dogma. Paris 1566; De s. Trinitate libri 3 etc. Paris 1569 i 1585; Symbolum fidei Judae-orum etc. Paris 1569; Trium Rabinorum ... commentaria in Canticum canticorum etc. Paris 1570; Seder. Clam Zuta sive Hebraeorum chronicon mundi... Collectanea Eliae levitae... quidquid Judaei de Christo sapiunt ibid. 1573; Origenis Adamantii opera Basileae 1620; Psalmi Davidici ... etc. Paris 1577--88 (znakomity komentarz na psalmy); Chronographiae li-bri 4. Paris 1580—85 (bodaj najznakomitsze dzielo G-a, zdradzające rozleglą uczoność autora); Notae chronicae etc. Paris 1584; De sacrarum electionum jure et necessitate ad eccsiae gallicanae redintegrationem. Paris 1590 (dzieło skazane przez parlament w Aix na spalenie, ponieważ autor dowodził, że prawo wyboru bpów i kleru przysługuje ludowi a nie królom); Traite de la liturgie etc. Paris 1602. (Por. Ziegelbauer, Hist. rei liter. O. S. Bened. III r. 3, § 43; Hurter, Nomencl. I, 195 i nast.).

Genelli Krzysztof T. J. z pochodzenia włoch, ur. w Berlinie w r. 1800, był kanonikiem i rektorem seminaryum w Chelmie, wstapił do nowicyatu w Gratzu w r. 1842. Byl przez czas pewien mi-

Rzymie, potem przebywał w Insbrucku, od r. 1849 w Północnej Ameryce, gdzie wykładał historyę klną w uniwersytecie św. Ludwika, † w Cincinnati z cholery w r. 1850. Napisal Des hl. Ignatius von Antiochen Briefe. Münster, Theissing 1827, 8-v; Andenken an die geistlichen Uebungen. Insbruck 1847, 12-0; Geistliche Lieder, tamże 1847. 12-0; Das Leben des heiligen Ignatius von Lojola etc., tamże 1848, 8-0; 2 wyd. 1894, jest to jedna z lepszych biografij Swietego, w której wyzyskane zostały dane z listów jego, których zbiór dolacza G. do swej ksiażki. (Por. Sommervogel, Bibliotheque de la Comp. de Jésus. Bruxelles 1892, 4-0, t. III, kol. 1309 - 10; Stang, Historiogr. ecclesiastica. Frib. 1897, 12-a, str. 206).

Gener Jan Chrzciciel jezuita hiszpański, ur. w r. 1726 w Balaguer, nauczal filozofii w Kandyi i teologii w Geronie. Wywieziony z kraju do Włoch, zamie-szkał stale w Genui, w r. 1766. W Genui bedac przygotował do druku cenne dzieło, którego wydał prospekt, p. t. Theologia dogmatico-scholastica. Genuae 1766, in 4-o; Romae 1767 - 77 6 vol in 4-o, wyd. 2-ie. Dzielo to pelne erudycyi, napisane krytycznie i źródlowo jest zbiorem rozpraw historycznokrytyczno - apologetycznych o religii Chrystusowej, w celu jej obrony; za-wiera cenne dokumenty archeologiczne, numizmatyczne i dyplomatyczne na korzyść wiary. Szkoda wielka, że autor dzieła rozpoczetego z tak wielkim nakładem pracy dokończyć nie mógł. † w r. 1781. (Por. Moroni t. XXVIII, str. 228; Feller, Biogr. univers., Daniel, Manuel des Sciences. Bruxelles 1903. 8-o, str. 501; Hurter, Nomenclator literarius theologiae. Oeniponte 1893, 8-o, t. III). X. J. N.

Generacyanizm - hypoteza, objaśniaja. ca poczatek duszy ludzkiej droga generacyi (rodzenia). Przypuszczenie to przybiera różne formy. Jedni tłumaczą zrodzenie duszy przez działanie calkiem matervalne rodziców (ex semine corporali parentum), tak utrzymywali Apolinaryści i Lucyferyanie, a prawdopodobnie także Tertulian. Mniemanie to zowie się traducyanizmem cielesnym. Inni nistrem w Collegium Germanicum w twierdzili, że nasienie cielesne jest tylko

przeto dusza dziecka pochodzi od duszy rodzieów per traducem quemdam spiritualem, przyczem dusza rodziców nic nie traci, podobnie jak świeca, od której zapalamy inna, nie ponosi przez to żadnego uszczerbku. Za czasów św. Augustyna wielu uczonych katolickich trzymało się tej hypotezy, ponieważ bez niej nie mogli zrozumieć, w jaki sposób grzech pierworodny przeszedł na cały rodzaj ludzki (S. Augustyn, Listy do Optata Nr 14, list CXC; wyd. Vivès t. VI). W nowszych czasach wskrzesili traducyanizm duchowy protestanci: Doederlin, Bretschneider, de Wette i inni; z katolików Hermes i Oischinger staja w obronie tego traducyanizmu, a Klee uważa go za kwestyę sporną. Rosmini odnawia stary blad, mniema, że człowiek powstaje wskutek równoczesnej akcyi dwóch przyczyn sprawczych: rodzice dają dziecku duszę zmysłową, Stwórca zaś zamienia w tej samej chwili duszę zmysłową na rozumną, objawiając jej pojęcie bytu. O tem mniemaniu wspomina już św. Tomasz (S. th. l. q. 118, a. 2 ad 2), że według niektórych zmysłowa dusza ludzka pochodzi od rodziców, a zamienia sie w rozumną "non quidem per virtutem seminis sed per virtutem superioris agentis, sc. Dei, de foris illustrantis". Wreszcie dr Frohschammer w dziełku: De origine animarum humanarum, seu defensio generatianismi, dowodzi, że rodzice stwarzają duszę dziecka per creationem secundam, do czego P. Bóg uzdolnił cały rodzaj ludzki. Ta teorya nie jest nowa, o czem przekonać się można z dzieł św. Tomasza z Akwinu (Quodlib. XII, a. 10). Obie odmiany traducyanizmu, zapatrywanie Rosmini'ego i Frohschammera zowią się ogólnie generacyanizmem. Teorya G-u jest falszywa; nie da sie pogodzić z natura duchowa i niezłożona duszy ludzkiej. (Por. art. Dusza, przez ks dra Waisa).

Wszystkie formy generacyanizmu zostaly odrzucone przez Kl. Traducyanizm cielesny według ogólnego zdania teologów jest herezyją "haereticum est dicere, quod anima intellectiva traducatur cum semine" (Sw. Tomasz I, 9, 118 c. 2). Traducyanizm duchowy sprzeciwia się powszechnie przyjętej w Kle nauce. Bene- iż żaden spowiednik nie będzie jej lek-

narzędziem, za pomocą którego dusza dykt XII (w. XIV) polecił bpom ar-rodziców daje początek duszy dziecka, meńskim, chcącym się pojednać z Kłem, meńskim, chcącym się pojednać z Kłem, wyrzec się między innymi błędu, "że jak ciało człowieka z ciała, tak dusza rodzi się z duszy". Gdy zaś przed kilkudziesięciu laty doszło do wiadomości Stolicy Aplskiej, že Kazimierz Ubaghs. profesor uniwersytetu lowańskiego, w antropologii swojej (1848 r.) uważa traducyanizm duchowy za hipotezę opierającą się na racyach prawdopodobnych, kardynał Patrizzi napisał 2 marca 1866 r., wskutek polecenia Piusa IX, list do arbpa mechlińskiego z rozkazem, aby w rzeczonej książce poprawiono to, co się w niej pisze o traducyanizmie. Dzieło dra Frohschammera potepila kongregacya Indeksu dekretem z dnia 5 marca 1857 r. Wreszcie 1888 r. odrzucono w 40 propozycyach system Rosminiego. (Por. Ks. dr. K. Wajs, Psychologia, Warszawa 1903 t. IV, str. 2-10; D. Mercier, Psychologia, Warszawa 1902, str. 675; De Maria, Philosophia Peripatetico-scholastica, Romae, 1892, vol. II, p. 467; Pesch, Institutiones Psychologicae, Friburgi B. 1896, p. I, disp. II, sec. I, § 5, p. 416).

X. S. G.

Generalna absolucya ob. Absolucya generalna.

Generalna spowiedź, we właściwem tego słowa znaczeniu jest to żałosne wyznanie wszystkich, przynajmniej ciężkich, grzechów, popełnionych w ciągu całego życia, chociaż już raz pod władzę kluczów poddanych, przed umocowanym do tego kaplanem, w celu otrzymania rozgrzeszenia. Miano generalnej sp. nosić meże i ta sp., która obejmuje w sobie grzechy z dłuższego przeciągu czasu, w którym penitent żadnej sp. nie odprawił; bądźto że do Kła katol. jeszcze nie należał, bądźto że w złościach za-twardział. Zazwyczaj obejmuje ona tylko wyznanie grzechów ciężkich; lubo nie przestanie być generalną, gdyby ktoś z braku grzechów śmiertelnych powtórzył same tylko powszednie. To pojęcie wskazuje, że sp. gen. oprócz zwykłych warunków potrzebnych do każdej sp. sakramentalnej, posiada tę wybitną cechę, iż jest powtórzeniem i uzupełnieniem zwykłych spowiedzi. Ważność sp. gen. jest tak w oczy bijąca,

ceważył. Dla jednych jest ona niezbęd- był rachunek sumienia; co się jednak w nym środkiem zbawienia; dla innych źródlem niezliczonych lask. Ona poprawia braki poprzednich spow., potegujac żal i stanowcze postanowienie poprawy, daje poznanie siebie samego i nałogów i ich źródeł, wykrywa najodpowiedniejsze środki do powstania z grzechów. Nie dziw, że św. Jan Złotousty zowie ją "drugim chrztem". Również i św. Karol Boromeusz w swoich Monita ad confessarios goraço poleca spowiedź generalna.

"Chociaż spowiedzi generalne są bardzo użyteczne, mimo to niechaj spowiednik zbyt gorliwie nie nakłania do powtarzania spowiedzi już odbytych", (Św. Alfons, Praxis Conf. n. 20, 5), bo może sprowadzić większe tylko zaniepokojenie i zamiast życia dać śmierć,

A. Spowiedź generalna jest konieczna:

I. Gdy kto rozmyślnie na jednej z po\* przednich spowiedzi skłamał, lub zataił grzech ciężki (nawet i lekki, który jednak uważał za ciężki), oraz liczbę grzechów ciężkich (czy to całkowicie czy częściowo) i okoliczności gatunek grzechu zmieniające; albo przystępował do spowiedzi bez odbycia rachunku sumienia, bez żalu lub mocnego postanowienia poprawy, bez chęci zadosyćuczynienia, lubo dobrze o tem wiedział, że przez brak tych istotnych warunków spowiedź unieważnia; albo gdy z ciężkich grzechów przed różnymi spowiednikami częściowo sie oskarżał (confessiones partitae); w ogóle jeżeli przez złą wolę w ten lub inny sposób udaremnił sakrament pokuty, i z tych popełnionych świętokradztw dotad sie nie spowiadal.

II. Gdy poprzednie spowiedzie penitenta dla dobrej jego woli nie były świętokradzkie, ale były nieważne dla tego, że im braklo jednego z głównych warunków lub przymiotów spowiedzi. Mogło to mieć miejsce: a) gdy penitent odbyl kilka spowiedzi nie wiedząc lub nie wierząc w prawdy wiary konieczne koniecznością środka, (necessitate medii). Jeżeli penitent wierzył we wszystko, co Bóg objawił i co Kł św. do wierzenia podaje, i znał tylko prawdy wiary konieczne do wierzenia koniecznością środka a innych

praktyce rzadko zdarza, bo lada watpliwość nie upoważnia do takiego wniosku, lecz potrzeba moralnej pewności, c) gdy penitent nie starał się obudzić skruchy, lecz ze zwyczaju tylko (np. przy Komunii wynagradzającej) przystępował do spowiedzi (lubo w dobrej wierze), lub przyrodzonym jedynie żalem się kierował, d) gdy brakowalo penitentowi mocnego postanowienia poprawy, a o tem nabierze spowiednik moralnej pewności, jeżeli pozna, że penitent był nalogowym i nie tylko wcale ze swa skłonnościa nie walczył, ale nawet co chwila innych spowiedników wyszukiwał, by się ze swym nałogiem nie zdradzić. Lecz jeżeli te powroty do grzechu nastąpiły w znacznym czasie po spowiedzi, jeżeli poprawa była rzeczywista, jeżeli wiernie wykonal rady spowiednika i opór pokusom stawiał, natenczas one powroty nie oznaczały bynajmniej niedostatku skruchy, albo szczerości postanowienia. (Sw. Alfons: ks. VI. 505) Čo do obowiązku powtarzania spowiedzi przez nawrotnych (recidivi), o których ważności wolno powatpiewać, najlepsza regulę podaje Hubert: "Jeżeli penitent jakiś czas po spowiedzi czynił owoce godne pokuty, tj. walczył mężnie przeciw pokusom i okazyom do grzechu, to spowiednik osądzi, że ta spowiedź była ważna; inaczej zaś, gdyby przy pierwszej lepszej okazyi na nowo upadł". Dalej, jeśli żyl w najbliższej okazyi do grzechu i tejże, lubo mógł, nie usuwal; albo jeśli był obowiązany do restytucyi, a choć miał środki odpowiednie, tejże (całkowicie czy cześciowo) nie uczynił; jeżeli żył dłuższy czas w nienawiści bliźniego; wreszcie jeśli nie miał powszechnego postanowienia poprawy (Sw. Alfons VI. 501), e) gdy penitent spowiadal się u kaplana, o którym wiedział, że nie ma juryzdykcyi, lub u takiego, który go nie rozumiał.

B. Korzystną jest spowiedź generalna

dla tych:

a) którzy w nowy stan wstępują, albo dotychczasowy chcą zmienić, np. wstepujący do zakonu, przystępujący do sakramentu kaplaństwa, malżeństwa i t. p. b) którzy stanowczo chca zmienić swe życie i pragną stale i gorąco służyć nadal zaś nie znał, to taki brak wiedzy nie Bogu. Zachęca ich zwłaszcza do tego udaremnił sakramentu. b) Gdy albo wca- św. Ignacy Lojola w swych "Cwiczeniach le nie odprawił, albo niedbale tylko od- duchownych", c) którzy jeszcze nigdy

spowiedzi generalnej nie odbyli, zwłaszcza gdy czują pewien niepokój sumienia lub mają wątpliwości co do poprzednich spowiedzi, d) którzy są blizcy śmierci. mienia, dlatego, że zataił grzech jaki, albo ze złej woli opuścił którykolwiek istotny warunek dobrej spowiedzi, czy też radby stanowczo zmienić swe życie i załatwić się z przeszłościa? A może pe-

Kto atoli odbył dla jakichbądź przyczyn nieważną spowiedź, ale w niezawiniony sposób, ten nie jest już tem samem zmuszony odbyć spowiedzi generalnej z całego życia, albo od owej nieważnej spowiedzi powtórzyć wszystkie winien następne spowiedzi, pomiędzy któremi dla dobrej jego wiary wiele było ważnych; ale jest obowiązany powtórzyć tylko ową nieważnie odbytą spowiedź i wyznać te grzechy, z których się dla niewiadomości nie oskarżał (Sw. Alfons, VI, n. 503).

C. Szkodliwą jest spowiedż generalna:

a) dla skrupulatów, bo zdoła tylko pomnożyć ich skrupuły i powiększyć ich utrapienia z powodu watpliwości, czy też wszystko wypowiedzieli; b) dla ludzi pobożnych, delikatnego sumienia, którzy raz już, i to niezbyt dawno, dobrze ją odprawili; i c) dla rozpustników, na których uderzają pokusy i nieczyste obrazy im nasuwają, albowiem naraziliby się na nowe upadki. Mogą oni odbyć ją dopiero wtenczas szczegółowo, gdy z nałogów powstaną i swą wyobraźnię uspokoją.

Spowiednik słuchając spowiedzi generalnej musi wziąć pod rozwagę dwa wypadki. Najpierw gdy sam do spowiedzi generalnej zniewala, a następnie gdy penitent prosi go o takową, a on ma tylko roztrzygnąć, czy dopuścić penitenta do spowiedzi generalnej, czy też nie.

I. Gdy penitent sam prosi o spowiedź generalną, spowiednik wyrobi sobie sąd, czy takowa jest dlań konieczna, czy tylko korzystna, czy wreszcie szkodliwa; t. J. czy penitent prosi o nia z nieodzownej potrzeby, czy z pobożności, lub ze skrupułów. W tym celu zapyta najpierw penitenta, czy i jak dawno odbył spowiedź generalną, oraz dlaczego obecnie do niej chce przystąpić. Gdyby zbyt ogólnikowe otrzymał odpowiedzi, zapyta o zewnętrzne okoliczności, które spowiedź taka spowodować moga; czasem są one już widoczne, jak np. podczas missyi, jubileuszu i t. p., albo penitent zmienia stan swój na inny. Potem zapyta, czy penitent nie czuje jakiego niepokoju sumienia, dlatego, że zataił grzech jaki, albo ze zlej woli opuścił którykolwiek istotny warunek dobrej spowiedzi, czy też radby stanowczo zmienić swe życie i załatwić się z przeszłością? A może penitent chce się tylko przygotować na blizką śmierć? A może jego niepokój jest nieuzasadniony i wynika tylko ze skrupułów? Odpowiedź na te pytania daje zarazem wyjasnienie, czy spowiedź jest dla penitenta konieczna (I. pytanie), czy korzystna (II. pytanie), czy też szkodliwa (III. pytanie).

Ježeli penitent na postawione pytania odpowiada: a) že zataił grzechy w dawnych spowiedziach, to spowiedź generalna jest dla niego konieczna; b) že nigdy nie odbył jeszcze spowiedzi generalnej, to ona może mu być potrzebna, albo tylko pożyteczna; c) że już raz odbył spowiedź generalna, ale źle, to spowiednik znów bada, czy sąd penitenta jest uzasadniony, wtedy poradzi mu spowiedź generalną; czyli też ów sąd opiera się na skrupułach, wtedy zakaże mu się spowiadać z całego życia; d) że z kazań słyszanych nabrał przekonania o nieważności poprzednich spowiedzi, to spowiednik postąpi jak pod literą c.; e) albo że chce rozpocząć nowe życie, to spowiedź

będzie dla niego pożyteczna.

1. Jeżeli spowiedź generalna jest konieczna dlatego, że poprzednie były świetokradzkie, to penitent obowiązany jest odbyć te spowiedź bardzo dokładnie, t. j. wyznać wszystkie grzechy, liczbę ich, rodzaj, gatunek i okoliczności. Gdyby spowiednik nie miał czasu wysłuchać takiego penitenta, a tenże musiałby przystąpić do Komunii św. dla ważnych przyczyn, to w takiej ostateczności spowiednik ma poznać stan duszy penitenta z jednego roku i z tego wyrobić sobie sad o całem jego życiu, a potem penitenta rozgrzeszyć. Gdyby atoli stosunki penitenta w każdym roku były inne, a tem samem i inne grzechy, tak że spowiednik nie mógłby z grzechów jednego roku poznać grzechów całego życia, a nadto gdyby spowiednik nie miał czasu dokładniej spowiedzi wysłuchać, wypyta penitenta o najważniejsze grzechy przeciw przykazaniom bożym i obowiazkom stanu swego, poleci mu później raz jeszcze odbyć generalną spowiedź i rozgrzeszy go. Tak uczy św. Alfons (VI. n. 504) i Lugo, (Disp, 16. n.

640). Gdyby atoli czas pozwolił, obowiazany jest spowiednik pomódz penitowi do zupełnego wyznania grzechów z całego życia.

2. Jeżeli spowiedź generalna nie jest konieczna, ale tylko korzystna, a penitent dobrze jest przygotowany, to spowiednik pozwoli, aby najpierw penitent wszystko wyznał, co pamięta, a potem dopiero postawi mu uzupełniające pytania. Wielu penitentów czuje potrzebę wyznania wszystkich swych grzechów i póty się nie uspokoją, póki tego nie uczynią. Niechajże tedy spowiednik nie przerywa im, nie wzbrania im tego, ale pytania niech pozostawi na koniec. Ježeliby sie penitent zgodził na to, albo sam prosil, aby spowiednik mu pytania stawial, natenczas obowiązany to uczynić, tem więcej, jeżeli ów penitent jest niewykształcony i nie bedzie w możności sam dokładnie się przygotować.

3. Jeżeli spowiedź nie jest konieczna, ale korzystna, a penitent chociaż o nią prosi, nie jest przecież przygotowany, to poradną jest rzeczą polecić mu, aby się naprzód przygotował, a potem dopiero do spowiedzi generalnej przyszedł. Przytem wskaże mu, jak ma zrobić rachunek sumienia, jak wzbudzić i mocne postanowienie. Gdyby atoli penitent albo nie mógł już wrócić do tego samego spowiednika, albo nie był w stanie sam się dobrze przygotować, natenczas spowiednik zaraz przystapi do wysłuchania spowiedzi generalnej.

4. Jeżeliby zaś spowiedź generalna nietylko nie była korzystna, ale owszem szkodliwa, natenczas zakaże penitentowi spowiadać się spowiedzią generalną i zażąda od niego bezwarunkowego posłuszeństwa. Jeżeli atoli taki skrupulatny penitent nigdy jeszcze spowiedzi generalnej nie odprawił, to go spowiednik może do tejże przypuścić, ale pod tym warunkiem, że później tychże spowiedzi już powtarzać nie będzie. Jeżeli zaś odbył już raz spowiedź generalna, to mu stanowczo zabroni powtarzać ją, a co najwięcej poleci mu tylko częste wzbudzanie aktu pokory i posluszeństwa.

II. Jeżeli zaś spowiednik w toku zwyklej spowiedzi odkryje, że wiele dawniejezych spowiedzi penitenta było albo

tenczas zapyta go, czy odbywał kiedy generalna spowiedź, a wrazie otrzymania przeczacej odpowiedzi, nakłoni go do generalnej spowiedzi. Gdyby miał spowiednik pewność, że penitent jest w stanie dobrze się przygotować i że wróci po niejakim czasie do generalnej spowiedzi, natenczas poleci mu w pewnym czasie zgłosić się z generalną spowiedzią. Jeżeli zaś spowiednik takiej moralnej pewności nie ma, najlepiej zrobi, jeżeli natychmiast przygotuje penitenta i spowiedzi generalnej go wysłucha.

Jeśli penitent odprawił już spowiedź generalna, każe mu spowiednik powtórzyć tylko grzechy po takowej popelnione. Wyjatek może tu wtenczas zachodzić, gdy spowiednik nabedzie moralnej pewności, że owa spowiedź generalna była nieważną, albo gdy dokonaną była przed bardzo długim upływem czasu i pozostawiła po sobie w umyśle penitenta niektóre watpliwości. W ostatnim jednak razie, - który już nie jest koniecznym, ale tylko korzystnym, bo bardzo uspokaja penitenta, - wystarczy zażadać wyznania tych grzechów, co do których watpliwość jaka pozostała i kilka innych najgłówniejszych, aby spowiednik mógł poznać w ogóle ówczesny stan duszy penitenta.

Wyrobiwszy sobie już dostateczny sąd o pożyteczności lub niezbędnej potrzebie generalnej spowiedzi, każe kaplan penitentowi wyznać najpierw grzechy od ostatniej spowiedzi popelnione.

Dwa powody naklaniaja do tego, a mianowicie pierwszy, że grzechy te nigdy jeszcze pod władzę kluczów nie były poddane, a więc pilniejszego potrzebuja wyznania; powtóre, co ważniejsza, dają spowiednikowi sposobność do bliższego poznania stanu duszy penitenta, a zwłaszcza do osądzenia, czy tenże nie znajduje się jeszcze teraz w blizkiej okazyi do grzechu lub w nienawisci, oraz czy nie usuwa się samowładnie z pod obowiązku restytucyi. W tych trzech razach, - jeśli spowiedź nie jest konieczna lub przynajmniej nadzieja powrotu penitenta na to pozwala,—należy upornego, dawszy mu zbawienne wskazówki i pobudziwszy serce jego do szczerego żalu, oddalić, by przedewszystkiem owe przeszkody usunął. Jeżeli jednak zanieważnych, albo świętokradzkich, na-chodzi obawa, że penitent zrażony nie

wróci już do spowiedzi, będzie się spo- roku i przez ile lat grzech ten popelwiednik starał nakłonić go do stałej decyzyi i użyje całej siły wymowy i modlitwy, by uzyskać od niego uroczyste przyrzeczenie, że te okazye usunie, nienawiści porzuci, i restytucyę uczyni. W razie rozbicia się wszelkich usilowań, nie da mu spowiednik rozgrzeszenia, i owszem wyraźnie mu powie, że dla niego nie ma na ziemi ratunku i że dopóty nigdzie ważnego (nie wyludzonego tylko) rozgrzeszenia nie otrzyma, dopóki nie zdobedzie sie na zadosyćuczynienie tym wymaganiom. Wyznanie grzechów od ostatniej spowiedzi ułatwi także kapłanowi sąd co do nalogu penitenta i da mu zarazem poznać tegoż siłę. W końcu zawezwie spowiednik penitenta do wyznania grzechów z całego życia lub od ostatniej spowiedzi generalnej, o ile je sobie przypomina, poczem uzupelni spowiedź własnemi pytaniami. Najpierw zapyta go o wiek, stan i zatrudnienie (nigdy jednak o miejsce pobytu), bo uzyska stąd wskazówkę do dalszego postępowania; następnie zawezwie go i zachęci gorąco, by wyznał to, co mu najbardziej dokucza i spokój duszy zatruwa, oraz—jeżeli penitent sam prosił o spowiedź generalną -zagadnie ile razy zwłaszcza od pierwszego świętokradztwa odprawiał spowiedź i przyjmował Komunię św., nie spowiadając się z tego grzechu i niepo-wtarzając poprzedniej spowiedzi. Gdy jednak sam znaglił penitenta do spowiedzi generalnej, postawi mu to pytanie dopiero po wyznaniu wszystkich grzechów, gdy tenże więcej już będzie ośmielony. Dalsze pytania stawia przechodząc kolejno przykazania dekalogu i to w tym porządku: VI., VII., VIII., V., IV., II., III.

Co się tyczy szczególów, to najpierw wypyta się penitenta o grzechy najcięższe, których wyznanie bardzo może ulżyć i dodać otuchy penitentowi, oraz o takie, które mogłyby spowodować od-roczenie rozgrzeszenia. Domagać się będzie podania liczby i rodzaju grzechu, ale mieć będzie na uwadze podział grzechów na wewnętrzne i zewnętrzne. Przy pierwszych nie będzie żądał ścisle oznaczonej liczby, bo to przeważnie osadzić sie nie da, lecz wnosić będzie raczej o liczbie z czasu trwania i z siły nałogu (zapyta ile razy w tygodniu, miesiącu, jedynie, gdyby penitent wszystkie nie-

niał). Domaganie się ścislej liczby mogłoby być dla penitenta w przyszłości źródłem ustawicznych niepokojów; rodzaju grzechu jednak nigdy pominać nie można. Przy grzechach zewnetrznych będzie żądał rodzaju a zarazem liczby ile możności jak najdokładniejszej: a wypytując zawsze poda zrazu bardzo wielką cyfrę, którą w razie przyznania powoli stopniuje, a w razie zaprzeczenia powoli również umniejsza.

Gdy penitent wyznaje grzechy bardzo ciężkie, zwłaszcza przeciw VI przykazaniu (tu się nigdy w szczegóły nie wdawać i poprzestać na tem, co najniezbedniejsze), natenczas kapłan doda otuchy penitentowi, zapyta go o grzechy znacznie cięższe, byle nie zbyt zawstydzające i zapewni go, że słyszał o jeszcze gorszych wypadkach. Potem zacheci go do wyznania tych grzechów, przypomni mu sąd ostateczy, i obecną łatwość korzystania z nieprzebranego miłosierdzia bożego, które najwyraźniej w tem się objawiło, że go do tej spowiedzi generalnej przywołało. Jeżeli penitent zwykł się stale spowiadać u tego samego kaplana, nie potrzebuje mu szczegółowo podawać rodzaju i liczby wszystkich już kiedyś przed nim wyznanych grzechów, tylko o tyle, o ile sobie spowiednik tychże nie przypomina, chociaż poradną jest rzeczą, aby i w tym wypadku szczegółowo się oskarżał. O grzechy powszednie pytać się nie należy, z wyjątkiem tych, które sa zarazem nalogowe i nastreczaja blizką okazyę do grzechów ciężkich. zaniedba również zapytać penitenta o sposób, w jaki odprawiał sakrament pokuty. Spowiadających się jedynie z pobożności nie trzeba koniecznie wypytywać się szczegółowo o rodzaj i liczbę wszystkich ciężkich grzechów, bo grzechy te już pod władze kluczów były poddane i odpuszczone. Wreszcie zapyta penitenta, czy sobie jeszcze czego nie przypomina, czy jeszcze jaki niepokój sumienia jego nie dręczy, i zostawi mu malą chwilkę do namysłu, by całe jarzmo szatana mógł ze siebie złożyć, a potem zwróci całą swą uwagę na wzbudzenie serdecznego żalu i gorącej chęci poprawy, poddając również akty pokory i ufności w miłosierdzie bcskie. Pokutę naznacza sie zazwyczaj lekką, wyjąwszy

zapiedbywał. Oprócz tego poda mu różne środki zaradcze przeciw nalogom, zacheci zwłaszcza do modlitwy i częstego przystepowania do sakramentów śś., poda osobliwszy jaki (wprost przeciw głównej wadzie penitenta skierowany) sposób nabożeństwa do NMP, i cały plan dalszego życia. Wskazówek szczedzić nie należy, a kierować wszystkie przeciw jednej głównej wadzie penitenta. Na-koniec poleci penitentowi, aby co do swego przeszłego życia całkiem już był spokojny; zapewni go, że Bóg odpuści mu już wszystkie jego tak wyznane, jak i zapomniane grzechy, jeśli tylko za nie żałuje, i zakaże mu surowo odtad myśleć o przeszłości. Może nawet penitentowi dla jego całkowitego uspokojenia powiedzieć, że za resztę sam przed Bogiem odpowie, że resztę już na swoje bierze sumienie, i że tylko wtenczas bedzie mógł penitent spowiedź tę na następnych zwykłych spowiedziach uzupelnić, gdyby sobie bez żadnego badania z całą pewnością przypomniał nowe jakie ciężkie grzechy; w każdym razie jednak nie pozwoli więcej nad 3 lub 4 razy spowiedzi generalnej poprawiać. Poddawszy naostatek penitentowi krótkie akty żalu, pokory i miłości, udzieli mu rozgrzeszenia.

Gdyby spowiednik nie mógł rozgrzeszyć penitenta, natenczas doda mu otuchy i poleci mu usunąć przeszkody, nakloni do żalu, poda środki lecznicze i za-

checi do modlitwy.

(Swiadectwa odbywania spowiedzi generalnych od najdawniejszych czasów przytacza Sokrates: w "Historia ecclesiastica", l. V. c. 19; św. Anzelm w liście 66. do Arcyb. Kantuaryjskiego. Dzieła o sluchaniu spowiedzi generalnej są: J. Hildebrandt, Missionsbüchlein für alle Stände. Paderborn 1860; Heilig, Methoconfessiones generales excipiendi. Rgsbrg 1869; Zenner, Instructio practica confessarii. Viennae 1857; X. Józef Mach, Skarb kaplana. Kraków 1886; Teologia pasterska, Łowicz 1809, I. str. 374; Schneider, Manuale sacerdotum. Kolonia 1886).

X. Kopyciński.

General zakonu (superior generalis, nazywa się w niektórych zakonach naj-

mal dotychczas pokuty sakramentalne la generalna dożywotnio, lub na pewien czas (zwyczajnie na 3 lata), zatwierdza go zaś pż, przed którym jedynie jest odpowiedzialny. Według niektórych regul, G. ma przy sobie doradce (admonitor), na wzór syncella przy patryarsze wschodnim, który wszakże nie posiada żadnej jurysdykcyi, a jedynie czuwa nad jego krokami i przypomina mu obowiązki. G. prezyduje na zwyczajnej (rocznej) i nadzwyczajnej kapitule generalnej (Conc. Lateran. IV [1215] c. 12; r. 7, X 3, 35). G. jest wyjęty z pod władzy bpiej, rezyduje zazwyczaj w Rzymie i i ma na równi z bpami prawo uczestniczenia w soborach z głosem decydującym. Podczas konania pża wzywa się kilku generałów, którzy na umierającego nakładają odpusty swoich zakonów. Polsce rezydował generał Paulinów i Maryanów, wszakże był to raczej tytuł, bez właściwej jurysdykcyi.

> Generatio aequivoca, albo originaria cz. samorodztwo, jest to hipoteza, która uczy, że nowe i zupełnie obce orga-nizmy mogą powstać bez odpowiedniego nasienia albo zarodka, przynajmniej w najniższych klasach zwierzat. Te hipotezę potępili najznakomitsi badacze przyrody, na mocy owej zasady: «omne vi-vum ex ovo, vel cellula." Sam Burmeister użala się, że musiał odrzucić hipoteze o "generatio aequivoca;" a Virchow zowie ją "Hexerei und Teufelswerk" (K. Schmidt, Anthropologie, 1865, str. 174), inni wręcz ja potępili jak S. Müller, Cuvier (Rapport historique sur les progrès des sciences naturelles, p. 200), R. Wagner (Der Kampf um die Seele, Göttingen, 1857, str. 209, 211), M. Pasteur i inni. Zaś Spallenzani, Ehrenberg, Schwann, Schulze, Unger, Pasteur wykazali, że w przyrodzie nie może być mowy o generatio aequivoca."

Genesis. Ob. Pentateuch.

Genet Franciszek, bp Vaison, teolog moralista, ur, w Awinionie w r. 1640, konsekrowany został w Rzymie w r. Gorliwy ten i pobożny pasterz znalazl śmierć w nurtach strumienia, dokąd wpadł przypadkowo objeżdżając swą dyecezye w r. 1702. Napisał knrs teologii moralnej, znanej pod nazwa Theowyższy przełożony. G-a obiera kapitu- logie de Grenoble, wydanej pod tytu-

lem Resolutions des cas de consci- W 1798 r. Francya przyłączyła G-ę, ence selon l'Ecriture sainte, les canons et les SS. Pères. Paris 1670, 12-o, 8 vol; dzielo to czesto przedrukowywano; przełożył je na łaciński język Michał Marus. Inne dzieło G-a jest: Eclair cissements apologétiques de la morale chrétienne touchant le choix des opinions etc. Paris 1680, 12-0, 2 części. Jako teolog moralista był G. nadzwyczaj surowych opinij, i uważany jest za przywódcę probabiliorystów. (Por. Bund, Catalogus auctorum. Rothomagi 1900, 8-o, str. 60; Zitelli, Enchiridion, 8-o; Glaire, Dictionnaire des Sciences. Paris 1868, 8 o, t. I, str. 883). X. J. N.

Genetyczny-przymiotnik od wyrazu geneza, określający powstanie jakiejś rzeczy. Definicya genetyczna jest ta, która objaśnia rzecz jakaś przez wykazanie sposobu jej powstania. sposób objaśnienia nazywa się metoda genetyczną.

Genewa — bpstwo w Szwajcaryi (dioecesis Lausannensis et Genevensis), -Miasto Genewa (po franc. Genève; niem.: Genf. włos. Ginevra), przy wypływie Rodanu z Genewskiego jeziora położone, za czasów Rzymskich należało do kraju Allobrogów, zwane Augusta albo Aurelia Allobrogum, później Čebanum, Gebenna, Janova, Janua, Genabum, Genava, Geneva. Za czasów cezarów była G-a znacznem miastem handlowem. Wcielona do państwa Rzymskiego stanowiła część "prowincia maxima Sequanorum." W V w. po Chr. przeszła G-a pod panowanie królów burgundzkich. W VI—IX w. należała do posia-dłości Franków, a przy końcu IX w. została wcielona do państwa burgundzkiego; potem razem z niem weszla do monarchii niemieckiej. W 1162 r.-cesarz mianował bpów miasta książętami genewskimi. Królowie Sabaudzcy ubiegali się o zarząd miasta, w XVI w. usiłowali poddać G-ę władzy domu Sabaudzkiego, lecz ok. 1526 r. Hugon Besançon wszedł w związek z kantonami Bern i Fryburg i G. dostała się pod opiekę związku. W latach następnych sasiednie kantony broniły G-y przed zaborczemi usiłowaniami domu Sabaudzkiego. G-a poczęła się rządzić samodzielnie; przeważył w niej demokratyzm. zaczeło napływać do G-y nowinkarstwo;

jako stolice departamentu du Leman. Lecz po 1815 r. po kongresie Wiedeńskim G-a przystapiła jako 22 gi kanton do związku Szwajcarskiego i z czasem wytworzyła rząd kantonalny. Obecnie miasto G-a liczy ok. 110 tys. mieszkańców, posiada liczne szkoly i akademie, muzea, pamiątki historyczne. Kościół św. Piotra, niegdyś katedra katolicka, obecnie zajęty przez Kalwinów powstał na gruzach świątyni Apollina; budowe rozpoczeto iuż w VI w. Cesarz Konrad II 1025 ja rozwinal, w XII i XIII w. poczyniono przeróbki gotyckie, portyk koryncki dodano w XVIII We wnętrzu kościoła pozostały liczne i ciekawe grobowce i pomniki. Kościół Najśw. Maryi Panny zajęli starokatolicy. Katolicy posiadają kościół Serca Jezusowego i in. — Bpstwo w G-e powstało prawie z wprowadzeniem Chrześcijaństwa. Dzieje wspominają o bpie Izaaku ok. 400 r. W III w. św. Paracodus bp. z Vienny (ok. 230) i jego poprzednik św. Dyonizy opowiadali wiare Chrystusową w Genewie (Bolland., Acta SS., Jan., I, 20). To pewne, iż pż. Leon W. w 450 r. zakładając metropolie w Viennie, poddał jej stolice bpią Genewską. Następstwo pierwszych bpów G-y nie jest historycznie ustalone. Ok. 470 r. bp. Domicyan sprowadził relikwie św. Wiktora z Soloturnu do Genewy i umieścił w nowo wzniesionym kościele pod jego wezwaniem. W 1534 r. kościół ten zburzono. O następnych biskupach G-y czynią wzmiankę akta synodów kościelnych okolicznych; wreszcie od 1X w. dzieje sporów pomiedzy bpami i ksiażetami Burgundyi. W XII, XIII i XIV w. spory te nie ustawały. Bpi byli książętami miasta, starali się o jego uświetnienie; bp. Wilhelm Fournier de Marcossay (1366-1377) zakłada w 1368 r. Akademie w G-e. Od r. 1405 poczęli hrabiowie Sabaudzcy obsadzać stolice bpią członkami swej rodziny: takim bpem był Amadeusz hr. Sabaudzki (1444—1451), antypapież Feliks V. Przeciwko przemocy domu Sabaudzkiego niektórzy biskupi w XV w. zawierali przymierze z kantonami Bern i Fryburg. Przy pomocy kantonów miasto uzyskało pewne swobody, lecz już za bpa Piotra de la Baume ok. 1533 r.

G-y napływać Kalwini wypedzeni z Francyi, ruch reformatorski się podniósł. bp musiał opuścić miasto, senat ogłosił zniesienie bpstwa 1535 r., zabronił kultu katolickiego, burzył świątynie i ołtarze. Kalwin (ob.) utwierdził reformacye i z G-y uczynił "Rzym kalwiński." poczeli rezydować w Gex, a od r. 1535 w Annecy; takim bpem był św. Franciszek Salezy (1602-1622). Ostatni w Annecy rezydował bp. Jan Marya Paget (od 1787 r.; zrezygnował 1802, + 1811). Po kongresie Wiedeńskim kanton genewski, jako posiadający 20 para-fij katolickich, poddano stolicy biskupiej w Chambery. Na prośby miejsco-wych katolików Pius VII bullą "Inter multiplices" d. 20 września 1819 r. wskrzesił bpstwo Genewskie i połączył ze stolicą bpią w Lozannie; tytuł tego bpstwa otrzymał bp. Lozanny Piotr Tobiasz Yenny (1821) r. "sine tamen accessione jurium et redituum ejusdem tituli" (Genevensis). G-e ustanowiono siedziba wikaryusza generalnego, z dawnych pozostałych części dyecezyi Genewskiej Genewskie liczyło 16 tys. katolików t. j. tyt, i koadjutorem bpa Lozanny i Genewy, a 1873, wikaryuszem apostolskim Genewy, rząd miasta się temu sprzeciwił, ks. Mermillod poszedł na wygnanie, dopiero powrócił po zamianowaniu go bpem Lozanny i Genewy (1883 r.). Obecnie do stolicy bpiej Lozańskiej i Genewskiej należy Waadt, kanton Fryburski i Genewski; bp. rezyduje we Fryburgu nad Saryna; katolików jest ok. 174 tys., kaplanów ok. 300 na 177 parafiach. (Ob. art. Fryburg). Por. W. E. J. t. XXI, zeszyı 189 b.; M. Besson, Mémoires pour servir à l'histoire eccl. des dioecéses de Genève, Aoste et Maurienne, avec des preuves, Nancy, Anneev, 1759; Blavignac, Table chro-nologique et armorial des évêques de Genève w Memoires et documents d'histoire et d'archéologie de Genève, VII, 20...; Muelinen, Helvetia sacra,

Farel, Saurien, Fromment i in. głosili ve, Paris, 1878; Büchi, Kath. Kirche reformacye. Gdy ok. 1534 poczeli do in der Schweitz, 1902; Besson, Recherches sur les origines de G., Paris, 1906; W. W. t. V, k. 282-288; Werner, Orbis terrarum catholicus, p. 81-82; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, t. I. München, 1907, k. 1636-1637). X. C. S.

> Geneza (γένεσις-narodzenie), tak sie nazywa początek, narodzenie, utworzenie się czegoś (ob. też pentateuch)...

Genezaret - jezioro w Galilei przez które w kierunku połudn. przepływa Jordan. Nazywalo się Genezar (Ant. jud. XVIII, 2 § 1; De bello jud. III, 10, § 7.), co znaczy "bogactwo ogrodu," ze wzgledu na swe okolice tejże nazwy piekne i urodzajne. Ceneret (Num. 31. 11) a Cenerot (Jos. 12, 3)—dla swego ksztaltu, któryto wyraz przypomina nazwę hebr. instrumentu muzycznego Kin-nor-arfy. Morze Tyberyadzkie Jo 6, 1; 21, 1) od miasta nadbrzeżnego Tyberyady. Morze Galilejskie (Matth. 4, 18; 15, 29; Marc 1, 16; 7, 31; Jo. 6, 1) od przylegającej do niego Galilej. Obecnie zowie się Bahr el-Tabarije (od miautworzono bpstwo w Annecy. Bpstwo sta Tabarije-Tyberyada). - Jezioro to leży w dolinie o 335 stóp niżej od mo-<sup>1</sup>/<sub>3</sub> część całej ludności. Gdy 1864 pż rza Śródziemnego i jest ze wszystkich Pius IX zamianował wikaryusza gene stron zamkniete górami. Długość jezioralnego ks. Gaspara Mermilloda bpem ra wynosi 4—5 mil, szerokość—1¹/<sub>2</sub> mili. Łożysko według badaczów maja tworzyć ogromne czeluście wygasłego już wulkanu, co zdają się potwierdzać częste trzesienia ziemi i pobliskie cieplice, o których wspomina już Pliniusz Starszy, a Józef Flawiusz nazywa je Emmausowemi Cieplicami (Ant. jud. XVIII, 1, § 3; De Bello jud. IV, 1, § 3). Dziś znajdują się tam dwa zakłady: jeden zwie się kapielami Ibrahima, a drugi - Solimana, Niekiedy burze bardzo silne nawiedzają morze Galiejskie, o czem świadczą i Ewangieliści (Matth. 8, 24; 14, 24; Marc.4, 37; 6, 48; Luc. 8, 23; Jo 6, 18). Woda jest slodka. przyjemna do picia, zwłaszcza, kiedy na powietrzu w nocy w dzbanach jest przechowywana. Ryby w wielkiej obfitości i najrozmaitszych gatunków.—Góry poblizkie pelne są bazaltowych pokładów. Roslinność w okolicach: trzcina cukro-I, 16...; Gallia Christ., XVI, 373... wa, cytryna, pomarańcza, figi, oliwy, Append. 143...; Gams, Ser. Epp., 276...; jabłka, winogrady, indygo, ryż i t. p.— Hist, de la persecution relig. à Genè Z miast nadbrzeżnych najgłówniejsze były: Korozaim, Julias, Dalmanuta, Geraza (od wsch.); Tyberyada, Magdalum (od zach.); Betsaida, Kafarnaum (od półn.). "Niegdyś w tem jeziorze, jak się wyraża Didon, dwadzieścia miast się przeglądało, dziś pozostała tylko Tyberyada i trzy nędzne wioski." Samo jezioro, jego brzegi i okolice uświęcił Chrystus Pan swoją obecnością, cudami, naukami, powołaniem Apostołów. (Por. O. Golichowski, Ziemia święta, Lwów 1896, str. 487 –487; X. Godlewski, Archeologia Bibl., Warszawa 1899 t. I str. 96 –97; Hagen, Lexicon Bibl. t. II, p. 391 – 393; Vigouroux. Dietionnaire de la Bible t. III, p. 173 –180).

Genezyusz św. -1) męczennik w Rzymie, przedtem aktor, nawrócony w szczególnych okolicznościach. G. przedstawiał na scenie role umierającego poganina, który przed śmiercią pragnie przy-jąć chrzest św. G. wystudyował doskonale swą rolę i w tym celu dobrze poznał ceremonje towarzyszące udzieleniu tego sakramentu i wiernie je oddał na scenie, wobec cesarza Dyoklecyana i tłumu widzów, którzy z zapałem okla-skiwali aktora. Tymczasem łaska uderzyła na serce poganina; gdy w toku widowiska aktor przedstawiający kaplana chijańskiego przybliżył się do G-a by mu udzielić chrztu, G. przyjął go na seryo, i wkrótce w świetnej przemowie do cezara i ludu wyznał, że podczas ceremonij ujrzał aniolów otoczonych światłościa, którzy z ksiegi przeczytali wszystkie jego grzechy, i następnie zanurzywszy księgę w wodzie, wyjęli ją czysta; pismo znikło, jak gdyby nigdy na kartach książki nie nie było napisane; i że nawrócony tem widzeniem uznaje Jezusa Chrystusa za prawdziwego Boga, sam zaś wyznaje publicznie, że jest chijaninem, gotowym na śmierć za wiarę chijańską. Rozgniewany cesarz kazał G-a zbić kijami i oddac w rę-ce Plaucyana, prefekta Rzymu, by ten zmusił go do złożenia ofiary bogom. Gdy jednak męczennik trwał w postanowieniu, Plaucyan kazał go ściąć 25 sierpnia 286 lub 303 r., w tych bowiem tylko latach Dyoklecyan znajdował się w Rzymie. Święto 25 i 26 sierpnia. --2) G. bp Lyonu ok. 657 † w r. 678, był przeorem opactwa w Fontenelfe.

Królowa Batylda uczyniła go swoim jalmużnikiem, oceniając jego wielką miłość dla ubogich. Św. korzystał z wpływu, jaki miał na królowe; z jego namowy Batylda odnowiła wiele klasztorów. Na stolicy bpiej zajaśniał G. cnotami, lecz wkrótce usunął się do opactwa w Chelles i tu Święto 3 listopapada. (Por. Glaire Dictionnaire, 8-0, t. I: Pétin. Dict. hagiogr. t. I; Buchberger, Kirchl. Handlex. München 1906).

Gengel Jerzy ks. T. J., ur. w Wielkopolsce w r. 1657, przyjęty do nowicyatu w r. 1673, był profesorem filozo-fii i teologii we Lwowie, rektorem w Jarosławiu, Krakowie i Kaliszu i misyonarzem obozowym, † w Kaliszu w r. 1727. Napisał Defensio Aristotelis et Philosophiae peripateticae etc. Pragae, 1715, 4-o; Defensio Theologiae Scholasticae contra Lutherum etc. Leopoli 1713, 4-o; Admiranda Lutheri tribus exposita tractatibus etc. Pragae 1714, 4-o; Admiranda jansenismi etc. Brunsbergae 1814, 4 o; Eversio Atheismi seu pro Deo contra Atheos libri duo etc., tamže 1716, 4-o. Gradus ad atheismum etc., tamže I717, 8-o; Admiranda Zvinglii et Calvini etc. Pragae 1717, 4-0; Censura prophetiarum de Romanis Pontificibus etc. Leopoli 1724, 4-0; Vindiciae Marianae inno-centiae etc. tamže 17p5, 4-0; De judicio particulari etc., tamże 1725, 4-o; Scrutinium unicae veritatis etc., tamže 1725, 4-0; De Constantino Magno primo Christianorum Imperatore etc. Calissii 1726, 8-o; De immortalitate animae humanae veritas etc., tamże 1727, 4-0; Tractatus Theologicus de judicio universali, nec non de signis ac rebus proxime antecedentibus judicium etc., tamże 1727, 4 o; De Passione Domini Nostri Jesu Christi Historia etc., tamże 1727, 4-o. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. Bruxelles 1892, 4-0, t. III, kol. 1313—15; Brown, Bibl. pisarzów assyst. polsk. Poznań 1862, 8-a, str. 176-177).

X. J. N.

Gengler Adam, teolog katolicki. ur. w r. 1799 w Bambergu, † tamże w r. 1866, wyświęcony na kapłana w r. 1822, został profesorem lyceum w Landshut w r. 1825, w r. 1828 profesorem histo-

um w Bambergu, w r. 1842 kanonikiem, a w 1848 dziekanem kapituly. G. z miłości ku ojczyźnie nie chciał przyjąć różnych katedr ofiarowanych mu kilkakrotnie na obczyznie. Napisał: Über das Verhältniss der Theologie zur Philosophie. Bamberg 1826; Über eine angeblich zu hotfende Inditferen. zirung des Katholicismus und Protestantismus in einem höheren Dritten, tamże 1827; Das Glaubensprincip der Griechischen Kirche etc. tamże 1829; Aphorismen über das Verhältniss der Kirche zum Staate, 1832; Von den Rechten des Staates u. der Kirche in Beziehung auf die Bildung des Klerus, 1830; Über Einsegnung gemischter Ehen. 1831; Die Ideale der Wissenschaft oder die Encyklopädie der Theologie. Bamberg 1839, dzielo niedokladne; i inne (Por. Hurter, Nomenclator Literarius theologiae. Oeniponte 1893, 8-o; t. III; Buchberger, Kirchliches Handlexicon. München 1906, 4-o, t. I, kol. 1638). X. J. N.

Genicot Edward ks. T. J., belgijski teolog moralista, ur. w r. 1856 w Antwerpii, wstapił do Jezuitów w r. 1872, † w r. 1900 w Lowanium, gdzie by profesorem teologii moralnej w "Collegium maximum." Napisał Theologiae moralis institutiones. Lovanii 1896, 2 vol. in 8-o: wyd. 5 te w r. 1906; Casus conscientiae propositi ac soluti, tamże 1901, 2 vol. in 8-o. (Por. Blanc, Répertoire bibliographique, Paris 1802, 8-o, str. 175; Buchberger. Kirchliches Handlexikon. 1906, 4-o, kol. 1638).

Genjusz z łac. genius – duch opiekuńczy. G. albo demon Sokratesa jest to duch, istota nadprzyrodzona o której wspomina Sokrates, że niekiedy ulegał szczególnemu jej wpływowi. — G. nazywa się także talent nadzwyczajny w najwyższym stopniu, do jakiego wznieść się mogą władze duszy. G. może graniczyć z obłąkaniem, gdyż samo podniecenie zmysłów, jak wyobraźni i pamięci, które w sposób zadziwiający dopomagają połotowi geniuszu, pociąga częstokroć za sobą ciężkie zaburzenia dła rozumu. Może on być naraz pozbawiony wszystkich władz i organów, które przedtem doskonale mu służyły. (Por.

ryi klnej i prawa kanonicznego w Tyce- Blanc. Dict. de la Philosophie. Paris um w Bambergu, w r. 1842 kanonikiem, 1906, 4-0, 587).

Genjusze ob. Dyabeł.

Genlis hr. de, ur. w Champceri pod Autun, † w Paryżu w r. 1830. była guwernantką dzieci księcia de Chartes. Mąż jej zginął na gilotynie w r. 1793, G. zaś emigrowała zagranicę, gdzie utrzymywała się z pisania romansów wysławiających miłość wolną. są jej: Les premières rivales; Alphonsine; Les Parvenus itd. Powróciwszy do Francyi w r. 1801 otrzymała z rozkazu Bonapartego pensye. Napisala wiele dziel o wychowaniu. książki, które przeznaczyła dla swych uczniów były uczciwe. Głośne było jej dzielo pedagogiczne Les veillers du château. Nipisala też Mėmoires, 1825. Broniła katolicyzmu zwłaszcza w ksiażce Les Athées inconséquents, 1824. (Por. Blanc, Dict. de la Philosophie. Paris 1906, 4 o, kol. 587; Bethleem, Romans à lire etc. Cambrai 1906, 12-0).

Gennadjusz arbp bulgarski z XIII w., polemizujący z Łacinnikami napisał niedrukowane dotąd "Syntagma" o pochodzeniu Ducha św., przyczem posiłkował się pismem Focyusza i Eutymjusza Zigabenusa. Rękopism znajduje się wśród monachijskich (Kod. 256) i bodlejańskich manuskryptów (Por. Le Quien, Or. chr. II, 206; Hergenröther, Photius III 163, 815).

Gennadjusz I patryar. Knstpolski (458–471), był wyznawcą nauki prawowiernej, a przeciwnikiem monofizytyzmu. Prawdopodobnie pod jego przewodnictwem odbył się w r. 459 wielki synod w Knstpolu, na którym potepiono symonję przy święceniach (Mansi, Cone. VII, 911–920; Hefele Conc. Gesch. II, 584). Według Gennadjusza z Marsylli G. miał napisać komentarz na ks. Daniela i wiele homilij, oraz wykład listów ś. Pawła. Pisma te zaginęły, natomiast w zachowanych dotąd Katenach spotyka się z nazwiskiem G-a, którym jest prawdop. nasz G. (Por. Migne, P. P. gr. LXXXV 1611–1734).

rozumu. Może on być naraz pozbawiony wszystkich władz i organów, które przedtem doskonale mu służyły. (Por.

pewnego nie jest nam wiadome; prawdop. ur. ok. r. 1400 w Knstpolu. Pierwszy raz wystepuje w historyi już zajmując wysokie stanowisko na dworze cesarskim. Na soborze Florenckim był zwolennikiem Unii, lecz należał do tych Greków, którzy zaraz po powrocie ją zdradzili. Odtąd połączył się z zacieklym wrogiem Unii, Markiem Eugeniuszem z Efezu, który mu na łożu śmierci przekazał nienawiść do Łacinników (Verba Marci morientis i Resp. Georgii Scholarii u Migne'a, PP. gr. CLX, 529). Wpadłszy skutkiem tego w nielaskę u cesarza, wstapil jako G. do klasztoru Pantokrator w Knstpolu, gdzie w dalszym ciągu kierował agitacya pko Po zdobyciu Knstpola przez Turków został G. na rozkaz Mohameda II obrany patryarchą. Sultan początkowo sprzyjał mu, a nawet zażądał od niego objaśnień w sprawie religii chijańskiej, skutkiem czego G. złożył mu piśmiennie obszerny wykład, znany odtąd jako Confessio Gennadii, pierwsze pismo symboliczne Kła greckiego, które później rozszerzył dołączywszy wykład o Trójcy ś. i Wcieleniu zw. Via salutis hominum. Wielu jednak odmawia G-owi tego autorstwa. G. był jednak więcej agitatorem niż rządcą i dla tego zniechęcony złożył godność i ponownie 1459 r. osiadł w klasztorze w pobliżu Serry w Macedonii i poświęcił się pracom naukowym. Dwulicowe zachowanie sie G-a w sprawie Unii było powodem, że niektórzy uznawali dwie różne osoby tego nazwiska. Wszakże nie było w tem nie dziwnego, gdyż większość uczestników soboru we Florencyi, zachowala się później w tenże sposób. G. był jednym z najpłodniejszych pisarzy greckich. Fabricius (Biblioth. graeca ed. Harles XI) przyznaje mu przeszło 100 dzieł. Najznakomitsze jest wyżej cyt. Vita salutis hominum, wyd. ostatnie przez Gasso (Gennadius u. Phleto Bre lau 1844), tenže wydał jego Confessio (Wien 1864). Napisał też sporo polemik, homilij i mniejszych rozpraw. Natomiast autorem przyznawanej mu Apologia pro quinque capitibus conc. Floren. był prawdopodobnie b. Józef z Metony. (Por, Fabricius I. c, 349; Bähr. Georg. Scholarius w Erseti i Grubera, Encykl. XVIII, 197 i nst.). (Ch.)

Gennadjusz, kapłan z Marsylii, żył w w drugiej połowie V. w. Sławe literacka pozyskał pismem De viris illustribus, bedacem uzupełnieniem pracy pod ta sama nazwa św. Hieronima i do niej w tendencyi przystosowanem. Niestety tekst jest cześcia zdekompletowany, częścia skażony póżniejszymi dodatkami. Autor, zwłaszcza w sądzie o Prosperze z Akwitanii, zdaje sie ulegać wpływom semipelagianizmu. Jemu też przyznawane jest pismo pseudoaugusty-De ecclesiasticis doamatibus, w którem także są ślady semipelagianizmu. G., jak sam przyznaje, tłumaczył wiele rozpraw greckich na łaciński. De eccl. dogm. wydal w Hambur-G. Elmenhorst 1619 (przedruki u Migne'a PP. lat. LVIII); De vir. illustr. zaś kilkakrotnie wydane zostało razem z pracą ś. Hieronima, m. i. u Migne'a l. c. (Por. E. Jungmann, Quaestiones Gennadianae, Leipziger Programm 1881).

Gennadiusz arbp, nowogrodzki i pskowski, služyl planom Moskwy wbrew dążeniom swego kleru. Arbpem został r. 1484. Srożył się bardzo przeciwko heretykom Sobotnikom, których katował i prześladował niemiłosiernie. Pomimo uchwały soboru moskiewskiego w r. 1503, na którym był obecny, zabraniającego pobierania opłat za godności klne. G. tak dalece dopuszczał się przekupstwa, że został pozbawiony dyecezvi (1504) i osadzoný w klasztorze czudowskim, gdzie wkrótce umarł. Pozostawił sporo pism. Cześć ich wydano w Nowikowa, Drewniaja ruskaja bibliotieka. Napisał też w r. 1492 list pasterski o końcu świata. Najważniejszem dziełem G. bylo ułożenie kodeksu słowiańskiego ksiag biblijnych, na którym opierały się drukowane później wydania Kanonu słowiańskiego. Niektóre księgi zostały przełożone z Wulgaty, inne wprost z hebrajskiego, stąd też kodeks nie odznacza się jednolitością. (Por. W. E. J. t. XXIII-XXIV, str. 846).

Gennari Kazimierz krdł. ur. w Maratea w r. 1839; po odbyciu studyów w Salerno wyświęcony został na kapłana w r. 1863, mianowany bpem Conversano w r. 1888; był kierownikiem czasopisma "II Monitore Ecclesiastico" wielce cenionego w całych Włoszech. We-

zwany przez Leona XIII do Rzymu! mianowany został asesorem św. Officium; w r. 1897 promowany na arbpa tytularnego Lepanto, w r. 1901 kreowany krdlem z tyt. św. Marcelego. Mieszka w Rzymie. Z prac uczonego pralata godne sa wspomnienia: Della nuova disciplina sulla proibizione e sulla censura dei libri etc. 8-o: Consultazioni morali, Canoniche, Liturgi-che. 8-o. 2 tomy; Sulla privazione del Beneficio Ecclesiastico etc. 8-o. 2 wyd; Dei fondamenti della fede cattolica. Catechismo apologetico di religione ad uso della gioventu studiosa. 18-o; Circa la composizione sui beni e sugli oneri ecclesiastici etc. i inne.

Gennari Teodor minoryta, od r. 1684 bp., napisal: Manuale confessorum, Patavia 1679, 4-o; Tractatus de septem peccatis capitalibus, tamže 1680; Dies intelligibilis scoticus, in duodecim horas theologicas divisus. Venetiis 1674, in folio, jest to wykład symbolu według nauki Dunsa Scota, św. Tomasza i św. Bonawentury. (Por. Bund, Catalogus auctorum. Rothomagi 1900, 8-o, str. 60).

Gennep Jaspor (Casparus), ruchliwy księgarz wydawca katolicki w XVI w., był także sam autorem, zwłaszcza historyi swego czasu, p. t. Epitome etc. Kolonia 1559, przeciwko współczesnemu historykowi protestanckiemu Sleidanowi. Wywiązała się z tego powodu polemika między protestantami a katolikami, w której G. brał czynny udział; między innemi wydał w odpowiedzi na protestancką naukę o usprawiedliwieniu komedje p. t. Homulus, Der Sünden loin ist der Toid. (Por. Hortzh, Bibl. Col. 50, 155).

Genoude Antoni Eugenjusz de ks, publicysta i pisarz klny, ur. w r. 1792 w Montelimart z ubogich rodziców, po odbyciu studyów w Grenobli, wstąpił do seminaryum w Paryżu, lecz dla slabego zdrowia opuścił seminaryum i ożenił się z panna de Fleury. Po śmierci żony w r. 1834 wstapił do seminaryum po raz trzeci i w r. 1835 otrzymał święcenia kapłańskie. † w. r. 1849. Najgłówniejsza praca G-a było jego tlumaczenie ksiąg P. św. na język francuski p. t.

textes sacrés avec la Vulgate, Paris 1821-24, t. 23 in 8-0; 1839-1840, 5 vol. in 4-0; wyd. 4-te; 1858. Tłumaczenie to, jakkolwiek pod względem literackim świetne i poprawne, to jednak pod względem wartości wewnętrznej i pra-wowierności najzupełniej chybione. Przyczyna tego jest okoliczność, że G. nie znał nauk biblijnych, ani jezyków wschodnich. Dla tego też przekład G-a nie ma ma żadnej aprobaty klnej. To też praca G-a spotkała się z surową krytyka, która byla zdania, że przekład G a iest zepsuciem tekstu św. Nie poprawiły tego defektu późniejsze popraw-ki, bo osoby, które wzięły na siebie tę pracę, również nie znające nauk biblijnych, jak i sam G., polowicznie tylko mogły przekład pierwszy poprawić. Jako kapłan G. odznaczał się popożnością, gorliwością i silną wiarą. Z innych prac G. zasługują na wzmiankę pięknym i potoczystym stylem napisane; La vie de Jésus Christ et des ses Apotres, Paris 1837, 2 vol in 8-o; La Raison du Christianisme ou Preuves de la verité de la Religion, tirées des ecrits des plus grands hommes, tamže 1836, 3 v. in 4-o; 1841, 5 v. in 8-o; Biographie catholique ou histoire de l'Anc. et N. T., 1839 2 vol. in 8-o; La Divinité de Jésus Christ etc., tamze 1842. 2 v. in 12-o; Exposition du Dogme catholique, tamze 1840; La Défense du christianisme etc.; Le Précepteur chrétien, i w. in. Jako publicysta walczył G. w obronie religii, ale w duchu galiikańskim. Za swój przekład P. św. został w nagrode nobilitowany przez Ludwika XVIII króla w r. 1828. (Por. Glaire, Dictionnaire, t. I; Buchberger, Kir-chliches Handlex. 1907, 4-o, t. I; Hurter, Nomenclator literarius, Oeniponte 1893, 8-o, t. III).

X. J. N.

Genovesi ks., filozof i ekonomista włoski, ur. w r. 1712 w Castiglione pod Salerno, w r. 1736 został zakonnikiem i profesorem retoryki w seminaryum w Salerno, późniel metafizyki w Neapolu, wreszcie teologii i ekonomii politycznej w tem mieście, + w r. 1769. Ogłosil drukiem; Elementa metaphysicae et artis logico criticae, Neapoli 1743-45, 5 t., w wydaniu włoskiem 2 t.; Lezioni La sainte Bible traduite d'après les di commerzia et di economia civile,

tamže 1757; po niemiecku Lipsk 1776; domu swego z honorami wprowadz l. nadto dzieło o ekonomistach włoskich. G. dobrze określił stosunek moralności do ekonomii politycznej. Co do filozo-fii trzymał pośrednie miejsce między sensualizmem a idealizmem; niesprawiedliwym się tylko okazał względem perypatetyków, podzielając pod tym względem zdania i przesądy Bakona, Kartezyusza i innych. (Por. Blanc, Hist. de la Philosophie, t. II, str. 315—316; tenże, Dict. de la Philosophie, 1906, 4-0, kol. 588; Schäfler, Handlexicon der kath. Theologie, Regensburg 1883, 8-o, t. II, str. 140).

X. J. N.

Genowefa, z rodziny książąt brabanckich, żona hr. Palatynatu, Zygfryda z Mayenfeld, uważana przez jednych za Święta, przez innych za błogosławiona. (Bollandyśei nie przyznają jej żadnego z tych tytułów). Zyła według podania w VIII w. Historykom nie udało się odnaleźć podłoża historycznego dla legen-- dy o życiu Genowefy. Legenda ta okazuje się spisaną dopiero 1472 r. przez karmelite Mat. Emyicha. Późniejsze opisy nie są już tak objektywne, jak ten najstarszy i zawierają w sobie dużo fantastycznych ubarwień i anachronizmów. Najwiekszym rozgłosem cieszyła się książka o Genowefie, napisana przez jezuitę René de Cerisiers pod tytulem "L'inno-cence réconnue, ou vie de Ste Geneviéve de Brabant" (Mons 1638), oraz ludowe dzielko ks. Krz. Schmida. Schumann utworzył z tej legendy operę. Legenda zaś ta opiewa, iż w czasie, gdy mąż Ge-nowefy udał się na wyprawę przeciw Saracenom, marszałek jego dworu Golo, występną miłoscią ku swej pani. Gdy zaś ta z pogardą odrzuciła grzeszną propozycyę, została przez niego oskarżoną przed mężem o cudzolóztwo. Hrabia Zygfryd, otrzyniawszy taką wiadomość, wydał na Genowefe wyrok śmierci. Siepacz, któremu polecono wy-rok ten wykonać, tknięty litością, darował jej życie i ułatwił ucieczkę. Genowefa ukryla się w lasach ardeńskich, powiła tam syna, przezwanego Schmerzenreich, żywiąc go roślinami i mlekiem oswojonej łani. Tułaczka G. trwała 6 lat, tj. do czasu, gdy mąż, przekonaw-

Na miejscu spotkania zbudował on potem kaplice. (Por. Julius Zacher. Die Historie von der Pfalzgräfin Geno-vefa, Königsberg 1860; Franz Görres, Kritische Erörterungen über die Entstehungsgeschichte der Genovefa -Sage, in Piek's "Monatschrift f. rh. westf. Geschichstfr. u. Altertumskunde" II, 531).

Ks. Fl. Kr.

Genowefa św. patronka Paryża, ur. w Nanterre ok. r. 423, była z początku prostą pasterką. Z porady św. Germana z Auxerre, który spotkal ją gdy szedl przepowiadać ewangelię do Wielkiej Brytanii, poświęciła się Bogu. Podczas najścia Atylli w r. 451 G. zatrzymała paryżan w mieście, przepowiadając że nic im się złego nie stanie. Podczas głodu znów przyszła z pomocą mieszkańcom Paryża. Na jej też prosby Klodoweusz wybudował na górze kł pod wezwaniem śś. Apostołów Piotra i Pawła, góra zas zaczęla się nazywać górą św. Genowefy. Sw. G. + w r. 512; relikwie jej były naprzód przechowywane w tym kle, który jeszcze nie był skończony i który odtąd zaczął się nazywać św. Genowefy. Po wydobyciu relikwij z ziemi złożono je w relikwiarzu, sprawionym przez św. Eliasza. Gdy Normandowie zagrażali Paryżowi, relikwie ow. wyniesiono z miasta w r. 845 i sprowadzono je napowrót dopiero w 10 lat potem w r. 855. Relikwie te spalono publicznie na placu de Grève w r. 1793. Świętokradztwa tego dopuścili się rewolucyoniści, którzy też kł pod wezwaniem Sw. zamienili na świątynię świecką i nazwano ja Panteonem a na frontonie umieszczono napis: "Aux grands hommes la patrie reconnaissante". (Do tych wielkich ludzi zaliczono później m. i. Woltera i Rousseau). Przywrócono ją do pierwotnego przeznaczenia za panowania Ludwika XVIII, napis usunięto, i złożono część relikwij św. patronki, uratowanych od zniewagi bezbożników; tu znajdowały się do r. 1830. w którym znów ki ten został nazwany Panteonem. Ludwik Filip król francuski uroczyście go otworzył w r. 1831, krzyż usunieto a dawny napis znów przywrócono. W r. szy się o niewinności swej żony, spotkał 1846 król znów zamierzał oddać kł do ją przypadkiem podczas polowania i do pierwotnego użytku. Zwrócił się tedy

do pośrednictwa arcybpa Affre'a z propozycya przeznaczenia kła na cele religijne, ofiarował nawet na przeróbkę 4 miljony franków, z warunkiem jednak by napis nad klem pozostał nietkniety. Arcvbp odpowiedział odmownie i Panteon pozostal tem czem był do r. 1851, w którym to roku znów oddano go na cele religijne, ale z pozostawieniem tego co było policzkiem wymierzonym religii. Św. G. cześć odbiera 3 stycznia. (Por. Blanc, Dictionnaire universelle de la Pensée, Paris 1899, 4-o, t. II, kol. 1154; Pétin, Dictionnaire hagiogr. 1850, 4-o, t. 1, kol. 1164; Glaire, Dictionnaire des Sciences, 8-o, t. I, str. 884; Bolland, Acta. s. d. 3 Jan.; Charpentier, Vie de S. Geneviéve, Paris 1696; Saintyves, La vie de sainte Geneviève, patronne de Paris. Paris 1846, 8-o).

X. J. N.

Genowefianie ob. Kanonicy regularni.

Genowefki (córki św. Genowefy, Miraminitki), kongr. zakonna powstala w Paryżu 1636 r., staraniem Franciszki de Blosset, celem opieki nad chorymi i wychowania dziewcząt. W r. 1658 już po śmierci założycielki władza dyccezyalna zatwierdzila wypracowana przez Bourdoise regulę. Opróch nauczania dziewczat G. miały także szkolę dla nauczycielek. W tymże nieomal czasie Marya Bonneau, zamężna Miramion założyła w r. 1661 w parafii św. Pawła w Paryżu podobną kongregacyę pod wezwaniem św. Rodziny. Dawała ona wychowanie 20 ubogim sierotom dziewczetom a nadto pielęgnowała chorych i codziennie wydawała 2000 porcyj zupy ubogim w parafii św. Mikołaja sec Champs. czerpawszy wszystkie swoje środki połączyła się z kongregacyą G. i wspólnie odtad pod nazwą Miramionitek poświęciły się nauczaniu. Wkrótce założono przeszło 100 szkół, a kongregacya pod nowa nazwa zyskała zatwierdzenie, Miramion sama † 1696 r. Miramionitki nie składają ślubów, przyrzekają tylko ścisłe przestrzeganie reguly. Przyjęcie do kongregacyi nastąpić może dopiero po 20 r. życia. W czasie rewolucyi doznały srogiego prześladowania, po tym czasie poczęto ich powszechnie nazywać Soeurs de la sainte Famille. Domy ich znaj-

Pezers, Tuluzie i Villefranche. W roku 1882 kierowały aż 821 szkołami. Obecnie skasowane. (Por. Henrion-Fehr, Mönchorden, II, 346).

Gentile da Fabriano, właściwie Gentile di Niccolo di Giovanni di Masso, malarz włoski, ur. ok. 1370 r. w Fabriano w Umbryi, jest wybitnym przedstawicielem kierunku przejściowego sztuki włoskiej, łaczacego w sobie zalety i wady pierwotnych idealistycznych szkół umbryjskiej i sieneńskiej z realizmem nowato-rów florenckich. G. pracował w Brescii, w Wenecyi ok. r. 1420 przy pałacu dożów, we Florencyi, w Sienie, w Orvietto i w Rzymie przy ozdabianiu Lateranu (1426). Główniejsze z zachowanych dotad malowidel G. sa: dwie pierwotne nastawy ołtarzowe, przedstawiające życie św. Rodziny, z których pojedyncze części znajdują się po muzeach w Medyolanie, we Florencyi i w Luwrze; "obraz św. Mikołaja" we Florencyi; "Hołd trzech Króli", w akademii Florenckiej; "Madonna" w katedrze w Orvietta. G. uprawiał sztuke i teoretycznie, ale traktaty jego o malarstwie nie zachowały się dla potomności. Umarł w Perugii d. 12 czerwca 1448 r.

X. S. G.

Gentilis Jan, Walenty antitrynitarz z XVI w., ur. w Cosensa pod Neapolem. Skutkiem swoich pogladów o Trójcy św. przybywszy do Genewy wpadł w zatarg z Kalwinem i po długich sporach zdecydował się podpisać ułożoną przez Kalwina i włoskiego pastora Ragnone formule wiary, z obowiązkiem nie uczenia nic przeciwko niej. Wnet jednak w r. 1556 wytoczono mu proces o nauczanie przeciwne i został 16 sierpnia skazany na smierć, lecz po odwołaniu swojej nauki ulaskawiony. G. nie czując się bezpiecznym uciekł do Lyonu, gdzie rozpoczął wydawać pko Kalwinowi Antidota, za które zostal w Forges uwięziony, lecz wnet wypuszczony na wolność, powrócił do Lyonu i tam ogłosił wyznanie swoje p. t. "Valentini Gentilis Itali Domini J. Chr. servi de uno Deo, de unius Dei vero Filio et Spiritu Sancto Paracleto catholica et apostolica Confessio ad Ill. Simonem Wurstemberger". Teraz rozpoczął wędrówke po Francyi, Włoszech, dują się w Amiens, Besançon, Lyonie, Polsce, (gdzie bawił u swoich przyjaciół

Alciati'ego (ob.) i Blandrata (ob.), a na jako rzeczpospolita genueńska. W r. synodzie pińczowskim głosił swoja naukę), Morawach i Austryi szerząc swoje blędy. Ośmielony powodzeniem przybył wreszcie do Szwajcaryi, gdzie w Gex wyzwał jednego z pastorów na dysputy. Ten jednak kazał go pojmać i odprowadzić do Bernu, gdzie 9 września 1566 r. został ścięty. Nauka G. była bardzo bałamutna, tak że w system ująć się nie daje. Podstawą jej był subordinacya-nizm, uczył bowiem G. że Bóg Izraela jest jedynym prawdziwym Bogiem, który boskość swoją wylał na Syna Chrystusa i skutkiem tego jest większy od niego i od Ducha św. G. oprócz wyżej wspomnianych napisał sporo innych dzieł i rozpraw, m. in.: XL protheses theologiae; Evangelica propositio. Prawdowodobnie od niego też pcchodzi Ad J. Calvinum et pios fratres Car-men. Pisma G-a sa drukowaue w "Cal-vini Opp." VIII, str. 568 i nast. (Por. Spon, Histoire de Géneve; Treschel, Procès de V. Gentilis etc. Gêneve 1878-1879).

(Ch.)

Genua arcybpstwo we Włoszech (archid. Januensis). Miasto G-a (wł. Genova; fr. Gênes) w głębi zatoki tejże nazwy położone, ze względu na piękne położenie, słusznie nosi miano "la su-perba". Za czasów Rzymskich G-a była stolica Liguryi, zw. Janua Ligurum. W III w, przed Chr. podbili ja Rzymianie i włączyli do prowincyi Gallia Ci-salpina. W wiekach średnich G-a ulegla Longobardom, a od r. 774—Frankom. W X w. spustoszyli G-ę Maurowie. Ok. r. 1070 G-a sprzymierzywszy się z Pizą, zyskała dużo na znaczeniu i potedze morskiej. Już w r. 948 otrzymawszy autonomię, jako rzeczpospolita Genueńska, poczęła szybko się rozwijać, handel jej podniósł się znacznie. Przez w. XI-XIV prowadziła G-a walki z Piza i Wenecya. Początkowo zwyciężajac, uległa wreszcie (1379 r.) przemocy weneckiej, stracila znaczenie handlowe, lecz zachowała niepodległość. Dopiero na początku XV w. uległa Francyi; ja-kiś czas zależała od Medyolanu i znów powróciła pod berlo francuskie. Od r. 1528 pod dowództwem Andrzeja Doria zdolała G-a zrzucić obce jarzmo, i prawie do czasów Napoleona rządziła się Korsyce: Aleria, Ajaccio i Sagona, Za

1805 Napoleon włączył ją do cesarstwa francuskiego. Kongres wiedeński (1815) poddał G-e Sardynii, odłączając ją jako oddzielne ksiestwo. Obecnie dawna rzeczpospolita Genueńska stanowi 2 prowincye włoskie (Genua i Porto Mauri-zio). Miasto Genua jest głownem w prowincyi Genueńskiej, liczy około 200 tys. mieszkańców, posiada muzea, szkoły, uniwersytet, założony w 1775 r., bi-bliotekę, liczącą ok. 60 tys. tomów, z bogatym działem teologicznym. Liczne pamiątkowe gmachy, pałace i b. dużo kłów. Katedra św. Wawrzyńca (S. Lorenzo), rozpoczęta ok. 986 r., ukończona 1118 r. Otrzymała dobudówki w stylu romańsko-lombardzkim; odnowiona 1540 r.; posiada relikwie św. Jana Chrzciciela, przeniesione do katedry ok. r. 1102; łańcuch, którym skuto św. Jana w wiezieniu; kielich "Sacro Catino", w któ-rym, według tradycyi, Zbawiciel odprawiał ostatnia wieczerze; przywieźli go z Cezarei krzyżowcy Genueńscy ok. r. 1101. Dawna katedra "S. Siro" powstała w VI w.; w VII w. znacznie ją przerobio-no. Największy i najpiękniejszy kł Sta Annunziata z XVII w. z malaturami Carlone, Procaccini i in. Kościół S. Maria di Carignano - bardzo piękny. Inne kościoły i klasztory liczne. Genua jest ojczyzną papieży Innocentego IV, Hadryana V, Innocentego VIII, Krzy-stofa Kolumba, św. Katarzyny i in. — Bpstwo w G-ie powstało w pierw-szych wiekach Kła. Pierwszym bpem miał być Salomo albo Salonius (ok. 269 r.), po nim Camillus (ok. 279 r.), Teodor (285) i Orosius (ok. 290). Najpew-niej bpem G-i był św. Walentyn około 295 r. (podług innych ok. 313 r.); ciało jego znaleziono w katedrze S. Siro w r. 985. Po nim rządził stolicą bpią św. Feliks, a następnie św. Syrus I. Za bpa Jana (985—993) katedre przeniesiono do kościoła S. Lorenzo. – Arcybpstwo w G-i erygował pż Innocenty II (1133) bpem G-i był św. Syrus II. Metropolii poddano bpstwa Bobbio i Brugnato, Potem stolice Ventimiglia, Noli, Albenga i 3 bpstwa na Korsyce Accia, Mariana, Nebbio, dotad należące do arcybpstwa w Pizie. Gdy w XIII w. G-a podbila całą Korsykę, do metropolii Genueńskiej dolaczono pozostałe stolice arcybpie na

które stolice bpie. W 1817 r. je przywrócono, iż do metropolii należały: Albenga, Brugnato, Noli-Savona, Bobbio, Tortona, Nicea. Obecnie sufraganie arcy-bpa Genui stanowią bpstwa: Albenga; Bobbio, Brugnato, Tortona, Savona, Ventimiglia. Pomiedzy arcybpami G i slyna Otton III (1203-1239), znakomity kanonista, uczestnik Soboru Lateraneńskiego z r. 1215; Jakób de Voragine na synodzie prowincyonalnym 1292 r. sprowadził relikwie św. Syrusa, pierszego arcybpa G-i (Hefele, Conc. Geschichte, V, 810. VI, 245) i in. Archidyecezya Genueńska liczy ok. 471 tys. wiernych, 200 parafij, 400 kościołów i kaplic, 956 kapłanów świeckich i 270 zakonnych, 49 klasztorów męskich, 144 domów zgromadzeń żeńskich. Kapituła metropolitalna liczy 5 prałatów, 12 ka-noników, 24 kapłanów ("Preti di Massa") i in. duchownych. (Por. W. E. J. t. storia della Metropolitana di Genova, Torino, 1843, 2 v.; Cappriletti, Le Chiese d'Italia, XIII, 269...; H. Foglieta, Hist. Genuen. libri XII, Gen. 1585; Accinelli, Storia di Genova, 3 v., Gen., 1846; Sismondi, Républ. itál., Par., 10 v.; 1840...; W. W., t. V., k. 304-308; Werner, Orbis terrarum catholicus, p. 18; Buchberger, Kirchliches Handlexicon, t. I. München, 1907, k. 1641 - 1642).

X. C. S.

Genuflexya (genuflexio) ob. Przyklekanie.

Genzeryk (Genserich, Geiserich), król Wandalów, nieprawy syn króla Godegisela, ur. r. 406, † 477. Pomimo malego wzrostu i kalectwa (był kulawym), zostal po śmierci brata swego Gunterycha r. 427 powolany na króla przez armie, która oceniała jego mestwo i niezwykłe strategiczne zdolności. W r. 429 pobil Rzymian, potem wezwany przez rzymskiego namiestnika w Afryce, Bonifacyusza, który chciał tam utrwalic

czasów francuskich w G-i zmesione nie- r. 455 na wezwanie cesarzowej Eudoksyi, zaślubionej przez Maksimusa, mordercę jej męża Walentego III, udał się do Włoch, Stanawszy pod Rzymem przyrzekl pżowi Leonowi I nie ruszać kościoła i nie mordować mieszkańców; po zdobyciu jednak miasta zrabował w niem wszystko, co sie dało i wywiózł do Kartaginy. Eudoksyę z córkami zabrał do Afryki i więził ją przez 7 lat, a z córka jej Eudocya ożenił swego syna Hunerycha. Utworzył silna flote i zaczał urzadzać rozbójnicze wyprawy na różne państwa i wyspy. Zdobył Sardynię, Korsykę, Sycylię i wyspy Balearskie, wreszcie spalił flotę cesarza wschod. Leona. Państwo wschodnie i zachodnie zawarły z sobą związek dla obalenia potegi Wandalów. W odpowiedzi na to G. zawarł sojusz z Wizygotami. Przestraszony tem cesarz bizantyjski Zenon w r. 475 zawarł z Genzerykiem przymierze, a osamotnione państwo zachodnie XXIV, zeszyt 190 a; Ughelli, *Italia* otrzymało od G-a straszny cios, po którym sacra, IV, 830-907; Acinelli, Saggi zaczęło się szybko chylić do upadku. chronol. di Genova; J. B. Semeria, Poteżne państwo utworzone przez G-a Secoli cristiani della Liguria ossia zostało w 5-8 lat po jego śmierci rozgromione przez Belizaryusza. (Por. Papencordt, Geschichte der Vandalen-

Geocentryczny układ astronomiczny, udoskonalony przez Ptolemeusza Klaudyusza, żyjącego w Egipcie ok. r. 130 po Chrystusie, polegal na tem, że ziemi naszej nadawał środowisko we wszechświecie (stad nazwa), a na około niej według skombinowanego bardzo systemu kół, poumieszczał planety, ślońce i gwiazdy. Układ ten w nauce ustapił miejsca po XIV wiekach układowi heliocentrycznemu, wprowadzonemu do nauki przez Kopernika, a odpowiadającemu prawom i porzadkowi, które rzeczywiście rządzą we wszechświecie. Mniemano bezpodstawnie, że układ geocentryczny popierają Księgi św., a heliocentryczny im sie sprzeciwia. Znany jest proces Galileusza (ob.) z tego powodu. W rzeczy zaś samej z Ksiąg św. nie można uzasadnić ani jednego ani drugiego, bo Biblia prawdami przyrodzoneswe stanowisko, zajął stopniowo pomimo mi *ex professo* nie zajmuje się, ani oporu Bonifacyusza całą rzymską Afry- żadnej teoryi naukowej nie popiera. kę, spustoszywszy ją w straszny sposób Księgi śś. nie są pisane jezykiem nai w Kartaginie założył swa stolice. W ukowym. Wyrażenia zaś pewne w Piśmie św. zdające się przemawiać za geocentryz- zumienie P. św. "Geografia i chronolomem wytlumaczyć należy na zasadzie antropocentryzmu (ob.).

X. A. S.

Geoffroy z Monmouth ob. Galfried opat.

Geoffroy de Grandmaison L. pisarz klny współczesny, napisał La Congrégation (1801-1830). Paris 1889, 8-o; nowe wydanie w r. 1901; L'Ambassade française en Espagne pendant la Révolution (1789-1804). Paris, Plon 1892, 8-o; Napoléon et les cardinaux noirs (1810-14), tamže, Perrin 1885, 16-o; Un Curé d'autrefois. L'abbé de Talhouët (1737-1802), Paris, Poussielgue 1895, 18-0); Soldats de l'Eglise, Paris Bonne Presse, 1901, 8-0; La Première année sainte du XIX siècle. Le Ju-bilé de 1825. Etude historique, 12-0, 2 wyd. i inne. G. jest także współpracownikiem czasopisma "Univers" i "Polybiblion". (Por. Blanc, Répertoire bi-bliogr. Paris 1902, 8-o. str. 175; Brémond, La Litterature religieuse. Paris 1902, 12-o, str. 115).

Geoffroy Jan Chrzciciel ks. T. J., urw Charolles (Saône-et-Loire) w r. 1706; wszedł do nowicyatu w r. 1722, Był profesorem humaniorów w Rouen, w Caen i retoryki w la Flèche, wreszcie w ciagu 22 lat w Paryżu. Członek akademii w Caen w r. 1774, † w Semur w r. 1782. Napisał Jonathas et David etc. 1741; Justin, premier empereur d'Occident. Tragédie etc. 1743; De αmore patriae etc. Parisiis 1844. 4-o; De pace, oratio etc. 1749, 4-o; Catilina. Tragédie etc. 1649; Quo loco inter cives vir litteratus habendus sit etc. Parisiis 1756, 4-o: Sermons, discours, instructions ecclésiastiques et panégyriques choisis w "Collection des Orateurs sacrés" Migne'a, t. 56; Institutiones rethoricae, in collegio Ludovici magni dictatae. Parisiis 1752, 8-o, i inne. (Por. Sommervogel, Bibl. de la Comp. Rruxelles 1892, 4.o, t. III, kol. 1331

Geografia bibliina jest to nauka, podająca nam wiadomości o tych krajach i narodach, o ich zwyczajach i urządzeniach, o których jest mowa w P. Sw., a które mialy styczność z narodem I-

gia są oczyma historyi, bez których poznanie rzeczy przeszłych okazuje się nie-możliwem" (Varro). "Do zrozumienia P. Św. koniecznem jest poznanie dokładne Palestyny i tych krajów, o których Biblia wspomina". (S. Hieron, Praefatio II in Paral.). Geografia więc biblijna obejmuje Palestynę, Armenję, Syryę, Egipt, półwysep Synaicki, Persye, Arabie, Fenicye. Dzieli sie na geografie fizyczna i historyczna. Aby się latwiej oryentować w jednej i dru-giej, trzeba pamiętać, że Żydzi mieli w tym względzie niektóre oryginalne swe zapatrywania. Jak inne narrody, tak i Żydzi odróżniali cztery strony świata: wschód, południe, zachód i północ. Za punkt główny uważali wschód. Ponieważ modlili się zawsze twarzą obróceni do słońca, a rozpoczynali swe modlitwy wcześnie, wschód nazywali stroną "przed wezesnie, wschod hazywan sotoną "przed obliczem", "która jest przed", "naprzeciw" (Gen. II, 8; XII, 8; XXV, 18; Job. XXIII, 8; I Reg. XV, 6; Ps. CIII, 2; II Esdr. XII, 3). Zachód nazywa się w Biblii strona tylna, (zreszta Irlandczycy po dziś dzień tak go nazywają zstąpieniem słońca) (Job. XXIII, 7-8; Jud. XVIII, 6; Jsai. IX, 11; "mebohaszemesz" Deut. XI, 30; Ps. L. 1). Poludnie, strona prawa, jasna i sucha (Ezech. XL, 24; XLII, 12; Eccl. I, 6), a północ—lewica, strona c'emua ("tsafon" Num. XXXIV, 7; Jer. III, 12, 18). Krainy północne uważali Żydzi za wyżej położone, niż południowe: "wstępować" znaczyło u nich iść na północ, a "zstępować" iść na poludnie (Ps. VIII, 9; Gen. XII, 10; XLVI, 3). Ziemię całą uważali Zydzi za powierzchnię płaską zawieszoną na wodach oceanu (Is. IV, 22; Ps. XXIII, 2), Palestyne a szczególniej Jeruzalem uważali za środek ziemi (Ezech. V, 5). Horyzont ich geograficzny sięgał nie daleko; na zachód Tarsus- na południe -Egipt, na południo-zachód - Arabia, na wschód—Chaldea; północ najmniej znali. (Szczególy o Palestynie i innych krajach -ich geologii, mineralogii, faunie i florze ob. w odp. art. Palestyna, Chanaan (Encykl. podr. t. VI, str. 406), Fenicya, Aram lub Syrya, Mezopota-mia, Medya, Persya, Elam (Enc. podr. t. X, str. 358—360), Arabia (ib. t. II, str. 294—299), Etyopia, Egipt, Filistyni). zraelskim. Cel tej nauki-ułatwić zro- Zródła geografii biblijnej nadzwyczaj są

Biblia, szczególniej ks. Jozuego zawiera wymiary Palestyny. Wiele cennych wiadomości można znaleść u Flawiusza Józefa, palestyńczyka w dzielach Antiquitates Jud. i De hello Jud. Zasługują też na uwagę Onomasticon Euzebiusza i św. Hieronima, Oprócz tych można korzystać: z Itinerarium. Antonini Augusti; Pliniusza Historia naturalis; Strabona, Rerum geographicarum libri 17; Adolfa Neubauera, La geographie de Talmud. Paris 1868 in 8-o, str. 467; J. Derenbourg. Essai sur l'hist. et la geogr. de la Palestine, I p., Paris 1867. Wielce pożyteczne też tą opisy podróży i pielgrzymek do Ziemi św.; z polskich: ks. Arc. Holowińskiege, ks. bisk. K. Niedziałkowskiego, ks. bisk, Pelczara, ks. A. Jelowickiego. Badania wykopalisk dokonane przez E. Robinsona prof. z New-Yorku (1794-1863 protest.) w dzielach: Biblical Researches in Palestine, mount Sinai and Arabia Petraca, London 1841, v. 3; Later Biblical Researches in Palestine and the adjacents regions, London 1856; Physical Geohraphy of the Holy Land, London 1865. Za przykładem Robinsona badaniom wykopalisk i topografii Ziemi św. w XIX wieku poświęciło się wielu uczonych, szczególniej angielskich i amerykańskich; powstały specyalne w tym kierunku stowarzyszenia i pisma peryodyczne: Journal of the royal geogr. Society. London; Das heilige Land w Kolonii; Revue Biblique etc. Z podręczników geografii biblijnej zasługują na bliższą uwagę: Sepp, *Jerus*. 1863; V. Guerin, Description; 1868-69, Jahu Joannes, Archaeologia Biblica, Vilnae 1829, str. 1-68; ks. M. Godlewski, Archeologia Biblijna, t. I zawiera geografie biblijna, traktat gruntownie i źródłowo opracowany, Warszawa 1901.

X. R. J.

Geografia kościelna jest tem dla historyi Kła, czem geografia biblijna dla Pisma św.; innemi słowy jest ona konieczną do zrozumienia historyi. G. k. tak starożytna, jak i nowożytna ma za podstawe hierarchię kościelną; dzieła i

obfite. Najgłówniejsze źródło stanowi sa- chaty, wikaryaty, prowincye i t. d. alboteż na patryarchaty, arcybpstwa, bpstwa, opactwa nie należace do żadnej dyecezyi: a nawet na patryarchaty arbybpstwa i bpstwa in partibus infidelium. Zautorów dawniejszych traktujących o G. klnej godne sa uwagi, oprócz dzieł z geografii powszechnej nastepujące; Lequien, Oriens christianus in quatuor patriarchatus etc. Parisiis 1740; B.agio Ferzi di Laura, Siria sacra, descrizione storico-geografica-cronologica-topografica delle due chiesse etc. Roma 1695; Morcelli, A/rica Christiana in tres partes distributa. Brixiae 1816; Ughelli, Italia sacra etc. Venetiis 1717; Lubin Aug., Abbatiarum Italiae brevis notitia etc. Romae 1693; Mattei, Sardinia sacra, seu de episcopis Sardis historia. Romae 1758: Pirri Rochus, Siciliae sacrae disquisitionibus et notitiis illustrata etc. Lugduni Batavorum 1630; Sperandio Paulo, Sabina sacra e projana, antica e moderna. Roma 1790; Sammartani, Gallia christiana etc. Lutetiae Parisiorum 1656; L'abbé de Commanville, Tables géographiques et chronologiques de tous les archevêches et evêches de l'univers etc. Paris 1700: Le Mire. Geographia ecclesiastica etc. Lugduni 1620; Tournet Jean, Notice des dioecéses de l'Eglise universelle etc. Paris 1625 i inne. Z nowszych: Benoist, Dictionnaire de Geographie sacrée et ecclesiastique. 1872, 4-0, 3 tomy, wyd. Migne'a; Wiltsch J. E. Th., Atlas sa-cer sive ecclesiasticus. Gothae 1844; tenze, Handbuch der kirchlichen Geographie und Statistik von den Zeiten der Apostel bis an das 16 Jahrh. Berlin 1846, 2 tomy; Brammerz W., Die kath. Bisthümer des Erdkreises. Bergheim, Leipzig 1861; Stein, Handbuch der Geographie und Statistik. Leipzig 1855-61; mit Nachträgen 1874; Neher, Kirchliche Geographie und Statistik. Regensburg 1864—66; Werner O. S. J., Katholischer Missionsatlas. Freiburg 1885, 2 wyd-; tenże, Kathol. Kirchenatlas. 14 colorierte Karten mit begleitendem Text. Freiburg 1888; tenże, Orbis terrarum catholicus sive totius ecclesiae cath. et occidentis et orientis conspectus geograficus et statisticus. mapy geograficzne podają nazwy, podziały i podpodziały według tego, jak tus dioecesium catholicarum in Ausa podzielone kraje na dyecezye, egzar- striu, Germania, Borussia, Bavaria,

reliquis Germaniae terris sitarum des- sność prywatna ziemi. Tę własność Gissae 1866; Schlecht Jos., criptus. Bayerns Kirchenprovinzen, ein Ueberbl. über Gesch. u. gegenw. Bestand der. kath. Kirche in Bayern. München 1902; Büchi A., Die kath. Kirche in der Schweiz, tamže 1902, i w. in. (ob. art. Statystyka). Do geografii klnej Polski i krajów przyległych wiele znaleźć można matervalu w encyklopedyach, w "Słowniku Geograficz-nym"; w Balińskiego, Starożytna Pol-ska, Warszawa 1886—87, 8-0, 4 tomy; Starożytności polskie, Poznań 1842, 8-o, 2 tomy i w oddzielnych monografiach Lelewela, Wójcickiego, Gackiego, Polkowskiego, Grabowskiego Ambrożego, Łukaszewicza Józefa i w. in. cennych wskazówek znaleźć można w Finkla, Bibliografia historyi polskiej, Lwów 1891-906, 4-o, t. 3, osobliwie w działe Geografia cz. II, str. 531-579: Wiara i Kościół cz. II, str. 535-720; spis rzeczy: Miejscowości cz. III str. 1927-2029. (Por. Glaire, Dictionnaire des sciences. 8-0, t. I; Kihn, Encyklopädie und Methodologie der Theologie. Freib. 1892, 8-0).

Geomancya jest to sposób wróżenia z obserwacyi ziemi.

George Henryk, socyolog amerykański, ur. w r. 1839 w Filadelfii, był początkowo drukarzem, potem udał się do Kalifornii w celu poszukiwania złota i założył tam dziennik "San Francisco-Port" w r. 1871. Później został inspektorem gazometrów i dyrektorem publicznej biblioteki. Po odbyciu podróży do Wielkiej Brytanii, zamieszkał stale w Nowym Yorku i założył dziennik dla robotników, którego przez długie lata był kierownikiem. Obrany w r. 1886 merem tego miasta, stal na czele rady komunalnej, wyraźnie socyalistycznej. † w r. 1897. Pisma G. miały niesłychany rozgłos w Ameryce i w Europie. Jedno szczególniej Progress and Poverty 1879, przelożone na różne języki (po franc. *Progrès et Pauvreté*. Paris Guillaumin, 1887, 8-o; po polsku Postep i Nedza. Warszawa 1885, cz. I, 8-a), w Ameryce miało przeszło 30 wydań. W dziele tem G. wyznaje kolektywizm agrarny; twierdzi że przyczyną nędzy powszechnej klas pracujących jest wła-

prywatną ziemi zwalcza i w innych swych dziełach jak Social Problems 1883 (jest przekł. niemiecki); Protection or free Trade. 1886, (po franc. Protection ou libre échange. Paris, Guillaumin 1890). Z innych dziel zwraca uwage książka przełożona na jezyk francuski La Condition des Ouvriers, lettre ouverte au pape Leon XIII. Bordeaux, Robin 1893, 8-0, i inne. (Por. De Gubernatis, Dictionnaire internat. des Ecrivains du jour. Florence 1890, 4-o, t. II, str. 1043; Blanc, Dict. de la Philos. Paris 1906, 4-0, kol. 693; tenze, Hist. de la Philosophie. Paris 1896, 12-0, t. III, str. 503— 504). X. J. N.

George St.—bpstwo w posiadłościach angielskich w Ameryce Północnej na wyspie Newfounland (Nowej Ziemi). Gdy w 1713 r. Anglicy zajęli wyspę New-founland, Kościół katolicki miejscowy poddano Wikaryuszowi Apostolskiemu Londyńskiemu. W 1784 r. Kongregacya de Propaganda Fide erygowała prefekturę apostolską dla wyspy, a w 1795 r. utworzono tu wikaryat apostolski. W 1847 r. powstała dyecezya św. Jana, która w 1856 r. rozdzielono na 2 części: dyecezyę Harbour Grace (Portus Gratiae) i dyecezyę Saint John (Sti. Joannis). Wreszcie w 1870 r. z cześci zachodniej dyecezyi Harbour Grace od zatoki Św. Genowefy do zatoki La Poile, utworzono prefekturę apostolską Saint George, podniesioną w r. 1892 do godności wikaryatu apostolskiego, a w 1904 r. utworzono dyecezyę "S. Georgii Terrae Novae dioec., suffraganie stolicy St. John. W 1906 r. dyecezya S. George liczyła 8,300 wiernych, 10 kościołów, 9 kapłanów, 2 zgromadzenia żeńskie. (Por. Werner, Orbis terrarum catholicus, p. 247—248; Cath. Dir., M.lw., 1906, II, 130...; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, t. I, München, 1907, k. 1650).

Georges Stefan, ksiadz francuski i pisarz z zeszlego wieku. Napisał między innemi: *Fêtes de la Vierge Marie*, mère Jesus, tableau historique, littéraire et religieux, Bar-s. Aube, 1849; Coup d'oeil sur le progrès de la langue française en Champagne, Chalonss. Marne, 1863; Les premiers apôtres

dzieł historycznych i wiele monografij.

Georgel Franciszek, jezuita, ur. w r. 1731 w Bruyères (Vosges), wstapił do zakonu w r. 1747. Był kolejno profesorem gramatyki w Langres i Nancy, humaniorów i retoryki w Nancy, matemamatycznych nauk w Strasburgu i retoryki w Dijon. W r. 1762 wystąpił z Zakonu, przed jego rozwiązaniem we Francyi, i został sekretarzem krdła de Rohan i towarzyszyl mu jako członek ambasady do Wiednia, † w r. 1813 w Bruyè es. Zostawił pamiętniki do hi-storyi swych cza-ów. (Por. Sommervogel. Bibliothèque de la Comp. de Jésus. Bruxelles 1892, 4 o, t. III, kol. 1339: Dykcyonarz biogr. powsz. 8-o, str. 471).

Georges de Villefranche, zakonu Braci Mniejszych, współczesny, napisał Compendium philosophiae juxta dogmata D. Thomae, D. Bonaventurae et Scoti, ad hodiernum usum scholarum accomodatum. Paris, Lethielleux, 1901, 3 vol. in 12-o.

Georgiczewić Atanazy, pisarz chorwacki, ur. ok. r. 1590, † w r. 1640 w Zagrzebiu: odbywał podróże do Polski i i Moskwy w charakterze posła. Przełożył wierszem Tomasza a Kempis "O naśladowaniu Chrystusa" Wiedeń 1629; Pieśni na dni świąteczne doroczne. 1635, i inne. (Por. S. Orgelbranda, Encykl. powsz. 1900, 4-o, t. VI, str.

Georgiewicz Bartlomiej, serb z pochodzenia, według innych węgier, w czasie swej podróży do Ziemi św. został zatrzymany w niewoli u Turków (od r. 1528) gdzie przebył lat 14, badając ich wiarę, obyczaje i język i dysputując z nimi. † w Rzymie w r. 1560. Napisal Epitomen de Turcorum ritu, moribus et coeremoniis. Parisiis 12.0; Disputatio de fide christana etc. Viennae 1547; dzieło to mamy w jezyku polskim p. t. Rozmowa z Turczynem o wierze chrześcijańskiej it. d. Kraków 1548 – dzielo to obznajmiło pierwsze Polaków z prawami i obyczajami Turków; wyszło także i po laci-

des Gaules, Tours 1874; oraz kilka sterio Sanctae Trinitatis in alchorano invento... brevis descriptio. Cracoviae 1548. 8-0 De afflictione captivorum sub Turco viventium etc. Worms 1545, in 8-o; Prognome seu Praesagium Mahometanorum, primum de christianorum calamitatibus, deinde de suae gentis înteritu, Basilea 1551, in 8-o, przekł. z perskiego. (Por. Glaire, Dictionnaire. 8 o, t. I, str. 891; "Archiv für slav. Philologie. 1888; Estreicher, Bibliogr. t. VIII, str. 37 i nast.; Wiszniewski, Hist. liter. polskiej. Kraków 1857. 8-o, t. IX, str. 15 -16). X. J. N.

> Georgius z Trapezuntu humanista bizantyjski, urodzony na Krecie w r. 1396, † w Rzymie w r. 1486. Dal się poznać z pieknej wymowy na soborze florenckim w sprawie zjednoczenia Klów. Nauczal humaniorów i filozofii w Wenecyi, później wezwany został przez pża Eugenjusza IV do Rzymu. W swych pismach filozoficznych broni doktryny Arystotelesa; wiele przetłumaczył dziel z języka greckiego na łaciński, między innemi dzieła Arystotelesa, z których wiele komentował. Z innych dziel zasługują na uwagę pisane w obronie wiary Ad Joannem Cuboclesium de processione Spiritus Sancti; De Processione Spiritus Sancti et de una sancta catholica ecclesia etc. Te dwa dziela znajduja się u Allatiusa, Graecia ortho-Romae 1625, t. I, str. 169doxa. 580. Kılka dziel hagiograficznych; Liber de eleemosyna et de veritate fider christianae; Expositio in illa "sic volo eum manere" etc., w którem dowodzi że św. Jan jeszcze nie umarł. Thumaczenie Ojców greckich jest niewielkiej wartości. (Por. Blanc, Dict. de la Philos. Paris, 1906. 4-o. t. I; Glaire, Dictionnaire des Sciences. 8-o, t. I; Daniel, Manuel des Sciences saerées, Paris 1903 X. J. A. 8-o, str. 430).

Gerace - bpstwo w południowych Włoszech. (dioec. Hieracensis). - Miasto Gerace (Hieracium), nad morzem Jońskiem położone przy kolei żelaznej Tarranto-Reggio, jest głównem miastem obwodu Gorace włoskiej prowincyi Reggio di Callabria. - Bpstwo G-e powstało już w V w. Dyecezya ta, sufragania stolicy arcybiskupiej Reggio di nie p. t Pro fide christiana cum Calabria (Rhegium Julium), obejmuje 31 Turca disputationis habitae, et my- gminy w prowincyi włoskiej Reggio di Callabria. W 1906 r. bpstwo to liczyło | 1770 + 1848. Jako 18-letni młodzie-132,300 wiernych, 69 parafij, 250 kapłanów świeckich, 10 zakonnych, 1 zgromadzenie męskie i 4 żeńskie. (Por. W. E. J. t. XXIV, zeszyt 191-a; Werner. Orbis terrarum catholicus p Buchberger, Kirchliches Handlexikon, t. I, München, 1907, k. 1651).

Gerald v. Gerard, Gerhard św. opat w Brogne, słynny reformator klasztorów w X w., ur. ok. r. 890 w Staves dyecezyi Namur, krewny ks. Hagano niższej Austrazyi, nagle podczas polowania odłączył się od towarzystwa i poszedl do kaplicy w Brogne na modlitwe. Tutaj powziął zamiar osadzić przy owej kaplicy kaplanów świeckich. Wysłany do Paryża przez hr. Berengara wstąpił jako mnich do St. Denys, gdzie po odbytych studyach został ok. r. 928 wyświęcony na kaplana. Przybywszy z powrodo Brogne, kaplanów świeckich przy wspomnionej kaplicy zastąpił zakonnikami św. Benedykta. Po pewnym czasie, gdy klasztor znalazł się w stanie kwitnacym, G. osiadł w samotnej celi przy kle, aby wieść żywot zupełnie odosobniony. Niebawem jednak wezwany został przez księcia Giselberta do zreformowania klasztoru ś. Gisleniusa, gdzie zakradło się wielkie zepsucie. I tutaj G. zepsutych mnichów zastapił Benedyktynami. Przedsięwziął też na żądanie Arnulfa I księcia Flandryi grunto-wną reformę klasztoru Blandinium fundowanego niegdyś przez ś. Amanda. Wogóle biograf G-o wylicza 18 zreformowanych przez niego klasztorów, które umiłowały go niby ojca i drugiego zało-życiela. Obchodził on je, upominał, zachecał, słowem roztaczał najczujniejsza opiekę. G. † 3 paźd. 957 r. (Por. Bolland. Oct. II, 220 inst Mabillon, Acta SS. O. s. Bened. Saec. V, str. 248). (Ch.).

Geraldus, uczony mnich z klasztoru w St. Gallen (w dzisiejszej Szwajcaryi) z X w. Gdy towarzysz jego zakonny Ekkehart, napisał swój epos, osnuty na podaniach germańskich "Waltharus longimanus (manufortis)," dal Geraldusowi do poprawienia to dzielo.

Geramb, Marya Józef (w świecie -Ferdynand, baron von Geramb), weniec udał się do Włoch i tu zaczał prowadzić hulaszcze życie; w tym też okresie stracił zupełnie wiare. W r. 1805 stanał na czele oddziału wegierskiego i walczył z Francuzami; bił się następnie z nimi w Hiszpanii, stąd udał się do Anglii, aby tam uformować korpus ochotników. Tu popadł w długi i ratował się ucieczką. Francuskiej policyi, która znała G-a jako niebezpiecznego partyzanta i ciągle go śledziła, udało się schwytać go w Szlezwigu. Odwieziony do Francyi, został wtrącony do więzienia w Vincennes. Tu zaczeło sie jego nawrócenie, którego dokonał razem z nim więziony biskup z Troyes, Boulogne. Odzyskawszy wolność, wstapił G. do Trapistów w Port-du-Salut. Gdy rewolucya lipcowa skasowała klasztory Trapistów, a mnichów cudzoziemców usuneła z granic Francyi, G. udał się do slasztoru Benedyktynów ś. Urbana w kant. Luzern, skąd 1831 r. odbył pielgrzymkę do Jerozolimy, gdzie bawił przeszło dwa lata, zwiedziwszy Palestvne i Egipt. Wicekról Egiptu, Mehemed Ali dwukrotnie przyjmował go na posłuchaniu. Po powrocie z Ziemi S. G. bawil jeszcze czas jakiś u Benedyktynów szwajcarskich, a gdy Ludwik Filip pozwolił Trapistom wrócić do Francyi, udał się tam i wkrótce otrzymał nominacyę na jeneralnego prokuratora swego zakonu. G. zasłynął jako utalentowany pisarz. Napisał między innemi: Le Pélerinage à Jerusalem et au Mont Sinai, 3 vol. Paris 1836; Le voyage de la Trappe à Rome Par. 1838, oba te dziela były tłumaczone na polski, oraz wiele dzieł ascetycznych. Ks. Fl. Kr.

Gerara, miasto filistyńskie na południo zachodzie od pokolenia Judy (Gen. X, 19). 25 ml. od Eleutheropolis. Dziś, tylko ruiny - Umm Djerar przy potoku Wadi Ghazze, stad też często nazwa Wadi Djerar (Guerin, Riess, Zanecchia, Legendre, Kampffmeyer). Według niektórych Wadi Djerar znajduje się w okolicach Cadesbarne (Trumbull, Guthe). W Gerarze przez jakiś czas mieszkał Abraham, potem Izaak, obydwai w przymierzu z Abimelechami. (Gen. XX, 1-2; XXVI, 1-26). Po wałce w dogier. jeneralny prokurator Trapistów, ur. linie Sephata w pobliżu Marezy Aza,

król Judzki, gonił Etyopów aż do Geraficzy (II Paral. XIV, 13—14). Do tego miasta odnosi się też mowa o Gereficzykach (II Mach. XIII, 24). (Por. Guérin, Judée II 257—262; Hagen S. J. Lexicon Bibl. t. II, 400—401; Riess, Bibel Atlas ed. III s. v.; Vigouroux jeszcze po części w błędach bałwoch waldzielin. Bibl. III, 197—200).

Gerard Aleksander z Kremony, ur. 1114 r., przebywał długo w Hiszpanii w Toledo, gdzie zapoznał się z filozofią arabską; tłumacz i kommentator pism filozoficznych greckich i arabskich. Główniejsze jego dzieła: "Theorie des Planètes, Géometrie astronomique." Przetłumaczył arabski "Almagest" Ptolomeusza, Kanony Avicenny, pierwsze trzy księgi Meteorologii Arystotelesa, różne dzieła Aleksandra z Afrodisii, Gubiena Farabi'ego. Umarł 1187 wę Włoszech i pochowany w klasztorze Św. Łucyi w Kremonie (Por. Muratori Rerum italicarum Scriptores, t. IX; Jourdain, Recherches sur l'age et l'origine des traductions d'Aristotel.

Gerard bł., jeden z założycieli i pierwszy mistrz rycerskiego zakonu św. Jana Jerozolimskiego, ur. 1040 r. w Manosque, w Prowancyi. Nazywany jest też Tomaszem albo Gerhardem Tonque. Um. 1118 r. Ciało jego przeniesiono z Ziemi św. na wyspę Rodus, później zaśna Maltę. Obecnie znajduje się w Manosque.

Gerard blog, zakonnik z opactwa w Clairvaux i brat św. Bernarda, był najpierw żołnierzem i odradzał św. Bernardowi wstapienie do zakonu. Zraniony w potyczce i wzięty do niewoli nawrócił się do Boga i odzyskawszy wolność poszedł śladami braci swych i w r. 1113 przyjęty został do klasztoru przez św. Stefana opata w Citeaux, a w 2 lata potem wysłany wraz z św. Bernardem do Clairvaux. Tu pod opieką św. brata spełniał G. różne posługi. Udal się też wraz z nim do Rzymu, i w drodze zachorował ciężko w r. 1137, lecz był cudownie przez św. Bernarda uleczony. Po powrocie z podróży niedługo potem † w r. 1138. Święto 13 czerwca. (Por. Pétin, Dictionnaire hagiogr. Paris 1850, 4.o, t. l, str. 166).

Gerard św. bp. z Chonad na Wegrzech i męczennik, ur. w początkach

szów weneckich. Wstapił do zakonu i zapragnął odbyć podróż do Jerozolimy. Przejeżdżając przez Wegry poznał króla Stefana. który prosil Św. by został w Wegrzech i apostołował miedzy ludem jeszcze po części w błędach bałwochwalstwa zostającym. Gerard zgodził się, ale nie zamieszkał na dworze królewskim, lecz w wybudowanym dla siebie eremie na puszczy Beel pod Vesprinem, gdzie przebył 7 lat wraz z swoim towarzyszem, oddany pokucie i modlitwie oraz opowiadaniu Ewangelii ludowi. Mianowany bpem w Chonad w r. 1037 z tym większym zapałem oddał się pracom aplskim palając świętem pragnieniem męczeństwa dla chwały bożej i zbawienia dusz. Po nużącej całodziennej pracy misyonarskiej, wiek-za cześć nocy spędzał na modlitwie i posługiwaniu chorym i ubogim, którym często własnego ustępował łoża, sam na ziemi spoczywajac. Świety król Stefan pomagał mu w tych dzielach mitości i gorliwości. Po śmierci króla w r. 1038, gdy zasiadł na tronie samozwaniec Abas w r. 1042 i zażądał by G. dokonal nad nim obrzedu koronacyi, G. odmówił tej ceremonii, jako uzurpatorowi. Po 2 latach Abas został zamordowany, Piotr powtórnie wezwany na tron w r. 1044, powtórnie zostal zeń stracony w r. 1046. królestwo zaś Wegrzy oddali Andrzejowi krewnemu św. Stefana, pod warunkiem wznowienia bałwochwalstwa w kraju. G. wraz z 3 bpami udał się do nowego króla, by go odwieść od świętokradzkiej obietnicy. Przybywszy do Giod G. po odprawieniu mszy św. przepowiedział bliską śmierć swoją i towa-rzyszów. Jakoż w dn. 24 września, gdy zabierali się święci mężowie przepłynąć rzekę, napadnieci zostali przez bałwochwalców pod wodzą księcia Vatha. G. zasypany gradem kamieni zostal przebity włócznia wraz z 2 bpami w r. 1046. Pochowany na miejscu meczeństwa, później przeniesiony został do katedry, następnie zwłoki jego zabrali Wenecvanie i u siebie je złożyli. (Por. Pétin. Dict. hag. I, str. 1164). X. J. N,

Gerard, nazywany Gebhardem lub Gocwinem, syn Zagrama, prokurator biskupi krakowski, nabył wieś Wiktorowice za pieniadze koscielne. G. z bra-

tem oddali ten majątek bpowi Prando-|liczne, że Redemptoryści wszczęli ok. r. cie, jako nieprawny nabytek. Prandota, wynagradzając cnotę, uczynił braci dożywotnimi właścicielami Wiktorowic. G. poświecił się stanowi duchownemu, został scholastykiem krakowskim. Grzegorz IX wyznacza go z Tomaszem, biskupem wrocławskim, do rozpoznania sprawy o zabójstwo Czapli, scholastyka płockiego. G. był mistrzem dekretów: w r. 1266 wybrany był przez kapitule na superarbitra po zgonie Prandoty z Białaczowa, ze Szczepanem i Wyszem czyli Wiszonem, kanonikami krakowskimi, do obioru biskupa. wybrali droga kompromisu Pawła z Przemankowa. W r. 1251 G. dwukrotnie był wysyłany do Rzymu z Jakóbem ze Skaryszewa, dla dopilnowania kanonizacyi św. Stani-

Gerard Majella św. brat laik, redem-ptorysta, ur. w r. 1726 w Muro Lucano z ubogiej rodziny, był krawcem, później służył bpowi Lacedonii od r. 1741-44, wstąpił do zakonu Redemptorystów w r. 1749 w Iliceto (dyecezya Bovino). Od młodości ukochał krzyż i cierpienie tak bardzo, że zapragnał doświadczać coraz więcej upokorzeń. Wkrótce doszedł do wysokiej doskonałości. Bóg obdarzył go swemi łaskami; miał szczególniejszy dar nawracania, proroctw i cudów, których zdziałał tak wiele, że całe życie jego cudownem nazwaćby można. Cuda te dopomogły pokornemu braciszkowi do apostolowania pomiędzy ludem, co też dzielnie sprzyjało rozwojowi świeżo założonego przez sw. Alfonsa zgromadzenia Redemptorystów. Gdy na sługę bożego rzucono potwarz, i gdy z tego powodu groziło mu wydalenie ze zgromadzenia, Św. nie wyrzekł na swoje usprawiedliwienie ani słowa, ale Bóg przyszedł mu z pomocą; intryga się wy-kryła a cnota tryumf odniosła. Po 5 latach swego pobytu w zgromadzeniu G. zachorował ciężko na pluca, i groziła mu śmierć niechybna. Św. prosił tylko Boga o to, by umarł nieznanym i na osobności, co też po części otrzymał. † dn. 15 października 1755 r. w rezydencyi w Caposeli. Św. Alfons Liguori nazywał G-a drugim Paschalisem Baylon. Pamieć cnót św. G. była tak żywą w ciągu 100 lat po jego śmierci, a sławę Św. † w r. 1094, i już w r. 1197 cuda zdziałane za jego przyczyną tak został kanonizowany przez Celestyna III.

1842 starania o beatyfikacye G-a, która rozpoczeto w r. 1847, akt zaś beatyfikacyi nastapił w r. 1893. Dwa nowe cuda, które miały miejsce po beatyfikacyi, pozwoliły zaraz rozpocząć proces kano-nizacyjny i w 10 lat potem d. 11 gru-dnia 1904 r. Pius X publicznie o gosił G-a Świętym w bazylice watykańskiej. Święto dn. 16 paźdz. Żywot św. G. pi-ali: Revelli (Genua 1901); Benedetti (Roma 1904); Dunoyer (Paris 1905); Krebs (1905, wyd. 11-e); Dilgskron (1905. wyd. 5-te); Łubieński B. o., Żywot bl. Gerarda Majelli. Kraków 1893, 12-a. (Por. Battandier, Annuaire pontif. Paris 1906, 8-0, str. 618; Buchberger, Kirchliches Handlex. München 1906, 4-o, s. 1658).

Gerard z Montaigu, archidyakon z Cambrai, w r. 1403 został bpem w Poitiers, w r. 1409 w Paryżu, † w r. 1420. (Por. Caevalier, Répertoire des sources hist. Paris 1905, 4-o, 4 fasc. kol.

Gerard (Gerald) św., pierwszy opat w Sauvé-Majeure w dyecezyi Bordeaux, ur. ok. r. 1030 w Corbei, wychowany w sławnem opactwie tego miasta. Przy jąwszy habit został G. prokuratorem o-pactwa. Towarzyszył w podróży do Rzymu, na Monte Cassino i Monté Gargano swemu opatowi i został w Rzymie wyświęcony na kapłana przez pża św. Leona IX. Trudy podróży tak źle wpłynęły na zdrowie G. że ciężko za-niemógł i blizki był śmierci, lecz przez przyczyne św. Adelarda, do którego zawsze miał gorące nabożeństwo, nagle uzdrowiony został. Odbył następnie podróż do Jerozolimy, a po powrocie mia-nowany został opatem klasztoru św. Wincentego w Leonie. Gdy zakonnicy nie chcieli poddać się ściśle wymaganiom reguly, św. G. złożył godność i usunął się do klasztoru św. Medarda w Soissons, gdzie wkrótce został opatem, lecz wypedzony z klasztoru przez pewnego uzurpatora godności opackiej Poncyusza, opuścił wraz z kilku braćmi prowincyć i przybył do Poitou, gdzie wybudował klasztor w Sauvé-Majeure w r. 1077 i wprowadził tu regulę św. Benedykta. Świętość życia i cuda szeroko rozniosły

Świeto obchodzono dn. 13 października, który był dniem przeniesienia relikwij Św. Św. G. napisał Historyę przeniesienia ciała św. Adelarda opata w Korbei i Officium na jego cześć; nadto Żywot tego Świętego. Święto obecnie 5 kwietnia. (Por. Petin, Dictionnaire hagiogr., 4-0, t. I).

X. J. N.

Gerard de Vaucouleur, zak. Braci Mniejszych, współczesny, napisał: Documents pour expliquer la régle du Tiers-Ordre de Saint-François d'Assise au point de vue spirituel, social et économique. Paris, Mersch, 1899, 3 v., in 8-o.

Gerard z Wrocławia, zakonu Dominikanów, bp Rusi wschodniej (kijowskiej), prawdopodobnie w Kijowie miał swa stolicę jeszcze przed zburzeniem miasta przez Tatarów w r. 1240. Najpierwszą o nim wzmiankę znajdujemy ok. r. 1226, kiedy Grzymisława małżonka Leszka Białego, powiwszy syna Bolesława zwanego później Wstydliwym, prosiła świątobliwego zakonnika, by ochrzeił jej dziecię. G. zostawszy prowincyałem za-konu w Polsce odbywał w imieniu stolicy aplskiej podróże na Ruś w różnych sprawach (por. Bullarium Ord. praedic., t. I, p. 43); do Bulgaryi udawal się, by bpów bulgarskich chwiejących się w wierności Kłowi do uległości przywieść (Grzeg, IX bulla 21 mart, 1232 a.). Zasługi i gorliwość młodego zokonnika zwróciły nań uwagę książat polskich; za wstawieniem się ich a osobliwie św. Salomei, pż Grzegorz IX mianował G. bpem w r. 1232. We dwa lata po mianowaniu został konsekrowany. Bzowski (Propago Divi Hiacynthi, p. 49), nazywa G. błogosławionym: "Beatus Gerardus ex provinciali primus Episcopus Ruthenorum". Niektórzy historycy nazywają G-a Gotardem (Kronika Bogufala) i mieszają osobę tego ostatniego z pierwszym, ale pewnych i przekonywajacych na to dowodów nie przytaczają. (Por. Dobszewicz Tomasz ks., Wiadomość historyczna o biskupstwie Kijowskiem rzymsko-katolickiem i t. d., Gniezno 1883, 8-a, str. 141-146; Pawłowski Franc., Premislia Sacra etc., Cracoviae 1869, 8-o, str. 29).

X. J. N.

Gerard i Margwild blogosławieni, Polacy z zakonu św. Franciszka; w prowincyi polskiej świątobliwi zakonniey ostryżywot w zakonie prowadzili, ale zapaleni gorliwością o zbawienie bliźnich oddali się pracy apiskiej w krajach ruskich. Bóg blogosławił ich trudy i udzielił obydwom korony męczeńskiej. Zamordowani zostali w r. 1242 od Tatarów plądrujących Polskę. w Krzemićnu, w województwie wołyńskiem. (Por. Jaroszewicz, Matka Świętych Polska. Poznań 1893, 8-a, t. I, str. 55).

Gerardus ob. Gerhard.

Geraza (dziś Djerasz) nieco na północ od Jabboku na wschodnich granicach Perei, jedno z miast które stanowily prowincyę Dekapolis. W Wulgacie wszyscy trzej ewangeliści: św. Mat. (VIII, 20), św. Marek (V, 1), św. Łuk. (VIII, 26-37) wspominają zgodnie o Gerazie. W greckim tekście u każdego z ewangelistów inaczej: u św. Mat. - Gedara, u św. Marka-Geraza, u św. Łukasza-Gergeza. Neumann po gruntownych badaniach tłumaczy to w ten sposób, że miasto o którem mówia ewangeliści jest Hippos. Zydzi nazywali je Susitha (dziś Susiye), a okolica Geraza (Djerasz) obejmuje całą tę przestrzeń po-Wadi Semak i Wadi Ngeb; miedzy mieszkańców jej nazywano Geradaeni. Wskutek przestawienia jednej litery powstalo Gadareni i Gerazeni. (Por. Quon Dscheradi, Freibourg i. Br. 1894, pag. 21, 31—44; M. J. Lagrande w "Revue Biblique" IV, 1895, dowodzi, że formy Geraza i Gerazeńczycy zupelnie są poprawne i krytyczne.

X. R. J.

Gerazym (Herasym—Harasim), metropolita kijowski. W r. 1432 G-m, jako władyka smoleński został przez Świdrygiełłe wysłany do Carogrodu; tutaj potrafil zjednać patryarche, który prekonizował go na metropolitę "całej ruskiej ziemi" w tem przekonaniu, że potrafi na Rusi doprowadzić do skutku blizką urzeczywistnienia, pożądaną przez ogół Rusinów, doniosłą a trudną sprawę unii. Po powrocie do kraju G-m, popierany przez wielu możnych ruskich panów, zakon krzyżacki, Świdrygiełłę, gorliwie zabrał się do dzieła. W imieniu swojem i Świdrygiełły wysłał posłów do Euge-

niusza IV. Stolica aplska chetnie zgo- de causis majoribus ad caput concordziła się na ten projekt, boć sprawa unii leżała jej bardzo zawsze na sercu, lecz powodowana roztropnościa zażadała od G-ma, aby zwołał synod prowincyonal-ny bpów ruskich, aby od nich otrzymał pelnomocnictwo do rokowania i zawarcia unii. Tymczasem wielki książe Zygmunt Kiejstutowicz, bp wileński Maciej niechętnem okiem patrzą na petraktacye, bo z góry przewidywali, że unii nie da się przeprowadzić pod Świdrygielła, który niedawno jeszcze tak gorliwie popierał schyzmę; zdanie to podzielał i G-m, więc dzięki wyżej wymienionym osobom powstaje sprzysiężenie, mające na celu oderwanie calej Rusi zachodniej Swidrygielly; na czele spisku stanał G.: o tajemnicy dowiedział sie wojewoda Jerzy Bytrum, który pojmał metropolitę, chwilowo bawiącego w Smoleńsku, i oddał go w ręce Świdrygielły, ten kazał G-ma wtrącić naprzód do więzienia w Witebsku, a następnie 26 lipca 1435 r. spalić G-ma na stosie. (Por. W. F. J. t. 23-24, str. 904; Anatol Lewicki, Powstanie Świdrygielly, Kraków 1892).

X. A. C.

Gerazym św. pustelnik palestyński i opat, ur. w Lycyi (Azya), † w r. 475; usunał się na puszczę w czasie, gdy za-częła się szerzyć herezya Eutychesa. G. początkowo dal się uwikłać w bledy eutychiańskie, lecz idac za wskazówkami św. Eutymjusza uznał swój błąd i co-fnął się ze zlej drogi. G. zbudował wielka laure na 70 zakonników w pobliżu Jordanu, wewnatrz znajdował się klasztor dla cenobitów. Regulę nadzwyczaj ostrą przepisał braciom Cyryl ze Scyto-polis. G † w tym właśnie klasztorze. Świeto 5 marca. (Por. Glaire, Dictionnaire. 8-0, t. I; Buchberger, Kirchlich. Handlexikon. München 1906, 4-o, t. I, kol. 1653; Analecta Bolland. 1898, s. 217).

Gerbais Jan, dr. Sorbony, ur. w Rupois w r. 1629, znany z uczenych dzieł prawnych, † w r. 1699, był profesorem wymowy w "Collége de France". Na prośbę bpów Francyi zebrał dawne roz-porządzenia kleru francuskiego i wydał p. t.: Ordinationes universi Čleri gallicani circa regulares conditae etc. Parisiis 1665, in 4-0; Dissertatio

datorum etc. Parisiis 1679, in 4-o. dzieło potępione przez pża Innocentego XI w r. 1680, mimo dolączonego dyplomu królewskiego; wyd. 2 poprawione przez autora wyszło w r. 1690, 4-o; Traite pacifique du pouvoir de l'Eglise et des princes sur les empéchements qui subsistent aujourd'hui, tamże 1690, in 4-o, w tej książce trzyma się G. pośred-niej drogi między błędami Launoji'usa a nauką Kła, nauczając, że Kł zarówno jak i władza świecka ma prawo stanowić przeszkody małżeńskie; Lettres d'un docteur de Sorbonne à un bénédictin, touchant le pécule des religieux faits curés ou évêques, tambe 1695 i 1698, 12-o, również umieszczone na indeksie (Decr. 11 mart. 1704 a, z klauzula "donec corrigatur); Traité du célébre Panorme touchant le concile de Basle, tamże 1697, in 8-o, potępione przez Kongr. Indeksu (Decr. 8 apr. 1699 an.). (Por. Bund, Catalogus auctorum. Rothomagi 1900, 8-0, str. 60; Glaire, Dictionnaire, 8-0, t. I; Richard et Giraud, Bibliothèque sacrée).

X. J. N.

Gerberon Gabryel, mauryn, żarliwy zwolennik Jansenizmu ur. w St. Callais 12 sierpnia 1628 r Wstapiwszy do Benedyktynów w Rennes 1649 r., po odbyciu studyów 1655 r. otrzymał święcenia. Pierwotnie wykładał filozofię a nastepnie i teologie w Bourgueil, St. Denys i Compiegne. Już wówczas skarżono się na jego sposób wykładu, w którym zdradzał się jako jansenista. Przeniesiono go wiec do St. Germain de Prés 1666 r., gdzie oddał się duszpasterstwu. Wkrótce ukazal się jego Miroir de la piete chretienne, w którym wyraźnie wypowiadal zasady jansenistowskie. Aby uniknać dalszego zgorszenia przełożeni przenieśli go najpierw do Argenteuil a nastepnie r. 1675 do Korbei. Tutaj był jawnym przeciwnikiem uroszczeń królewskich względem Kła, to też gdy się ukazał jego L'Abbé commandatair (Col. 1673), miał być uwięziony; wobec czego uciekł do Niderlandów, gdzie był w wielkiem uważaniu u bpa Rotterdamu. W r. 1690 udał się do Brukselli. Tutaj potajemnie stykal się z Quesnelem i do spółki z innymi zaczął rozsiewać broszury jansenistowskie, skutkiem czego

arcybp Mechlinu r. 1703 kazał go uwiezić i stawić przed sąd, po którym po udzielonem napomnieniu został wydany przełożonym. W Amiens ujęła go władza świecka i przez 2 lata trzymała w ailles podpisał wreszcie w Vincennes »Formulaire", w którym wyrzekł się uroczyście błedów jansenistowskich. G. † 29 szczerze żałując swych bledów i zgorszenia jakie przez szereg lat dawał w Kle. Tassin w biografii G-a przypisuje mu 111 dzieł, z których wytóżniają się: Apologia pro Ruperto Abbate Tuiticensi in quo de Eucharistia... demonstrat, Paris 1669; Acta Marii Mercatoris etc., Bruxselles 1673; S. Anselmus per se docens, Delft. 1692; Histoire générale de Jansenisme etc., 3 t., Amsterd. 1700; przetłumaczył z niemieckiego Wiedenfeldta Monita Sav. St. Maur. Frankf. 1773; Supplede Port Royal des Champs, Amst. 1735, I, str. 498; Causa Quesnelliana etc., Bruxelles 1704).

(Ch).

## Gerbert ob. Sylwester II.

Gerbert Marcin v. Hornau opat klasztoru Benedyktynów St. Blasien, ur. 12 sierpnia 1720 r. w Horb nad Nekarem. w r. 1736 wstapił do zakonu, a w roku 1744 otrzymał święcenia kaplańskie i objał katedrę filozofii, następnie zaś i teologii. Zostawszy jednocześnie bibliotekarzem G. miał sposobność prowadzić studya nad historya klna i świecka, a także nad historyą muzyki i liturgiki w wiekach średnich. W tym też roku od-był podróż po Niemczech, Francyi i Włoszech pracując w znamienitszych bibliotekach benedyktyńskich. W Bolonii zaprzyjaźnił się z O. Gambetista Martini, autorem "Storia della Musica" (Bologna 1757-1781). Świetne rezultaty swojej podróży zebrał w dziele Iter alemannicum accedit italicum et gallicum. S. Blas. 1766 (pp niem. przez Köhlera, Ulm 1767). W r. 1774 ukazała sie pierwsza większa praca G. w 2-ch tomach in 4-to p t. De cantu et

San Blasianis. Obfite materyaly, jakie G. w tym przedmiocie zebrał, ogłosił w 3-ch tomach p. t.: Scriptores eccl. de musica sacra potissimum etc., tamże wiezieniu. Na naleganie krdła de No- 1784. Obie te prace do dziś dnia nie straciły na swojej wartości i stanowia dotad podstawe do współczesnych stuczyście blędów jansenistowskich. G. † 29 djów. Bównież cenne są dwie prace marca 1711 r. w St. Germain de Prés liturgiczne G-a Vetus liturgia alemannica etc., 2 vol., S. Blas 1776 i Monumenta veteris liturgiae alemannicae, 2 vol., ib. c. 1777 -- 1779. Co do innych pism G-a powiada słusznie jego przyjaciel Klüpfel, prof. dogmatyki w Freiburgu, że niema prawie przedmiotu w zakresie teologii, o którymby G. nie pisał. Dla nadania spoistości i systemu studyom teologicznym opracował G. w r. 1757 i 1759 Principia theologiae. Oprócz tego napisal jeszcze m. in. Theologia vetus et nova circa praesenlutaria B. V. Mariae, etc., które tiam Christi in Eucharistia, Friburgi świadczą o jego jansenistowskiej zacie- 1756; Apparatus ad eruditionem theol. kłości. (Por. Tassin, Gelehrten Gesch.) tamże 1754; De recto et percerso usu theol. scholasticae, S. Blas 1758; De ment au Nécrologe de l'Abbaye N. D. ratione exercitiorum sholast. etc. in rebus fidei, tamże 1758, Demonstratio verae religionis etc., tamże 1760; De potestate legitima ecclesiastica sacra et profana, tamze 1761; De selectu theol. circa effectus sacramentorum, tamže 1764; De peccato in Spiritum S. etc., tamże 1765; Daemonurgia theologice expensa, tamże 1766; Ecclesia militans etc., timže 1789; Nabuchodonozor somnians etc., tamże 1789; Junsenisticarum controversiarum elc. retractatio, tamée 1791; De periclitante ho tierno Eccsiae statu praesertim in Gallia, tamže 1993 i inne. Nadto z pióra G-a wyszło sporo prac historycznych m. in.: Taphographia principum Austriae etc., S. Blas 1772; Crypta S. Blasiana etc., tambe 1772; Codex epistolaris Rudolphi I etc., tamže 1772; Historia nigrae sylvae O. S. Benedic. coloniae, 3 vol.; tamie 1783 i 1784 i in. G. † 13 maja 1793 r. w St. Blasien, dajac do końca żywota przykład cnoty i pracy. (Por. Bader, Fürstabt M. Gerbert v. St. Blas. E. Lebenshild aus d. vorig. Jahrh.. Freiburg 1875). (Ch.).

te usque ad praesens tempus, typis

Gerbet Filip, Olimpjusz bp Perpignanu, musica sacra a prima Ecclesiae aeta. ur. 5 lutego 1798 r. w Poligny, po od-

byciu studyów w seminaryum w Besan- | Veuillota Esquisse de Rome chrétienne con, u św. Sulpicyusza w Paryżu i seminaryum des Mission étrangérs w r. 1828 przyjął święcenia kapłańskie. Porwany systemem obrony Kła La nennais'a był jednym z pierwszych kapłanów, którzy w r. 1825 podażyli do Le Chesnaye, gdzie ten uczony założył dla głęb-szych studyów kongregacyę kapłańską. Tutaj brał żywy udział w sporze wyniklym na tle systemu Lamennais'a i z tego powodu w jego obronie napisał trzy rozprawy: Des doctrines sur la certi-tude dans leur rapports avec les fondements de la Theologie, 1826; Coup d'oeil sur la controverse chré tienne, 1828 i Sommaire d'un système des connaissances, 1830. Kiedy mistrz po napi-aniu w r. 1834 "Parole d'un croyant" zerwał ostatecznie z Klem, odlaczyl się od Lamennais'a i G., a nadto po bulli Grzegorza XVI z r. 1835 "Singulari nos" odwołał wszystko, cokolwiek w obronie Lamennais'a pisał. Do r. 1839 poświęcał się wyłącznie pracy naukowej. Jest on założycielem nowej szkoły apologetyki, która niesłusznie nazwano "liberalizmem" katolickim. W tym duchu napisał: Consideration sur le dogme générateur de la piété cath. 1828, oraz Vues sur le dogme de pénitence, 1836. Zajmował się też filozofia a jego dzielo p. t. Précis de l'histoire de philosophie cieszyło się szerokiem uznaniem. Brał też G. czynny udział we współczenych czasopismach katolickich, które zajmowały się nie tyle wypadkami dnia, ile ważnemi zagadnie-niami naukowemi. W nich pomieszczał on swoje studya jak np. o Alkuinie, lub rozprawe dotycząca kielkującej już wówczas emancypacyi kobiet p. t.: La sainte Vierge Marie type de la femme régénérée, 1835 r. Prawdziwem arcydzielem G. jest rozprawa Cotholicisme et decalogue, 15 czerwca 1835 r. Wobec ówczesnej walki o swobodę na-uczania, G. dal jej praktyczny wyraz zakładając "Université catholique" gdzie rozmaite dziedziny wiedzy miały być z punktu widzenia katolickiego opracowywane. W tym też celu począł wydawać Discours preliminaires, które w ciągu 30 lat objęły 40 tomów i cieszyły się wielką poczytnością. Stan zdrowia zniewolil Ga do osiedlenia się w Rzymie, re-André, Bibl. Belgica; Glaire, Dictigdzie rozpoczął wysoce cenione przez onnaire, 8-o, t. I, str. 895).

1844-1850. Wraz z Piusem IX schronił się do Gaety, zkąd powrócił do Francyi, gdzie zajął się przygotowaniami do oddawna nieodbywanego we Francyi koncylium prowincyonalnego (1849 r.). Wkrótce potem udal się do swego przyjaciela de Salinisa, bpa Amiens i prze-bywał tam do r. 1854, poświęcając się znowu pracy naukowej. W tymże roku został prekonizowany bpem Perpignanu. Dziesięcioletni episkopat G-go był bło-gosławieństwem dla dyecezyi. Pragnąc zapobiedz krzewiącym się błedom wydał Instruction pastorale sur les erreurs divers du temps prèsent, w którym uprzedzając poniekąd Syllabus wytknał najgłówniejsze błędy współczesne. W tymże czasie imię jego stało się głośne skutkiem licznych broszur potępiających politykę włoską Napoleona III. W r. 1862 udał się do Rzymu, skąd powróciwszy napisał przepiękne Conférence sur Rome, Perpignan 1863, sta nowiące niejako jego testament. G. † 8 sierpnia 1864 r. pisząc pracę o kuglarstwach naukowych Renana, która ukazala się już po jego śmierci Stratégie de M. Renan, 1865. (Z pośród licznych biografij G-a, nie zawsze szcześliwych i trafnie jego zasługi oceniających wyróżnia sie doskonała Magra Ladoue, Monseigneur Gerbet, sa vie et ses oeuvres, Paris 1872. Tamże wyliczone sa wszystkie jego prace, oraz należycie oceniony stosunek do szkoly Lamannais'a (ob.). Listy pasterskie G-a ukazały się p. t. Mandements et instructions pastorales. 3 vol., Paris 1875).

(Ch.).

Gerbi Jan zw. Padre Marcellin o z zak. Franciszkanów Obserwantów, gorliwy misyonarz włoski z XVI w., w ciagu 38 lat apostolował mię tzy ludem na kazalnicy. Miewał także wykłady P. św. ogłoszone drukiem w roku 1581.

Gerbrand Jan karmelita, ur. w Leydzie, † w Harlemie w r. 1504. Napisal: Kronikę bpów Utrechtu i hrabiów Hollandyi; Historye zakonu Karme-litów; Collationes SS. Festis Deipa-rae. (Por. Lucius, Bibl. Carm.; Valè-

Gerdil Jacek Zygmunt, ur. 10 czerwca 1718 r. w Samoens, miasteczku Sabaudyi. W 15 r. życia wstąpił do Barnabitów w Bonneville, studyował teologię w Bolonii, gdzie zwrócił na siebie uwage ówczesnego arcybpa Lambertini, potem pża Benedykta XIV, który posługiwał się nim w pracy około dzieła "De servorum Dei beatificatione etc." W r. 1737 G. został profesorem filozofii w Macerata, potem w Casale, a w r. 1790 wezwany był do Turynu do akademiifilozoficznej, gdzie po latach pięciu wykładał teologię moralną i był dorad-cą arcybpa Turynu. Król Karol Emanuel III za radą pża Benedykta XIV powierzył G-owi wychowanie swego wnuka, księcia piemonckiego, późniejszego Karola Emanuela IV. Klemens XIV mianował go kardynałem in petto: notus orbi, vix notus urbi (26 kwietnia 1773 r.), a dopiero Pius VI 27 czerwca 1777 r. nominacye na kardynała ogłosił, przedtem mianował go konsultorem św. Officyum i wyswięcił na bpa Dybbony. Wkrótce G. został prefektem Propagandy i Kongregacyi Indeksu. Pomimo tak zaszczytnych godności, zachowywał ubóstwo zakonne. Po zajęciu Rzymn przez generala Berthiera (w lutym 1798 r') G. opuścił Rzym i cenną swą biblioteke musiał sprzedać na koszta podróży. Udal sie do Piusa VI do Sieny, ale nie pozwologo mu być przy pżu. Przy po-mocy dwóch przyjaciół, kardynała Lorenzana i arcybpa Despuiga, udał się do Piemontu. Po śmierći Piusa VI. w grudniu 1799 r. G. przybył na conclave do Wenecyi, gdzie wiele głosów na niego padło, ale kard. Hertzan w imieniu cesarza Austryi Franciszka założył veto od wybieralności poddanych sardyńskich, a tem bardziej francuzów. Podeszły już bardzo wiek G-a skłonił kardynalów do zantechania jego wyboru. G. za nowym pżem Piusem VII udał się do Rzymu i dawniejsze urzędy spełniał. Umarl 12 sierpnia 1802 r. w celi barnabickiego klasztoru, po krótkiej 25 dniowej chorobie. Przez lat 60 G. był niezmordowanym obrońcą Kła, a wspaniały pomnik wystawił sobie w pozostałych dzielach, których glębokość i wszechstronność świadcza o niepospolitym jego umyśle. Napisał wiele dziel teologicznych, skie-

belowi, Febroniuszowi i synodowi pistoickiemu. Z czasów, gdy był nauczycielem ksiecia mamy po nim kilka dzieł pedagogicznych; prace G-a fizyczne i matematyczne miały rozgłos za granicą. Dziela G-a pisane w jezykach włoskim, francuskim i lacińskim sa bardzo liczne; zbiór ich wydany w Bolonii 1784—31, t. 6 in 8-0; we Florencyi 1844—50 t. 7 in 8-0; w Rzymie 1806—21 aż 20 t. in 4-o, w Medyolanie wybór dziel G-a 1827-30 t. 5 in 8-o; 1836, t. 3. Gl6wniejsze dzieła G-a sa: Anti-Emile, ou reflexions sur la théorie et la ratique de l'education contre les principes de M. Rousseau, Turin 1674 in 8-o, w którem zbija zasady Rousseau; Plan des études pour S. A. R. Mons. le prince de Piemont; Logicae institutiones; Histoire de sectes des philosophes; Pensées sur les devoirs des differents étais de la vie; Principes metaphysiques de la morale chretienne; Della origine del senso morale; Mémoire de l'ordre; Diss. della esistenza di Dio e della immaterialita delle nature inteligenti; L'immaterialité de l'ame przeciwko Lockemu; Défense du sentiment du P. Malebranche, o powstawaniu pojęć przeciwko teoryi Locka. Turyn 1748 r., w drugiem wydaniu odstapil od teoryi Malenbracha i przyłączył się do ektektyzmu (Por. Werner. Der h. Thomas v. Aquin, 3, 605 ss.; Geschichte der Apolog u. pol. Literatur; 5, 125 ss.), Recueil de Dissertations sur quelques principes de Philosophie et Religion. Mémoire de l'infini absolu; Esame e confutazione de principii della filo-ofia Woltiana; Introduzione allo studio della religione; Breve expozizione de' caraterri della vera Religione; Saggio d'instruzione teologica; Philosophicae institutiones; Traité de combats singuliers ou des duels, 1759; Considerations sur Julien: Observations sur les époques de la nature; Opuscula ad hierarchicam Ecclesiae constitutionem spectantia, Parmae 1788; Animadversioni sul piano proposto da alcuni dottori sorbonici... Roma 1808; De sacri regiminis ac praesertim pontificii primatus proprio ac singulari jure adversus Slevogtium, Romae 1808; In Georgii Sigis. Lakios praelectiones canonicas rowanych przeciwko antyhierarchicznym animadversiones, Romae 1808: Confudażnościom owego czasu, przeciwko Ey-

il breve di Pio VI "super soliditate; In przestrzegania vitae communis, wstąpił do commentarium a S. Febronio in suam retractationem editum animadversiones, Romae 1793, 1808; Esame dei motivi della opposizione fatta da Mons. ve-covo di Noli (Bened. Solaro), Romae 1800, 1801, 1802; De pontificii primatus auctoritate in Petri cathedra... ad-Marsilii Menandrini exitialem errorem a Jodoco Coceio notatum 1. 7; Tr. del Matrimonio; Romae 1803; La via della Santita; Theologia Moralis; De Ecclesia ejusque notis; Memorie sull' autorità della Chiesa. Slowem nie było prawie żadnej poruszonej wówczas kwestyi teologicznej i filozoficznej, którejby G. z niepospolitą glebo-kością umysłu nie traktował. Życiorys G-a napisany przez Fr. Ludwika Fontane, późniejszego kardynała znajduje sie w tomie dwudziestym zbiorowej edycyi rzymskiej dzieł G-a. (Por. Hurter, Nomenclator literarius, t. III, p. 522 -530; Fontana, Elogio Letterario, Romae op. I, I--L, VII edit. florentinae; Henrion in ed. Feller 4, 155; Hergenröther H.K. 5, 360-65; Tipatto, Biogr. degli Italiani illustri IV; Picot, Mémoires t. 4; G. Piantoni, Vita del card. G. S. Gerdil ed analisi delle sue opere, Romae 1831).

X. S. G.

Gereon św. ob. Legia tebańska.

Gerhoh, proboszcz z Reichersbergu, uczony teolog XII w. i żarliwy rzecznik reform klnych, ur. 1093 r. w Polling w wyższej Bawaryi. Odbywszy studya w Freisingu, Moosburgu i Hildesheimie, jako dyakon przez bpa Hermana mianowany scholastykiem, a w r. 1119 kanonikiem kła augsburskiego. Protektor jego bp Herman był symoniakiem i stronnikiem antypża Burdinusa. G. który pierwotnie oddany był bpowi wnet zrozumiał swój błąd, zerwał z nim i jego stronnikami stosunki, co taką wywołało wrzawe, że musiał uciekać z Augsburga i ukryć się w klasztorze w Rautenbuchu. Po zalatwieniu 40 letniego sporu o inwestyturę przez pokój wormacki G. w r. 1123 wraz z bpem Hermanem udał się do Rzymu na sobór Lateraneński, gdzie usilnie dopomagal do zdjęcia ekskomuniki z tego bpa. W r. 1124 nie mogąc kanoników augsturskich skłonić do Bernarda z Clairvaux i św. Oldegarda

zakonu Augustyanów w Rautenbuchu. Tutaj oddał się calkowicie ćwiczeniom ascetycznym. W tym czasie opracował interpretacye reguly sw. Augustyna, która zyskała aprobatę pską dla klasztoru w Rautenbuchu. W r. 1126 bp Chuno w Regensburgu powołał go do swojej dyecezyi i wyświęcił na kapłana. Niebawem mianowany został proboszczem w Cham dla stwierdzenia, iż życie zakonne da się pogodzić z pracą pasterską. W r. 1128 walki polityczne zniewoliły G. do powrotu do Regensburga. Wnet rozpoczął tutaj pracę literacką a zwłaszcza dzielo De aedifiicio Dei, w którem przedstawił zewnętrzny rozwój Kła pod cesarzami a zarazem program reformy, osnuty na objaśnieniach pża Paschalisa II

z 11 lutego 1111 r. Wobec wybuchłej schyzmy bogatego rzymianina Pierleone w r. 1130 stanela na porządku dziennym kwestya sakra-mentów i mszy odprawianych przez sehyzmatyków. Co do sakramentów twierdził on, że sa bezskuteczne, jakkolwiek prawdziwe (integra), a mianowicie że nie udzielają łaski ani aktualnej ani habitualnej, o ile zarówno udzielający, jak i otrzymujący są w rozdwojeniu z Klem. Mimo to sa niepowtarzalne, gdvż nadaja character Christi, Powolywal sie on na wielce niejasne teksty pża Anastazego II. Co do mszy schyzmatyków to takową zupełnie odrzucał, gdyż nie wierzył, aby ciało Chrystusa znajdowało się poza Kłem i mogla dokonać się transsubstancyacya. Z powodu tej nauki G. pociągnięty został przed sąd, wszakże bp Walter z Rawen-ny, jako legat Inocentego II usprawiedliwił go, a tylko zalecił mu milczenie w tym przedmiocie na przyszłość. Ponieważ spór nie ustał, G. w obronie swojej napisal De differentia inter clericum saecularem et regularem (Migne CXCIV, 1375) i rozprawę przesłał pżowi W r. 1132 arcybp Salzburga Konrad I powołał G-a na proboszcza kłasztoru augustyańskiego w Reichersbergu. Tutaj zajął się gruntowną reformą życia klasztornego, nie spuszczając z oka ogólnych spraw Kła, zwłaszcza też jako kilkakrotny wysłannik arcybpa do Rzymu. W kwestyi wynikłych sporów o swoją wyżwspomnianą rozprawę "De differentia etc." G. zdał się na sąd sw.

bergu. Niemniej zetkniecie to musialo mieć swój wptyw, gdyż dzieło swoje De aedificio Dei w r. 1138 poddal nowemu opracowaniu. W tym czasie powstały spory christologiczne wywołane przez Abelarda, Gilberta de la Porrée i Piotra Lombarda. G. napisal z tego powodu traktat Contra plures Petri Abailensis (Abelardi) discipulos, który przedstawii do aprobaty Innocentego II, W r. 1143 krdl Gwido od St. Maria in porticu, jako legat pski, wział G-a jako towarzysza w podróży swojej do Czech i Morawii. Wezwany do Rzymu przez pża Lucyusza r. 1144, w sprawie nauki pko Abelardowi, G. zupełnie pozyskał jego uznanie, przy tej sposobności miał rozprawe z rzymskim kanonista o darowiznę Konstantyna, która to rozprawa na rozkaz pża Eugeniusza III złożona została do archiwum watykań-

skiego.

Na te epoke przypada najpłodniejsza działalność literacka G-a. Ok. r. 1147 w piśmie do Erharda bpa Bambergu Quomodo secundum s. Hilarium glorificaturus Filium Pater major, glorificatus autem Filius minor non sit. (Migne CXCIV 1665). Szczególnie gorliwie pracował nad swoim komentarzem do Psalmów w 10 częściach, do których dolączył wstępy, dotyczace sporów teologicznych na czasie, a mianowicie: Prodromus galeatus; Contra duas haereses; Commentarius in canonem missae; De corrupto statu Ecciae. Ostatnie pismo, które zawiera projekt reformy Kła przesłał G. pżowi Eugeniuszowi III. Wkrótce potem otrzymał G. misye, jako towarzyszacy legatom aplskim do Augsburga i Eichstätt, a także w r. 1154, jako samoistny legat do Węgier i Rosyi. Tej ostatniej misyi nie mógł G. wykonać z powodu zagro-żeń króla Geisy II. Wobec schyzmy wynikłej po śmierci Adryana II w r. 1159 i wyboru Aleksandra III i Wiktora II, G., o którego poparcie obie strony sie ubiegały, nie wyrzekł swego słowa, lecz z glęboką boleścią oczekiwal w ciągu lat 4-ch decyzyi soboru powszechnego, którą w tak ważnej sprawie uważał za jedynie miarodajną. Przeko-

z Tarragony, lecz zdaje się nie otrzymal investigatione Antichristi (Migne odpowiedzi, chociaż św. Bernard zetknął CXCIII, 570; CXCIV, 892). W r. 1161 się z nim podczas swego pobytu w Bam- na zebraniu w miasteczku karynckiem Freisach, gdzie było obecnych 4 bpów, 2-ch mówców przyznających się otwarcie do Adopcyanizmu zażądało cenzury klnej na G-a. Z okazyi tej napisał on rozprawe De anima Christi (Migne CXCIV, 1135). W lecie r. 1162 udal sie G. z bpami Eberhardem z Salzburga i Hartmanem z Brixen, do życzliwego mu zkadinad przeciwnika Eperharda z Bamberga dla dalszych rozpraw nad kwestya równości i niższości Chrystusa P. Przebieg dyskusyi był i tym razem przyjazny, nie doprowadził jednak do stanowczego wyniku; G. otrzymał tylko rade, aby swoje pisma w tym przedmiocie na nowo opracował i za przykładem św. Augustyna to co przystało odrzucił. G. nie znalazi powodu do retraktacyi natomiast w piśmie De gloria et honore Filit hominis (Migne CXCIII, 571) niektóre ciemniejsze punkta jaśniej wyłożył. Wywołało to cała wrzawe pko G-owi jego nieprzyjaciól, którzy nietylko jako na nieprzyjaciela cesarskiego, niechcącego uznać Wiktora II, ale i jako na bluźnierce Chrystusa domagali sie kary smierci. Jednocześnie wystapił pko niemu dotad wyrozumiały bp Eberhard z Bambergu. Niebawem jednak, gdy kwestya wyboru Aleksandra III zostala ostatecznie rozstrzygnieta i pż uznany, sam cesarz Fryderyk Barbarossa zasiegal rady G-a w sprawie ostatecznego załatwienia wrzeń i nieporzadków w Kle. Jednocześnie G. pisma swoje w sprawie chrystologicznej przeslał kuryi rzymskiej do oceny. W odpowiedzi na to d. 22 marca 1164 r. sam pż Aleksander III nakazał mu dalsze milczenie. G. poddał się temu rozkazowi, Eberhard z Bambergu natomiast, który ciągle jeszcze stał po stronie Wiktora II wiódł spór w dalszym ciągu i żądal rozstrzygnięcia go przez teologów na ziemi niemieckiej. Trwało to aż do śmierci Eberharda w r. 1165. Z listów i rozpraw które G. w tym przedmiocie pisał, zebralo się poważne dzielo, uznane jako 20 ta praca literacka G-a pod mianem Opuscula ad papam Alexandrum et ad omnes Cardinales et ad eppun Bambergiensem Eberhardum (Mig. CXCIII 496 - 618).

Niestety nadzieje, jakie G. pokładał w nania swoje wypowiadal w piśmie De dobrych zamiarach Fryderyka Rudobro-

dego względem Kła zawiodły; już w roku l 1164 gdy nowoobrany arcybp na dworze cesarskim w Pawii wystąpił z obroną Aleksandra III, wywołało to wsród ryce-rzy niemieckich takie oburzenie, że zagrożono mu stryczkiem. Cesarz zażadał, aby każdy prałat jego państwa uznał prawowitość antipża. Dwukrotnie zażadano od G-a w obecności cesarza przysiegi na wierność antipżowi, lecz odmówił. Nie mszczono się na nim wprawdzie, ale natomiast cała złość zwróciła sie ku klasztorowi w Reichersbergu; który napadano i niszczono niemiłosiernie; czynili to rycerze z cichem przyzwoleniem cesarza. W tych utrapieniach wystosował G. pismo do krdlów Ad Cardinales de schismate epistola (Migne CXCIV, 484) a sam G. wraz z mnichami musiał się ratować ucieczką. Wreszcie zawarto pokój, lecz Reichersberg musial zapłacić sume 120 funtów okupu i odstąpić dwa majątki klasztorne. W czasie tego przymusowego opuszczenia klasztoru G. zaczął swoje dzielo De quarta Vigilia noctis, które ukończył dopiero, gdy przyszła wiadomość, iż d. 2 sierpnia 1167 r. wybuchła zaraza wśród wojska Rudobrodego w Rzymie. Wkrótce potem jeszcze w kwestyi christologicznej, napisał rozprawę Opusculum de sensu verborum S. Atanasii in symbolo. Dwie prace niewydane z r. 1164 są: Libellus, utrum Christus homo sit filius Dei naturalis i De ordine donorum Spiritus S. Zupelnie zaginelo dwutomowe "Epistolarium". G. zakończył swój żywot 27 czerwca 1169 r. w 76 roku życia. (Por. J. Bach, Propst Gerhoh v. Reichersberg, östr. IV Jahrschr. für Kath. Theol., IV, 1865; E. A. Nobbe, Gerhoh v. Reichersberg, Leipzig 1881; W. Ribbeck, Gerhoh von Reichersberg etc., München 1883; W. W., t. V, kol. 378—391).

(Ch.).

Gerlach Herman, kanonista, ur. w r. 1834 w Marsbergu (Westfalia), studya odbywał w Bonn, Tybindze i Monachium, gdzie został drem obojga praw; następnie we. Wrocławiu, Wiedniu i Paderbornie, gdzie w r. 1857 przyjął święcenia kapłańskie; w r. 1858 został docentem, w 1859 profesorem prawa klnego; w r. 1869 kanonikiem i radcą wikaryatu generalnego w Limburgu; † w r. 1886. Napisał: Das Präsentationsrecht, Regensburg

1855; Das Verhältniss des preuss. Staates zu der kath. Kirche auf kirchenrechtlichem Gebiete. Paderborn 1862: 2 wyd. 1867; Logisch-jurist. Abhand-lung üb. die Definition, des Kirchenrechts, tamże 1862; Gegen Renans Leben Jesu, Berlin 1864; Lehrbuch des kath. Kirchenrechts, tamże 1862; wyd. 5-te 1890, staraniem F. X. Schulte. To ostatnie dzieło odznacza się treściwym wykładem i obfitą bibliografia na wszystkie kwestye; zwłaszcza monografie w jezyku niemieckim są tu uwzględnione. G. wydał też dodatki do czasopism: "Archiv für kath. Kirchenrecht" i "Bonner theolog. Literaturblatt". (Por. Schäfler. Handlex. der kath. Theolog. Regens. 1883, 8-o, t. II, str. 147).

*X. J. N.* 

Gerle Krzysztof Antoni, religijno-polityczny marzyciel, kartuz, ur. r. 1740 w Auvergne, † ok. r. 1805 w Paryżu. wstąpiwszy do Kartuzów był czas jakiś przeorem klasztoru de Laval-Dieu, potem klasztoru Pont-Sainte Marie, a ok. r. 1789 został wizytatorem klasztorów swego zakonu. W r. 1769 nawiazał korespondencyę z Zuzanną Labrouse, wedrowną wizyonerką, uważaną przez wielu za prorokinię, sprzyjającą idei rewolucyi. Powołany przez duchowieństwo okregu Riom na deputowanego, był pierwszym z duchownych którzy się przyłączyli do trzeciego stanu. W 1790 bronił zakonów na Zgromadzeniu konstytucyjne n i postawił wniosek, aby religia katolicka została uznaną po wsze czasy za panującą we Francyi. W r. 1792 podczas wyborów do Konwentu G. został jednym z prawybor-ców od Paryża. W tym cza-ie poznał staruszkę Katarzynę Théot, która podawała się za Matkę Bożą i za powolaną do odnowienia świata. G. uwierzył jej misyi i objawieniom i został jej "prorokiem". Zaczął nauczać, że rewolucya znajdzie swe rozwiązanie w przyjściu Mesyasza, który zaprowadzi królestwo boże na na ziemi. Gdy Robespierre po-dał wniosek aby kult Istoty Najwyższej (Etre Suprême) był ogłoszony za religie państwową, G. i Théot zaczęli go uważać za "wielkiego proroka". To wyzyskali wrogowie Robespierra, zaczeli go ośmieszaś i doprowadzili do upadku. Gerle i Théot dostali się do więzienia, oskarżeni o zawiązanie teokratycznego sprzysięże-

nia. Théot zmarła w więzieniu, Gerle zaś odzyskawszy wolność, pracował z początku w dziennikarstwie, potem był urzędnikiem w ministeryum spraw wewnętrznych. Umarł w zapomnieniu ok. r. 1805. (Por. Biographie générale, XX, 233; XXVIII 418, XLV, 109; Dzie'a historyczne, traktujące o rewolucyi francuskiej i o Robespierze).

Ks. Fl. Kr.

Gerlich albo Gertich Marcin Gracyan rodem z Lasocic, ukończywszy szkoly leszneńskie został przelożonym szkól braci czeskich w Poznaniu; był seniorem w Beresteczku na Wolyniu, potem w Wielkopolsce; † w Lesznie w r. 1629. Napisal Protestacia przeciwko niesłusznej chlubie tych, co za przyczyną X. Mar. Smigleckiego S. J. z X. Mikolajewskim Danielem Ministrem Ewangielii, o widzialnej głowie kościola Bożego etc. przed zwycięstwem tryumfu-Wilno 1599. (Por. Wiszniewski, Historya lit. polsk. Kraków 1851, 8-o, t. XXIII, str. 228).

Germain Alfons, pisarz współczesny jego studya o sztuce są nadzwyczaj cenne. Za prace Le sentiment de l'art et sa formation par l'étude des oeu-Paris, Bloud, 18-o, został nagrodzony przez akademię francuską. Z innych prac zasługują na uwage: L'Influence de saint François d'Assise sur la civilisation et les arts. 12-0, 2 wyd.; Comment rénover l'Art chrétien. Les causes de sa dégénérescence et les moyens de le relever. Paris, Bloud, 12-o, i inne.

Germain-Saint de Rimouski bpstwo w niższej Kanadzie (dioec. Sancti Germani de Rimouski). Stolica bpia St. Germain de Rimouski powstała w 1867 r. z części arcybpstwa Kwebec. Podług Wernera (Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisgoviae, 1890 p. 243) dyecezya ta obejmnje gminy Bonaventure i Gaspé (oprócz wysp Magdaleny), Rimouski i Temiscouata; wiernych liczy ok. 90 tys., kaplanów—91, parafii—62, misyi—22, kościolów parafialnych—62. (Por. też La Gerarchia cattolica, Roma, 1906).

German sw. bp z Auxerre, ur. w r. 378 w Auxerre, po odbyciu studyów w Rzymie został prefektem miasta Auxer-

bpa Amatora w r. 418. Wezwany został w r. 429 przez pża Celestyna i wysłany do Wielkiej Brytanii, aby tam zwalczał pelagianizm. Był na synodzie w Troyes wraz z bpem Lupusem i bronił nauki katolickiej. Przedsięwział też podróż do Rawenny do cesarza Walentynjana III, w celu uproszenia przebaczenia dla ludów Armoryku, które sie zbuntowały. † w Rawennie w r. 448. (Por. Schäfler, *Handlexik. der kath Theologie*. Regensb. 1883, 8-0, t. II, str. 147; Glaire, Dictionnaire. 8-o, t. I; Blanc, Diction. univ. de la Pensée. 1899, 4-o, t. II).

German św. bp. Paryża, ur. w Autun ok. r. 496, wyświęcony na kaplana w r. 530, został opatem klasztoru św. Symforyana w Autun w r. 540, mianowany w r. 555 bpem dal sie poznać jako asceta, uczony obrońca praw Kla, kaznodzieja i liturgista. Obdarzony był nadto od Boga darem cudów i proroctw. Był obecny na trzecim synodzie w Paryżu; wyjednał u króla Childeryka I pomoc w założeniu klasztoru przy wybudowanym przez siebie kle św. Wincentego. Tegóż króla Childeryka wylączył z Kła za kazirodztwo. † w r. 576. Spoczywa w kle St.-Germain - des - Prés, w kaplicy św. Symforyana, gdzie ma artystycznie wykonany pomnik, postawiony staraniem bpa Eligiusza. Swieto 28 maja. (Por. Chevalier, Répértoire des sour-ces. 4 o, t. 1, kol. 1753; Buchberger, Kirchliches Handlexikon. München 1906, 4-o, kol. 1667; Glaire, Dictionnaire. 8-0, t. I, str. 896).

German I s. patryarcha kstpolski, syn miejscowego patrycyusza Justyniana ur. w ostatnich latach panowania ces. Herakliusa (610-641), poświęciwszy się stanowi duchownemu, wymiesiony został z czasem na stolicę bpią w Cyzyku. Wiadomość, iż bral udział w zwolanem przez ces. Filipikusa 712 r. koncyliabulum, na którem uznany został monoteletyzm, nie jest uzasadniona, gdyż w r. 715 został za prawowiernego ces. Anastazego II wybrany patryarchą knstplskim, a nadto 2-gi sobór nicejski w r. 787 wspomina o nim, jako o "błyszczącem świetle świata, które zachowuje słowa Syna" i porównywa go do Samuela. Jakoż G. w re, później zaś następcą na stolicy bpiej tymże roku (nie następnym) zwolał

synod do Knstpla, który potepil monoteletyzm a na na jego prowodyrów rzucił klątwę. Kiedy Leon III (Izauryjczyk) rozpoczął nieszczesną walke pko obrazom, G. stał nieustraszenie przy nauce katolickiej. Nie pomogły groźby i prześladowania, patryarcha nie dal się skłonić do uznania edyktu cesarskiego, potępiającego cześć obrazów. tego w r. 730 został G. z godności patryarszej złożony, a na miejsce jego wyniesiony ambitny i uległy Anastazy. G. osiadł w domu rodzielelskim i † 733 r., jako niemal 100 letni starzec. Kł. czci go wśród Swiętych d. 15 maja. Z pism G-a posiadamy dłuższy, o wszystkich herezyach począwszy od czasów apisk., aż po przez 6-sty sobor powszechny, dyalog De vitae termino, list do Armeńczyków w obronie soboru chalcedońskiego; listy z powodu walki obrazobórczej do bpów i wreszcie 9 mów (2 o Chry-stusie P., 7 o Najśw. M. P.). Pisma te znajdują się u Migne'a PP. gr. XCVIII. (Por. Theophanis Chronographia ed. Classen, Bonnae 1839, I, str. 586 i nast.; Acta. SS. III Maji 155 i nast.; Hefele, Conc. Gesch. 2. Aufl. 363 i 372).

German II patryarcha knstpolski (1221 – 1240) rezydujący w Nicei z po-wodu wskrzeszenia w Knstpolu cesar-stwa łacińskiego, brał czynny udział w rokowaniach o unie Kłów na życzenie ces. Jana II Watazego. Z listu G. do pża Grzegorza X wiadomem jest wszakże, iż patryarcha nie uważał unii za możliwa, gdyż podnosi różne oskarżenia na Kl łaciński, a przytem przypisuje mu winę rozdziału. Pż odpowiedział w dwóch listach, w których pomijając milczeniem zarzuty, wyłożył naukę katolicką o prymacie i dowiódł ważności konsekracyi na chlebie niekwaszonym. Pierwotnie rokowania toczyły się między G-em a wysłannikami pża (2 Franciszkanami i 2 Dominikanami), nastepna zaś na synodzie w Nymfie w Bytynii (1234 r.). Nie przyniosły one jednak pomyślnego rezultatu, gdyż Grecy nie chcieli uznac ani Fillioque ani konsekracyi na niekwaszonym chlebie. G. odbył jeszcze w Nicei 2 synody w r. 1232 i 1235. (Por. Mansi, Conc. XXIII, str. 47, 279, 245, 409 i nst.; Hefele, Conc. Gesch. V 1042 inst.; Pichler, Gesch. d. Kirchl, III. Psychologia et Theologia. 18-o, 3

Trennung zw. d. Orient u. Occident I, 323).

Germana Cousin sw. pasterka, ur. w r. 1579 we wsi Pibrac (dyec. tuluska) z ubogich rodziców, † w r. 1601. Chora i skrufuliczna dzieweczka, porzucona przez macochę, surowo przez nia traktowana, wkrótce zajaśniała blaskiem wszystkich cnót, osobliwie milości bliźniego, czystości i darem wysokiej bogomyślności. † w 22 r. życia w opinii świątobliwości. W r. 1644 ciało jej znaleziono nienaruszone, ozdobione świeżymi kwiatami. Do tego cudu dołączyły się inne, spełnione przy jej grobie. Pż Pius IX ogłosił Germanę za błogosławioną w r. 1854, w r. zaś 1867 uroczyście ja kanonizował. (Żywot jej pisali: Veuillot, Toulouse 1854; Paris 1904, 2 wyd.; A. Stolz, Die hl. G. Freib. 1879; 1904; wyd. 3-ie; O. Prokop, Sw. Germana pas-Warszawa 1896, 16-o. (Por. terka. Schäfler, Handlex, der kath. Theol., Regensb. 1883, 8-o, t. II; Buchberger, Kathol. Handlexikon. 1906, 4-o, t. I, k. 1665).

Germanicum Collegium ob. Kolle-

Germanik św. męczennik w Smyrnie, skazany podczas prześladowania chijan za Marka Aureljusza na pożarcie przez dzikie bestye, i zachęcany przez prokonsula Statiusa Quadratusa, by miał litość nad sobą i ratował przynajmniej życie, skoro dobra doczesne nie maja dla niego wartości, odpowiedział, że dla chijan życie nie jest tak wielkiej wartości, jak u pogan, bo wyznawcy Chr. spodziewają a pogan, o wyzukacy om. spostacenają się innego, lepszego. I choćby to życie, ziemskie było stokroć droższe, jak jest obecnie, wolalby je tysiąc razy utracić, niż zachować je za cenę apostazyi. Po tych słowach spokojnie i z powaga wszedł na arene i został poszarpany przez lwa dn. 19 stycznia 166 r., w parę dni po kaźni św. Polikarpa, którego G. był uczniom. Święto 19 i 29 stycz. (Por. Pétin, Dictionnaire hagiogr. 1850, 4-o, t. I, kol. 1185).

Germanus a Sancto Stanislao, wsp61czesny, autor cennych prelekcyi o filozofii, wyd. p. t. Praelectiones Philosophiae Scholasticae. I. Logica et Ideologia. II. Ontologia et Cosmologia.

kładu są cennym nabytkiem dla litera- wilizowania. tury filozoficznej. Autor uwzględnia w nich postępy nauk fizyki i fizyologii. konferencyj jest. t. a. Summula Philosophiae Scholasticae e Praelectionied illustrata. 4-o, z rys. w tekście. Synopsis Philosophiae Moralis.

Germanowie należą do Indo-germańskiego szczepu, a przybyli do Europy w przedhistorycznych czasach, osiedlając się z początku na południu od Uralu i na północnym brzegu morza Kaspijskiego. Potem pociagnęli na północ, między Wolge a Prutt, gdzie się często kręciły ludy koczownicze i nareszcie na południe i na zachód. Liczne legendy są świadectwem tej ostatniej wędrówki. Za czasów (ezara, całe północne Niemcy sa germańskie i August był zmuszony zabezpieczyć granice państwa Rzymskiego, robiąc podział prowincyi i licznymi wojskami obstawiając brzegi Renu i Dunaju. Cezar, pierwszy odkryl różnicę między Celtami a Germanami i dał najprawdziwszy obraz tych ostatnich, uzupełniony później przez Tacyta. Przed Cezarem nikt nie znał nazwy Germanów, bo Herodot mówi o szczepie Perczasu do wiełkiego znaczenia i całemu się udziela narodowi. Wszedłszy do Europy, Germanowie napadają na Celtów, którzy w IV w. przed Chr. znaleźli się w Europie środkowej. Na wschodzie spotkali się z nowym indogermańskim szczepem, Sarmatami, na zacho-dzie, na Renie z celtyckimi Gallami. Gdy ci podbici zostali przez Cezara, Germanowie stali się tem samem sąsiadami państwa Rzymskiego. Tacyt daje nam najdoskonalszy obraz charakteru, stosunków u Germanów. Utrzymywa-Rzymian. A jednak daje on prawdę cie Germanów. Jednemu Wotanowi tylhistoryczną, i jeśli mu można zarzucić ko składano ofiary w ludziach i w tym pewna tendencye, to w nacisku, jaki celu palono zdrajców, niewolników a w

tomy. Prelekcye te tak pod wzgledem kładzie, podnosząc cnoty naturalne, któmetody, jak i jasności i gruntowości wy- re Rzymianie utracili wskutek przecy-

Początkowo Germanowie są narodem koczowniczym, później jednak osiedlają Streszczeniem doskonałem powyższych się i pracują na roli, podstawie swojej późniejszej kultury:-miast murowanych nie lubia, mieszkaja chetnie w drewniabus. 8 o. Z dziedziny archeologii na-nych domach. Dzieci wychowują na pisał o. G. La Casa Celimontana dei. swobodzie, wraz z dziećmi niewolników. SS. Martiri Pietro e Paolo scoperta wyrabiają w nich wcześnie siłę fizyczną. Dorosly młodzieniec zakuty bywa w Obecnie o. G. przygotowuje do druku zbroje, wobec zebranego tłumu i w zbroj odtąd idzie przez życie. Wcześnie puszczają go też na otwarte morze. Obyczaje Germanów wogóle są proste i surowe, ale nie dzikie ani grubijańskie. Zajęciem mężczyzny jest wojna, niewolnikom pozostawiona praca koło roli, niewiastom i dzieciom koło domu. Lubia uroczyste obchody; lubia wino, które ich czesto gubi, gdyż nie umieja panować nad nalogiem. Maja też skłonność do gry, która czesto ich prowadzi do stracenia wszystkiego co mają najdroższego, nawet wolności. Życie ich jednak nie jest pozbawione glebszych podstaw. Maja umysł i serce otwarte i szlachetne popędy. To też i pojęcie ich o isto-cie Boskiej musi być wyższe i czystsze. Malo mamy jednak co do tego danych. Po rozdzieleniu się szczepów, każdy tworzył sobie swoje myty, które poza językiem, stanowily nowe odgraniczenie. tak Cezar cytuje głównych bogów Germanów: Sol, Vulcanus, Luna. Podług skim. Nazwa poczatkowo do jednego niego germańska religja była ubóstwieszczepu należąca, dochodzi z biegiem niem gwiazd i żywiolów. Tacyt mówi o Merkurym, Marsie i Herkulesie, których nazwy niemieckie sa: Wotan, Zin i Donar. Istota Wotana jest zgielk i burzhwość. To też wojna i burza są jego żywiołem i jest on przytem symbolem poezyi i podań. Drugą, dodatnią stroną jego istoty jest spełnianie życzeń ludzi, przez zsyłanie im darów upragnionych, blogoslawienie trzodzie i czynienie roli wydajną. Synem jego jest Donar, bóg przyrody, który użyźnia ziemię. Drugi syn Wotana, Zin jest prawa reka ojca. obyczajów, sposobu życia i politycznych na wojnie. Podczas, gdy Wotan zarządza jej losami, Zin bierze czynny udział no, ża chciał on przedstawić ideal na- w walce. Przeczucie innego nieba i inrodu dla upokorzenia upadłych moralnie nej ziemi wybitnie się zaznacza w kulostatecznym razie króla nawet lub kró- jej ujściu do Teru położone, w dawnych lewskich synów. Innym bogom składa-

no na ofiarę zwierzęta.

Stosunki socyalne i polityczne rozwijały się wcześnie u Germanów i przygotowywały grunt Chrześcijanizmowi. Nikt nie posiadał ziemi, jako wyłącznej własności, miał tylko prawo używania roli, która po określonym przeciągu czasu przechodziła na własność gmuny. Jądrem narodu byli ludzie wolni, to jest urodzeni z dwojga wolnych rodziców. Nad wolnymi jest szlachta, która ma specyalne przywileje osobiste i polityczne. Wolnym podlegają poddani, którzy pracują dla dobra swego pana; niewolnicy sa traktowani na równi z rzymskimi, ale jednak łagodniej i sprawiedliwiej. Każda sprawa musiała być przedstawiona narodowi; prastara forma rządu u Germanów była republikańska. Podczas wojny, na naczelnego wodza wybierano ksiecia, lecz bez względu na jego pochodzenie, patrzano tylko na jego wartość moralna. Prawo było niezmiernie szanowane, jako gwarantujące nietykalność osoby, honoru i majatku. Zgwałcone prawo wolności, pozbawiało tejże zupełnie. Nawet dziedzictwo nie było absolutnem, dażyło jedynie do wzmocnienia, państwa utrzymując się w linii mezkiej. Gdy państwo Rzymskie stało się chrześcijańskiem, Germanowie musieli wejść w styczność z nowym duchem czasu. Wtedy zaczety się walki między pogańskiemi a chijańskiemi wyobrażeniami, a w łonie pojedynczych cząstek państwa germańskiego powstały walki pomiędzy katolicyzmem a aryanizmem. Antagonizm zmiażdżył niektóre, inne zostały zatrzymane w drodze ku kulturze, dopóki się ostatecznie nie uwolnity z pęt herezyi. Rzymianie odrodzili się przez przestawanie z Germanami, zaś surowi, ale niezepsuci ich antagoniści, rozwinęli się moralnie i intelektualnie dzieki Kościolowi, a tak zwyciężeni jak i zwycięzcy stali sie pionierami wyższej cywilizacyi. Zeuss, D. Deutschen u. d. Nachbarstäme. München 1837; W. Arnold, Deutsche Urzeit, 2. Aufl, Gotha 1880; G. Kaufmaun, D. Germannen d. Urzeit. Leipzig 1880).

Gerona - bpstwo w Hiszpanii (dioecesis Gerundensis). - Miasto G. v. Gedruna na brzegach rzeki Onaru, przy z domu Obededoma do Jerozolimy (I

czasach było znacznym punktem strate-gicznym w walkach z Maurami, Francuzami i w wojnach domowych. Obecnie G-a, główne miasto prowincyi tej nazwy, liczy ok. 16 tys. mieszkańców, posiada staroświeckie budynki i klasztory, katedrę gotycką z XIV-XVI w., już 1310 r. rozpoczętą, z ciekawem sklepieniem gotyckiem. Bpstwo w G-e powstało w pierwszych wiekach Kościoła, prawdopodobnie w IV w. już istnialo. Bp. Frontinianus na synodzie w G e w 517 r. postanowił 10 kanonów. (Por. Hefele, Conciliengesch., 2 ed., II, 678...). Dyecezya w G-e, suffragania metropolii w Terragonie, obejmuje cześć prowincyi G-y, liczyła (1904 r.) ok. 323 tys. wiernych, 363 parafie, 780 kaplanów, 1 klasztor Kapucynów, 6 kongreg cyi żeńskich. (Por. W. E. J. t. XXIV, zesyyt 191 a i b.; Werner, Orbis terrarum catholicus, p. 45; Annuario eccles., Madr., 1904, 537—548; Gams, Kirch.-Gesch. von Span., I t., 1862, 300..; II t. 1864, 434..; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, t. I. 1907, k. 1668). X. C. S.

Geronticon, tak się nazywała u Greków sławna księga zawierająca żywoty OO. żyjących na puszczy.

Gersam lub Gersom od hebr. gersam, co znaczy obcy, przybysz, — lub też od laebr. garas — wygnaniec. Tak się nazywał I) syn patryarchy Mojżesza z żony Sephory (Ex. II, 22). Jest o nim mowa w I Par. XXIII, 15, 16— miał syna Subuela lub Subaela, który był przełożonym nad skarbami (I Par. XXVI, 24; Jud. XVIII, 30), 2) pctomek Fineesa, przełożony rodziny ka-płańskiej: wrócił z Babilonu z Ezdraszem (Esdr. VIII, 2).

Gerson lub Gersom syn Lewiego, oj. ciec L'obni i Semei od których pochodzą dwie wielkie rodziny lewickie. (Genes. XLVI, II; Ex. VI, 16—17; Num. III, 17; XXVI, 57; I Paral. VI, 1—20). Obowiązkiem Gersonitów było w podróży po puszczy nosić obicia i firanki. Przybytku. Za czasów Dawida Asaph Gersonita, był przełożonym nad śpiewakami, a Joel ze 130 innymi Gersonitami był przeznaczony do przeniesienia Arki

Par. XV, 3; XXIII, 6—11; XXVI, 21), Gersonici przy podziałe otrzymali 13 miast w pokoleniu Isachar, Asser, Nephtali i połowie Manassesa (Jos. XXI, 6; 27—33; I Par. VI, 62—76).

Gerson Jan (właściwie Jan Charlier), kanclerz uniwersytetu paryskiego, ur. 14 grudnia 1363 r. we wsi Gerson (stad nazwisko) dvecezvi Reims; nadano mu tvtul doctor christianissimus, albo consolatorius. G. przeznaczony za młodu do stanu duchownego pierwsze studya odbywał w Reims; w r. 1377 przybył do Paryża, gdzie w kolegium Navarry pod kierunkiem Piotra d'Ailly uczył sie teologii. Już w r. 1383 i 1384 był wysłany do Awinionu do pża Klemensa VII aby żądać potępienia dominikanina Ja-na de Montesono, który zaprzeczał Niepokalanego poczecia N. M. P. Gdy d'Ailly zostal brem w Puv G. objal po nim katedre teologii i został kanclerzem uniwersytetu. Były to czasy smutne dla Kła, zwłaszcza z powodu schyzmy zachodniej. Już w r. 1391 miał G. przed Karolem VI kazanie, w którem zachecał króla do użycia wszelkich środków dla zniesienia schyzmy. Po długich naradach wskazano ku temu trzy drogi via cessionis, compromissi i concilii. Intrygi krdła Piotra di Luna unicestwiły wszelkie usiłowania, gdy zaś tenże krdł po śmierci Klemensa VII został pżem jako Benedykt XIII, kler francuski i uniwersytet paryski uznali jako jedyna droge cesye. G. nie wahał się wskazywać na niebezpieczna stronę tego rodzaju kroku. Pomimo to złożone zostało w r. 1398 postanowienie i przez króla potwierdzone. W tym czasie G. zrażony intrygami dworskiemi zamierzał w r. 1397 zlożyć godność kanclerza i osiąść na ofiarowanej mu przez ks. Burgundyi dziekanii Brügge we Flandryi. Na nalegania wszakże swoich przyjaciół w r. 1401 powrócił do Paryża. Z tej okazyi wydal pismo Causae propter quas can-cellariam dimittere volebat. Już jako dziekan w Brügge usilowal G. pogodzić wrogie sobie stronnictwa obu obedjenevi (względem pży) i w tym celu napisał De modo se habendi tempore schismatis i De restitutione obedientiae, Tractatus alius de schismate, a wreszcie Triologus. Na synod w Pizie r. 1409 wysłał piśmienna rozprawe De

unione ecclesiastica, w której usprawiedliwiał możność zwołania soboru powszechnego bez udziału pża. Jeszcze dalej posunal się w piśmie ogłoszonem podczas wspomnianego synodu De auferibilitate papae ab ecclesia. G. zgoła nie podkopuje prymatu, owszeni twierdzenie, iż Kł może się obyć bez prymatu uważa za herezye, mniema tylko, że w pewnych okolicznościach, wyraźnie szkodliwych dla Kla, pż może być pozbawiony władzy przez Kł. To twierdzenie, wywołane opłakanym stanem Kła wobec schyzmy zachodniej, dało wielu pochop do pomawiania G-a o stawianie soboru ponad pża. Osobiście, wbrew utrzymywaniu wielu, G. w sobo-

rze pizańskim nie uczestniczył.

W r. 1408 został proboszczem St. Jean-en-Grève w Paryżu i tu miał sposobność w całej pełni rozwinać prace kaznodziejska, która uważał za najprzedniejsza część posłannictwa kapłańskiego. Swój wielki talent mówniczy objawił G. nietylko na ambonie, ale i jako mówca polityczny. Swietna jest jego mowa wygłoszona w Luwrze, o szkodliwości zlych rządów; przyczem rozwinał cała swoja teoryę o państwie. Jest on przeciwnikiem absolutyzmu, zarówno w państwie, jak i w Kle, tak dalece, iż w razie gdy panujący szkode przynosi państwu dopuszcza "zamordowanie tyrana". Po zamordowaniu wszakże ks. Orleańskiego zmienił swoje zdanie i był całkowicie oddany potężnej królewskości. Jako uczeń d'Ailly'ego był G. w teologii przeciwnikiem kierunku gubiacego się w rozstrzasaniu jalowych subtelności, pragnał natomiast uprzystępnić teologie najszerszym kolom i oprzeć ja głównie na P. św. W filozofii był nominalista, nie dażył jednak do rozdzielenia filozofii od teologii. Przeciwnie, pragnął ścisłego między niemi związku, twierdząc, że rola ostatniej tam się zaczyna, gdzie się kończy pierwszej. W sprawie wiary G. główny nacisk kladzie na wolę i dlatego też pragnie teologii nadać charakter praktyczny. W tym duchu zreformował też studya teologiczne w kolegium nawarskiem. Wielkie znaczenie nadaje G. mistyce, i utrzymuje, że Boga w życiu poznaje się lepiej przez ducha pokuty niż przez chłodne rozumowanie. W tym duchu proponował niezmordowanie, aby "concordare theologiam hanc mysticam cum nostra

scholastica" (Tract. super Cantic. cant. | 4,54). Taka postawiwszy zasade musiał G. bliżej rozwinąć swoją teorję poznania i uczucia (vis cognitiva i affectiva). Władze poznania według G. stanowia: 1) intelligentia simplex, czyli naturalne światło udzielone przez Boga, za pomocą którego poznaje człowiek pierwsze z sadnicze prawdy, 2) ratio rozum, który przez abstrakcye tworzy pojęcia i z nich wyciaga wnioski, 3) vis cognitiva sensualis, która do swej działalności potrzebuje zewnętrznych i wewnętrznych organów; do ostatnich należy fantazya i pamięć. Władza uczuciowa również jest troista: 1) synderesis, bezpośrednio od Boga pochodząca sklonność do dobrego, 2) appetitus rationalis przez wyobra-żenie i rozum pobudzona i objawiająca sie jako wola, wolność pożadania i afekt, 3) appetitus sensualis pobudzona bezpośrednio przez wrażenia zmysłowe. Na pytanie, w jaki sposób objawia się dziafalność wspomnianych władz duszy odpowiada G, iż co do pierwszej kategoryi przez cognitio, meditatio, contemplatio, co do drugiej przez libido, devotio i dilectio exstatica. Zagadnienia mistyki wyłuszcza G. w dwóch popularnych pismach Góra rozmyślania i O ubóstwie duchowem. G-owi nie szło o to, aby stworzyć nowe zasady mistyki, ale o praktyczne jej przystosowanie. Dlatego też surowo występuje pko współczesnym sektom marzycielskim, jak Fratricellowie (ob.), Beghardzi (ob.) i in., bez względu na ich kontemplacyjny i pozornie suro-wy charakter. Świadczy o tem wymownie jego rozprawa Contra sectam flagellantium, a także De erroribus circa artem magicam, oraz Trilogium astrologiae theologizatae.

Niepodobna dla zrozumienia całkowitej działalności G-a pominąć jego stosunku do P. św., który szczególowo wyraził w rozprawach O komunii pod dwiema postaciami i O literalnym sensie Pisma św. P. św. według niego nie tylko jest regulą wiary, ale i wystarczającą, nieomylną regulą w kierownictwie Kła, aż do skończenia wieków. P. ś. winno być wyjaśniane samo przez siebie; do tego wszakże nie wystarczają znajomości lingwistyczne ale i wykształcenie filozoficzne, oraz gruntowne oczytanie w pismach Ojców. G. był przeciwnikiem tłumaczeń biblii, gdyż one wioda

na bezdroża, czytelnik bowiem poprzestaje na samym tekscie, nie troszcząc się o wykład klny,

Stosunki klne nie poprawiały się. Sobór pizański zamiast znieść schyzmę powiekszył ja; było już nie 2 ale 3 pży. Pojawiły się pisma, które niesłusznie przypisywano G-owi, podkopujące powagę pską. Opłakanemu położeniu miał wreszcie zaradzić sobór konstancyeński otwarty 5 listopada 1414 r. Stawil sie i G. jako przedstawiciel uniwersytetu paryskiego. Wygłosił on mowe, w której twierdził, że wszyscy, nie wyjmując pża, winni słuchać soboru. Zasade te rozwinal szerzej w rozprawie napisanej w Konstancyi 1417 r. p. t. De potesta-te ecclesiastica. Wielu z tego powodu podejrzywało prawowierność G. a nawet stawiano go na równi z Hussem i Wikklefem. Bylo to niesłuszne, szukał on bowiem ratunku dla rozpaczliwego położenia Kła, tem więcej, iż schyzma coraz większe szerzyła zgorszenie, a współzawodniczący ze soba pże i antipże nadużywali swojej władzy. Widział też okiem trzeźwem, jak z tego powodu krzewi się zepsucie w Kle, i jak nieodzowną jest gruntowna reforma. Świadcza o tem jego pisma w tym przedmiocie, w których szukał ratunku dla najbardziej krzyczacych bolączek Kła. Z pośród tych prac G-a wymienić należy: Rememoratio; De visitatione praelatorum; Opusculum tripartitum de praeceptis decalogi, de confessione et de arte moriendi; Dialogus Sophiae et naturae super coelibatu seu castitate ecclesiasticorum. Brał też G. czynny udział w rozprawach podczas soboru pko Hussowi i Wiklefowi i z tej okazyi napisal wspomnianą wyż rozprawę o komunii pod dwiema postaciami. Z całą energią wystąpił pko franciszk. Janowi Petit usprawiedliwiającemu mord tyranów, przez co stronnictwo ks. Burgundyi usilowało usprawiedliwić zabójstwo ks. Orleańskiego, i dzięki tylko intrygom tego stronnictwa sobor nie rozstrzygnął tej kwestyi zasadniczo. Nie mniej Marcin V przy zakończeniu soboru przydał decyzyę in confuso w tej sprawie, przez którą potwierdził rezolucję synodu paryskiego z r. 1413 potępiajaca nauke Jana Petit.

pismach Ojców. G. był przeciwni- Z zamknięciem soboru skończyła się kiem tłumaczeń biblii, gdyż one wiodą i publiczna działalność G-a. W r. 1418

opuścił Konstancye przybity, bez możności powrócenia do ojczyzny, gdzie nienawiść i chęć zemsty ks. Burgundyi za-mykała mu pobyt. Znalazi gościnę u ks. Albrechta bawarskiego na zamku Rattenberg, Tutaj szukał pociechy w studyach teologicznych, którym dał wy-raz w prozie i poczyi. Z tej cpoki mamy jego Josephina, piękna historya dzieciectwa Jezusowego; De consolatione theologiae, oraz apologie zachowania sie G. w Konstancyi. Po krótkim pobycie w Austryi, po zamordowaniu ks. Burgundyi w r. 1419, wrócił G. do Paryża, lecz nie objął już urzędu kanclerza uniwersytetu, natomiast udał się do Lyonu i osiadł w klasztorze Celestynów St. Paul, gdzie brat jego był przeorem. Dziesięć lat pobytu w Lyonie było zarazem epoką najpłodniejszą w działalności literackiej G-a. Napisał on tutaj przeszło 40 większych i mniejszych traktatów z różnych gałęzi teologii, zwłaszcza mistyki. Dzielo De parvulis trahendis ad Christum pochodzi z wcześniejszej daty, gdy jeszcze był kanclerzem. Że G. nie był autorem "Naśladowanie Chrystusa" nie wymaga bliższego usprawiedliwienia, jest to bowiem fakt niewatpliwy u współczesnych uczo-

Resztę żywota poświęcił G. modiitwie, rozmyślaniu i przygotowaniu się na śmierć. Jakoż napisał Testamentum quotidianum peregrini, który zakończył temi slowy: "Doczesność tego świata kończąc, wraca proch do ziemi, duch zaś do Boga, który go dał". Skończywszy 9 lipca 1429 r. swój traktat o "Pieśni nad pieśniami" zgasł 12 lipca t. r., modląc się, w 66 r. życia. Ludność Lyonu uczciła go jako Świętego. (Johannes Charlerius de Gerson in tumulo gloriosus, Lugd. 1693). Zbiór dzieł G w 4 t. in fol. wydał 1483 r. Kölhoff w Kolonii. Drugie kompletne wydanie ukazalo sie w Strassburgu r. 1488. Oprócz wielu innych (najlepszego wydania dokonal w r. 1706 paryski doktor Dupin). Literatura dotycząca (+. jest nader liczna, znaleźć ja można w Chevaliera, Répertoire. Najlepsza monografie napisal Schwab J. Gerson prof. d. Theologie u. Kanzler d. Uniwers. Paris. Würzburg 1858.

(Ch.).

Gerson Wojciech, malarz polski ur. w r. 1831 w Warszawie, kształcił się w Warszawie, w Petersburgu i w Paryżu. Pracował w Warszawie jako nauczyciel rysunku i malarstwa do r. 1896. Odbył podróż artystyczną do Paryża, Berlins, Wenecyi, Florencyi i Rzymu. Z pośród wielu utworów ołówka i pędzla wyróżniają się obrazy religijnej i historycznej treści: "Święta Jadwiga dająca jalmużnę" (1871), "Oplakane Apostolstwo" (1867) i inne. Napisał książkę Zdobnictwo rękodzielnicze. Warszawa 1896, wiele tłumaczył i miewał odczyty z dziedziny sztuki. (Por. S. Orgelbranda, Encykl. powsz. 1900, 4-o, t. VI).

Gersonides Levi, także zw. Rabbi Leon z Baniolos, ur. r. 1288 w. m. Languedoc, † r. 1370 w Perpignan, słynny jako uczony żydowski. Zajmował się szczególnie studyowaniem pism Arystotelesa i Averroesa i z tego powodu zostawił wiele rozpraw teologicznych, a także komentarze na St. Test. (Por. G. B. de Rossi, Dizion. stor. degli Ehrei ant, I, 126 i nast).

Gerstman Adam ks. dr., współczesny, profesor III gimn. we Lwowie, docent uniwersytetu lwowskiego, napisał O grzesznikach nalogowych, nawrotnych i pozostających w okazyi do grzechu. Lwów 1900. 8-a; tamże 1906, wyd. 2-ie; O skrupulatach, tamże 1901, 8-a; O zadośćuczynieniu sakramentalnem, tamże, 1904, 8-a; Zagadnienia katechetyczne i homelityczne u św. Augustyna. Lwów 1908, 8-ka, i inne.

Gerszom ben lehuda, rabin, ur. ok. r. 960 w Metzu, umari w r. 1040 w Moguncyi, gdzie otworzył głosny zakład naukowy. Pisał dzieła egzegetyczne, objaśnienia na pojedyncze traktaty Talmudu; różne praepisy obrzędowe. Wielce ceniony dla swych cnót i nauki przez Żydów, nazwany został przez nich "Światłem wygnańców". Zwołał synod do Wormacyi, na którym zabronił Żydom wielożeństwa. (Por. Wolf, Bibliotheca hebr. t. I, str. 284—85; De Rossi, Diztonario storico degli autori ebrei, t. I, str. 176; Glaire, Dictionnaire, t. l, str. 899).

Gertruda błogosławiona, opatka klasztoru Aldenburg nad Lahna, była najmłodsza siostra ks. Ludwika IV Hessyi i Turyngii oraz ś. Elżbiety, ur. r. 1227, już w r. 1248 została przełożona swego klasztoru premonstrateńskiego z powodu niezwykłych cnót i powagi. Żywot jej był pelen umartwień, przyczem uciekala się do postów i biczowań. Gdy Urban IV ogłosił wojnę krzyżowa pko Saracenom, G. wraz z towarzyszkami klasztornemi zapisała się do grona krzyżow-ców, aby przez modlitwy i pokutę współ-walczyć z nimi. W r. 1270 za pozwoleniem pża zaprowadziła w swoim klasztorze święto Bożego Ciala i obchodziła go z wielka uroczystościa. Posiadala ona szczególny dar godzenia zwaśnionych, a także łaskę proroczą. G. † 1297 r. w 70 r. życia a po 49 latach zarzadu klasztorem. Klemens VI r. 1348 ogłosił ja błogosławioną. Przepiękny haft na płó-tnie zachowany dotąd w muzeum księcia Solms-Braunfels jest dzielem jej reki. (Por. Lect. Breviarii Ord. Praemonstr. ad 13 augusti).

Gertruda z Hackeborn, opatka klasztoru benedyktynek w Helpede, ur. 1232 r. w pobliżu Halberstadu, zajęła swój urząd w 19 r. życia i rzadziła doskonale w ciągu lat 40, tak że św. Mechtylda w swojem Liber specialis gratiae nazywa ją wzorem zakonnicy. Pomimo młodości zakonnice miłowały i uwielbiały ja jako matkę; jaśniała przytem cnotami miłosierdzia, pokory, pobożności i poświęcenia. Nie mniej posiadała rozległą wiedzę, którą ustawicznie uzupełniała niezmordowaną pracą naukową. Z siostrą swoją wyżej wspomnianą św. Mechtylda, obie współzawodniczyły w osiągnięciu prawdziwej doskonałości. G. tknięta paraliżem zakończyła życie 1292 r. (Por. Revelationes Gertrudianae et Mechtildianae, I, Paris 1875, prael.).

Gertruda św. dziewica i opatka w Nivelle w Brabancyi, ur. w r. 626, była córką bł. Pepina z Landen, majordoma dworu królów Austrazyi. W wieku lat 21, mimo nalegań, by wstąpiła w związki małżeńskie, G. wstąpiła do klasztoru w Nivelle, w którym przełożoną była jej matka błog. Itta. Opatką w Nivelle została G. w r. 647 i spełniała swe obowiązki, mimo młodego wieku w roztropnością osób starszych. Ostrości jednak ttórym się oddawała z zapałem, tak podkopały jej zdrowie, że zmuszona była złożyć swe obowiązki w ręce św.

Wulfetrudy swej krewnej, sama zaś wylącznie już poświęciła się przygotowaniu na śmierć. Jakoż po 3 latach bogomyślnosci i pokuty poszła po nagrodę do Pana w r. 659, w 33 swego życia. Cześć odbiera 10 marca. Żywot G. pisany przez współczesnego świadka jej życia światobliwego przełożył później na język włoski Bonnucci, i na franauski Escoeuvres (1612, in 8-0) i inni. (Por. Glaire, Dictionnaire, 8-0, t. I; Pétin, Dict. hagiogr. 1850, 4-0, t. I, str. 1187; Schäfler, Handlex. der. kath. Theol. Regensb. 1883, 8-0, t. II, str. 149; Buchberger, Kirchliches Handlex. München 1906, 4-0, t. I).

X. J. N.

Gertruda van Oosten błog. mistyczka, beguinka, ur. ok. r. 1320 w Borburgu, † w r. 1358; była najpierw służąca, później wstąpiła do zakonu Beguinek w Delft (Holandya). Heroiczne cnoty i niezwykłe dary nadprzyrodzone zjednały jej cześć powszechną w Holandyi. Przydomek "van Oosten" otrzymała G. od swej ulubionej pieśni "Het daget in den Oosten". Odbiera cześć w Delft w Holandyi dn. 6 stycznia. (Por. Pétin, Dietionnaire hagiogr. Paris 1850, 4-0, t. I, kol. 1188; Buchberger, Kirch. Handl. München 1906, 4-0, t. I, kol. 1671).

Gervaise Armand Franciszek dom. opat Trapistów, ur. w Paryżu w r. 1660, † 1751. Początkowo wstąpił do Karmelitów bosych, gdzie był profesorem teologii, mianowany został przeorem w Gregy, lecz żądny surowych umartwień uważał regułę karmelitańską za lekką i przeszedł do Trapistów w r. 1695. W r. 1698 usunął się od opactwa de Long-Pont. Zostawił wiele pism, z których ważniejsze są: Vie de saint Cy-prien etc. Paris 1717, 4-0; Vie de saint Irénée etc., tamże 1723, 2 vol. in 12-0; Lettres... sur une Dissertation touchant la validité des ordinations des Anglais, tamže 1724, in 12-o; Vie de saint Paul etc., tamže 1734, 3 vol. in 12-0; Histoire générale de la réforme de l'Ordre de Citeaux en France. Avignon 1746, in 4-o; Vie de Saint Epiphane etc. Paris 1738, in 4-o. (Por. Glaire, Dictionnaire I, str. 900).

Gervaise Mikolaj, misyonarz, ur. ok.

r. 1662 w Paryżu, † w Guyanie w 1729, śnie św. Ambrożemu i wskazali mu, brat poprzedniego. Przeznaczony pier- gdzie ich ciała się znajdują. Sw. Amwotnie na misye do Siamu, przebywał tam lat 4 i powróciwszy do Paryża zostal proboszczem w Vannes, później przelożonym w Suevre (w Blaisois). W Rzymie konsekrowany został na bpa Horrenu. Przeprawiwszy się z wielu missyonarzami do Horren, w celu udania się w dalszą podróż do Ameryki środkowej, zamordowany został przez Kara-ibów w Orenoko. Napisał: Vie de s. Martin, évêque de Tours etc. Tours 1659, 4-o; Histoire de Boëce, senateur romain etc. Paris 1715. (Por. Le Journal des Savants 1688, str. 380; Moreri, Dict. histor.; Rich. et Giraud, Bibl. sacrée; Glaire, Dictionnaire. 1868, 8-o, t. I, str. 900).

Gerwazy bened, z Kanterbury, kronikarz, ur. prawd. 1140 r. w hrabstwie Kent. Opisał pożar spalonego w r. 1174 kła swego zakonu w Kanterbury p. t. Tractatus de combustione et reparatione Cantuariensis ecclesiae. Z pod jego pióra wyszły prace: Imaginatio contra Baldewinum archepum; Replicatio Baldw. archeppi; Imago causae pro abbate; Imago contra Rogerum abbatem; Imago contra monachos Cantuar. W końcu 1186 należał do mnichów kapituły, którzy zapowiedzieli arbpowi, że oskarżą go do Rzymu. Ułożył też kronikę aż do roku 1199, w której zużytkował prace innych kronikarzy, a także zebrał listy pi-ane m. r. 1185 a 1200 w sprawie arbpstwa kanterburyjskiego, oraz Gesta regum, które jego ręką prowadzone byly do r. 1210, innych zaś do 1300. Tamże znajduje się jego Actus pontifi-cum, dzieje arbpów kanterburyjskich do r. 1205, oraz Mappa mundi, spis arbpstw i bpstw Kła łacińsk. G. był zakonnikiem surowego żywota. Rok jego śmierci nie wiadomy; dzieła historyczne znajdują się w wydaniu Stubba wśród pisarzy dziejów Brytanii. (Por. W. W. t. V, kol. 482 i 483).

Gerwazy i Protazy śś. męczennicy, Patronowie Kła Medyolańskiego. Niewiele wiadomo o żywocie tych Swiętych, chociaż cześć ich od dawna praktykowała się w Kle, jak to świadczą imiona tych ŚŚ. umieszczone w litanii do

broży zarządził poszukiwania i rzeczywiście znalazł ciała ŚŚ. w kle św. Nabora i Felicyana, na cmentarzu. Przeniesiono je uroczyście do bazyliki ambrozyańskiej. Przy tej translacyi działy się liczne cuda. W połowie IX w. bp Angilbert II umieścił ciała męczenników pod wielkim ołtarzem katedry medyolańskiej w porfirowym sarkofagu, gdzie je tak złożone znaleziono w r. 1864. Swięto d. 19 czerwca, który jest właśnie dniem uroczystego przeniesienia ich relikwij. (Por. Buchberger, Kirchl. Handlex. München 1906, 4-o, t. I, kol. 1671; Glaire, Dictionnaire des Sciences. 1868, t. I, str. 899).

Gery Andrzej Wilhelm de, przełożony zgromadz. Genowefianow i kaznodzieja wybitny, ur. w r. 1727 w Reims, † w 1786, był profesorem filozofii i teologii

X. J. N.

w swym zakonie, później proboszczem w Soissons, w r. 1778 przełożonym generalnym Zgromadzenia. Napisał: Sermons sur l'Avent, sur le Carême itd. Paris 1788, 6 t. in 12-o; Dissertations sur le veritable auteur de l'Imitation de Jésus-Christ., tamže 1758, 12-o. (Por. Nouv. Biogr. génér; Pelczar, Zarys

dz. kazn. Kraków 1900, 8-0, t. III).

Gesenius, nazwisko kilku protestanckich teologów. 1) Justus ur. 1601 r. w Esbeck w Hanowerze; skończywszy studya teologiczne w Jenie, G. po szczeblach duchownej karyery protestanckiej doszedł w r. 1641 do godności generalnego superintendenta Hanoweru (generalissimus), zajmując się oprócz sprawami klnemi przedewszystkiem także kwestyą szkolną. G. † 18 września 1673 r. W r. 1631 oglosil G. bezimiennie Kleine Katechismus Schule w trzech częściach, który doczekał się wielu wydań i zarówno w Hanowerze, jak i w Brunszwiku znalazł szerokie rozpowszechnienie. Książkę tę G. w r. 1639 skrócił i zastosował do powszechnego użytku swoich wspólwyznawców. Jeszcze większą poczytnością cieszyły się Katechismusfragen Kleiner Katechismus Lutheri, do których w r. 1656 dodał podręcznik dla szkół Biblische Historien A. u. N. WW. SŚ. W r. 386 ukazali się we Testam., ze wskazówkami wstępnemi co do posługiwania się nim. Najważniej- kiej sławy przysporzyło mu dzielo Aussz m wszakże dzielem G-a jest rozprawa wydana po przyjęciu katolicyzmu przez Jana Krystiana ks. brunszwickiego p. t. Erörterung d. Frage; Warum willst du nicht röm-Katholisch werden, wie deine Vorfahren waren? Ist e. christl. Gespräch für einfältige evang. Christen v. Timoteo Fried-lieben. Wybrany pseudonim świadczy o usposobieniu G-a; to też protestanci podejrzywali go o ukryty papizm, na co odpowiedział pismem: Gründliche Wiederlegung d. unwahrhaften Gedichtes vom Crypto-Papisme. Nawrócony książe otaczał G-a wielkim szacun-kiem. (Por. S. E. Bratke, J. Gesenius 8. Leben u. s. Einfluss auf d. hannoversche Landeskirehe. Göttingen 1883).

2) Wilhelm, racyonalistyczny teolog nowszych czasów ur. 3 lut. 1785 r. w Nordhausen, od r. 1811 prof. teologii w Halli, dokad jego prelekcye z dziedziny Pisma św., egzegezy, historyi klnej i jezyków wschodnich licznych ściagały słuchaczy. Jego wykład egzegezy miał podkład historyczno-krytyczny, o czem świadczy D. Prophet Jesaja, tłumaczony i komentarzem opatrzony (Lipsk 1820 — 21). Jego racyonalistyczny kierunek, jakkolwiek z początku wywołał opozycye, z czasem jednak zyskał przewage, a nawet wywarł wpływ decydujacy na prad naukowy w Halli. Głównie odznaczył się G. swojemi pracami nad językiem hebrajskim, któremu w młodości poświęcał się z zamiłowaniem. Wydał wiec Hebräisch deutsch. Wörterbuch über d. Schriften d. A. T. 2 t. Leipzig 1810—12, z którego w r. 1815 uskutecznił skrót p. t. Neues etc. W r. 1823 ukazał się jego Hebr. u. chaldeiches Wörterb., w którym r. 1834 miał już cztery, a do r. 1887 do-czekał się 10 wydań. Dla zagranicy tenže slownik wydał po lacinie Lexicon manuale hebr. chaldai, in. V. T. libros Lipsiae 1833. Zakończenie prac G-a na tem polu stanowi Thesaurus philologicus criticus linguae hebr. et chaldarcae Vet. Test. 4 t. Leipzig 1829-58. Jeszcze wiekszem rozpowszechnieniem cieszyła się jego Hebräische Grammatik, Leipzig 1813, do której w r.

führliches gram. Kritisches Lehrgebäude d. hebr. Sprache mit Vergleichung d. verwandten Dialekte. które poprzedził wstępem Gesch. d. hebr. Sprache u. Schrift. Zarzucić należy G-owi, że w swoich studyach nad językiem hebrajskim ograniczył sie wyłącznie do ksiąg Star. Test. Ukazało się też sporo jego prac mniejszych lub mniej rozpowszechnionych, dotyczących zwłaszcza dyalektu samarytańskiego i fenickiego odnośnie do ksiąg Star. Test., wiec De Pentateuchi Samaritani origine, indole et auctoritate, Lip-siae 1815; Carmina Samaritana tmže 1824; De inscriptione Phaenico-Graeca nuper reperta, tmž 1825 oraz trzytomowe dzielo Scripturae linguaeque Phoeniciae monumenta quotquot su-. persunt edita et inedita. Lipsiae 1837 i in. G. † 1842 r. (Por. Nekrolog w Hallische allg. Literaturzeitung 1842 r.; Gessenius e. Erinnerung für s. Freunde. Berlin 1843). (Ch.)

Geskau Kacper opat oliwski, obrany w r. 1562 przez bpa Uchańskiego z pominieciem kapituly, na sufragana włocławskiego. Uchański silnie popierał kandydature G. na bpstwo, ale próżno, gdyż ten w Rzymie był źle widziany. tnie G. była to osobliwość nie ciekawa, niepewna pod względem wiary. Mimo to kapitula już ulegala woli Uchańskiego i zatwierdziła przywilej bpi na oddanie mu dóbr bpich hojnie przez tegoż Uchańskiego udzielonych, nawet zdecydowała się dać mu "litteras testimoniales" jako "electo suffraganeo", gdy w Rzymie kandydatury tej nieprzyjęto, G. jednak zasiadł w kilka dni po kapitule obok bpa na sądzie konsystorskim, i tam nazwany został "nominatus suffraganeus wladisl." (Por. S. Chodyński, Biskupi sufragani włocławscy. Włocławek 1906, 8 a; Wierzbowski, Uchansciana, t. I; Rykaczewski, Relacye nuncyuszów. t. I, str. 110).

Gesner Kacper, kaznodzieja toruński z XVI w. ur. w Lubawie, w Prusach Królewskich. Był nauczycielem w Brodnicy, potem kaznodzieją w Iławie pruskiej, zkąd w 1584 przeniesiony został na kaznodzieję przy szpitalu toruńskim, 1814 dodał *Hebräisches Lesebuch*, na kaznodzieję przy szpitalu toruńskim, zabarwiony racyonalizmem; wreszcie wiel- a w rok później przy kle św. Jakóba

na język polski, przełożył katechizm Lutra na język polski i wydał Andrzeja Koteniusza w Toruniu 1591 r.; w przedmowie nazywa się Gasparus Lubaviensis Pruthenus Concionator Toruniensis okazuje sie żarliwym zwolennikiem Lutra, nieprzyjaźnie usposobionym dla wszystkich innych stronnictw religijnych. Wydał: Modlitwa nabożna ku P. Bogu, aby nieprzyjacioły Kła swego potlumié a w niwecz obrócić raczyl, z piosneczkami krześciańskiemi, Toruń, 1593. † w Toruniu d. 24 sierpnia 1606 r.

Gess Wolfgang Fryderyk pietystyczny teolog biblista, ur. w r. 1819 w Kirchheim, † w r. 1891 w Wernigerode; studya odbywał w Tybindze, w r. 1850 zo-stał profesorem w protestanckim domu misyjnym w Bazel; w r. 1864 był profesorem teologii w Getyndze, w r. 1871 we Wrocławiu, w 1880 generalnym superintendentem w prowincyi polskiej. Oprócz wielu artykułów i prac pomniejszych napisał G. dzieło wydane po śmierci jego w r. 1892 Die Inspiration Helden der Bibel, 1892. Inne ważniejsze dziela G. sa: Lehre v. der Person Christi. 1856; 2 wyd. w 3 częściach: I. Christi Selbstzeugnis, 1868; II. Das Apost. Zeugnis v. Christi Person u. Werk. 1878 i nast.; III. Dogmat. Verarbeitung des Zeugnisses Christi u. der Apost. Zeugnisse. 1887. (Por. Buchberg, Kirchl. Handlex. 1906, 4-o, t. I, str. 1679).

Gessen tak się nazywala jedna z najżyzniejszych okolic Egiptu na wschód od Nilu Dostała się w posiadanie Jakóba patryarchy i jego synów. (Genes. XLV, 10; XLVI, 28-34; XLVII, 1-27; Ex. VIII, 22; IX, 26). Nazywała sie też ta kraina Gossen (Riess, Bibel. Atlas), Kes lub Kessen, a leży pomiędzy Zagazig i Tel-el-Kebir (Fr. de Hum-melauer, Comment. in Gen. XLV, 10). (Por. F. Vigouroux, La Bible et les decouvertes modernes ed. VI t. II p. 215 - 234; G. Ebers, Durch Gossen zum Sinai, 1872 p. 21, 488 ss.).

Gessner mistyk z XVIII w., ur. w r. 1727 w Bratz (w Tyrolu), † w 1779, wstąpił do stanu duchownego i był proboszczem w Kloesterle, później przed-

w Toruniu. Tłumaczył pieśni niemieckie sięwziął podróże i zasłynął jako lekarz. G. leczył kładąc na chorych ręce w imię J. Chr. Bpi Konstancyi, Pragi i Salzburga odmówili G. wstępu do swych dvecezyi. W r. 1777 Józef II wypędzil go z Ratysbony. G. wyłożył swe zasady w książce Nauka zwalczenia dyabla. 1774. Według G. szatan jest sprawca chorób. Mimo dziwacznej swej nauki G. był meżem bezinteresownym i dobrych obyczajów, (Por. Blanc, Hist. de la Phil. Paris 1896, 12-o, t. II, str. 330-331).

> Gessur lub Gessuri nazwa krainy zajordańskiej i narodu tam mieszkajacego, u stóp góry Hermon, pomiedzy rzeką Jordanem z zachodu, Aram z północy, Arabią ze wschodu. Był to kraniec północny krainy Basan, króla Og (II Reg. XV, 8; Deut. III, 14. Jos. XII, 5). Kraj ten dostal się w dziale Manassitom, ale go w zupelności nigdy Żydzi pod swe panowanie nie podbili (Ios. XIII, 11; XIII, 13; I Paral. II, 23). Za czasów Dawida w Gessur panowal Tholmai. Dawid pojał jego córkę Maache za żone, miał z niej syna Absa-lona, który po zabójstwie brata Ammo-na uciekł do swego dziadka do Gessur (II Reg. XIII, 37 - 38; XIV, 23 - 32; XV, 8). W poczatkach panowania Dawida Abner ogłosił Isboseta syna Saulowego królem krainy Galaad i Gesur (II Reg. II, 9). Keil uważa, że to nie o tem Gessur mowa, gdyż wtedy miało Gessur swego króla (II Reg. III, 3); wręcz przeciwnie twierdza Thenius, Ewald, Wellhausen. Można się zgodzić z Hummelauerem (w dz. c.), który przypuszcza, iż króla Gessur stracił z tronu Saul, a Dawid znów przywrócił. Gessur dziś nazywa się Djedur lub Djeidur. (Por. Hagen, Lexicon Bibl. t. II, 405, X. Tadeusz, Dykcyonarz Bibl. t. I, 190). X. R. J.

> Gessuri-krainy na poludniu Palestyny, pomiedzy Pentapolem filistyńskim potokiem Egiptu (Ios. XIII, 2). W I Reg. XXVII, 8 Gessuri wspomniano razem z Gierzy i Amalecytami. Dziś nie sposób ściśle określić, gdzie się znajdowala ta miejscowość. Zdaniem F. de Hummelauera Gessuri jest tym traktem, na który Hewejczyków wypedzili Filistyni (ad Ios. XIII, 4).

X. R. J.

grasa; jedno z pięciu głównych miast rodziny Kaath. (Jos. XXIX, 24; I Paral. filistyńskich (Jos. XXII, 3). Jozue tego miasta nie zdobył (XI, 22), udało się to dopiero Dawidowi (I Paral. XVIII, II Reg. V, 17—25; VIII). Przedtem znajdujemy tylko wzmiankę o zwycięztwie Bar.i i Samy nad Getejczykami Diospolis (Liddy). Ale to nieprawdo-(I Paral. VIII, 13), o plagach na Getejczyków zeslanych wskutek uprowadzenia przez Filstynów Arki przymierza (I Reg. V, 8; VI, 17). Z Geth pochodził Goliat; po jego zabiciu przez Dawida, Żydzi ścigali Gethejczyków aż do bram Geth (I Reg. XVII, 52). Do Achisa, króla (teth, po dwakroć uciekał Dawid (I Reg. XXI, 10, 12; XXVII, 2-11, Po zdobyciu przez Dawida Gethejczycy pozostawali wiernymi sojusznikami króewskimi przeciwko Absalonowi (II Reg. XV, 18-22). Roboam umocnił to miasto (II Par. XI, 8), ale już za Joasa Geth wpadło w ręce Syryjczyków (IV Reg. XII, 17). Odebrał je Ozyasz, alc nie nadiugo (II Par. XXVI, 6; Mich. I, 10-14). Dziś po tem mieście niema ani znaku, nawet trudno dojść, gdzie ono było. Jedni wskazuja na Khirbet Dikrin 7 klm od Eleutheropolis w strone Liddy. (Por. Guérin, Judée II, 108-113; Legendre, Carte de la Palestine); inni na Tell et Safiye nieco dalej od Eleutheropolis: D. Zanecchia, La Palestine d'aujourd'hui. 1899, II, 313; Hagen S. J., Lexikon Bibl. t. II, 407 - 408).

X. R. J.

Gethhepher—miasto w Galilei w pokoleniu Zabulona (Jos. XIX, 13), ojczyzna Jonasza proroka (IV Reg. XIV, 25; Wulgata "który był z Geth, który jest w Ophe"). Zdaniem św. Hieronma Gethhepher mala wioska o 2 ml. od Diocezarei, po drodze do Tyberyady (Prolog. in Jonam), dzisiejsze el Meshhed blizko Nazaretu; tam wskazują grób proroka Jonasza. Taka jest powszechna tradycya. Watpliwości poważne pko temu porusza Fr. de Hummelauer, Com. in Jos. w Curs. Script. Sacr. p. 416-423. (Por. Rabinson, Palaestina III 449-450; Guérin, Ga/ilée. I, 165-168; Legendre, Carte de la Palestine; Hagen S. J., Lexicon Bibl. t. 1I, p. 409).

Geth hebr. Gat dosłownie znaczy | Dana (Jos. XIX, 45), dane lewitom z podobne, gdyż posiadłości Danitów tak daleko nie sięgały (Hagen S. J. Lexicon Bibl. t. II, p. 409). Z Gethremmon pochodził Obededom lewita, w którego domu spoczywała arka przymierza (I Paral. XV, 18-24; II Reg. VI, 3). 2)G.znajdujemy także (Jos. XXI, 25) w pokoleniu Manassesa, ale tam przez pomylke użyte zamiast Jeblaam. (Por. Hagen, Lexicon Bibl. t. II, 410,.

Getsemani, gr. Γεθσημανεί, Γεθσημανή --folwark z ogrodem Oliwnym (Ogrójec) tejże nazwy, znajdujący się na zachodniej spadzistości góry Oliwnej pod Jerozolima. Wyraz Getsemani powszechnie wyprowadzają z hebr. gath-szemen =tłocznia oleju. Dziś po arab. nazywa sie Bostun-es-lajtun = Ogród Oliwny, albo też Dżes-Manijeh. Pan Jezus często z uczniami swymi chodził do tego ogrodu (Luc. 22, 39; Jo. 18, 2). Tutaj też po ostatniej wieczerzy w grocie, obecnie zwanej "grotą konania" (antrum agoniae), oblewał się krwawym potem (Matth. 26, 36; Marc. 14, 32). W grocie jest urządzona kaplica i msza św. codziennie się tam odprawia. O drzewach oliwnych Ogrójca tak pisze ks. Golichowski: ".. sa staruszki oliwne, któych przynajmniej korzonki pamiętają pobyt Chrystusa Pana. Z tych drzew oliwnych, strzeżonych przez braciszka zakonnego wyrabiają oliwę i paciorki z pestek i krzyżyki na cenną pamiątke dla pobożnych pielgrzymów". Od r. 1392 Ogród Getsemański pozostaje w posiadaniu OO. Franciszkanów. (Dokładna topografie Getsemani z widokami i planem miejscowości; rozmaite hipotezy, ich uzasadnienie lub zbiele; bogate wskazówki bibliograficzne podaje nam dzieło: M. J. Ollivier w tłum. Juliusza Rodziewicza, Męka Jezusa Chrystusa, Petersburg, 1902, str. 55—72, a szczególniej 471—493. (Por. O. Golichowski, *Ziemia Święta*. Lwów, 1896, str. Gethrammon 1) - miasto w pokoleniu 219 i nast.; X. Arc. Holowiński, Piel-

1853, str. 394 i nast.; X. Niedziałkowski, Wrożenia z pielgrzymki do Ziemi świętej. Petersburg 1898, str. 298 i nast.) X. A. L.

Getul św. męczennik, malżonek św. Symforozy i trybun w armii rzym-kiej. Zostawszy chijaninem zażadał uwolnienia ze služby wojskowej i udal sie do kraju Sabinów. Adryan dowiedziawszy się, że G. zmienił religię kazał go aresztować oficerowi Cerealowi, ten jednak został nawrócony wraz z bratem swoim Amancyuszem przez św. G. Skazano tedy ich trzech na śmierć. Po wycier-pieniu srogiego więzienia przez 27 dni i torturowaniu skazano ich na ściecie w Tiwoli ok. r. 118. Sw. Symforoza pogrzebała ich zwłoki w swojej posiadłości. Swięto 10 czerwca. (Por. Pétin. Dict. hagiographique, 1850, 4-o, t. I, kol. 1190).

Geuliax Arnold, filozof niderlandzki wraz z Malebranche'm był inicyatorem teoryi t. z. okazyonalizmu; ur. w Antwerpii 1625 r., † w Leydzie 1669. Ukończył uniwersytet w Lowanium, w r. 1643 został profesorem w Lowanium a potem w Leydzie, w 1657 przeszedł z katolicyzmu na protestantyzm. Punktem wyjścia dla G-a była filozofia Descartesa, którego pojawienie się położyło początek i podstawy racyonalizmu. G. rozwinał racyonalizm zawarty w filozofii Descartes'a: utrzymywał, że pomiędzy stanami materyi a stanami ducha niema związku przyczynowego, ale jest zgodność. Zgodność ta ztad pochodzi, że P. Bóg, stwórca ducha i materyi, przy okazyi zmian stanów materyi wywoluje zmiany stanu ducha i odwrotnie. Jedyna przyczyna sprawcza wszystkiego jest Bóg, a substancye stworzone, duchowe, czy materyalne, sa tylko okazyami działania Boga. Zjawiska przeto jednej kategoryi nie są dla zjawisk drugiej właściwemi przyczynami, lecz tylko okazyami. Ztad ta teorya otrzymala nazwe okazyonalizmu. G. utrzymywał że P. Bóg raz na zawsze tak urządził świat, aby taka zgodność miała miejsce. Dla objaśnienia swej myśli podał porównania dwóch zegarów, które chodza jednostajnie nie wypadkowo, i nie dla tego, aby maszynerye ich były mechanicznie polaczone, lecz dla tego, że oba sa dzie-

grzymka do Ziemi Św.. Petersburg lem jednego zegarmistrza, który chcial i umiał tak je urządzić, aby zawsze z sobą zgadzały się. Ani ciało nie wplywa na duszę, ani dusza na ciało; jeżeli przy pewnych czynnościach duszy na-stępują odpowiednie ruchy ciała, jeżeli przy ruchach ciała zachodza stosowne czynności w duszy, należy to jedynie Bogu przypisać. Hypoteza ta która przyjęli Cordemoy, de la Forge, Poiret znosi połączenie substancyalne duszy z ciałem. Indywidua uważał G. za wielorakie formy bytu jednego nieskończonego ducha, którym jest Bóg; sumus igitur modi mentis, si auferas modum, remanet ipse Deus. Na tem polega pokrewieństwo doktryny G-a ze Spinoza. Etyka G-a nie odnosi sie do czynów, gdyż one są dzielem Boga, ale do usposobień i nastrojów. G. jest wezłem lą-czącym filozofię XVII w. z filozofia XVIII. Dzieła G-a są: Logica fundamentis suis, a quibus hactenus collapsa fuerat restituta; Leida, 1662; Ethica, 1665; Saturnalia, seu quae-stiones quodlibeticae; Leida, 1665; Compendium physicum, Amsterdam 1688; Metaphysica vera, Amsterdam 1691. (Por. E. Blanc, Histoire de la philo-sophie, Paris 1898, t. II, № 412; E. Grimm, A. Geulinx Erkenntnisstheorie und Occasionalismus. Jena 1875: E. Göpfert. Geulinx'ethisches Sustem. Breslau 1883; E. Bouillier, Hist. de la philos cartésienne, Paris 1854). X. S. G.

> Gazira—bpstwo unickie wschodnie w Mezopotamii w posiadłościach tureckich (dioec. Jazirensis).—Miasto G-a nazwę nosi od syr. Gazarta - zn. wyspa, jest ono istotnie na wyspie na rzece Tygrys, po arabsku zowią je Dżezirc – Ibn-Omir. Bpstwo w G-e istniało już w 359 r. W 1863 r. powstało w G-e bpstwo unickie syryjskie, liczące obecnie ok. 1300 wiernych katolików, 3 parafie, 8 kaplanów, 6 szkól. Nadto w 1852 r. w G-e zalożono bpstwo unickie dla Chaldejczyków, liczące obecnie ok. 5400 katolików, 21 stacye misyjne, 6 kaplanów świeckich i 8 zakonnych i 13 szkót. (Por. Werner, Orbis terrarum catholicus, p. 164, 169; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, t. I, 1907, k. 1687).

> > X. C. S.

historyk niemiecki i konwertyta, ur. w r. 1803 w Calw z rodzieów protestanckich. Studyował teologię w Tybindze i został drem jej w r. 1825. Od tego czasu przebywał już to w Lozannie, już w Genewie i w r. 1827-28 w Rzymie. Z upodobaniem oddawał sie studyowa. niu filozofii i historyi, w szczególny zaś sposób historyi klnej, co właśnie zbliżyło go do Kła katolickiego; w r. 1830 umyślnie przyjmuje obowiązki bibliotekarza w Sztutgardzie, by mieć łatwość studyowania filozofii i historyi; w r. 1846 występuje jako profesor historyi we Fryburgu w Bryzgowii; w r. 1848 pracował w niemieckim parlamencie, w 1853 zostal katolikiem, † w r. 1861 w Karlsbadzie. Przed przyjeciem katolicyzmu G. napisał dzielo Philo und die jüdisch - alexandrinische Theoso phie 1831, 1835, 2 vol., dzieło stanowi wstęp do pelnej erudycyi i gruntownie opracowanej monografii: Geschichte des Urchristenthums, Stutgard 1838, 3 t. in 5 vol. Z innych dzieł zasługują na wzmiankę: Alyemeine Kirchengeschichte, Stutgard 1841-46, t. 4 in 7 vol., dzielo niedokończone, w którem nwydatnia przedewszystkiem wpływ Kla na porządek społeczny i polityczny; Corpus Philosophorum optimae notae etc., tamże 1830-31; Giordano Bruno, tamže 1834—136; Geschichte Gustav Adolf's und seiner Zeit, tam-że 1835-37, 2 t, in 4 t.; Geschichte des Urchristenthums, tamże 1838. 3 t; wyd. dziela Prophetae veteres pseudoepigraphi, tamže 1840; Geschichte der ost – u. weststfränk. Ka rolinger etc. Freib. 1848, 2 t.; Untersuchung über Alter, Ursprung, Zweck der Decretalen des falsischen Isidorus, tamże 1848; G-s liter. Nachlass gab prof. Weiss in Gratz heraus etc. 1862 -73; Bysantinische Geschichten, Freib. 1872-74, 3 tomy; Geschichte Venedigs, tamże 1872, 3 tomy, i inne. Najgłówniejszem jednak dziełem G-a jest jego Papst Gregorius VII und sein Zeitalter. Schaffnausen 1859 - 61, 7 tomów, i do tego spis rzeczy 1864, dzieło olbrzymiej erudycyi, owoc skrzętnych badań i uczonych poszukiwań. (Por. Hurter, Nomenclator) literarius theologiae, Oeniponte. 1895, 8-o t. III, kol. 1075; Schäffer, Handlexik. der monumentalne i źródłowe. (Por. Som-

Gfrörer August Fryderyk, znakomity | kath. Theol. 1883, 8-o, t. II, str. 154; Stang, Historiogr. eccles. Frib 1897, 12-o. str. 214).

> Ghardaja — prefektura apostolska w północnej Afryce (praef. ap. Ghardaiensis) powstala w 1901 r. z części wikarvatu apostolskiego Sahary. Prefekt apostolski rezyduje w m. G-a, posiadajacem kościół, szkolę, hospicyum, szpital i orfelinat, prowadzone przez t. zw. Białych Ojców (ob.) misyonarzy afrykańskich W 1905 r. liczono tu 3 stacye misyjne, 16 misyonarzy, 16 sióstr zakonnych, 7 katechetów, 4 szkoły z ok. 380 ucznia-mi. (Por. Kath. Miss., 1902, 51; 1904, 137...; 1905, 186...; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1907, t. I, k. 1687; La Gerarchia Cattolica, Roma, Tipogr. Vatic., 1907).

Ghesquière Józef ks. T. J., wybitny hagiolog, ur. w r. 1731 w Courtrai, przyjęty do nowicyatu w r. 1751 w Malines, był profesorem humaniorów w Malines'i w Brukseli, pracował też nad kontynuacyą Bollandystów "Acta Sanctorum" i założył wraz z O. Clé "Museum historiographicum." Gdy skasowano zakon O. G. pracował nad histo-ryą Belgii i został członkiem akademii brukselskiej. Po najściu francuzów na Belgie, usunal się do Essen, gdzie † w r. 1802. Napisal Stanislaus Kostka de werelt verlaetende sal speel-wys verthoont etc. Mechelen 1744, 4-o; dzieła o numizmatyce i druku, jak Dissertation de M... historiographe de S. M. J. R. A. sur les differens genres de médailles antiques etc. Nivelle 1779, 4-o; Reflexion's de M. l'abbé... sur deux pieces relatives à l'histoire de l'Imprimerie. Nivelles 1780, 8 o; Catalogus Numismatum nummorumque tum veterum, tum recentiorum etc., Bruxellis 1781, 8 o; La vraie notion des Dimes, rétablie sur les principes de la jurisprudence canonique et civile etc. Liège 1785, 8-o; David Prophe-ta, David doctor, David hymnogra-phus, seu Psalmi prophetici, doctrina-les, hympici et historici etc. Tremoniae ac Essendiae 1800, 8 o; Gandae 1824, 12-o; Attrebati 1877, 18-o i w. in. Oprócz wymienionych wyżej o. G. napisal cenne dzielo Acta Sanctorum Belgii selecta. Bruxellis 1783-89 - dzielo

mervogel, Bibl. de la Comp. Bruxelles | Wymowa swa porywał słuchaczów; pię-1892, 4-o, t. III, kol. 1368—1377; Hurter, Nomenclator liter, theologiae. Oeniponte 1895, 8-o, t. III; Stang, Hi storiogr. ecclesiast. Frib. 1897, 12 o). X, J, N,

Ghignoni Aleksander, uczony barna-bita włoski współczesny i znawca sztuki chijańskiej, oraz działacz społeczny. Swemi konferencyami do robotników o sprawie socyalnej, miewanemi w Liworno, Kremonie i Spezia zyskał powszech- in u s. ny rozgłos i uznanie wśród klas pracujacych. Takiemi sa jego: Diritti e Doveri dell' Operaio. 12-o; Patria e Vangelo. 8-0; Per gli emigranti. 4-0, i t. d. Z innych cenna jest praca o. G. Il Pensiero Cristiano nell' arte. I-IV secolo. 8-o, z ilustr.; Precurso. re e Precursori. Conferenze. 1900. 8.o. i inne.

Ghirlandaio Dominik, malarz, ur. 1449 we Florencyi, um. 1494 tamże. Uczył się malarstwa u St. Baldovinettiego, a fresków u Masaccia, W r. 1475 praco-wal w Rzymie przy bibliotece Watykańskiej, a poczawszy od r. 1450 zaznacza swą działalność artystyczna we Florencyi. Obrazy jego: "Św. Hieronim" w kle Wszystkich śś. "Wieczerza Pańska," "Cykl z życia Ś. Franciszka," w kle Ś. Trójcy, gdzie modelowaniem figur G. przewyższył wszystkich współczesnych sobie malarzy fresków; "Urodzenie Chrystusa, "Hold pastuszków, " "Nawiedzenie, "Madonna w otoczeniu aniołów," z kleczącymi u stóp jej tronu biskupami. Około r. 1483 G. pracowal przy ozdabianiu kaplicy Sykstyńskiej, kaplicy chóralnej w kle Santa Maria Novella. G. jest po Ma-acciu najwybitniejszym malarzem ze szkoly florenckiej XV w. Prace jego są nacechowane zdrowym realizmem; widoczny jest w nim wpływ świata klasycznego. Wpływ G-a na malarstwo był silny, przy nim wielu wyrobiło się na dzielnych artystów. Uczniem jego był między innymi i Michał Aniol Buonarotti. (For. Vassari, Le vite; Ernest Steinmann, Ghirlandajo, Leipzig 1897; Künstler, Monographien, XXV).

Giacco Bernard Marja, kapucyn włoski, sławny kaznodzieja, ur. w Neapolu w r. 1672, † w Arienzo w r. 1744.

kne myśli umiał przybierać w wykwintna szate, choć znać w jego kazaniach niekiedy wymuszenie i stuczny styl. Z powodu czestego upadania na zdrowiu zmuszony opuścić prace kaznodziejska, oddał się nauczaniu teologii i filozofii młodzieży zakonnej. (Por. Pelczar, Za-rys dziejów kaznodz. Kraków 1900, 8 a. t. III. str. 392).

Giacópone da Todi ob. Jacopo-

Giannone Piotr, pisarz historyczny ur. w Ischitella pod Neapolem 7 maja 1676 r. Poświęcił się adwokaturze, w chwilach zaś wolnych uprawiał historyę, czego niedojrzałym płodem było 4-ro tomowe dzieło Dell'istoria civile del regno di Napoli libri IX, wydane potajemne 1723 (tlum. na niem. 1758 -1770 w Lipsku). Wieje stad antyklny duch, wiec też ksiażka dostała sie na indeks i na autora spadla klatwa, skutkiem której musiał uciekać do Wiednia, gdzie obecny krdł Pignatelli go rozgrzeszyl: Niespokojny, po części prześladowany, zwłaszcza za swoje dzielo Il triregno, del regno del cielo, della terra i deli papa (Genewa 1733), ostatecznie r. 1739 został w Turynie uwieziony. G. zwrócił się do stol. aplskiej, odwołał zdania wypowiedziane w swoich ksiażkach, został uwolniony i † 1748 r. Pisma jego wraz z życiorysem Ponsiniego ukazały się w Lucce (Palmiro) 1755, a także ostatnio u Turotta w Medvolanie w 5 tomach 1845 - 1847.

Gianpriamo Mikołaj jezuita włoski, ur. w r. 1686 w Aversa, przyjęty do Towa-rzystwa w r. 1702, był profesorem hu-maniorów i matematyki. Wysłany do Chin w r. 1716, przybył do Rzymu w poselstwie od cesarza Khang-hi do Inocentego XIII z memoryałem o zwyczajach chińskich, lecz już nie wrócił do Chin. Byl profesorem teologii moralnej, prefektem studyów i rektorem. † w Neapolu w r. 1759. Napisal oprócz Memoryalu przedstawionego pżowi dzielo Specula Parthenopaea, Uranophilis Juvenilibus excitata etc. Neapoli 1748, fol. i listy. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. de Jésus. Bruxelles 1892, 4-o, t. III, kol. 1393

Giattini Jan Chrzciciel o. T. J. ur. w Palermo w r. 1601. wstąpił do nowicyatu w r. 1615, był profesorem retoryki w mieście rodzinnem, matematyki, filozofii i teologii w Rzymie przez wiele lat. Znał gruntownie jezyki wschodnie i sztukę zegarmistrzowską w wysokim stopniu. † w Rzymie w r. 1672. Oprócz wielu tragedyj pisanych dla kolegiów zakonu mamy jego *Primae Innocen*tiae reditus ad Conceptam Virginem Utriusque linguae obsequii exceptus Romae 1633, 4-o; Logica, tamże 1651, 4-0; Physica, tamže 1653, 4-0; Orationes Sacrae XXIV habitae ad Summos Pontifices et S. R. E. Cardinales etc. Romae 1661, 12-0; Vera Concilii Tridentini Historia a Pallavicino latine reddita per J. B. G. Antverpiae 1670, 4 o, 2 tomy i w. in. (Por. Sommervogel, Bibl. de la Comp. de Je**sus.** Bruxelles 1892, 4 o, t. III, kol. 1394—1400). **X.** J. N.

Giaur, nazwa nadawana przez mahometan wszystkim, którzy nie wyznają nauki proroka; oznacza ona wogóle niewiernego.

Gibalin de Józef, jezuita francuski, kanonista, pisarz teologiczny XVI w. Ur. 1592 r. G-n, wstapiwszy do Jezui-tów, uczył filozofii i teologii przez lat kilkanaście; † 1671 r. G-n jaśniał nauka i światobliwościa życia, stad ksiażeta duchowni i świeccy nieraz szukali jego rady. Pozostawił dz. Scientia canonica et hieropolitica ... (3 t. in f., Lugduni, 1670). Dzieło to obejmuje zasady prawa kanonicznego; prawo zwyczajowe Francyi "privati Galliae mores ac jura eum romanis conciliantur" i traktaty z teologii moralnej; Disquisitiones canonicae de clausura regulari..., (ib., 1648, in 4-0)-jako dzieło prawne naležy do klasycznych traktatów; De irregularitatibus et impedimentis canonicis S. S. ordinum susceptionem et usum prohibentium liber singularis (ib., 1652 in 4-0); Disquisitiones canonicae de sacra jurisdictione in ferendis poenis ecclesiasticis..., (1b., 1655); De usuris, commerciis deque aequitate et usu fori lugdunensis .., (ib., 1656 in f-o); obszerny taktat De simonia..., (ib., 1659, in 4-0); De uni versa rerum humanarum negotiatione tractatio scientifica utriusque fo-

ro perutilis..., (ib., 1663, 2 v. in f.). Nadto G n napisał kilka reguł dla stowarzyszeń religijnych. (Por. H. Hurter, Nomenclator litt. theologiae catholicae... Ocniponte, 1893, t. II, k. 251—252).

X. C. S.

Gibbon Edward historyk angielski ur. 27 kwietnia 1737 r. w Putney, w pobliżu Londynu, z powodu słabego zdrowia studya na uniwersytecie rozpoczał dopiero w r. 1752, a świadectwo, jakie o duchu naukowym onej uczelni z owych czasów daje, nie jest zbyt pochlebne. Badania nad religijnemi zagadnieniami, na wzór późniejszych puzeistów. zbliżały G-na coraz więcej do Kla ka-tolickiego, to też po przeczytaniu pole-micznych dzieł Bossucta, zdecydował się w r. 1753 złożyć wyznanie wiary. Skutkiem tego został on ze wszystkich uczelni angielskich wydalony i przez zagniewanego ojca posłany do Lozanny pod opiekę kalwińskiego predykanta. Popchnelo go to do pewnego indeferentyzmu, tak dalece, iż przyjmowal tylko te prawdy religijne, które katolikom i protestantom są wspólne, a nawet w r. 1754 przyjął komunię na sposób kalwiński. Po 5 latach wrócił G. do ojczyzny i wnet napisał pierwsze swoje dzieło o literaturze, które w r. 1759 ukazało sie po francusku i zyskało szerokie uznanie, zwłaszcza we Francyi. W r. 1763 przybył G. do Paryża, gdzie wnet wszedł w stosunki z encyklopedystami. Wkrótce potem udal się do Rzymu, gdzie przyszła mu myśl, która następnie wykonał w ojczyźnie 1776-1787, napisania cztero-tomowego dziela History of the decline and fall of the Roman empir, które wielką mu odrazu zjednało sławę. Po chwilowem pobycie w Lozannie, skad skutkiem wybuchu rewolucyi francuskiej powrócił do Anglii † 1794 r. G. odznaczał się głęboką wiedzą i niepospolitym talentem pisarskim. Niestety, usposobiony nieprzychylnie do Kła, wywyższał pogaństwo ponad Chijanizm. Ze spuścizny literackiej G-a dokonal lord Sheffield zbiorowego wydania p. t. Miscellaneous works and memoirs, 2 t. London 1796; 3 tom tże 1814 r. (Por. Milman, Life of E. Gibbon, with selects from his correspondence, London 1839).

Gibbons Jakób krdł amerykański, ur.

zostal na kaplana w r. 1861; początkowo był wikaryuszem kła św. Patryka w Baltimorze, później został proboszczem kła św. Brygidy, wreszcie sekretarzem arbpa Baltimery. Mianowany w r. 1868 wikaryuszem aplskim Północnej Karoliny zaznaczył tam swa działalność społeczna i dobroczynna przez założenie wielu szkół, przytułków i wybudowa-nie wielu kłów. Przeniesiony w r. 1872 do Richmond został koadyutorem arbpa Baltimory, w r. zaś 1877 jego następcą na tej stolicy. Na tak wysokiem i wpływowem stanowisku rozwinał jeszcze więcej swa działalność pożyteczną przez zakładanie instytutów mi-losierdzia chijańskiego. W r. 1886 wyniesiony do godności krdła prezbytera z tytułem N. M. P. del Trastevere. Jako działacz społeczny krdł G, dał się poznać z gorącej i czynnej obrony interesów klas pracujących. On to bronił Rzymie sprawy stowarzyszenia robotników p. n. "Rycerzy pracy," które stało się tak potężne w Stanach Zjednoczonych i wpływem swoim zapobiegł potepieniu takowego. Jako pisarz G. znany jest jako autor wielu prac treści religijnej i pedagogicznej. Z ważniejszych dzieł wymienić należy: Our Christian heritage. 1899; The faith of our fathers, being a plain exposition and vindication etc.—miało 63 wydań; wyszło po francusku p. t. La Foi de notres pères. Paris, Retaux, 1888, in 8-0; The Abassador of Christ. 8-0, po francusku wyszło p. t. L'ambassadeur du Christ. Paris, Lethielleux, 1897, 12-o, i inne. (Por. Blanc, Hist. de la Philos. 1886, 12-o, t. III, str. 551; tenže, Répertoire bibliogr. Paris 1902, 8-o, str. 176; Vapereau, Dictionnaire univ. des Contemporains. Paris 1893, 4-o, kol. 670).

X. J. N

Gibborim ob. Armie hebrajskie. 3.

Gibeliny ob. Gwelfy.

Gibergues de Emmanuel ks. współczesny, superior misyonarzy aplskich w Paryżu, konferencyonista. Napisał: Le Mari; le Përe; l'Apôtre. Paris, Poussielgue, 1901, 16-0; Les devoirs des

w Baltimorze w r. 1834, odbył studya hommes envers les femmes, 18-o; Nos w kolegium św. Karola i wyświęcony responsabilités. 18-o; Réparationt został na kaplana w r. 1861; poczatko- tamże. 18-o; Croire, 18-o, i inne.

Gibert-1) Jan Piotr uczony kanonista francuski ur. w Aix 1660 r., nie przyjawszy przez pokorę święceń kapłańskich, uczył, otrzymawszy tonzure i doktorat z prawa kanonicznego i cywilnego, teologii w Tulonie i w Aix. W r. ku 1703 przybył do Paryża i tam poświęcił się studjom i dzielom milosierdzia. † 2 listop. 1736. Napisal Les devoirs d'un chrétien renfermés dans le Ps. 118. Paris 1705; Doctrina canonum etc., Disquisitio historica Paris 1809; Mémoires concérnant l'Ecriture s. etc. Luxemburg 1710; Institutiones ecclesiasticae etc. Paris 1720; Usages de l'Eglise galicanne concernants les censures et irregularités Paris 1724; Tradition ou Hist. de l'Eglise sur le sacr de mar-ciege Paris 1825 i în. (Por. Goujet Eloge de Gilbbert, Paris 1736). 2) Baltazar ur. w Aix 1662, uczył filozofii w Beauvais od r. 1688 retoryki w Paryżu, gdzie wybrany został piecio-krotnie rektorem. W ostatnich latach życia zawikłał sie w walki jansenistowskie, które ściagnely nań nielaske dworu. G. † 28 paźdz. 1741 r. w Regaines pod Auxerre. Pisma G. byly przeważnie z zakresu retoryki.

Giberti, Gian Matteo bp. Werony nieprawy syn genueńskiego kapitana marynarki, ur. w Palermo 1495 r. Z woli ojca wystąpił, po krótkiem pobycie, z klasztoru i za jego protekcya dostał się w r. 1513 na dwór kdła Giulio di Medici. G. z calym zapałem poświęcił się studyom zwłaszcza języków łacińskiego i greckiego, od czego oderwał go krdl mianujac swoim sekretarzem. wem zyskał zaufanie pża Leona X, który nawet jego rady zasiegal, zwłaszcza w sprawach politycznych. W r. 1521 użył go pż do układów z delegatem cesarskim w Rzymie, z których, według świadectwa współczesnych wywiązał się doskonale. Chwile wolne poświęcał G. nauce i ćwiczeniom pobożnym. śmierci pża, protektor G-a król Medici, wysłał go jako posła do Karola V do Flandryi i Henryka VIII do Anglii. Niedługo przedtem przyjął G. święcenia kaplańskie. Klemens VII w r. 1523

mianował go swoim dataryuszem, faktycznie zaś był jego doradcą i ministrem. W tym charakterze przyczynił się do zatwierdzenia zakonu Teatynów, przestrzeganie reguły. Zreformował też których odtąd pozostał gorącym zwolennikiem. W r. 1524 na życzenie doży weneckiego Klemens VII mianował G-a biskupem Werony. Jakkolwiek dyccezyą zarządzał przez zastępców, jednak ustawicznie miał na nia zwrócona baczna uwagę. Wkrótce pż mianował go członkiem komisyi do reform kluych u-chwalonych na V-tym soborze lateraneńskim. Zawarłszy traktat z Franciszkiem I odtad staje sie gorliwym rzecznikiem przyjaznych stosunków Włoch z Francya. To też nawet po wzięciu do niewoli króla Franciszka przemawiał usilnie za przymierzem Włoch a Francya pko cesarzowi, za co ten ostatni nazwał go swoim zdrajcą. Liga z Coynos (22 maja 1526) była dzielem G-a. Polityka ta wszakże przyniosła pżowi i Włochom opłakane owoce. To też po zwycięstwie wojsk cesarskich musiał Klemens VII dać G-go jako zakładnika. Z niewoli tej udalo mu się w r. 1528 zbiedz i przybyć do Werony. Ztad kilkakrotnie był wzywany przez pża, a nawet miał mu towarzyszyć w podróży do Hiszpanii, która nie doszła do skutku. Pomimo swego urodzenia byłby otrzymal kapelusz krdlski, gdyby Francya, Anglia i cesarz nie popierali innego kandydata. W 1536 pż Paweł III po wołał go do komisyi, w której pod prezydencya kardynała Contariniego zasiadal m. i. także jego przyjaciel Caraffa, dla przeprowadzenia reformy Kla. Jeżeli G. nawet nie był autorem pisma Consilium de emendando ecclesia, to niewatpliwie brał w redakcyi onego czynny udział. Towarzyszył też niebawem krłowi Pola w legacyi do Francyi i W r. 1543 znajduje sie G. w Trydencie dla przygotowania tam so-

Pomimo tak różnorodnych zajeć zajmował się G. gruntownem odnowieniem dyecezyi. Poczynił tedy najrozleglej-ze zarządzenia dla poprawy obyczajów i poziomu naukowego swego kleru. Częste wizyty dyecezyi i liczne nabożeństwa podniosły ducha religii i pobożności wśród wiernych. Nie spuszczał też z oka i klasztorów, zwłaszcza wyjętych z pod jego władzy, gdzie rozpo-

niesforną swoją kapitulę. W r. 1534 odbył synod dyecezyalny; niemniej czę-sto do swego domu wzywał kapłanów dla wspólnej narady, celem podniesienia ducha bożego w dyecezyi. Dla użytku kapłanów kazał tłumaczyć pożyteczne dzieła, sam zaś wydawał piśmienne wskazówki, rozporządzenia, zarówno dla kleru świeckiego, jak i zakonnego. Z równą gorliwością zajmował się sprawami milosierdzia i społecznemi, zawiazując stowarzyszenia dla opieki nad ubogimi, sierotami, chorymi, żebrakami i t. p. Budował też szpitale, przytułki, ochrony, m. i. dom poprawy dla niewiast u-padłych. Wkrótce pod wpływem tak wytężonej działalności Werona zyskała sobie sławę wzorowej dyecezyi. Przykład jego podniecał gorliwość innych pasterzy. Można śmiało powiedzieć, że rozpoczęta przez sobór V Lateraneński. a przez pży przed soborem Trydenckim, tak gorąco zalecana reforma klna znalazła w G-im nadzielniejszego wykonawcę. Konstytucye jego przedrukowywano wielokrotnie i przyjmowano jako modłę dla niezbędnych zmian. Nawet ś. Karol Boromeusz brał go sobie za wzór i zanim przybył do Medyolanu wezwał jako wikaryusza dyecezyalnego Ornamentiego, ucznia i powiernika G-go, a wreszcie sam osobiście przybył do Werony, aby naocznie przekonać się o owocach chwalebnej pracy niezmordowanego bpa.

Od młodości poświęcał się też gorliwie G. naukom. W Weronie zabrał się do nich z całym zapałem, zwłaszcza do studyum Piśma ś. w tekście pierwotnym i Ojców Kła. W domu jego zbierała się istna akademia uczonych mężów, przy których współudziale, zajął się wydaniem pism OO. greckich. Wiele też pism polecał z greckiego tłumaczyć na łacińskie, a także z hebrajskiego na łacińskie, przyczem był mu po-mocny Jan Campensis i lekarz żyd Jakób Mantino. O jego wykształceniu klasycznem świadczą liczne pozostawione listy. G. + po krótkiej chorobie 1543 r. Żal po nim sięgnął daleko poza granice dyecezyi. Pż Pawel III na publicznym konsystorzu oznajmił, że cios ten

dotyczy całego Kła. O jego działalności świadczy praca Franciszka Zini, która napisał na żadanie krdła Pola, przed jego podróża do Anglii: Boni pastoris exemplum ac specimen singulare ex Jo. Math. Giberto ep. expressum atque propositum (Por. Petr. Hier. Ballerini, Jo. Math Giberti epi veronensis opera, Vcronae 1733; Dittrich Giberti v. Verona w. "Hist. Jahrb. v. Görre-ges." 1886; W. W. V, kol. 583 – 593).

Gibier Karol bp. Wersalu, ur. w Ortheney (dyec. Orleańska) w r. 1849, wyświecony na kapłana w r. 1873, został proboszczem kła Saint Paterne w Orleanie w r. 1888, mianowany bpem w r. 1906, konsekrowany w Rzymie przez Piusa X. Jako kaznodzieja dał się poznać z konferencyi miewanych w r. 1900-1904 w Orleanie. Konferencye te wyszły w 8 tomach, w 8 e u Lethielleux w Paryżu p. t. Nos plaies sociales. Le profanation du dimanche. -L'Alcoolisme. — La' dé-ertion des Campagnes. (1900) 8-o; Les Objections contemporaines contre la religion. Conférences. I et II Séries (1902—1903) 8-0. 2 v.; Les Objections contemporaines contre l'Eglise. Conférences (1904), 8-o; L'Eglise et son oeuvres. Conférences aux hommes, 4 vol. in 8-o. Nadto dzieła: Le Catholicisme dans les temps modernes. Paris, Lethielleux, 2 vol. in 8 o; La désorganisation de la jamille. Le Mal du foyer.— Le devoir des Parents. 8-0. Oprécz tego wydaje mgr. G. szereg popularnych rozpraw apologetycznych t. z. Tracts de Propagande (po 8 str. druku, każda w cenie 3 cnt. u Letthielleux w Paryżu), dotąd wyszło 16 broszur.

X. J. N.

Gibier Pawel dr. + w r. 1900, napisal Le Spiritisme (fakirisme occidental) etude historique, critique et expérimentale. Paris, Doin, 1886, in 18-0; Physiologie transcendante. Analyse des Essai sur la Science future etc., tamže, Dentu, 1890, in 18-o. (Por. Blanc, Répertoire bibliogr. Paris, 1902, 8-o, str. 177).

nia okretów. Gebal u starożytnych nosiło nazwe więcej znaną Byblos.

Gibon Fenelon, publicysta francuski współczesny, był sekretarzem stowarzyszenia "Societé générale d'education et d'enseignement" przez swe broszury o spoczynku niedzielnym stał sie prawdziwie apostolem świecenia niedzieli. które z nich jak Le Dimanche de l'homme des champs rozeszly sie przeszło w 50.000 egzemplarzy w ciagu kilku miesiecy (r. 1900); inne jego dzielko La Croisade du dimanche również odbite w £0,000 egzemplarzy; zaś Nécessite sociale du dimanche w 80.000. Broszury te wydane u Desclée et C-ie w Bruges, zalecone przez epi-kopat francuski, napisane w formie przystepnej, poparte sa przykładami z życia, zdolnymi oświecić i poruszyć czytelników.

Gibraltar — wikaryat apostolski na przyladku półwyspu Pirenejskiego w posiadłościach angielskich (vic. ap. Gioraltariensis). Miasto G-r i twierdza znajduje sie na zachodniem zboczu skaly przyladka, liczy ok. 26 tys. mieszkań-ców, w tem ok. 6 tys. żolnierzy: posia-3 kościoły katolickie, światynie protetestanckie, szkoły i t. d. Terrytorvum to należało dawniej do dvecezyi Cedix W 1806 r. erygowa-(dioec. Gaditana). no tu wikaryat apostolski, bezpośrednio zawisły od Kongregacyi de Propaganda fide. Od r. 1840 wikaryusz apostolski Gibraltaru jest bpem tytularnym. W 1906 r. liczono tu 15,600 wiernych, ok. 20 kaplanów świeckich, 27 zakoanych, 10 kościolów i kaplic, 2 zgromadzenia meskie i 4 kongregacye żeńskie, 10 szkół katolickich. (Por. W. E. J. t. XXIV, zeszyt 192 a; Buchberger, Kirchliches Handlexicon, München, t. I, 1907, k. 1690; Werner, Orbis terrarum catholicus, p. 52; Statesman's Year - Book, Lond., 1906,

Gichtel Jan Jerzy, często przez protestantów wspominany marzyciel i teozof, ur. 1638 w Regensburgu. Studyował pierwotnie prawo, lecz spotkawszy sie z marzycielem holenderskim Brecklingem, wnet począł zajmować się oryginalna Giblici w St. Test. (III Król. 5, 18; teozofia. Wielki wpływ na niego wywar-Ezech. 27, 8) mieszkańcy miasta fenic- ly pisma Jakóba Böhme (ob.), które wydał kiego Gebal, biegli w sztuce budowa- na nowo. Za twierdzenie w Norymberdze, że baczyć mamy tylko "na Boga w | 1890. Nadto wydał: Oeuvres choisies nas," a nie na rzeczy zewnatrz, był przez kilka tygodni wieziony. Skutkiem sporu z superintendentem Ursinusem w Regensburgu został z miasta rodzinnego wygnany. Tenże sam los spotkał go w Holandyi. Zamknął się tedy w Amsterdamie, żyjąc ze wsparć innych, gdyż sam zajmował się tylko alchemia i swoim marzycielstwem. Mówił o sobie, że nie potrze-buje ani Biblii, ani kazań, ani sakramentów, gdyż posłany został przez P. Boga dla oświecenia świata. W tym celu otrzymał chrzest ognia i dusza jego skąpała się w morzu płomiennem, zwłaszcza gdy poruczono mu wskrzesić kaplaństwo Melchizedecha (do Żyd. 7, 1-3). Ludzie winni się wstrzymywać od małżeństwa i wszelkiej pracy, a żyć niby aniołowie wśród ustawicznej kontemplacyi, modlitw i pokuty. Zwolennicy jego zwali się braćmi anielskimi "Engelsbrüder," mieli przez swoje pokuty i modlitwy odkupić nietylko własne grzechy, ale i innych ludzi, a także odwrócić guiew hoży od świata. G. † 1710 r. w Amsterdamie nie założywszy właściwej sekty, a tylko zostawiając uczni i zwolenników w Holandyi i Niemezech. Dzielili się oni na doskonałych czyli kapłanów Melchizedecha i cielesnych, którzy jak auditores Manichejczyków, mieli starać się o utrzymanie pierwszych. Pısma i listy G-a wydal uczeń jego Arnold w 3 t. (Bethulia 1710), kompletny zaś zbiór—Ueberfield w 7 t. (London 1722) pod tytułem Theosophia practica (Por. Arnold Kirchen u. Ketzer Historie II 463; Harless, Jakob Böhme u. d. Alchimisten, Berlin 1870).

(Ch.).

Gide Karol, ur. 1847 r. w departamencie Garde, ekonomista francuski, w r. 1874—1880 był profesorem prawa w Bordeaux, ed r. 1880 profesor ekonomii politycznej w Montpellier. Współzałożyciel czasopism: La Revue d'Economie, La Revue du Christianisme politique, i L'Emancipation. Oddzielnie wydał: Le droit d'association en matière religieuse, Paris, 1884, Principe d'économie politique, Paris, 1884 i 1890, Etude sur l'acte Torrens, Paris 1886; Les Propheties de Fourier, Nimes, 1886; L'avenir de la Coopèration, Nide Fourier, Paris 1889.

Gidle, wieś, pow. noworadomski, gmina i parafia Gidle. Posiada kościół modrzewiowy z r. 1059 i drugi, dawniej klasztor OÖ. Kartuzów. Mala figura N. M. P. kamienna, przez włościanina Jana Czeczka, w pierwszych dniach maja 1516 r. przy oraniu z ziemi wydobyta, dala początek fundacyi klasztoru OO. Dominikanów we wsi Gidle, dawniej Gidzle zwanej. Na miejscu znalezionej figury wystawił krzyż Adam Gidzielski v. Gidelski, a na nim umieścił statuę N. M. P. już wielu cudami słynna. Marcin Gidelski, syn Adama, wybudował tamże kaplicę drewnianą, a Anna z Rasocic, wdowa po Janie Dąbrowskim, kasztelanie wieluńskim, wznio-ła murowany kościół i oddała go Dominikanom, którzy w r. 1649 piękny kosciół z kaplica sw. Joachima wystawili. Kościół ten w r. 1656 pokonsekrował Adryan Grodecki, sufragan gnieźnieński. Figura N. M. P., której cudowność już w roku 1616 przez zwierzchność duchowną u-znana była, w r. 1651 kosztem bpa kijowskiego w oltarzu stosownie ozdobiona zostala. Odwedzili to miejsce król polski Władysław IV i bracia jego; Karol bp włocławski, król Jan Kazimierz, krół Michał Wiszniowiecki, który w darze zostawił złoty relikwiarz. Miejsce to i dziś jest licznie nawiedzane przez pielgrzymów. (Por. Ambroży Zagajewski, Skarbiec wielki województwa sieradzkiego na roli gidelskiej znaleziony. Kraków 1724; Wiadomość historyczna o obrazie N. M. Panny w kościele OO. Dominikanów w Gidlach, Warszawa 1841 r.).

X. S. G.

Giebultowski Stanisław ks. ur. 1825 r. w Krakowie, po ukończeniu nauk gimnazyalnych w r. 1852 wstąpił na wydział prawa do uniwersytetu jagiellońskiego, gdzie z zamilowaniem twórczość poetyczną uprawiał; czerpiąc tematy z dzie,ów oraz podań ludowych. Po ukończeniu prawa G. 10zpoczął studya teologiczne w seminaryum krakowskiem, przeszedł do seminaryum tarnowskiego, r. 1860 otrzym d święcenia kapłań-kie i obowiązek katechety w szkole rolniczej, mes. 1888: La nouvelle école, Geneve swiezo założonej w Czernichowie, pod

Krakowem. W dwa lata przeniósł się św. Franciszka, bernardynem, słynał ze do Krakowa, był wikaryuszem przy kle świątobliwego żywota, prac apostolskich św. Piotra; w r. 1864 został proboszczem w Raciborowicach, a w r. 1866 w Krakowie zakończył bogobojny żywot. Pisywał bardzo wiele, ale prócz kilku drobnych rzeczy wydrukowanych bezimiennie w pismach ludowych "Dzwonek" we Lwowie i "Gwiazdka Cieszyńska", wszystkie inne zostały w rękopisach. Caly tom rozpraw teologiczno-moralnych, przekład dzieł Kalimacha Buonacorsiego, dużo poezyi drobnych, poemat większy p. t. Marzyciel, Kurcyusz. (Por. Jan Kanty Turski, Tygodnik Illustrowany, 1868 r.).

X. S. G.

Giecy albo Gietzy Ignacy, jezuita pol-ski, ur. w Wielkopolsce w r. 1746, wstąpił do zakonu w r. 1761 w Krakowie. Stuchał filozofii w Pozraniu 3 lata, nastepnie uczył gramatyki w Piotrkowie, poezyi i wymowy w Krośnie. W roka 1772 rozpoczał studya teologiczne w Poznaniu, gdy skasowano zakon, i G. musiał przerwać swe studya. Napisal: Illust. Excell., Rev. DD. Antonio Onuphrio de Urbanice Urbański etc. die consecrationis in pontificatum sacro etc. 1769, 4-o; Ziemiopismo powszechne czasów naszych, dawnego i średniego dotykające i t. d., Kalisz, 1772, 8-a; Mowa w Kościele farnym poznańskim do zgromadzonych Prowincyi wielkopol-kiej Miasta Obywateli i t. d., Poznań 1791, 4 o; Moura w dzień rozpoczęcia szkół publicznych, wykładająca moralne dowody nieśmiertelności człowieka, Poznań, 4-o. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. de Jésus. 4.o, t. III, kol. 1409; Brown, Bibl. pis. assys. pols. Tow. Jez. Poznań 1862, 8-o, str. 177-78; Zaleski St. S. J. Jezuici w Polsce. Lwów 1902, 8-a, t. III, cz. II, str. 1130).

X. J. N.

Gledrojć Michal bl. ob. Gedrovć Michal.

Gielniów, osada nad rz. Brzuśnia i Gielniówka w pow. opoczyńskim. Ludność trudni się wyrabianiem osełek i brusów. G. pamiętny jest urodzeniem w r. 1440 Ładysława (ob.), zwanego Gielniow-szczykiem lub z Gielniowa, który zo-Gielniowstawszy w r. 1468 zakonnikiem reguly

i wielkiego rozumu, zmarł d. 4 marca 1505 r. w klasztorze OO. Bernardynów w Warszawie, i tamże jest pochowany. Uznany za błogosławionego w r. 1750, ogłoszony był patronem Królestwa, a w szczególności miasta Warszawy i Gielniowa.

z Gielniowa Ładysław ob. Ładyslaw z Gielniowa.

Giely ks. z dyecezyi Valence, † w r. 1889 majac lat 79. Był kompozytorem muzycznym. Zostawił znakomite Oeuvre musicale; Amour au Sacré-Coeur: Echos de l'âme pieuse etc. Oglosil także drukiem Nouveau mois de Marie. (Por. Blanc, Diction. de la Pensée, 1899, 4-o, t. I, kol. 789).

Gielgud Kazimierz ks. T. J., byl rektorem kolegium w Krożach, w prowin-cyi litewskiej, w XVII w. Napisal: Potomna sława godnej pamieci Ulryka z Alszewanyu Szweryna, Rotmistrza królewskiego. B. m. 1638, in fol. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. Bruxelles, 4-o, t. III, kol. 1410).

Gienjusz Pawel ks. z zakonu Kartuzów, ur. w r. 1805 w powiecie Sokolnickim, kształcił się w Grodnie, w roku 1823 wstapił do zakonu w Berezie Kartuskiej (ob.). Wyświęcony na kapłana w 1827 r. został przeorem w Berezie w r. 1830. Jako kaplan i zakonnik zajaśniał o. G. niepospolitemi cnotami, goraca miłościa Boga, umartwieniem i niezwykla lagodnościa i dobrocia dla wszystkich. Gdy w r. 1832 zakon Kartuzów w Polsce został zniesiony o. G. przeniósł się do klasztoru OO. Benedyktynów w Horodyszczu (gub. Mińskiej), a stad do Lunina, gdzie mu ofiarowano gościnność w domu książat Lubeckich. 6 lat tu przebywał, a wywdzięczając się swym dobrodziejom zajał się wychowaniem syna księcia. Sekularyzować się nie chciał, ani też nie przyjął probostwa mu ofiarowanego. W r. 1835 osiadł w klasz-torze OO. Benedyktynów w Starych Trokach i tu w r. 1830 został przeorem. Na nowem stanowisku zajaśniał dawnemi enotami. Tu rozwinat swa gorliwość i działalność apl-ka, pracując nad ugruntowaniem w duszach ludzkich wiary św.

Obok prac kaplańskich oddawał się też o. G. pracom naukowym. Rozmiłowany w botanice, dzięki znajomości z dawnym profesorem uniwersytetu wileńskiego Wolfgangiem, z upodobaniem zbierał zielnik roślin litewskich. Gdy w r. 1844 zamknieto klasztor Benedyktynów w Starych Trokach, o. G. zmuszony był powtórnie korzystać z gościnności ksią-żąt Lubeckich i zamieszkał w ich domu w Lunime i tu † dn. 15 września 1848 roku. Był to umysł wielki; pobożność jego była ujmująca; nawskroś Bogiem przenikniony nie mógł nic mówić, pisać by o Nim nie wspomniec. Był poeta z łaski Bożej; ale poezya o. G. była jednym ze środków wzniesienia się do Boga, i wyrażenia miłości ku Niemu. Pisal wiele, ale z drukowanych prac o. G. znana jest tylko Mowa na pogrzebie ś. p Julii Wolfgang i t. d. Wilno 1845. Jemu też przypi-ują dzielo Wiadomości do dziejów Kościoła i religii katolickiej w krajach panowaniu rosyjskiemu podległych. Poznań 1843, 8-a, 2 cz., którego 1 część napisał ks. Szantyr. Wyjątki z poezyj o. G. i urywki z jego korespondencyj znajdują się w życiorysie jego napisanym przez ks. Ważyńskiego p. t. Rys życia ś. p. X. Pawła Gieniusza. Warszawa 1853, 8-ka, str. 66. Wszystkie rękopisy pozostałe po świątobliwym zakonniku za-kupił Paweł Matyszewicz. (Por. wyżej cyt. żywot przez ks. Ważyńskiego; R. Zienkiewicz w "Athenaeum", t. V, 1853: S. Orgelbranda, *Encyk. Powsz.* 1900, 4-0, t. VI, str. 140).

X. J. N.

Gieranony, czyli Gieranojnie, miasteczko w gub. Wileńskiej w pow. Oszmiańskim, posiada kościół parafialny katolieki pod wezwaniem św. Mikolaja. G. na widownie dziejowa występują dopiero w r. 1413. Olbracht Gasztold, syn Marcina, wymurował tu za-mek i r. 1519 kościół, który uczynił infulackim i wielkim majątkiem uposażył. Podczas bezkrólewia r. 1575 odbyło się w tem mieście kilka zjazdów szlachty litewskiej, dla naradzenia się nad obiorem kióla i nad zagwarantowaniem praw swych i swobód, i tu w r. 1576, za poparciem delegata od zjazdu jędrzejewskiego, Stanisława Karaśnickiego, zatwierdzono wybór Stefana Batorego. W generalnym wikaryacie, w r. 1867 kano-

r. 1708 w poczatkach marca, odpoczywał tu przez czas niejaki z wojskiem szwedzkiem, zdażający do Wilna, król Stanisław Leszczyński. Około r. 1720 istniała w G-ach rezydencya ks. Pijarów, którzy bez zezwolenia Rzeczypospolitej tamże założyli szkołę, przeto Jezuici kolegium wileńskiego zapozwali ich r. 1738 przed sady krajowe o ubliżenie prawom akademii wileńskiej, a wskutek tego szkołę pijarską w G ach około 1740 zamknieto. (Por. Starożytna Polska; Łukaszewicz, Historya szkół; Wacław Jankowski, Powiat Oszmiański: Słownik geograficzny).

X. S. G.

Gierwatowski Józef ks., ur. w r. 1799 w Dąbrówce (gub. Płockiej) uczył się u Benedyktynów w Pułtusku, i po skończeniu 6 klas wstąpił w r. 1818 do seminaryum św. Krzyża w Warszawie, Od r. 1820 studyował teologię w uniw. aleksandrowskim w Warszawie, jako stypendyat rządowy, i za napisanie rozprawy teologicznej otrzymał medal złoty mniejszy. Wyświęcony w r. 1823 na kapłana, był czas jakiś kapelanem bpa Zambrzyckiego, niegdyś sufragana kijowskiego. Wysłany do Rzymu, studyował tam języki wschodnie i otrzymał z nich stopień magistra oraz z teologii doktorat. Wróciwszy do kraju został w r. 1828 referentem cenzury; w r. 1830 adjunktem profesora języków wschodnich w seminaryum głównem (w gmachu po paulińskim), w r. 1836 profesorem P. św. i członkiem rady Akademii Duchownej w Warszawie, sprawował te o-bowiązki do r. 1844. W r. 1837 został kanonikiem metrop, warszawskim i prokuratorem kapituly. † w r. 1860. (Por. Pamiętn. relig. mor. 1860, t. VI, ser. 2-ga, str. 642-3).

X. J. N.

G'ese Józef ks., ur. w r. 1827 w Monastyrze, po odbyciu studyów teologicznych i tilozoficznych został wyświęcony na kaplana w r. 1850; otrzymał w roku 1852 doktorat z teologii w Monastyrze; po długich studyach prawa i liturgiki w Rzymie został w r. 1853 kapclanem w Coesfeld, w r. 1855 wiceregensem seminaryum w Monastyrze, w r. 1865 defenszorem i promotorem fiscalisem w bpim nikiem teologiem przy kle katedralnym, w 1875 r. domowym prałatem Jego Świątobliwości. Redagował do r. 1871 założone przez siebie w r. 1863 czasopismo "Münsterscher Pastoralblatt". (Por. Schäfler, Handlexicon der kath. Theologie. Regensb. 1883, 8-o, t. II, str. 155).

Gieseler Jan Karol Ludwik protest. historyk klny, ur. 3 marca 1792 r. w Petershagen pod Minden w Westfalii. Był jakiś czas prof. teologii w Bonn 1819 r., a następnie od r. 1831 w Getyndze, gdzie też † 8 lipca 1854 r. Wykładal historye Kla, dogmatyke i historye dogmatów, stojąc na stanowisku historyczno krytycznego racyonalizmu. Jego głównem dziełem jest historya Kła w 3-ch tomach i 7 częściach, wydana w Bonn 1823 – 1852. Z jego spuścizny Redepenning opracowal 4 i 5 tom, oraz 6-ty jako historve dogmatów. Materyał podaje on obfity, wszakże spożytkowywa go tendencyjnie, tak że niektóre rozdziały zamieniają się na historyę skandalów. Wraz z Lyckiem wydawał on Zeitschr. f. gebildete Christen d. ewangelischen Kirche. Eberfeld 1823. Spis jego prac i monografij podaje Oesterley w "Gech. d. Uniwers. Göttingen" wyd. r. 1838). (Por. Redepenning we wstępie do V t. Historyi G-a).

(Ch).

Giesswein Aleksander ks., sekretarz bpi, ur. w r. 1857 w Totis na Węgrzech. Pisze wiele dzieł z zakresu teologii, apologetyki, egiptologii i językoznawstwa jak: Mizraim es Assur Tanusaga. 1887—88, 2 tomy; Az Oegytomi Jtaluttak Konnyoe (Staroegipska księga nekrologiczna) 1890; Die Hautprobleme der Sprachwissenschaft. 1892, i inne. (Por. Keiter, Kathol. Literaturkalender. 1902, 16-0, str. 87).

Gietmann Gerard o. T. J. ur. w r. 1145 w Birten (prowincya nadreńska), historyk Literatury, krytyk i egzegeta. Napisał: De re metrica Hebraeorum. 1880; Scheemann, Controversiae de divina gratia przełoż. na język niemiecki. 1881; Klassische Dichter und Dichtungen. 1886-89, 3 tomy; Dante's Beatrice 1889; Kleutgen, De scholarum institutione pristina et recenti. 1889, przekł. z języka niemieckiego;

Commentarius in Ecclesiasten et Canticum Canticurum. 1890, Lethie leux, 1890; Grundriss der Stilistic, Poetik & Aesthetik. 1897; Kunstlehre, 1—3 ton, 1898—90, i inne. (Por. Keiter, Katolisch. Literaturkalend. Essen 1902, 16-0, str. 87).

Gietrzwald, Dzietrzwald, Jetrzwald, wieś na Warmii, liczaca obecnie około 1000 mieszkańców katol., przeważnie Polaków. Kł tameczny z końca XV w. rozszerzono w latach 1882 1883 kosztem 130000 marek z licznych lubo drobnych składek pielgrzymów i parafian. Dawny oltarz mieścił w sobie kopię obrazu częstochowskiego, zn ajdujący się obecnie w górnej kaplicy iest on w wielkiej czci od dawna jak wiadcza liczne wota. Miejscowość ta została szczególniej wsławiona objawieniami N. M. P. od 27 czerwca do 8 września 1877 r. czterem osobom. Pierwsza z nich, dwunastoletnia dziewczyna Justyna Szafrańska wracała z matką swą wieczorem 27 czerwca 1877 r. z nauki katechizmowej. Po przedzwonieniu na Aniol Pański Justyna, minawszy plebanie, zatrzymał i się, wpatrując się szeroko rozwartemi oczyma w klon w ogrodzie przy cmentarzu bedacy, a na zapytanie matki odrzekła, że widzi tam dziwną jasność i jakby postać osoby. Matka nie nie widziała, a gdy niebawem nadszedł miejscowy proboszcz, ks. Augustyn Weichsel, poczał się również wpatrywać w drzewo, ale nic nie mógł dojrzeć; spytał sie jednak Justyny, jak wygląda osoba, którą ona widzi. Dziewczynka wskazując miejsce na drzewie odrzekła że widzi tam piękną w bieli dziewice, z długiemi włosami, siedząca na złotem, perlami wyszytem krześle, na lewej ręce trzymająca prześliczne Dzieciąt-Proboszcz znając niewinność dziewczynki, domyślił się, że to widzenie Najświętszej Panny, zaczem kazal ukleknać i zmówili razem Zdrowaś. Po tej modlitwie jasność się powiększyła, a wśród niej zstępowati z nieba Aniolowie, kłaniali się siedzącej na krześle Pani, która potem powstawszy uniosła się z Dziecięciem do nieba a jasność zgasła. Proboszcz zdziwiony polecił Justynie, aby na orugi dzień przyszła na to samo miejsce odmówić Różaniec. Przybyła z kilkoma towarzyszkami swemi i odmawiały razem Różaniec; gdy zadzwoniono na Anioł

Pański Justyna ujrzała jasność, jak dnia poprzedniego, na drzewie, a podczas 3-ej części Różańca, ujrzała te sama, co wcoraj, Dziewice i Aniołów kleczacych u Jej stóp. Nastepnie widziała, jak dwóch Aniołów przyniosło z nieba prześliczne Dzieciątko, trzymające w lewem ręku błyszczącą kulę z krzyżem u góry i posadzilo Je na kolanach Przystej Dziewicy. Za nimi ukazali sie inni Aniolowie unoszacy nad Jej głowa korone złotą, a trzeci Anioł trzymał berło jaśniejące, powyżej zaś unosił się krzyż świetlany. Po skończonym Różańcu całe to widzenie uniosło sie w obłoki i znikło. Toż samo powtarzało się dni następnych, a kiedy Justyna z polecenia proboszcza zapytała się jaśniejącą Dziewicę, czegoby żądała, otrzymała odpowiedź: "Zadam, abyście codzień odmawiali Różaniec", innym razem na zapytanie, kim jest, odpowiedziała Justynie: "Jam jest Najśw. Panna Marya Niepokalanie Poczęta". W dniu 2 lipca ujrzala te widzenie towarzyszka Justyny dwunastoletnia Barbara Samulowska, i potem w wieczór pod koniec Różańca obie widywały to samo zjawisko, a d. 12 lipca nadto dwie starsze osoby: Katarzyna Wieczorkówna, panna w 24 roku życia i Elżbieta Bylitowska wdowa. Podczas odmawiania Różańca zbierało się dużo pobożnych osób i ciekawych widzów, aby widzieć owe 4 osoby zachwycone. Na pytanie, jak długo będą trwaly te widzenia i co mają czynić chorzy, aby odzyskać zdrowie, Matka Boża od-powiedziała, że jeszcze dwa miesiące, a odmawiać Różaniec. chorym polecila Tymczasem wieść o tych zjawieniach szybko i daleko się rozchodziła; wierni z różnych stron zgromadzali się po kilka i kilkanaście tysięcy, mimo różnych przeszkód i trudności. Wielu z nich przystepowało do sakramentów śś., otrzymywało niezwykłe łaski, a wszyscy wracali pokrzepieni na duchu, czego potrzebowali wobec ówczesnego przesladowania Kła. Ponieważ owe 4 osoby były znane z prawdomówności, nikt je o oszustwo nie posadzał; chodziło jednak o to, czy one są zdrowe pod względem umysłowym, czy nie ulegają jakim złudzeniom. Owczesny bp warmiński, Filip Krementz, delegował 2 sasiednich dziekanów do zbadania na miejscu świadków i odebrania przy-sięgi. Przybyli oni 22 sierpnia, a potem ponownie 30 i po ścisłem zbadaniu Kraków 1902, p. 171 i nast., gdzie podaje

całej tej sprawy złożyli obszerne sprawozdanie, korzystnie świadczące o objawieniach. Bp odebrawszy je, sam udal sie do G. i wieczorem 4 września przypatrywał się z okien plebanii osobom miewającym widzenie, podczas odmawiania Różańca. Nie poprzestając na tem wezwał lekarzy do zbadania stanu zdrowia fizycznego i umysłowego osób. Lekarze zeznali pod przysięgą, że owe osoby są zupełnie zdrowe. To skłoniło bpa, iż pozwolił wystawić pod klonem kaplicę z figurą Niep. Poczętej, jak to Matka Boża czasu jednego ze zjawień poleciła. Co do potwierdzenia objawień, władza kościelna żadnego orzeczenia nie wydała, pozwoliła jednak drukiem ogłosić historye tych objawień napisaną na podstawie urzędowych dokumentów. Ostatnie objawienie według zapowiedzenia Matki Bożej miało nastąpić 8 września. Zebrało się około 50000 wiernych i przeszło 40 kaplanów. Pierwszy znak dzwonkiem miał oznajmić poczatek widzenia, drugi, że Matka Boża błogosławi, co w poprzednich zjawieniach czyniła, trzeci, że widzenie znika. Odtad miejsce to słynie pielgrzymkami, zwłasz-cza w dniu śś. Piotra i Pawła patronów drugorzednych Kła, i w uroczystość Narodzenia N. M. P., patronki głównej, przybywa ek. 12000 patników, często z dalekich stron, którzy nieraz donoszą proboszczowi o łaskach otrzymanych. sklepieniu koscioła wymalowano widzenie, którego najważniejsza historyę podał ówczesny proboszcz, ks. Augustyn Weichsel p. t.: Objawienia Malki Bożej w Gietrzwałdzie; Brunsberga 1883. Nadto: ks. Jan Zieliński, O widzeniach i zachwyceniach nadprzyrodzonych wogóle i rozpoznawaniu takowych, z zastosowaniem do objawień Gietrzwałdzkich. Peplin 1882; ks. Alojzy Fridrich, Historye cudownych obrazow N. M. P. w Polsce, Kraków 1903, t. I, str. 375 i nast: ks. Grzegorz Augustynik, Pielgrzymka jubileuszowa do miejsc wsławionych cudami Najśw. M. P.; Kielce 1901, str. 157 i n.; Księga Pamiątkowa Maryańska. Lwów 1905, t. II, część 2, str. 303 i nast.; Zofja Laurysiewiczowa: Pielgrzymka do Gierczwałdu (sic.), Lwów 1877; O. Wacław z Sulgostowa, O cudownych obrazach w Polsce Przenajśw. Matki Bożej wiadomości histor., bibliogr. i ikonograf.,

dziela tu nie wymienione, oraz opis sześciu rycin; Życie Bogarodzicy N. P. M. Mikolów na Szlązku, wyd. Karola Miarki, str. 549 i nast. (z rycinami); Słownik geograf. t. II.

M. B.

Giezi, sługa Elizeusza proroka. Uwiedziony łakomstwem wymógł od Naamana Syry czyka dary dla swego pana, których ten nie przyjął. Za swą chciwość i kłamstwo Giezi został ukarany trądem i oddalony od proroka. (IV Reg. IV, V). Na żądanie Jorama, króla judzkiego, Giezi opisał wszystkie sprawy cudowne, których Bóg dokonał przez Elizeusza. (IV Reg. VIII, 4—5).

Giftschütz Janks. ur. w Wiedniu w r. 1748, † w r. 1788, byl profesorem teologii pasterskiej w uniw, wiedeńskim; napisał suche i bez ducha katolickiego dzieło Leifaden für die in den k. k. Erblanden vorgeschriebenen deutschen Vorlesungen über die Pastoraltheologie. Wien 1782; 1811 wyd. 5 te łacińskie dokonane przez Klüpfela. Według tego dzieła opracował podręcznik Teologii pasterskiej w jezyku polskim ks. Jan Kanty Chołani. Wilno 1824, 8-a. (Por. Hurter, Nomenclator liter. theologiae. Oeniponte 1895, 8-o, t. III, kol. 478).

Gigant—człowiek olbrzymiego, tj. wielkiego wzrostu i znacznej tuszy, zarazem obdarzony niezwykłą siłą. "Olbrzymowie byli na ziemi w one dni; bo gdy weszli synowie Boży do córek ludzkich, a te porodziły: ci są mocarze sławni od wieku mężowie" (Genes. VI, 4). Tacy olbrzymi byli nie tylko przed potopem, ale i znacznie później. (Num. XIII, 34; Deut. II, 11—20; III, 11—13; II Reg. XXI, 18). Olbrzymów tych wymienia Pismo św. pod rozmaitemi nazwami: Giganci, Raphaim, Emim, Enacim, Zuzim.

Gihon—źródło gdzie Salomon był namaszczony na króla od proroka Natana i arcykaplana Sadoka (III Reg. I, 33—45). Ezechiasz "zatkał wyższe źródło wód Gihon, a odwrócił je dołem na zachód słońca mia-ta Dawidowego" (II Paral. XXXII, 30) Manasseses zmurował mur na zachód słońca Gihon w dolinie przed miastem Dawidowem (II Paral. XXXIII; 14; Por. IV Reg. XX,

20; II Par. XXXII, 3; Eccli XLVIII, 19). Z powyższych tekstów widać, że było dwa Gihony niższy i wyższy. Pierwszy z nich był w dolinie przyleglej do miasta (III Reg. 1, 33-38), a taka może być jedna z dwóch-Cedron lub Hinnom, gdyż te tylko były daleko od Rogel, gdzie balował Adoniasz i nic nie wiedział co się tymczasem działo w Gihon. Według ogólnej opinii Rogel trzeba szukać w źródle Maryi, a Gihon w dolinie Hinnom, tej części która się nazywa Wadi-el-Mes. Gdzie był wyższy Gihon, w P. św. żadnych wskazówek nie ma; "na zachód miasta Dawidowego" te słowa jeszcze niewiele dowodza, owszem Hagen S. J. (Lex. Bibl. t. II, p. 415) utrzymuje, że raczej na północy miasta Gihon ma swe źródło. (Por. Robinson, Palaestina II p. 164 - 166; Vigouroux, Diction. de la Bible. III, 239-241; J. Döller, Studien zum III, IV Büche der Könige p. 7-10).

X. R. J.

Gihr Mikolaj dr teologii, wiceregens sem naryum duchownego w St. Peter, później wicerektor uniwers, fryburskiego w Bryzgowii, ur. w r. 1839 w Aulfingen (ks. Badeńskie). Pisuje w zakresie dogmatyki, liturgiki i ascetyki. Cenniejsze dziela G-a sa: Das hl. Messopher, dogm., liturg. und ascet. erklärt. 1877; 1897, wyd. 6-te; jest po francusku p. t. La Sainte Messe. Son explication dogm. liturg, et asc. Paris 1894, 8-o. 2 vol., i po angielsku; Die Sequenzen dogm. u. ascet. erklärt. 1887; 1900 wyd. 2-ie; Die heil. Sakramente der Katholischen Kirche. 1897-99, 4 tomy; po franc. toż samo p. t. Les Sacraments de l'Eglise catholique exposés dogmatiquement etc. Paris, Lethielleux, 8-0, 4 tomy. (Por. Keiter, Katholischer Literaturkalender. 1902, 16-o, str. 87; Blanc, Répertoire bibliogr. des Ecrivains. Paris 1902, 8.o, str. 177).

Gil de Hontannon albo de Ontannon, nazwisko rodziny architektów hiszpańskich. Jeden z nich Juan G. de H. był twórcą planów i wykonawcą nowej katedry w Salamance, rozpoczętej w r. 1513. Podług planów tegoż Juana Gila wzniesioną została w r. 1522 katedra w Segowii. W r. 1511 był wezwany do Sevilli w

sprawie rekonstrukcyi tamtejszej kattedry.

Gilbert (Gillebert, Gislebert), nazwisko wielu głośnych pisarzy klnych.

- 1) G. Cognatus (Cousin), humanista z Nozerai we Fransche-Comté, kanonik i kierownik miejscowego instytutu wychowawczego. Pisma jego wydano 1561—1562, zbiorowo w Bazylei w t-ach; t w więzieniu w Besançon podejrzany o kalwinizm. (Por. Jöcher, Gelehrter Lex. pod wyr. Cousin).
- 2) G. Kryspin bened, opat w Westminsterze (1084—1117) przyjaciel ś. Anzelma Kantorb.
- 3) G. Foliot bened. bp Londynu wychowany w klasztorze w Cługny, w r. 1139 wybrany opatem w Głoucester, w r. 1163 otrzymał bpstwo Londynu, którem do † 1188 doskonale zarządzał. Liczne jego listy, dające obraz działalności, wydał w r. 1845 duchowny prebyt. Giles (Londyn—Oxford), oraz Migne (CXC 445), wraz z listami pisanymi do niego. Widnieje z nich przywiązanie do stol. aplskiej i duch na wskrośklny, chociaż w sporze Tomasza Becketa (ob.) z Henrykiem II stawał po stronie ostatniego. Uważano go niesłusznie za poprzedoika reformacy w Anglii. Z pism jego wydano Expositio in Cantea oraz liczne homilia (Migne PP. lat CCII, 1147).
- 4) G. wielki albo teolog, cysters, wielce pobożny i uczony, był 8 generałem opatem w Cisteaux. † 1280 r. w Tuluzie.
- 5) G. z Hoiland, opat klasztoru bened. w Swinshed w hab. Lincoln w r. 1147, słynał z uczoności tak, że św. Bernard prosił go o wykończenie rozpoczętego przezeń wykładu Pieśni nad Pieśniami. Był przytem pobożnym i sprężystym rządca klasztoru. Napisał 42 mów; † w klasztorze Arrivours jako quondam abbas. Pisma jego są u Migne'a (PP. lat. CLXXXIV, 9—298).
- 6) G. z Londynu, zw. universalis, urodzony anglik, przebywał na różnych godnościach we Francyi, sławiony nawet przez św. Bernarda jako doskonały wykładacz P. św. (głossator eximius vetet nov. Test), został w póżnym wieku (1128 r.) bpem Londynu. † 1134. Z jego licznych pism egzegetycznych nic nie zachowało się.

- 7) G. proboszcz w St. Waldetrund, kanclerz hrab. Balduina z Hennegau we Flandryi, napisał ok. r. 1170 kronikę wszechświatową, która wszakże nie była drukowana (Fabric. Mansi III, 56).
- 8) W XIII w. żył prawdop. we Włoszech dominikanin G., który napisał: Chronicon Pontif. et Imper. Romanorum, a także G. anglicus bened., oraz G. magister decretalium. (Por. Schulte, Gesch. d. Quellen u. Liter. d. canon. Rechtes I, 188).

(Ch.).

Gilbert Porretański, (Gilbertus, Gislebertus Porretanus, de la Porré) ur. w Poitiers ok. r. 1070, był uczniem Bernarda z Chartres i Anzelma z Laon, następnie nauczycielem filozofii i teologii w Chartres, w Paryżu i w Poitiers; w r. 1142 został bpem w Poitiers. G. należał do realistów (ob. Nominalizm i Realizm) i uniwersa/10m przyznawał byt realny. Współczesny Abelardowi, znany jest G. w historyi z błędów, tyczących się Isto-ty Boskiej i Trójcy Najśw. W komentarzu swoim na traktat Boecyusza, De Trinitate uczył: 1.0, że bóstwo (divinitas) nie jest identyczne z Bogiem; Bóstwo jest formą, przez którą Bóg jest Bogiem, ale nie jest ono Bogiem, tak jak człowieczeństwo jest forma człowieka, przez którą człowiek jest człowiekiem. To samo rozróżnienie stosował do Trójcy św. G. uczył, że Bóg nie jest substancyą niezłożoną, pojęcie bowiem substancyi zawiera to co istnieje i to przez co coś istnieje. Chociaż w Trójcy św. jednem jest to, przez co ona jest, a mianowicie ta jedność odnosi się do formy, do bóstwa (divinitas), nie zaś do Boga, czyli to co jest przez ową formę nie jest jedno, ale są trzy jednostkitria singularia quaedam, z których pierwsza jest Ojciec, drugą Syn, trzecią Duch św.; 2-o, Przymioty własciwe trzem Osobom (proprietates) rzeczywiście różnią się od istoty Bożej. 3-o, Natura Boska nie stała się ciałem. Dwaj archidyakonowie z Poitiers: Arnold i Calon zaskarżyli błędna naukę G. o wiarę w trójbóstwo do pża Eugeniusza III, gdy ten zamierzał przybyć do Francyi. Pż polecił naukę G-a rozpatrzyć na synodzie paryskim (1147) i w Reims 1148 r. Bpi ze św. Bernardem ułożyli wyznanie

wiary w zdaniach przeciwnych błędom G-a. Pż zaaprobował to wyznanie i wezwał G-a do wyrzeczenia się swoich bledów. Ponieważ G. poddał się temu, powrócił do swojej stolicy bpiej. + w 1154 r. Oprócz wspomnianego komentarza G. napisał jeszcze Komentarz na przypisywane Boecyuszowi traktaty: De praedicatione trium personarum; Quod substantiae bonae sint: De duaabus naturis et una persona in Christo; po nadto De sex principiis, o sześciu ostatnich kategoryach Arystotelesa. (Por. Hurter, Nomenclator literarius, t. IV p. 80; E. Blanc, Hist. de lo phil. t. I, n. 254; Feret I, 153-64; Gal-lia christ. II, 1175; Hist. lit. XII, 471; Hayd. kl. 5, 599; Cerval, Les Ecoles des Chartres au moyen âge, Chartres 1895).

Gilbert z Simpringham (Sempingham) św z końca XI i XII w., założyciel zakonu Gilbertanów (Ordo Sempringensis sive Gilbertinorum Canonicorum), Sw. Gilbert ur. 1083 r. w majatku rodzinnym w Simpringham (hr. Linkoln-Anglia), nauki odbył w Paryżu, święcenia kaplańskie otrzymał z rak bpa Linkolnu i został proboszczem w majatkach rodzinnych. W r. 1141 G. założył dom dla 7 panien, poświęconych na służbę Bożą, dał im regułę św. Benedykta i powierzył kierownictwo kapłanom Cystersom. Wkiótce potem zalożył męską kongregacyę dla kierowania temi służebnicami prńskiemi. Kongregacyi tej dal regulę św. Augustyna z dodatkami Cysterskimi. Pż Eugeniusz III w 1146 r. zatwierdził te zgromadzenia. Za życia G. dużo cierpiał posądzeń i prześladowań, został jednak przed pżem usprawiedliwiony i † świętobliwie 1189 r. W 1202 r. pž Innocenty III zaliczyl G-a w poczet Swiętych. (Swięto obchodzi Kł 4 lutego). Przy śmierci zalożyciela G-e liczyli 13 klasztorów (9 podwójnych: meskich i żeńskich), 700 zakonników, 1200 zakonnic. W Simpringham był dom macierzysty i tu co rok odbywała się kapituła generalna. Na czele stal magister generalis, ściśle co rok wizytujący wszystkie klasztory. Pże błogosławili i popierali G-ów, lecz poza Anglia zakon ten się nie rozszerzył. Za czasów Henryka VIII liczyło zgromadzenie 22 piekne klasztory, lecz w czasach

protestantyzmu je zniesiono zupelnie. (Por. Dodsworth, Monast. Anglic., II, 696..; Helyot, II, c. 29, gdzie podane rysunki ubiorow zakonnych. Statuty ich pod il Dodsworth. cyt. wyżej i Holsten-Brockie, Cod. regul., II, 466...; por. też Bolland., Act. Sanct., 4 Febr.; Buther, Leben der Heiligen, 4 Febr.; Heimbucher, I, 404; W. W. t. V, k. 601 — 602; Buchberger, Kirchliches Handlexicon, t. I, München, 1907, k. 1691—1692).

X. C. S.

Gilberta akt (Gilbert'act), tak nazywa się wydane w 1782 r. w Anglii prawo, uzupełniające przepisy o opiece nad ubogimi. Prawo to pozwala kilku gminom łączyć się w celu ogólnego zarządzania ubogimi, opiekowania się chorymi, opuszczonemi matkami i dziećmi, a nałto tworzyć t. zw. Gilbert's Corporations, powołujące do oszacowania i poboru podatków na cele wspierania ułogich.

Gilberta wyspy (Kingsmill) i wyspy Ellice (Lagoon) na Oceanie Spokojnym należą do wikaryatu apostolskiego t. zw. wysp. Gilberta. Wyspy te stanowia cześć posiadłości brytańskich w Oceanii. Grupa wysp Ellice liczy ok. 2 tys. mieszkańców i składa się z 9 wysp. Grupa Gilberta składa się z 18 wysp, ok. 33 tys. mieszkańców. Obszar caly dosięga 430 km. kwadr. Na pojedyńczych wyspach panują królowie i ich pomocnicy — naczelnicy. Misye katolickie istnieją od 1888 r.; wikaryat aplski od 1897 r., liczyl (1906 r.) ok. 15 tys. wiernych, 9 stacyi głównych, 20 kłów i kaplic, 18 szkól, 16 kaplanów ze Zgromadzenia od Najśw. Serca Jezusa, 7 za-konnic. (Por. Austral. Ca!h. Dir., 1906, 138...; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1907, t. I, k.

Gilbertanie zakon ob. Gilbert z Simpringham.

Gilda (po niem. Gilde) cech albo bractwo kupieckie. Sam wyraz wyprowadzają jedni ze starogermańskiego: geldan albo geltan — placić, inni z nazwofiary pogańskiej: gielt, kelt. G-y średniowieczne były pierwszą formą stowazyszeń i rozciągały się na wszystkie prawie dziedziny życia: na religijną, obyczajową, prawną i polityczną. G-y były

poprzedniczkami cechów, które stanowiły kiem czasopism Zeitschrift der deutzwiązki rzemieślników podług poszcze-gólnych rzemiosł. W Polsce nazywano takie stowarzyszenia rekodzielnicze i kupieckie konfraterniami albo bractwami. Z owej G-y wytworzył się wyraz gielda, mający zastosowanie do odrębnej instytucyi kupieckiej. Gilda albo gildva oznacza pewne klasy podatków.

Gildas św. zwany Madrym, ur w Brytanii w r. 516, wychowany i wyćwiczony w naukach przez Itulta ucznia św. Germana, został zakonnikiem i wyświecony na kapłana przedsięwziął liczne podróże, a także był w Irlandyi, gdzie odbywał studya w klasztorze w Ban-chor; † w r. 578 w hr. Malmesbury. Był to maż wysokiej nauki i niezwykłej pobożności, jak to widać z jego pism, na czele których postawić należy Liber querulus de excidio Britanniae, napis. ok. r. 560; w dziele tem napisanem stylem prostym, z żalem opisuje kleski spadle na swą ojczyznę i jej smutny nad wyraz stan religijno-moralny. Z tego dziela widać także, że wiara katolicka mimo tak smutnego stanu obyczajów pozostala nieskalana. Ostro wyrzuca tu Św. słabość i błędy książąt i duchownych. Wogóle dzieło G a jest nadzwyczaj ważnym i bodaj jedynym pomnikiem historycznym z owych czasów. Postać zaś Sw. jaśnieje na tle epoki jak gwiazda. To też pochwały jakie mu oddają Beda, Alkuin i inni są najzupełniej słuszne i tem więcej podnoszą osobę jego w obliczu historyi. Por. Goschler, Dictionn. encycl. de la Theologie eath. 1900, 8-0, t. IX; Stang, Historiographia eccles. Friburgi 1897, 12-0, str. 35-36; Lappenberg, Hist. d'Angleterre, t. I; Döllinger, Hist. de l'Eglise chrét. t. I. cz. II, str. 191-92). X. J. N.

Gildemeister Jan Gustaw teolog protestancki, oryentalista niemiecki w XIX w. Ur. 1812 r. w Klein Siemen (Meklenb.), G-r studyował teologie i języki hebr., sanskryt, arab. W r. 1839 zostal docentem, r. 1844 profesorem nadzwyczajnym języków wschodnich w Bon. Już w r. 1845 zo-tał G-r profesorem teologii i literatury wschodniej w Marburgu, a od 1859 r. do śmierci († 1890) uczył w Bonn języków wschodnich. G-r

schen morgenländischen Gesellschaft i Zeitschrift des Deutschen Palästina-vereins; w tych pismach G-r dru-kował liczne artykuły z dziedziny literatury wschodniej i geografii Palestyny. Nadto wydał De rehus indicis scriptorum arabum (1838); De evan eliis in Arabicum e simplici Syriaca translatis (1854); Esdrae liber IV Arabice (1877); Acta S. Pelagiae Syriace et lat., (1879); o Palestynie wydal pisma: Theodosius de situ terrae sanctae... (1882); Antonini Placentini itinerarium (1889); z okazyi świętej szaty w Turynie, wystawionej w 1844 r. napisal G-r wraz z Sybelem: Der heilige Rock zu Trier und die 20 anderen heiligen Röcke (1844) i in. (Por. Allgemeine Deutsche Biographie, Leipzig, 1875 — 1907; t. 49, 354—359; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, t. I, München, 1907, k. 1693 — 1694; W. E. I. zeszyt 193 a, str. 21).

Giljarow-Platonow Nikita Petrowicz, znany rosyjski działacz społeczny i pu-, blicysta, ur. w Kolomnie w r. 1824, był svnem duchownego prawosławnego, kształcił się w szkołach swej eparchii a potem w Moskwie w akademii duchownej, która skończył w r. 1848. Obdarzony z natury wielkimi talentami, dal się wkrótce poznać, jako zdolny pisarz, głeboki mysliciel, a nadewszystko prawy chijanin. Znany historyk rosyjski M. P. Pogodin wyrzekł o G.-P. że "nie pięć, nie 10, ale 20, 30 i więcej nawet talentów Bóg mu udzield". Rozprawa akademicka, która napisał na stopień magistra teologii O potrebnosti woczełowieczenja Syna Bożia dla spasenja roda czełowieczeskago, dala poznać młodego uczonego szerszemn ogólowi. Polecono G. być lektorem hermeneutyki i nauki o wyznaniach, herezvach i raskolach. Jako profesor był wielce lubiany przez słuchaczów; słuchano go z zapałem i z entuzyazmem. W r. 1854 skończyła się karjera profesorska G-a. W r. 1855 zażądał uwolnienia od stanu duchownego. Przenióstszy się do Moskwy G. wszedł w stosunki z towarzystwem słowianofilów. Czeste dysputy z Chomiakowem i Aksakowem był współzałożycielem i współpracowni- wyrobiły umysł G-a i rozwinęły jego

i dziennikarskiem. Pisywał artykuły do słowianofil-kich wydawnictw: "Be-eda", "Dień", "Moskwa", "Ruś", przytem wspólnie z J. Samarinem tłumaczył na język rosyjski dziela Chomiakowa, wydane zagranicą. W r. 1856 został cenzorem w moskiewskim komitecie, gdzie pozostawał do r. 1863. Na tem stanowisku jednak naraził sie kilkakrotnie, i w r. 1862 został urzędnikiem do szczególnych spraw przy ministrze oświecenia publicznego. W r. 1863 otrzymał miejsce zarzadzającego synodalna drukarnia w Moskwie, lecz już w r. 1867 porzucił służbę rządową na zawsze. W tymże roku zaczął wydawać własną gazetę Sowremiennyja Izwiestia, w której broni spraw wiary, przemawia do ludu, pracuje nad wykształceniem jego; walczy z socyalizmem i indywidualizmem, zapatrując się na te doktryny z punktu chijańskiego. Jest to prawdziwy typ publicysty-filozofa. G. + w r. 1887 w nędzy. Dzieła G-a wyszły w 2 tomach (1899-1900). Z teologicznych pism zasługują na uwagę: O Papie Formozie w dodat. do "Tw. Sw. Otec" 1855; Istorja rusk<sup>n</sup>j Cerkwi ep. Makarja w "Rus. Besied." 1856, III; Racionalisticzeskoje dwiżenie filosofii nowych wremen, w "Rus. Bes." 1859, 1, i inne. Cenne są biografie G a: N. Szachowskiego, w I t. Wyd. dzieł i autobiografia G-a Iz pereżytago. Moskwa 1886. (Por. Lopuchin, Bogoslows. praw. enciklop. Petersburg, 1903, t. IV).

Giller Agaton, ur. 1831 w Opatówku pod Kaliszem, uczeń akademii krakowskiej. Po r. 1853 kilka lat spędził za Bajkalem; d. 1 Paździer. 1861 objał redakcyę "Czytelni niedzielnej" w r. 1863 wyjechał za granicę i zamieszkał w Paryżu; od r. 1878 był bibliotekarzem w Muzeum w Raperswylu przez lat kilka; potem osiadł w Galicyi, † 1887 r. w Stanisławowie. Oprócz historyi wypadków z r. 1861—64; wydał Opis Zabaj-kalskiej Krainy. Lipsk, 1867 r. 3 t.; Podróż po Syberyi w r. 1854. Lipsk, 1867, 2 t; Zbiór wspomnień i pa-Olizarowski Tomasz, tże 1879; List o organizacyi Polaków w Ameryce.

żądzę panowania na polu społecznem Chicago 1880; Wspom. Jana Działuńskiego tże 1880; Rohdan Zaleski. Poznań 1882, Listy tułacza tże 1883; O życiu F. Duchińskiego. Lwów 1885; oraz wiele artykułów pisywał pod pse-X. S. G. udonimem Sulity.

> Gilles de Corbeil, dawniej nazywany Aegidius Corbolensis, benedyktyn, zajmujący się medycyną. † 1223 r. Po wstapieniu do zakonu wykształcił się na lekarza w Salernie, umarł jako lekarz przyboczny Filipa Augusta, króla Francyi. Zostawil 4 dziela lekarskie: De urinis, De pulsibus, De virtutibus et laudibus compositorum medicamentorum, wydane w Lipsku przez Chonlant'a w r. 1826 i De signis et sumptomatibas aegritudinum. (Por. H. Haeser, Lehr. d. Gesch. der Med., wyd. 3, t. 1, str. 673-75).

> Gilles z Lessines, filozof scholastyk i uczony, (ok. r. 1230 - 1304) był równocześnie teologiem, astron mem, inżynierem i historykiem. Studya odbywał w uniwersyterie paryskim, następ-nie wstapił do Dominikanów u św. Jakóba. G. bronil św. Tomasza pko Henrvkowi z Gandawy i Sigerowi z Brabantu. Ogłosił swój traktat De unitate formarum, który wydał de Wulf, wraz z historyą sporu i obrony nauki. (Louvain 1901). (Por. Blanc, Histoire de la Philos. 1895, 12-o, t, 1, str. 487-88; tenže, Dictionnaire de la Philosophie, tamże 1906, 4-o, kol. 596).

> Gilles di Mulsis, kronikarz francuski, ur. w Tournai r. 1272, wstapił do klasztoru w opactwie w Saint Martin de Tournai 1289. W r. 1347 zaczął układać historyę od początku świata do r. 1352 włączuie. Kronika jego zowie się Chronicon majus i odznacza się wielka szczerością, ścisłością i talentem pisarskim; jest cennym materyałem do dziejów północnej Francyi w pierwszej połowie XIV w. Wydał ją kanonik I. I. de Smet w II-m tomie "Corpus Chronicorum Flandriae".

Gilles d'orval, kronikarz belgijski, miętników. Paryż 1868; Aleksander ur. przy końcu XII w. pod Liège, wstą-margrab a Wielopolski Lwów 1878; pił do klasztoru w Orval, przepisywal i uzupelniał do r. 1247 dzieło najstarszych kronikarzy: Herigera i Anzelma. Nie troszczył się jednak o chronologię, a dzieło jego o tyle jest użyteczne, o ile źródła z których czerpał zaginęły. Rękopis oryginału znajduje się w archiwum seminaryum w Luksemburgu, wydał go Chapeaville w 2 t. p. t. Gesta pontificum leodiensium i Heller w t. 25 Monumenta Germaniae Historica.

Gilles de Rome (Aegidius de Columna Romanus) głośny swojego czasu filozof scholastyk augustyanin, ur. w r. 1247. \* w 1316 w Awinionie. W ciagu 3 lat słuchał wykładów św. Tomasza z Akwinu, następnie sam nauczał w uniwersytecie paryskim, gdzie zasłużył na przy-"Doctor fundatissimus". Byl nauczycielem Filipa Pięknego, w r. 1292 generalem swego zakonu, w r. 1295 ar-bpem w Bourges i krdłem. Pisal wiele. Cenniejsze dziela G-a sa: Komentarz na Sentencye. De regimine principum: De erroribus philosophorum ogło-szony w części przez o. Mandonnet. szony w części przez o. Mandonnet. Oprócz tego traktat o władzy klnej znaleziony i ogłoszony przez Jourdain'a, w którym broni władzy pskiej. (Por. Blanc, Dictionnaire de la Philosophie. 1906, 4-o, kol. 95; tenže, Histoire de ta Philos. 1895, 12-o, t. I, str. 488-489). X. J. N.

Gillet o. dominikanin współczesny, napisał Du fondement intellectuel de la morale d'après Aristote. Essai critique. Paris 1905.

Gillot Jakób, dziekan kła katedralnego w Langres, ur. w Burgundyi, † w r. 1619, był doradca duchowym parlamentu paryskiego i kanonikiem w la Sainte-Chapelle. Napisał Vie abrégée de Calvin; Instructions et lettres-missives concernants le Coucile de Trente. 1607, 8-0; 1554, in 4-0; wyd. dzieł św. Hilarego. Paris 1572. Był także współpracownikiem wydawnietwa "Catholicon d'Espagne". (Por. Vigneul-Marville, Melanges d'histoire; Glaire, Dictionnaire, Paris, 8-0, t. I, str. 909).

Gillot Ludwik, współczesny, dr teologii, superyor zgr. "Chapelains de Parayle-Monial", napisał ascetyczne, bardżo praktyczne dziela: L'Oraison. Paris, Amat, 1900, 5 vol in 16-o; L'Humilité Paray-le-Monial. 1902, 32-o; Manuel de l'Archiconfrerie de l'heure-sainte. Paray-le-Monial, in 32-o, i inne. (Por.

Blanc, Repértoire bibliographique. 1902, 8-o, str. 177).

Gilly Jan Ludwik bp. z Nîmes, ur. w r. 1833 w Anduze (Gard), otrzymawszy stopień dra teologii został profesorem P. św. w wielkiem seminaryum w Nimes, następnie dyrektorem tegoż seminaryum. W r. 1874 kanonikiem tytularnym, w r. 1885 bpem na stolicy w Nîmes. + w r. 1896. Uczony prałat pisał wiele w przedbiblijnych i zascetycznych. miotach Ważniejsze dziela G-a są: La sainte messe expliquée. Avignon, Seguin, 1889 32-o; De locis theologicis seu Theologia fundamentalis etc., 12-o; Précis d'Introduction générale et particulaire à l'Ecriture Sainte, 3 vol. in 12-0; Notions elémentaires sur l'Ecriture Sainte. Livre de l'élève, 12-0; Les principules Vérités de la Réligion. Sermons de Carême; 8 o; Les Sept Paroles de Jésus en Croix. Tours, Cattier, 1890, 12-o; Du hon sens et de la haute raison, tamze 1892, 8-o; L'Ecclésiaste de Salomon 1863, 16-o: La Science du langage. 1755, 8 o; Notre temps, ses qualités etc. Paris, Bloud, 1893, 8-o; Lettres spirituelles, tamže 1893, iu 18-o; Conseils de direction, tamée 1893, in 18-0; Mgr. Besson érêque de Nimes (1875-1888), Besançon 1891; 18-o, i inne. (Por. Vapereau, *Dictionnaire* des Contemp. 1893, 4-o, str. 676; Blanc, Répertoire bibliogr. 1902, 8-o, str. 177; Bloud et Barral, Catalogue 1906, 8-0). X. J. N.

Gilowski Pawel, teolog ewang. reform., ur. w Krakowie w 1534 r.; gdzie ukończył akademię. Najprzód był kaznodzieją u Piotra Zborowskiego, wojewody krakowskiego, następnie seniorem dystryktu oświecimsko-zatorskiego, a od r. 1578 krakowskiego. Przeniósł się wreszcie do Łańcuta, gdzie już pozostawał aż do śmierci 1595 r. G. był czynny w sprawach kła, pracując nad zespoleniem trzech wyznań ewangelickich, w kraju istniejących, i brał udział w Krakowie r. 1563 w utrzymaniu ugody zawartej z Braćmi Czeskimi w Koźminku r. 1555, przewodniczył na zebraniu w Sandomierzu w r. 1570, na którem dokonała się ugoda pomiędzy wszystkiemi wyznaniami. G. wydał: Wykład katechizmu Kościoła krześciańskiego, Kraków 1579; Odpowiedzi przeciwko jadowitym potwarzom Marcina Czechowicza, które wypuścił ua wykład katechizmu P. Gilowskiego, 3 wyd. Żajmy, 1605; Traktat o wierze prawdziwej krześcijańskiej. Miał także udział w wydaniu Postylli Grzegorza z Żarnowca i w przekładzie jej na język niemiecki. Jako uzupełnienie tej Postylli wydał G. i czwartą część, w której są Kazania na epistoły doroczne, Kraków 1582, Macieja Wierzbiety.

X. S. G.

Gilson Bonawentura ks., kanonik z Namur, ur. w r. 1796, † w 1885, zostawił księżkę Quelques notes pour servir à l'histoire du traditionalisme et de l'ontologisme en Belgique de 1844—1870, 8-o. Wiele też pisał artykułów drukowanych w czasopiśmie "Journal historique" wychodzącem w Leodyum. (Por. Hurter, Nomenclator litter. theologiae. 1895, 8-o, t. 11I, kol. 1260 w dopis.).

Giltbauer Michał, dr. filozofii, kan. reg lat., ur. 3 września 1847 r. w Leoding około Linzu. W r. 1865 wstąpił do zakonu Kanoników Reg. w opactwie St. Florian, w r. 1869 złożył śluby solenne a w r. 1870 otrzymał święcenia kapłańskie. W r. 1879 mianowany został nadzwyczajnym profesorem filologii klasycznej w uniwersytecie wiedeńskim, a w r. 1901 został profesorem zwyczajnym. Nadspodziewanie zabrała śmierć tego meża wielklej nauki dnia 31 maja 1903 r. Giltbauer napisał bardzo wiele prac, szczególniej zaś na polu filozofii; z tych choć niektóre ważniejsze przytacza my: De Codice Liviano vetustissimo Vindobonensi. Vindobonae 1876; Sophokleische Studien. Wien 1877; Transcription und orientierende Bemerkungen zu den zwei tachygraphischen Tateln XXVI und XXXI in Schrifttafeln zur Geschichte der griechischen Schrift; Die Uberreste griechischer Tachygraphie im Codex Vaticanus Graecus 1809. Vorgelegt in der Sitzung am 8 mai 1878; Kritische Beiträge zu Livius; Q. Horatii Flacci, Carmina selecta; Cornelii Nepotis vita; C. Julii Caesaris Commentarii de bello Gallico. In usum scholarum recensuit et verborum indicem tabulamque Galliae anti-

tigone von Sophokles. Nach eigener Dichtung des griech. Textes überzetzt von ...; Die drei Systeme der griechischen Tachygraphie. Mit vier Tafeln. Vorgelegt in der Sittung vom 10 Januar 1894; Zur ältesten Tachygraphie der Griechen. Opröcz tego pisal (i. wiele rozpraw także i na innych polach naukowych. (Por. Berthold Otto Cernik, Die Schriftsteller der noch bestehenden Augustiner—Chorherrenstift Österreichs. von 1600 bis auf den heutigen Tag. Wien 1905, str. 144—168).

Ks. Augustyn Blachut.

Gimeno Joachim ks. jezuita hiszpański, ur. w San Domingo de la Calzada w roku 1817, wstąpił do nowicyatu w roku 1834. Po wypędzeniu Jezuitów z Hiszpanii przybył w r. 1840 do Belgii † w Nivelles w r. 1849. Był kompozytorem w zakresie muzyki kościelnej i wiele napisal utworów klnych, jak Cantate na 4 głosy z akomp. orkiestry (1845); Tota pulchra (1845); O Salutaris Hostia (1845); Ave Maria (1845); Collection de canticos al Sagrado Corazon de Jesus, á Maria Santissima etc. Velain, 1843, 4-0, i inne. (Por. Sommervogel, Bibliothéque de la Comp. 1892, 4-0; t. III, k. 1419).

Gimnozofiści (od γυμνός, nagi) byli to medrcy indviscy wyrzekający sie wszystkiego, nawet i odzieży. Tworzyli oni szkoly, do których należeli po więk-zej części bramini. Ich ostry, aż do fanatyzmu posuniety żywot, prowadzony ze względów spekulacyjnych, ale nie bez przymieszki mistycyzmu bezwzględnego, zjednywał im zawsze wielkie poszanowanie. Uważano ich za najwiekszych meżów pośród filozofów. Według dawnych tradycyj niektórzy filozofowie jak Pitagoras, Anaxagoras, Pirron, a później Apolonjusz z Tyany w Indyach szukali natchnienia do swych teoryj i doktryn. (Por. Blanc, Dict. de la Philos. 1906, 4 r, kol. 616).

am 8 mai 1878; Kritische Beiträge zu Livius; Q. Horatii Flacci, Carmina selecta; Cornelii Nepotis vita; C. Julii stepnie wykładał w różnych kolegiach Caesaris Commentarii de bello Gallico. Ilozofie i teologie. Przez 7 lat był kaznodzieją aplskim w Rzymie i penitenrum indicem tabulamque Galliae antiquae addidit Dr. M. G.; Cornelii Taquae addidit Dr. M. G.; Cornelii Takzymu zarządzał kolegiami w Nieświeciti ab excessu divi Augusti libri; Anżu, Warszawie i Wilnie, gdzie † 4 sier-

pnia 1663 r. Oprócz panegiryków i kazań napisał: Zodiacus stellarum VII sexies ambiens Mariam seu Commentarii in Salve Regina, Gdańsk 1707. (Por. De Backer, Bibliotheca).

Holzinger (Genesis 33) ma go za gada, a kara mu wymierzona w pojęciu Semitów była usprawiedliwiona, gdyż oni odbywali sądy nad zwierzętami (Ex. 21, 28). Nie jest wcale usprawiedliwione twierdze-

Ginny od ganan, ukryte, tajemnicze istoty, które starożytni arabowie wyobrażali sobie w postaci kozlów, strusiów, a w szczególności wężów, które uważano za siedlisko duchów. Wyobrażano też ginny w postaci ludzkiej z członkami zwierzęcymi, lub też w calkowitych zarysach ludzkich; wspominają o nich Bajki z tysiąca i jednej nocy. W pojęciu Semitów zamieszkują one całą ziemię, ukazują się ludziom, jedzą, piją, zmieniają postać, umierają od pierwszego ciecia, aby odrodzić się na nowo. Ludziom po-magają lub szkodzą. W. R. Smith (Die Religion der Semit. 8, 85) utrzymuje, że w przyrodzonym rozwoju pojęcia religijnego wszystkie religie przechodziły okres totemizmu; religia żydowska i Biblia nosza niezaprzeczone tego ślady (ob. Totemizmu. Z totemizmu wyłoniła się jakoby u Semitów wiara w ginny, które były zwierzętami totemicznemi uduchownionemi. Bo i ginny według wiary Semitów utrzymywały między soba ustrój klasowy, jak to zwierzętom przypisywano. Ginny zamieszkiwać mialy puszcze, pełne geszczów i dzikiego zwierza; ludzie z niemi zawiązywali przymierze, jak z totemem. Że zaś ginny były istotami nie rzeczywistemi, ale fantastycznemi, że im ofiary składano pod drzewami rozłożystemi, lub na wyżynach, zatem z ginów wyłoniło się pojęcie bóstwa. Tak miało być i u Hebrajczyków, Biblia bowiem wspomina także o ginach. Trzy mianowicie ich odmienne gatunki w niej napotykamy: seirim (Is. 13, 21; 34, 14), lilith (3 Ps. 34, 14), alug (Prov. 30, 15). Pierwsze ra to postacie kosmate o ksztaltach kozla; S. Hieronim nazwal je: pilosi (sc. fauni), Wujek: koszmaczowie, drugie zaś postacie niewieście, zjawiające się noca, S. Hieronim: lamia, Wujek: jędzα; trzecie były to potwory krwiożer-cze, zbliżone do wampirów, Ś. Hieronim nazwał je: sanguisuga, Wujek: pijawka. Według Smitha waż w raju, nie był tylko chwilowo opanowany przez szatana, ale stanowił istotę demoniczną, inaczej sąd nad nim nie miałby sensu.

a kara mu wymierzona w pojeciu Semitów była usprawiedliwiona, gdyż oni odbywali sady nad zwierzętami (Ex. 21, 28). Nie jest wcale usprawiedliwione twierdzenie Smitha, że wiara w ginny u Semitów wyłoniła się z totemów, boć fantastyczne postacie o ksztaltach zwierzecych zjawiaja się u wszystkich ludów; nadto fantazya ludowa ubierajac jedne i te sama postać w członki najrozmaitszych zwierzat, ptaków i gadów, wykazywała, że postacie takie nie zaliczają się do istot rzeczywiście istniejących. Że uważano za siędliska ginów te same miejsca, w których przebywały dzikie zwierzęta, to także nie dowód, iż ze zwierząt powstały ginny. Ale fantazya, obudzona przebywaniem w miejscu odludnem, gdzie zewszad czyhało na człowieka niebezpieczeństwo, nasuwała myśl, że w tych strasznych gąszczach przebywają złośliwe, nadludzkie istoty. (Por. V. Zapletal. Der Totemismus u. d. Religion Israels, Freiburg. 1901, 116-128).

X. A. S.

Ginon G. ks. kanonik, współczesny, napisał Les Miracles de Lourdes et l'examen médical du Dr. P. Diday, 1873, 180; Des Moyens de développer par l'Education lu diynité et la fermeté du Caractère. 1898, 18-0, wyd. 4-e.

Ginoulhiac Józef Maria Achilles, ur. w r. 1806 w Montpelier, był profesorem filozofii od r. 1830-33, dogmatycznej od r. 1833—37, wikaryuszem generalnym w Aix od r. 1839—53 i w r. 1853 został bpem Grenobli; stolice te zajmował do r. 1870, w którym przeniesiony został na stolicę arcybpią w Lyonie. † w r. 1875. Uczony ten, pracowity i gorliwy pasterz znalazł czas mimo prac aplskich i na pisanie dzieł. Każde z nich ma swa niezwykła wartość. Histoire du dogme catholique pendant les trois premiers siècles de l'Eglise et jusqu'au concile de Nicée. Paris 1852-65, 3 v. in 8-o; w tej książce dowodzi, że dogmaty nie są wytworem rozwoju umysłu ludzkiego, lecz że istniały już od początku wiary chijańskiej w depozycie Objawienia, i z biegiem czasu coraz to wyraźniej i zupełniej były wyjaśniane w miarę potrzeby; Les Epîtres pastorales ou Réflexions dogmatiques et morales sur les épîtres de S. Paul à Timothée et à Tite. Grenoble 1866, 8-o; marce 1883 r. prekonizowany zostal ar-Le Sermon sur la montagne. Lyon cybpem metropolita mohilewskim. Uro-1873, in 12-o; Les Origines du christianisme. Paris 1868, 2 vol. in 8-o, dzielo pośmiertne. Oprócz tego wydal ks. G. Statuty dla swej dyecezyi lyońskiej. (Por. Daniel, Manuel des Sciences sacrées. Paris 1903, 8-o. str. 534; Hurter, Nomenclator lit. theologiae. Oeniponte 1895, 8-o, t. III, kol. 1249; Blanc, Dict. univ. de la Pensée. 1899, 4-o, t. I).

X. J. N.

Gintowt-Dziewaltowski Aleksander Kazimierz, arcybp metropolita mohilewski, ur. w dziedzicznej wsi Wojszkonach, w gub. Kowieńskiej d. 26 lutego 1821 r. Kształcił się w szkole szlacheckiej w Kiejdanach. R. 1839 wstąpił do zgromadzenia ks. misyonarzy w Wilnie, a wskutek kassaty tego zgromadzenia, postanowieniem z d. 10 grudnia 1842 r. jako kleryk przeszedł do seminaryum dyecezyalnego Sw. Jerzego, gdzie ukończywszy studya teologiczne 1845 r., wyświęcony został na kaplana przez bpa Cymińskiego, ówczesnego administratora dyecezyi wileń-kiej, i przeznaczony na wikaryusza parafii wilkowyskiej, a w roku następnym i na nauczyciela religii w miejscowej szkole powiatowej. W koń eu r. 1849 został mianowany administratorem parafii Janiszki, a w r. 1853 przeniesiony został na administratora kła parafialnego pobernardyńskiego w Grodnie i jednocześnie zamianowany deputatem do spraw duchownych w izbie cywilnej i kryminalnej rzadu gubernial nego grodzieńskiego, oraz nauczycielem w szkole wydziałowej grodzieńskiej. W r. 1861 mianowany dziekanem grodzieńskim, w trzy lata potem archidyakonem białostockim, a w r 1864 bp sejneński. Konstanty Łubieński zaszczycił go dyplomem kanonika honorowego katedry sejneńskiej. R. 1870 uwolnił sie z dvecezyi, udał się do Suwalk i przebywał aż do r. 1872, w którym prekonizowany został na bpa helenopolitańskiego i sufragana płockiego. Konsekrowany w Petersburgu przez metropolite A. Fijalkowskiego, był sufraganem aż do r. 1876, w którym po przeniesieniu bpa płockiego W. T. Popiela, na stolice bpią Kujawsko-Kaliska, został wybrany na ad-

czystego włożenia paliu-za na nowego arcybpa dokonal ks. arcybp Popiel 13 maja 1883 r. w kle św. Katarzyny. Zakończył doczesny żywot arcypasterz dn. 26 sierpnia 1889 r. w Düderhofie pod Krasnem Stolem, gdzie przebywał na letniem mieszkaniu. Arcybp G. szczególna miał troskliwość o wychowanie młodych lewitow; seminaryum płockie i akademia duchowna petersburska zachowuja go we wdziecznej pamieci; na seminaryum płockie wyjednał fundusz na znaczne rozszerzenie i gruntowna restauracve gmachu, a akademie podnjósł do wysokiego stopnia życia umysłowego i duchowego, postawiwszy na jej czele ks. Simona (ob.) pralata wielkiej nauki i wielkiego serca, i popierając swą władzą wszystkie jego trudy ku podniesieniu i uświetnieniu tej szkoły. (Por. Przegląd katolicki, 1889, str. 561).

X. S. G.

Gintyllo Jan Chryzostom, dr. teologii, ur. 1789 r., nauki pobierał w seminaryum krasławskiem w Inflantach, wyswięcony na kaplana r. 1813. Bedac prefektem seminaryum w Wilnie 1820-21 r. wykładał jednocześnie Pismo św w uniwersytecie wileń-kim. Mianowany kanonikiem żmudzkim, wysłany był do Petersburga, jako asesor kolegium rzymsko-katolickiego, gdzie zajmował się wyłącznie nauką i nawracaniem inowierców a zwłaszcza Żydów. Znał talmud i czytał pisma rabinów, aby przy ich pomocy wykazywać uczonym Żydom ich niedorzeczne blędy i uprzedzenia do Chrystyanizmu. Otrzymawszy kapelanię kla maltańskiego w Petersburgu, był wizytatorem akademii duchownej wileńskiej, infulatem szydłowskim na Zmudzi, a w r. 1838 został mianowany sufraganem żmudzkim, w r. zas 1844 administratorem dyec. żmudzkiej. W r. 1850 ustąpił miejsca bpowi Wolonczewskiemu, a sam zamieszkał w swojej rezydencyj w Olsiadach, gdzie umarł w r. 1857, pochowany w kle parafialnym. Dzieła jego w rekopisach: Wypisy wszystkich miejsc z talmudu i dziel rabinicznych Mesyaszu i religii chrześcijańskiej; Rozprawa o prawdziwości przyjścia Mes jasza po hebraj-ku; Stownik heministratora dyecezyi płockiej, a d. 15 brajsko-polski. Ogłosił drukiem: Na-

uka czytania po polsku dla młodzie- Lezioni di Diplomazia Ecclesiastica ży wyznania staroz. Wilno 1817 r. dettate della Pontifica Accademia etc. (Por. Przeg/ąd Poznański. 1858, t. I, 4 vol. in 8-o; La Chiesa e lo Stato in str. 379; Pamietnik religijno-moralny Francia etc., 8-0, 1805. 1858 r., I, 30).

X. S. G.

Ginzel Józef Augustyn ks, teolog, historyk klny i kanonista, ur. w r. 1804 w Libercu (Reichenberg) w Czechach, studya odbywał w seminaryum w Litomierzycach, w Pilznie i Wiedniu we "Frintaneum". Wyświęcony na kapłana w r. 1828. zajmował się poczatkowo duszpasterstwem, Otrzymawszy w r. 1835 doktorat z teologii został profeserem teologii moralnej w Litomierzycach w r. 1837, w r. 1843 historyi klnej i prawa kanonicznego. † tamże jako kanonik w r. 1876. W ostatnich latach swego życia wszedł G. na droge liberalizmu i w kilku pismach sprzyjał tym, którzy występowali pko dekretom soboru watykańskiego. Z dzieł G. ważniejsze: Briefe über christl. Dogmatik als Wissenschaft; 1828, w "Würzb. Religionsfreund"; Ueber Petri Episcopat in Rom. 1836 w "Pletz' Theol Zeitschi", Evangelium u. Kirche, Regensb. 1843, pod pseud. Dra Sylviusa; Geschichte der Kirche oder das Leben der Kirche Wien 1847--48, 2 vol. in 8-o, dzielo nieskończone; Geschichte der Sla-venapostel Cyrill u. Method. Wien 1857; Handbuch des neusten in Oesterreich geltenden Kirchenrechts. Wien 1856-62, 2 tomy, i inne. (Por. Schäfler, Handlexicon der kath. Theologie. Regensb. 1883, 8-o, t. II, str. 156; Hurter, Nomenclator literarius theol. Oeniponte 1895, 8.o, t. III, kol.

*X. J. N.* 

Giobbio Adolf, profesor dyplomatyki w akademii pskiej "Dei Nobili Ecclesiastici", współczesny, autor wielu dzieł z prawa klnego i dyplomatyki klnej. Celniejsze z nich są: Dei concordati secondo la dottrina cattolica ed il diritto publico moderno. 8.0; Chiesa e Stato in Francia durante la rivoluzione 1789--1799, 8-o; Austria, Francia e Spagna e l'esclusiva nel Conclave. 8-0; Disposizioni sul riordinamento della Famiglia. Esame critico della re-lazione ministeriale accompagnante in progetto di legge del Divorzio. 12-0; der Klosterzelle, Wien 1863).

Gioberti Wincenty, filozof włoski, ur. r. 1801 w Turynie, wyświęcony 1825 r., prof. teologii tamże. G. był zapalonym rzecznikiem idei liberalnych i dlatego wydalono go z Sardynii. W zawierusze r. 1848 brał czynny udział, a dziełem swoim o prymacie moralnym i obywatelskim we Włoszech (Paryż 1843) zyskal sobie wielką popularność wśród demagogów, tak dalece, iż otrzymał teke ministervalna w Turynie. Wnet jednak skrajni progresiści wysadzili go z siodła i G. udal się do Paryża, gdzie † 1852 r. Jego pisma polityczne ukazały się 1851 r. w 2 t. w Paryżu p t.; Operette politiche Vinz. G. W filozofii sprzyjał niemieckiemu panteistycznemu Ontologizmowi (ob.). Il Gesuita moderno Copalayo 1847 r., jest lichym pamfletem na Jezuitów. W rzeczach teologicznych hołdował racjonalizmowi i popierał pewnego rodzaju oświecony katolicyzm nowoczesny. Cała jego działalność miała charakter destrukcyjny. Inkwizycya w r. 1852 zabroniła wszystkich jego pism, których zbiór Opere complete edite et inedite w 35 t. wydano w Neapolu 1877 r. (Por. Spavent\*, La filosofia di Gioberti, 2 t., Neapoli 1864).

(Ch.).

Giocondo Jan, dominikanin, inżynier i archeolog, ur. w Weronie około 1435 r., zajmował się gorliwie badaniem starożytności rzymskich, wsławił się wydaniem komentarzy Cezara, dzieł Aure-liusza Wiktora, traktatu Katona "de re rustica", odkryciem w Paryżu rekopisu listów Pliniusza Młodszego, które ogłosił w Wenecyi w r. 1508. Jako budowniczy stoi G. obok najpierwszych twórców Odrodzenia. Pierwszem jego dzielem był Palazzo del Consiglio w Weronie; kierował budową kanalu Blois, wystawił wspaniały most na Sekwanie. W 80 r. życia wezwany był przez pża Leona X, ażeby z Rafaelem i San Gallem prowadził dalej budowę kła św. Piotra.

z Gioja góry zakon rycerski ob. Calatrava. 5.

Giordano Bruno ob. Bruno Giordano.

Giordano Jan ks., popularny kaznodzieja włoski, wstąpił w r. 1849 do Związku Kanoników Trójcy Przenajśw. w Turynie, Szczególniejszy miłośnik i czciciel Najśw. Sakramentu cześć tę rozwijał w ludzie swemi kazaniami. † w r. 1877 w Rivalta. Zostawił pisma: Quaresimale; La Novena del Natale e dei Morti; Gioredi eucaristici; Instruzioni catechistiche; Esercizi al clero, i inne. (Por. Pelczar, Zarys dziejów kaznodz. Kraków 1900, 8-0, t. III, str. 407).

Giorgi Aleksander, T. J., ur. 11 września 1747, wstąpił do Jezuitów 1764 r., był profesorem literatury w Parmie, po kasacie zgromadzenia powrócił do Wenecyi. Był wychowawcą synowców margrabiego Bevilacqua w Ferrarze. † 14 lipca 1779 r. Wydał: Lettere tre al signor Proposto Marco Lastri, Ferrara 1779; Prospetto di una nuova Enciclopedia italiana, ib. 1776; Prodromo della nuova Enciclopedia ital Sienna 1780. (Por. De Backer, Bibliotheca).

Giorgi Jan Wincenty, T. J., ur. 12 lipca 1738 r, w Caprarola pod Viterbo, był misyonarzem we Włoszech. Po kasacie zakonu zamieszkał jako kaznodzieja w Wenecyi 1773 r., przez pża Piusa VII w r. 1800 był mianowany teologiem św. Penitencyaryi. Umarł 30 styeznia 1803 r. Wydal: Epoche principali della Religione rivelata del vero Dio. Venezia 1791 — 1796, t. 6 in 8-o, w których pisze o potrzebie Objawienia, o szcściu dniach stworzenia, o aniolach. o człowieku, o grzechu pierworodnym; Riflessioni teologico dogmatiche sopra alcune epoche evangeliche, colle quali dimostrasi il primato di S. Pietro Principe degli Apostoli in tutta e sopra tutta la Chiesa, ib. 1800, in 8-o. Zbiór jego dzieł wydany został w r. 1800-1802, t. 11 in 8-o. (Por. Hurter, Nomenclator literarius, t. III, p. 542).

Gjorgjić Ignacy, pisarz i uczony dalmacki, ur. 13 lutego 1676 r. w Raguzie. był opatem klasztoru Benedyktynów na wyspie Meledzie. Wydalony z państwa, że stawał w obronie klasztoru w czasie

sporu jego z Rzeczypospolitą Raguską. Na żądanie pża powrócił do Raguzy. Zdolny pisarz, oglaszał poezye dydaktyczne i religijne: Uzdasi Mandaliene pokornice, Wenecya 1728; Saltjer sloviński, ib. 1799. Zbiór dzieł G-a wyszedł w r. 1839 w Zagrzebiu, poezye w r. 1855. Pisał po łacinie i po włosku. † 21 stycznia 1737 r.

Giotto, właściwie Ambrogio di Bond o n e, malarz, rzeźbiarz i budowniczy włoski, ur. 1266 r. w Colle pod Florencya; uczeń Cimabue'go, nadal główny kierunek malarstwu XIV w., zrvwajac po raz pierwszy wiezy form ustalonych ze sztuką bizantyjską, wprowadził do malarstwa nowe ożywcze źródło pilnej obserwacyi natury i żywe elementy otoczenia. G. umari we Florencyi 8 stycznia 1337 r. Do najznakomitszych prac jego należą: wykonana w mozaice Navicella, obecnie zdobiaca przedsionek kla św. Piotra i nastawa oltarzowa, przechowywana od w. XVI w zakrystyi Kapitulnej u św. Piotra; freski w bazylice Laterańskiej, przedstawiające "chrzest Konstantyna" i budowe tejże bazyliki, oraz "Ustanowienie miłościwego Lata" w roku jubileuszowym 1300; freski dawnej kaplicy przy palacu podestów we Florencyi; cykl z życia Matki Boskiej i Męsi Chrystusa, przedstawiony w 38 obrazach, wymalowany al fresco na scianach i sklepiemach kla padewskiego, zwanego Santa Maria dell' Arena; cykl z życia Św. Franciszka. Piękna dzwonnica przy katedrze Florenckiej, tak zwana Campanile zbudowana zostala podług rysunków Giotta, a plaskorzeźby są także jego dzielem. (Por. Il libro del'arte e trattato della pittura di Cennino Cennini da Colle di Valdelsa, Firenze 1859; A. Woltmann, Geschichte der Malerei, Leipzig, 1879; Crowe i Cavalcaselle, Storia della pittura in Italia, Firenze 1868; Christofani, Storia d'Assizi, Assisi, 1875; Guilter, Giotto, London 1880; Janitschek, Die Kunstlehre Danies u. Giottos Kunst; Leipzig, 1882; M. G. Zimmerman, Giotto u. die Kunst Italiens im Mittelatter, Leipzig 1899: Henry Tode, Giotto, Leipzig 1889; Monografia 43 w wydawnictwie Knackfusse, Künstler-Monographien). X. S. G.

sole (de).

Giovanni da Milano, malarz włoski z XIV w. Arcydzielem jego są freski kaplicy Rinuccinich w Santa Croce we Florencyi; przedstawiają one 10 scen z Nowego Te-tamentu; freski w klasztorze Karmelitów we Florencyi, malowidło na portyku kła św. Mikolaja w Prato, "Pieta" z 1365 r. w akademii florenckiej i "Madonnę w otoczeniu Świętych" w muzeum miejskim w Prato. W pracach G-go odbił się wpływ szkoły florenckiej i sieneńskiej; przypominają one Giotta i odznaczają się dobrym rysunkiem i wyrazem dramatycznym. (Por. Crowe i Cavalraselle, Storia della Pittura in Italia, 1883, t. II, str. 93—105; Müntz, Les Archives des Arts, t. I).

Giovanni Stefan di, jezuita włoski, ur. w Palermo w r. 1793, wstąpił do zako nu w 1810 r., był profesorem teologii moralnej w Palermo i w Leonie w Hiszpanii; † w mieście rodzinnem w r. 1865. Napisał Theses philosophicae Panormi 1815, 4 o; Nuova teoria delle linee orarie riferite all' orizzonte scoperta etc., tamże 1845, 8-o. (Por Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. de Jésus. Bruxelles 1892, 4 o, r. III, kol.

Giovanni Vincenzo di, filozof włoski, w Salaparuta w Sycylii 1832, ukończył studya w Palermo ze stopniem doktora i wyświęcony został na kaplana. W r. 1860 mianowany profesorem w liceum i seminaryum w Palermo, w r. 1869 zaczął wydawać: Nouve effemeridi siciliani. G. uznawał system umiarkowanego ontologizmu i zaliczyć go można pod pewnym względem do uczniów Gioberti'ego. Ważniejsze dzieła drukiem ogłoszone: Principii di filosofia prima, Palermo 1863 2 vol.; Miceli o del'essere uno e reale, ib. 1864; Miceli o l'apologia del sixtema, 1865; La filosofia positiva e l'induzione, ib. 1865; Storia della filosofia in Sicilia dai tempi antichi al secolo XIX, 1872 2 vol.; Boezio e i suoi imitatori, 1880; Pico della Mirandola, 1782; Saggi di critica religiosa e filosofica, Firenze 1887. (Por. E. Blanc, Histoire de la philosophie, Paris 1896, t. III, p. 856).

Giovannini E. mgr., współczesny, na-

Giovanni de Fiesole (fra) ob. Fie-pisal I Doveri Christiani esposti alla studiosa gioventu italiana, 12-o, wyd. 13 te: La forza della verita sull'errore, ovvero saggio di apologia cristiana offerto ai giovani studiosi italiani. 12.0, 2 wvd.

> Giovinazzi Juvenatius Wit Maria, jezuita włoski, ur. w Castellanetta w r. 1727, wszedł do zakonu w r. 1742. uczał poezyi i literatury greckiej w Ne-apolu, a także filozofii i teologii. Po r. 1773 osiadł w Rzymie i † w r. 1805. Napisal: Titi Livii Historiarum libri XCI. Fragmentum etc. Romae 1773, 4-o; De/la Citta di Aveja ne'Vestini ed altri luoghi di antica memoria etc., tamże 1773, 4-o; Poematum libellus etc. Neapoli 1786, 8-o; In funere Caroli III Hisp. Regis Catholici oratio habita etc. Parmae 1789, fol., i w. in. (Por. Sommervogel, Bibl. de la Comp. de Jésus. 1892, 4-o, t. III, k. 1429 **—1433).**

> Giovinazzo — dawne bpstwo w poludniowych Włoszech (dioec. Juvenacensis), powstało w XI w., jako sufragania stolicy arbpiej w Bari, potem należało do metropolii w Canosie, od r. 1818 Go połączono z bpstwem Molfetta (ob.).

> Giovine Piotr ks. włoski, napisał ciekawe dzieło De dispensationibus matrimonialibus consultationes canonicae.. Neapoli 1863, in 8-o, w którem broni zwyczaju pobierania opłat z okazyi udzielonej dyspensy. Oparty na dokumentach pskich wykazuje, że opłaty te nie są pobierane jako zapłata za dyspensę, ale jako kara za uchylenie w danym wypadku prawa, a także dla utrudnienia małżeństw pomiędzy krewnymi powinowatymi. (Por. Hurter, Nomenclator lit. theologiae. Oeniponte 1895, t. III, 8-o; Bund, Catalogus auctorum. 1900, 8-o, s. 63).

> Giraldus z Kambryi, bp nominat z Menewii ur. 1147 w Pembroke, wielce płodny pisarz. Odbywał studya w Paryżu, zarówno w młodości, jak i później w 30 r. życia. Oprocz nauk wyzwolonych uprawiał teologie i prawo kan. Z powodu dzieła De rebus a se gestis wielbiono go w Paryżu jako je lnego z najwybitniejszych prawników. W r. 1180 powrócił do ojezyzny i zarzadzał bostwem Menewia, przy czem po-

godził zwaśnionego z kapitułą bpa Pio- | członkiem akademii. + w r. 1748. Najtra. Na żadanie Henryka II wszedł w r. 1184 do grona jego duchowieństwa nadwornego. Towarzyszac arbpowi Balduinowi z Canterbury w jego podróży po Walii swemi ognistemi kazaniami zapalił wielu słuchaczy. Po śmierci Henryka II Ryszard I mianował go legatem swoim na Walie, a wkótce potem towarzyszem kanclerza Wilhelma Longchamp. Przy tem wszystkiem G. nie zaniedbywał studyów naukowych, zwlaszcza też po r. 1192, po śmierci kanclerza poświęcił się im zupełnie. Przedstawiony na bpa Menewii, gdy jednak z tego powodu powstał spór między nim a arbpem i prymasem z Canterbury, co do nadania Menewii godności metropolitalnej, w następstwie którego Inocenty III w r. 1203 zarzadził nowe wybory bpa Menewii, G. zrezygnował nawet z archidyakonatu i zamknał się w zaciszu, pomimo podeszłego wieku, oddany jedynie naukom. Był to wielce uczony maż, wybitny mówca, zajmujący opowiadacz, pisarz lekkiego i potoczystego stylu. Szkoda że nurtowała go pycha, nie pozwalająca mu zachować należytej równowagi. Z jego prac, charakteryzujących także współczesne stosunki angielskie wymienić należy: Topographia Hyberniae; Expugnatio Hiberniae; Itinerarium Cambriae; Descriptio Cambriae; Descriptio et Mappa Walliae; Libri III de rebus a se gestis; De principiis instructionis distinctiones tres; Gemma ecclesiastica; Symbolum electorum i in. Staranne wydanie jego dzieł w 7 t. uskutecznili Brower i Dimack w Rerum britanic, medii aevi scriptores. Lond. 1877. (Por. Wstep "Prolegg." tże). (Ch.).

Girard E. de, profesor uniwersytetu w Genewie, współczesny, napisal: Ketteler et la question ouvière avec une introduction historique sur le mouvement social catholique, Berne, Wyss, 1896, in 8-o; Histoire de l'economie sociale jusqu'à la fin du XVI siècle. Paris, Giard, 1900, in 8-o. (Por. Blanc, Repertoire bibliographique, 1902, 8-0, str. 178).

Girard ks., gramatyk francuski, ur. w Clermont ok. r. 1677, był sekretarzem generalnym królewskim do języków sło-

sławniejszem dzielem G. było: Synonymes français. La Justesse de la langue française etc. 1718. Z innych: L'Orthographe française sans équivoque. 1716; Vrais principes de la langue française. 1747. (Por. Blanc, Diction univers. de la Pensèe. Paris 1899, 4-o, t. II, kol. 1391).

Girard Jan Chrzeiciel, franciszkanin, w zakonie o. Grzegorz, jeden z naj-znakomitszych pedagogów, ur. we Fryburgu w r. 1765. Mauki odbywał u Jezuitów we Fryburgu, a po wstapieniu do zakonu-w Lucernie. Studya uniwersyteckie odbył w Würcburgu w r. 1784–88. W r. 1807 objął kierunek szkoły początkowej we Fryburgu, która w ciagu 16 lat jego kierownictwa stala się wzorowa, dzieki gorliwości i metodzie wzajemnego nauczania, którą prowadził o. G. na podstawie jezyka ojczystego; nauczanie to było środkiem ksztalcenia umysłu, przez umiejętne wplatanie do wykładu języka ojczystego pierwiast-ków moralnych i uczuciowych, Metodą swą i pełnem poświęcenia i gorżyciem zyskal o. G. powliwości szechne uznanie i uwielbienie ziomków. nawet i inowierców. Naville, pastor protestancki w Notice biographique du P. Girard. Genève 1850, z uznaniem odzywa się o G., a rząd kantonalny fryburski w półtory godziny po śmierci zaslużonego zakonnika uchwalił wznieść mu pomnik we Fryburgu, który postawiono w r. 1860. O. G. usunawszy się z zajmowanego stanowiska, udał sie do Lucerny, gdzie osiadł w klasztorze. + we Fryburgu w r. 1850. Napisal m. i. Cours educatifs de la langue maternelle. 1846; De l'Enseignement régulier de la langue maternelle. 1881, wyd. 8-e; Plan pour l'education de la Suisse entière. (Por. Encykl. Wychowawcza. Warszawa 1890, t. IV 4-0, str. 591 — 94; Blanc, Dict. de la Pensée. 1899, 4-o, t. II, str. 1490).

Girard Jan Chrzciciel o. jezuita francuski, ur. w Dole w r. 1680, wstąpił do zakonu w r. 1696. Był nauczycielem gramatyki, humaniorów i retoryki w Grenobli i retoryki w Nîmes. Później oddał się duszpasterstwu. W r. 1730 wiańskich i ruskiego. W r. 1744 został zamieszany był w proces z powodu pe-

wnej niewiasty Katarzyny Cadière, podburzonej przez Jansenistów, któ rej o. G. był kierownikiem sumienia. Katarzynie zdawało się, że ma objawienia i doświadcza nadzwyczajnych rzeczy. Gdy o. G. przekonal ja, że podlega zludzeniom i kazal zaprzestać jej o swych widzeniach rozprawiać i zajmować się niemi, Katarzyna nie usluchała; wtedy o. G. odmówił jej przewodnictwa. Przez zemstę oszustka oskarżyła pobożnego zakonnika o różne występki. Wynikł z tego powodu proces, którego ostateczny wyrok wypadł na korzyść o. G., a Katarzyna została skazana na koszta procesu, wyrokiem z dn. 10 paź. 1733 r. Proces ten był bardzo głośny i ściągnął na niewinnego jezuite mnóstwo pamfletów. Po skończeniu procesu o G. zo-tał rektorem w Dôle i tu + w r. 1733. Napisal: Trois lettres de 1728 à Madame de Gantès d'Isnard; Recueil des lettres du P. Girard et de la demoiselle Codière, dont les originaux ont été produits au Proces. Reflexions générales sur ces lettres. B. m. fol.; Réponse du P. Girard, recteur de Toulon. B. m. i r., fol. Sa to dokumenty w sprawie procesu pko Cadière. (Por. Sommervogel, Biblioth. de la Comp. 1892, 4-o, t. III, kol. 1444-45). X, J, N.

Girard R., współczesny, napisał: Łtudes de géologie biblique. I. L'Ecole historique. 1894, in 8-o; III. La Théorie sismique du deluge. Fribourg, libr. de l'Université. 1895, in 8-o. (Por. Blanc, Répertoire bibliogr. des auteurs. Paris 1902, 8-o, str. 178).

Girardot o. karmelita bosy, z pochodzenia francuz, był kaznodzieją cenionym; prawił nauki do osiadlych w Amsterdamie rodaków. Zostawił kazania apologetyczne Sermons choisis. 1770, 3 tomy. (Por. Pelczar, Zarys dziejów kaznodziejstwa. Kraków 1900, 8-a, t. III, str. 185).

Giraud Piotr, kardynał, pisarz religijny francuski XIX w. Ur. w Montferrand w 1791 r., G-d w 1812 r. wstąpił do seminaryum St. Sulpice i po otrzymaniu święceń kapłańskich, 1818 r. rozpoczął pracę parafialną i kaznodziejska; w 1830 r. został bpem Rodez, a 1842 r.

G-d otrzymał kapelusz kardynalski; † 1850 r. w Cambrai. Ożywiony szczerze katolickim duchem G-d przyczynił się do potępienia Lamennais'a. Zostawił liczne pisma treści ascetycznej i pasterskiej: Instructions et mandements sur les principaux objets de la sollicitude pastorale, Lille, 1843; Via crucis, ou Chemin de la croix ...par M. l'ab-bé Certes, Paris, 1840 i in. Capelle wydal Oeuvres complètés du card. Giraud, précedeés de sa vie, Lille, 1862, 4 v.; 2 wyd. 1863, ib., 7 v. z portretem kard. G. (Por. Larouse, Grand Diction. Universel, t, VIII, p. 1273).

Giraud S. M. współczesny autor kilku dziel treści ascetycznej: De l'Esprit et de la vie de sacrifice dans l'état religieux 1896, 12-o, wyd. 10-te; Immolation et Charité dans le gouvernement des âmes. Lettres à une superieure de communauté. 1898, 18-o,

5 wyd.

Giraud Wiktor, profesor literatury francuskiej w uniwersytecie katolickim we Fryburgu (w Szwajcaryi), współczesny, napisal: Pascal. Opuscules choisis. 12-o; Bossuet. Pensée chrétiennes et morales. Paris, 12-o; La Philosophie religieuse de Pascal et la Pensée contemporaine, tamże 12 o, wyd. 3 ie; Saint Dominique. Paris. Lacoffre, 12-0; Pascal. L'homme, l'oeuvre, l'influence. Paris 1900, 16 o, 2 wyd.; Essai sur Taine, son oeuvre et son influence 1901, 8 o, w kolekcyi "Collectanea Friburgensia" II série, fasc. I; 2 wyd. Paris, Hachette, 1901, 16-0, i inne. (Por. Blanc, Répertoire bibliogr. 1902, 8-0, str. 178; Brémond, La Littérature re-ligieuse. Paris. Bloud 1906, 12-0, 10 wyd.).

Giraudeau Bonawentura o. T. J., ur. w r. 1697 na wyspie Ré, wstąpił do za-konu w r. 1714. W ciągu 7 lat uczył gramatyki, humaniorów i retoryki w la Rochelle. Był także profesorem teologii moralnej i ojcem duchownym w seminaryum w tem miescie. Wezwany do Rzymu. spełniał od r. 1732-40 obowiązki sekretarza przy generale Zakonu. Wróciwszy do Roszelli † w r. 1774. Napisal: Introductio ad linguam graeobjal stolice arbpia Cambrai. W 1847 r. | cam etc. Romae 1739, 12-0; Praxis linguae sanctae secundum litteras spe- fort (Anjou) w 1624 r., G-t wstapil do ctatae etc. Rupellae 1757, 4-o; Gram- Jezuitów w 1641 r. W Towarzystwie maire et Introduction à la langue hebraique à l'usage des Colleges Paris 1858, 8-o; Histoires et Paraboles du P. Bonaventure, tamże 1766, 12-o; toż samo jest w przekładzie polskim ks. Pawła Rzewuskiego p. t. Historye i przypowieści ks. Bon. Giraudeau. Warszawa, 1851, 8-a; L'Evangile médité et distribué pour tous les jours de l'année etc. Paris 1773-74, 12-o, 12 tomów. Dzielo to przypisywane ks. Duquesne jest właściwie o. G., on bowiem dal plan jego i materyaly. Jest również wyd. po polsku p. t. Rozmyślania ewangelii, rozdzielone na wszystkie dni roku, i t. d. Wilno 1844-49, 8-a, tomów 8. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. de Jésus. Bruxelles 1892, 4-o, t. III, kol. 1446-1455). X. J. N.

Giraenti-bostwo włoskie na Sycylii (dioec. Agrigentina). - Miasto G-i, w w starożytności zw. Agrigentum, leży nad rzeczką Drago, zlewającą się poniżej z rzeką San-Biagio (ujście rzek do morza nosi nazwe Fiume Girgenti). G-i jest głównem miastem prowincyi włoskiej tej nazwy na Sycylii, liczy ok. 20 tys, mieszk⊦ńców, posiada katedrę z XIII w., mury i wieże średniowieczne, szkoły, bibliotekę, muzeum i t. p. --Bpstwo w G-i powstało już w II w. W 825 r. miasto zburzyli Saraceni. W 1093 r. je odbudowano, 1098 r. bpstwo w G-i wskrzeszono, a w 1182 r. przy erekcyi metropolii w Monreale, bpstwo w G-i poddano tej stolicy, jako suffraganię. Dyecezya G-i w 1906 r. liczyla: 380,934 wiernych, 66 parafii, 850 ka-płanów świeckich, 76 zakonnych, 10 zgromadzeń meskich, 43 żeńskie, (Por. W. E. J. t. XXV, zeszyt 194 a; Werner, Orhis terrarum catholicus, p. 34; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, t. I, München, 1907, k. 1697).

X. C. S.

Girolamo Franciszek (de) św. ob. Fran ciszek z Hieronimo.

Giromancya (z grec. γῦρος)— kolo i μαντεια-wróżenie) czyli wróżenie za pomoca chodzenia w kółko.

Giroust Jakób, jezuita francuski, znakomity mówca XVII w. Ur. w Beau-

Jezusowem G-t szybko za-lynal jako gorliwy i namaszczony mówca, który do stóp swej kazalnicy ściagał licznych słuchaczów. Rażony paraliżem G t musiał usunał się od kazań, do końca życia jednak († 1689 r. w Paryżu) slużyl chetnie radami pobożnemi tym, którzy sie do niego garneli. G-t zostawil kazania na Adwent: Les saux prétextes du pecheur, ou le pécheur sans excuse, Tours, 1700, 2 v. i na Post Wielki: Sermons pour le Carême, Paris, 1704, 3 v. - wydał je wspóltowaryysz G-a Ojciec Bretonneau, Migne, Les Orateurs sacrės, wydat je w XIII t. (Paris, 1845). (Por. Moréri, Le grand diction. historique, Paris, 1759, t. V, p. 220).

Giry Franciszek z Zakonu Minimów, hagiograf francuski z XVII w. Ur. 1635 r. w Paryżu, G-y wstąpil do Zakonu Minimów, pomimo przeszkód czy-nionych przez ojca. W zakonie uczyl teologii św. Tomasza, z zamiłowaniem oddawał aie też teologii mistycznej. Obok obowiązków profesorskich, magistra nowicyuszów i kaznodziejskich, G-y znalazl czas na pisanie dziel po łacinie, jak Singultus aaimae poeniteniis i in. i po francusku; L'Entretien de J. Chr. avec l'âme chrétienne (Moulins) i in. Wydał też słynne dzielo O. Simona Martina, Vie des Saints (Paris, 1681-1682, 2 v. in fol). Pawel Guérin uzupeluil je i wydał, jako Vie des Saints par le P. Giry (Paris, 1858-1859, 4 v. i nast. lat); potem użyto je w wydaniu Les petits Bollandistes ... (Bar-le-Duc, 1870, 15 v. in 8-o). Nadto P. Guérin, dal w skróceniu: Vie des Saints pour touts les jours... (ib., 1861) i popularne Vie des Saints, éd. populaire..., (ib. 1860—1861, 4 v. in. 12-0), G-y † 1688 Zyciorys jego dał O. Klaudyusz Raffron (Paris, 1691).—(Por. Journal des savants, tom. 19, p. 444; Moréri, Le grand diction, historique, Paris, 1759. t. V, p. 221; Larousse, Grand Diction, Universel, t. VIII, p. 1279; Hurter, Nomenclator theol. cathol., t II, 1893, k. 561).

Gisbert-nazwisko dwóch kapłanów z T.J. 1) Blażej ur. w Cahors w r. 1657, wstąpił do zakonu w 1672. Nauczał humaniorów i retoryki, oddawał się także kaznodziejstwu. † w Montpellier w w r. 1731. Napisal La Philosophie de prince etc. Paris 1689, 8-0; Le bon goût de l'Eloquence chrétienne: Lyon 1702, 12-0; toż samo wyszło po łacinie De Eloquentia sacra. Venetiis, 1766, in 8-o, i inne. — 2) Jan, ur. w Cahors w r. 1639, przyjęty do zakonu w r. 1654, uczył filozofii i teologii w Tournon, następnie przez lat 18 teologii w Tuluzie. Był prowincyalem w r. 1703, † w r. 1710 w Tuluzie. Napisal: In Summam S. Thomae quaestiones Juris et Facti etc. Tolosae 1670, in fol; Dissertationes Academicae selectae etc. Parisiis 1688, 8-o: Scientia Religionis universa etc., tamže 1689, 8-0; Antiprobabilisme etc., tamże 1703, 4-o, i inne. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. de Jesus. Bruxelles 1892, 4-o, t. IIÎ, kol. 1461-X. J. N.

Gislemar, mnich z Korbei, był ok. r. 831 pomocnikiem ś. Ansgarjusza (ob.) w nawracaniu Skandynawii, którego ten Święty zostawił u nawróconego króla Danii Haralda, gdy sam udał się na misyę do Szwecyi. Według Burclina † 870 r.

Gismondi H. jezuita włoski, współczesny autor podręcznika do nauki jezyka hebrajskiego p. t. *Linguae hebraicae* elementa et chrestomathia cum glossario. 1906, 8-o.

Gissa Jan ks., proboszcz liwski, żył w XVII w., był spowiednikiem królowej Konstancyi. Skromny i uczony kapłan lubiany był na dworze królewskim. Napisł Kazanie na zgon wojewodziny krakowskiej z Herburtów Żebrzydowskiej. 1625 r.

Gissa Mikołaj, benedyktyn, pochodził z majętnej rodziny Gissów (lub Gizów) w Prusach zamieszkałej. Od lat najmłodszych odznaczał się on wielką pobożnościa, której stale towarzyszyło żywe pragnienie odwiedzenia miejsc świętych. Młodzieńcem jeszcze będąc, urzeczywistnił on gorące pragnienia serca i udał się do Rzymu, by nawiedzić groby Apostolów i miejsca zroszone krwią świętych Męczenników. Młody pielgrzym uczyniwszy zadość swej po-

bożności w Rzymie, podążył potem do miasta Pizy, gdzie wówczas przebywał papież, Marcin V. Złożywszy hold Oj-cu św., usłyszał on na dworze pa-pieskim wielkie pochwały oddawane gorliwości i pracom klasztoru benedyktyńskiego w Padwie, gdzie przełożonym był wówczas opat Ludwik, słynny ze swej św. ątobliwości a zarazem i poświęcenia dla braci zakonnej. Idac za glosem sumienia, mlody Mikolaj postanowił poswięcić się życiu zakonnemu i oddać się pod kierunek słynnego O. Ludwika. W tym celu udał się on do Padwy i wstąpił do zakonu Św. Benedykta. Tam wkrótce zajaśniał wiełu cnotami, a przedewszystkiem pokora i bezwzględnem posłuszeństwem w przestrzeganiu reguły zakonnej. Odbywszy nowicyat, w parę lat potem złożył profesye i stał się ozdoba prawdziwa klasztoru, dla swej gorliwości w służbie Bożej i światobliwości. Oceniając wysokie zalety duszy i serca młodego zakonnika, wysyłali go przelożeni do różnych klasztorów benedyktyńskich, by tam własnym przykladem zachęcal młodzież zakonną do gorącości ducha i ścislego przestrzegania reguły. Naprzód więc wysłany był Mikolaj do klasztoru benedyktyńskiego do Wenecyi, potem do Mantui, gdzie przez lat cztery przebywał, i wreszcie do Genui, gdzie mianowano go mistrzem nowicyuszów. Urząd ten z wielkim pożytkiem dla zakonu piastował Mikolaj przez lat wiele; w końcu obrano go przełożonym klasztoru. Jakkolwiek z obowiązków przełożonego potrafił Mikołaj wywiązać się jaknaj-gorliwiej, gdyż klasztor do kwitnącego doprowadził stanu, i brać zakonna, goraco miłując swego przełożonego, zawsze ślepo była posłuszna jego radom poufnym i rozkazom, jednakże, pełen pokory, wolał on raczej słuchać niż rozkazywać, dla tego też, po trzech latach latach przełożeństwa, gdy go po raz drugi jednogłośnie powołano do rządów klasztornych, zrzekł się tej godności i gorącemi słowy potrafił uprosić brać zakonna, że go zwolniono od ciężaru przełożeństwa. Resztę dni życia swego przepędził Mikołaj w większem jeszcze skupieniu ducha, calkowicie będąc oddany modlitwie, umartwieniu i innym praktykom jaknajgorętszej pobożności.

9. alfons M. Figleworks Olm &

rym powołał go Bóg do swej chwały. Niezwykłe cnoty rodaka naszego, rozsławiły we Włoszech jego imie, a żywot światobliwego Mikołaja z pietyzmem przechowują dzieje Zakonu benedyktyńskiego. (Por. Jaroszewicz, Matka Świętych Polska. Poznań, 8-a).

X. H. S.

Gissey Odon o. T. J. ur. w Autun w r. 1567, wstapił do Jezuitów w prowincyi lyońskiej w r. 1589, nauczał teologii moralnej i był superiorem rezydencyi w Aubenas. † w Tuluzie w r. 1643. Zostawil: Discours historiques de la tres ancienne devotion a N. Dame du Puy etc. Lyon, 1620, 8-0; Histoire de la vie et mart, re du P. Jacques Salez etc. Toulouse, 1627, 16-0; Hi-stoire de S. Sernin etc., tamze 1628, Histoire de la bienheureuse Vierge de Roquemadour, tamže 1632, 12-o. Histoire de la vie admirable de s. Roch etc. Boude, 1632, 12-0; Histo-ire de Sainte Ursule et ses compa-gnes. Paris, 1648, i inne. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. Bruxelles 1892, 4-o, t. III).

Gittim ob. Armia u Hebrajczyków. 2.

Giustiniani Benedykt ks. T. J., ur. w Genui ok. r. 1550, wszedł do zakonu w Rzymie w r. 1567. Był nauczycielem retoryki w kolegium rzymskiem i teologii w Tuluzie, Messynie i Rzymie. Przeszło 25 lat był rektorem Penitencyaryi przy Watykanie. Klemens VIII przeznaczył G. jako przybocznego teologa krdłowi Cajetani, udającemu się w charakterze legata do Polski. † w Rzymie w r. 1622. Oprócz Mów miewanych do pża i krdłów napisal G. In omnes B. Pauli Apost. Epistolas Explanationum etc. Lugduni, 1712—13, 2 tomy, in fol.; In omnes Catholicas Epistolas Explanationes etc., tamže 1621, fol., i inne. (Por. Sommervogel, Bibl. de la Comp. Bruxelles, 1892, 4-0, t. III, kol. 1489-91; Daniel, Manuel des Sciences. Paris, 1903, 8-o, str. 452).

Giustiniani Wawrzyniec św. ob. Wawrzyniec Giustiniani św.

Gizbert Bolesław ks. jezuita, z pochonowicyatu w 1701 r. był profesorem hu- (Kijów, 1671, przedrukowane tamże 1674,

maniorów i retoryki w Wilnie, filozofii w Rzymie, gdzie † w r. 1730. Napisał Saltus citra motum e Rhodo insula in B. m. 1715 - utwór sceniczny; Moeror in mero effuso sanguine a Monarcho (?) Aba dramate adumbratus. Vilnae 1715, i inne. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. 1892, 4.0, t. III, kol. 1494—95).

Gize Tiedeman bp. warmiński, przedtem kusztosz i kanonik, potem administrator dyecezyi, pochodził z Gdańska. † w r. 1550; współczesny z Mikolajem Kopernikiem. Napisał Flosculorum lutheranorum de fide operibus antilo-gicon. 1521, in 8-o; inne wyd. w Kra-kowie 1527. W piśmie tem zbija autor podejrzenie, jakoby sprzyjał luteraniz-mowi. Do wydania tego dziela zachecil G-o Kopernik. Inne dzielo G. zaginelo. (Por. Wiszniewski, Hist. liter. pols. Kraków 1857, 8-o, t. IX, str. 5 i 178; Jocher, Obraz bibliogr. hist. lit. i nauk w Polsce. Wilno, 1842, 8-a, t. II, str. 301).

Gizel Inocenty, historyk prawosławny rosyjski z XVII w. Ur. ok. 1610 r. w Prusiech polskich z rodziny kalwińskiej, G-l udał się do Kijowa, przyjął prawosławie i wstapil do Lawry Pieczerskiej. Jako człowieka zdolnego i posiadającego wykształcenie naukowe, Piotr Mohyla wysłał G-a na studya do Jezuitów we Lwowie. Po powrocie do Kijowa G-l 1629 r. został profesorem kolegium brackiego, 1640 — rektorem kolegium w Hoszczy na Wolyniu, w latach 1645-1646 ihumenem monasteru brackiego w Kijowie i rektorem Akademii kijowskiej, potem piastował godność ihumena monasteru św. Cyryla, św. Michala; umarł jako archimandryta Kijowsko-Pieczerskiej Lawry w 1683 r. G-l czynnie wpływał na sprawy polityczne Ukrainy, stal po stronie cara moskiewskiego, choć domagal sie autonomii Cerkwi dla metropolii Napisal dz. teologiczne: Kijowskiej. Mir z Bohom czełowieku, dedykowane carowi Aleksemu Michajlowiczowi (1669 r.); dzieje polityczno-prawne: Sinopsis, ili kratkoje opisanije o na-czale sławianskaho naroda i pierwych kijewskich kniaziach do hosdzenia litwin, ur. w r. 1682, wstąpił do podara cara Fedora Aleksiejewicza 1678, 1688 i przez Akademię Petersburska), od r. 1703 do 1810 używane w Rosyi, jako podręcznik naukowy. W 1823 r. wydano Sinopsis... (Kijów) ze spisami książat moskiewskich, litewskich, królów polskich, metropolitów i t. d. Wydał też Pateryk Pieczerski (Żywoty świętych) Kijów, 1661 r. Zebrał materyały do Czetji Minei, czyli żywotów Świętych greckich, lecz wydał je dopiero jego przyjaciel Dymitr Rostowski. (Por. Kojałowicz, Istorija ruskago samosoznanija, 1889; Encykl.. Porsz. Orgelbr., t. IX, str. 943—944; W. E. J. Zeszyt 194 a; Larousse, Grand Diction. Universel, t. VIII, p. 1284).

Gizela (Gisela, Gisala, Gisula), królo-wa Węgierska z końca X i początków XI w. Ur. 985 r. prawdopodobnie na zamku Abach pod Ratyzboną; G-a była córka księcia bawarskiego Henryka II i siostrą cesarza Henryka II św. Wyszła za mąż za Stefana I, króla węgierskiego i przez to znacznie się przyczynıla do nawrócenia Wegrów; budowala klasztory i kościoły, jak katedrę w Vesię ubogimi; syn szprim, opiekowała jej Emeryk został bpem i świętym (ob. art. Emeryk św.). Po śmierci meża 1037 r. G-a cierpiala prześladowanie od stronnictwa narodowego pogańskiego, została wtrącona do więzienia, z którego wybawił ją król Henryk III. Wówczas G-a wstapiła do klasztoru benedyktynek Niedernburg w Passawie i tu zajaśniała cnotami cichej, posłusznej za-konnicy. Świątobliwego żywota dokonala G-a, jako ksieni tegoż klasztoru † 1095 r. Na Wegrzech Ga odbiera cześć jako Święta. Tytuł jej, jako świętej, czy błogo-ławionej nie jest ustalony, Bolland (Acta B... Maii II, 133; VI, 2, 863...) nie dodają jej żadnego tytulu. (Por. też Schrödl, Passavia sacra, 1879, 115...; Prileczky, Acta SS. Ungariae, 1744, II, 43-47; Buchberger, Kirchliches Handlexicon, t. I, München, 1907, k. 1698). X. C. S.

Gizewiusz albo Giże w ski Herman, duchowny ewangeticki i gorliwy obrońca polskości w Prusiech wschodnich, ur. w r. 1810 w Janowie, początkowe nauki pobierał w mieście rodzinnem, w r. 1822 wstąpił do gimnazyum w Elku, w r. XI, str. 470—72; Buchberger, Kirch.

1828 udał się na uniwersytet w Królewcu i tu poświęcił się studyom teologicznym. W r. 1835 został kaznodzieją polskiej gminy ewangielickiej w Osterodzie. Tu słowem i pismem pracował nad oświatą Mazurów, broniac ich pko germanizacyjnym zakusom Niemców. Jemu to zawdzięczać należy obudzenie z uśpienia ludu w tej dzielnicy dawnej Polski. Wydawał pisma i gazety dla ludu polskiego "Przyjaciel łecki," "Poczta krolewiecka" 1843—45; dla zaznajomienia Niemców z literaturą polską prze-tłumaczył kilka dzieł na język niemiecki. W r. 1841 odbył podróż po różnych miastach słowiańskich i obeych. Miłosierny dla ubogich i cierpiacych, obrońca i doradzca ludu w walee z germani-zatorami, lubiany był zarówno przez parafian, jak i poza granicami gminy. † w r. 1848. Rodzina jego zachowuje o nim grobowe milczenie; listy pozostałe po nim spalono. Oprócz wydanych przez G. pism pozostał nadto po nim jego Śpiewnik szkolny i domowy. Po niemiecku redagował "Sławische Jahrbücher" w Lipsku 1843-46; napisal też Die polnische Sprachfrage in Preussen. Lipsk 1845, 3 zeszyty—na-pisane w obronie języka polskiego. (O G-u por. W. Ketrzyńskiego art. w "Encyk. Wychow." Warszawa 1890, 4-o, t. IV, str. 594—586; K Szule, *Życie Gizewjusza* w "Bibl. Warsz." 1854, t. I, str. 556—572; Brückner, *Dzieje lit.* polsk. Warszawa, 1903, 8-o, t. II).

Gizzi Paschalis krdł. ur. w Ceccano w r. 1787, po odbyciu nauk teologicznych w Ferentino, udał się do Rzymu już jako kapłan, gdzie kształcił się na prawnika. W r. 1819 został audytorem nuncyatury w Lucernie; na tem stanowisku tak wielkie położył zasługi, że w 10 lat później został mianowany internuncyuszem w Turynie w 1829, nuncyuszem w Brukselli w 1834, w szwajcarskim związku Szwyc w r. 1839. W tymże r. wyświecony na arcbpa tebańskiego. Od 1840—44 powtórnie w Turynie jako nuncyusz apłski przy dworze Sardyńskim; 1844 mianowany kardłem legatem w Forli, a od r. 1846 do 1847 sekretarzem stanu Piusa IX. † w r. 1849 w Lenola. (Por. Pam. rel. mor. 1846, t. XI, str. 470—72; Buchberger, Kirch.

Giżewski Herman ob. Gizewjusz.

Giżycki Jan Marek nr. 1844 na Wołyniu; kształcił się w gimnazyum ka-mienieckiem; w r. 1865 wstąpił do uniwersytetu w Odessie na wydział prawny: po roku przeniósł się do Dorpatu na wydział filologiczny; po skończeniu studyów uniwersyteckich został nauczycielem w Dorpacie, a następnie w Mitawie; w chwilach wolnych z wielkiem za milowaniem badal dzieje szkolnictwa i klasztorów na Litwie i Rusi. Z pism prof. G. przytaczamy: Kilka słów o dwoch szkołach dawnych na Podla. siu. (odb. z Dzienn. pozn.). Poznań 1888, 8-a; Terytoryum dawnej ziemi brzeskiej (Nadb. z Ateneum). Warszawa, 1889, 8-a; Bazylianie na Zmudzi (odb. z Prz. powsz.). Kraków 1891, 8 a; Luźne kartki z przeszłości Telsz. Tamže 1893, 8-a; Unici w Kurland i. (odb. z Prz. polsk.) Kraków, 1894; Wspomnienia... Lwów, 1897, 8 e; O Bazylianach w Humaniu (nadb. z Przew. nauk. i lit.). Tamże 1889; Spis klasztorów unickich Bazylianów w województwie Wolyńskiem. Kraków, 1905, 8-a; Lista opatów bazylianskich w Grodnie. Tamże 1905, 8-a; Z przeszłości powiatu wołkowyskiego. Tamże 1995, 8-a; Siedziba Bazylianów w Torokaniach. Tamże 1906, 8-a; i w. in. prac wydanych osobno lub pomieszczanych w czasopismach tygodniowych lub miesięcznych, tyczacych dziejów Kła. szkolnictwa i obyczajów na Litwie. ce prof. G. są tem ważniejsze, że poda-ją szczegóły dotąd nieznane, które w zupelnie innem oświetleniu przedstawiają wypadki i życie umysłowe i religijne w tych dzielnicach dawnej Polski. Prof. G. pisze pod pseudonimami: Gozdawa Marek, Wolyniak i t d. (Por. W. E. J. t. 25-26, str. 551; Estreicher, Bibliografia polska XIX stulecia Kraków 1907, 4-o, t. II; Przewodnik bibliograficzny. Kraków, 1900 -1906, 8-a).

Giżycki Jerzy, ur. 1851, umarł 1899 r., moralista i filozof niemiecki, do r. 1895 był profesorem filozofii w uniwerytecie berlińskim, jeden z inicyatorów uchu etycznego, założyciel i kierownik

Handlex. München, 1906, 4 o, t. I, k. stowarzyszenia p. n. zwiazku kultury etycznej. Moralność G-go jest w zasadzie eudaimonistyczną; - jej zasada naczelną - pomyślność powszechna. wa moralności według G-a są zmienne, zasada naczelna niezmienna. Dziela G-go: Consequenzen der Entwickelungs. Theorie, Leipzig, 1876; Grudzüge der Moral, tže 1883; Die Ethik David Humes in ihrer geschichtlichen Stellung, Breslau, 1878; Moralphilosophie gemeinverständlich dargestellt, Leipzig,

> Giżycki Paweł ks. T. J., był przez 20 lat ojcem duchownym w kolegium kamienieckiem i tamże † w r. 1762. Napisał Relacya apparencyi i samego aktu pogrzebowego ostatniego z domu ś. p. J. O. X. JMC. Wisniowiec-kiego Michała Serwacyusza Kory-buta Wojewody wileńskiego. Hetmana wielkiego W. X. litewskiego i t. d. Poczajów 1745, fol. kart 46. (Por. Sommervogel, Bibl. de la Comp., Bruxelles, 1892, 4.o, t. III. kol. 1495-96; Brown, Biblioteka pisarzów assyst. Polskiej. Poznań, 1862, 8-a, str. 178-9).

> Giżycki Stefan o. z zakonu Bernardynów, żył w XVII w., napisał Mitra honor prawdziwego xiażęcia w pańskich sygnetuch na anniwersarzu J. O. X. Janusza Korybuta na Zbarażu Wiśniowieckiego, Koniuszego Koronnego i t. d. Lublin 1637, 4-a. (Por. Wiszniewski, Hist. liter. polskiej. Kraków, 1857, 8-a, t. IX, str. 269-70).

> Gla Dietrich ks. dr. teologii, wspólczasny, nauczyciel religii w Dortmund (Westfalia), ur. w r. 1852 w Niesen, napi-al Originalsprache d. Matthäusevang, 1887; Repertorium der kathol.-theologischen Litteratur. Padorborn 1895-1904, 8-o, 2 tomy, dzielo niezbędne dla pracujących w nau-kach teologicznych. (Por. Keiters, Katholischer Literaturkalender. Essen 1902, 16-o, str. 88).

> Glaber Radulfus (Raoul) bened. franc. historyk z XI w, ur. prawd. w Bur-gundyi, † ok. r. 1048 w Clugny, jako mnich. Był to duch niespokojny, przerzucający się z klasztoru do klasztoru. Na žadanie ś. Odilona napisał kronikę, przedewszystkiem francuską, obejmująca

dzieje X w. do r. 1044, do których do- onnaire hagiogr. 1850, 4-o, t. I, kol. łączył także wypadki w innych krajach. Kronika ta pomimo wielu błedów chronologicznych i geograficznych stanowi bogate źródło, zwłaszcza do historyi pierwszej Kapetyngów. Przedrukowano ją najpierw w Pithou "Historiae Fran-corum" 1546 r. Żywot błog. Wilhelma z Dijon znajduje się u Bolland. (Jan. I, 58). (Por. H. Schülz S. J. Commentarius criticus de script, historicis, Ingol., str. 1761).

Gladstone William Edward, maż stanu angielski, należał do szkoły manchesterskiej, ur. 1809 r. w Liverpool, syn kupca szkockiego; na polu polityki za-czał pracować wcześnie, w r. 1834 już należał do ministerjum jako lord skarbu, a następnie jako podsekretarz stanu do spraw kolonialnych. Sam też ciągu swej działalności politycznej przewodniczył kilku gabinetom ministerjal-nym. W r. 1867 podał wniosek w sprawie reformy kościelnej, którą postawił, jako główną zasadę re ormy polityki angielskiej. Po nowych wyborach do parlamentu z r. 1867 na 1868, stanaf na czele zjednoczonych liberalistów, sprowadził upadek poprzedniego gabinetu (2 grudnia 1868 r.), utworzył nowe ministeryum, zajmując w niem miejsce pre-zesa. Na sesyi 1869 r. swoją wymową, śmiałością, zręcznością i wytrwalością przeprowadził wreszcie, pomimo silnego oporu, reformę kosciola irlandzkiego, polegającą na tem, że zniesiony został urzędowy kościół anglikański (do pierwotnego projektu G wprowadzone zostaly pewne modyfikacye). G. + w r. X. H. P.1898.

Glafira św. dziewica z Amazyi, służaca Konstancyi żony cesarza Licynjusza. Ksiaże ten chciał pozbawić G. dziewictwa, wtedy święta dziewica udała obłakaną, aby uniknąć niebezpieczenstwa, które jej gr ziło; w końcu udała sią pod opieke św. Bazylego, bpa Amazyi, który sprzeciwił się niecnym zamiarom cesarza względem G-y. Odważny ten czyn ściągnał na św. bpa prześladowania i śmierć meczeńską. Co do G. niema pewności, jaki był jej dalszy los; jedni twierdzą że również poniosła męczeństwo ok. r. 420; inni przeciwnie dowodzą, że G. † śmiercia spokojną ok. r. 324. Świeto 13 stycznia. (Por. Pétin, Dicti-

Glaire Jan Chrzciciel ks., teolog i oryental sta, ur. w Bordeaux w r. 1798, † w 1879, kształcił się u Sulpicyanów, był profesorem P. św. i dziekanem w fakultecie teologicznym w Paryżu. Napisał wiele dziel, z których ważniejsze: Lexicon manuale hebraicum et chaldaicum; Grammaire hebraique; Torah Mosché, le Pentateuque z tłumaczeniem textu i objaśniemami; Introduction hist. et critique aux livres de l'Anc. et du Nouv. Test. Paris 1838, v. 6 in 12-o; tegóż dzieła Abréye, 1846; 1870; Les Livres saints venyes etc Paris 1845, 2 vol.; 1874, 3 vol.; Dictionnaire universel des sciences ecclésiastiques, Paris 1868, 2 vol. Wspólnie z Walsh'em wydał Encyclopedie catholique, 18 vol. i 3 vol. suplementu. G. przełożył też P. św. na język francuski i wydał p. t. La Bible selon la Vulgate traduite. Paris 1863, in 18-o: 2 wvd. powiększone ukazało się w r. 1864 w 4-ch tomach. Tłumaczenie Starego Testamentu zostało zaaprobowane przez Stolicę aplską. Wydania nowego dokonał Vigouroux, Paris 1889-90, (Por. Hurter, Nomenclator literarus theol., Oeniponte 1895, 8-o, t. III, kol. 1269-70).

Glaize Augustyn Bartlomiej, malarz francuski i litograf ur. w r. 1807 w Montpellier; prace jego spotkały się z uznaniem, kilkakrotnie był nagrodzony medalami, w r. 1855 udekorowany został orderem Legii honorowej. Z obrazów jego religijnych zwracają uwagę "Św. Elżbieta Wegierska" (1844); "Śmierć św. Jana Chrzciciela" (1868); "Naigrawanie się z Chrystusa" (1869); "Jezus Odkupiciel" (1870); "Ślepy i paralityk" (1877); "Sw. Agnieszka" (1890) i w. in. (Por. Vapereau, Dict. univ. des Contemporains. Paris 1893, 4-0, str. 686).

Glanville Józef, ur. 1636 r., † 1680 r. jako pastor, kaznodzieja anglikański, nadworny Jakóba II, filozof angielski, sceptyk, jeden z najżarliws ych przeci-wników Arystotelesa, Descartes'a i Hobbe-Utrzymywał, że zasada przyczynowości nie jest przedmiotem, ani częścią składowa doświadczenia, lecz niepewnym wnioskiem z doświadczenia. Dzieła:

Scepsis scientifica or confest ignorance, the vay to science, an essay of the Vanity of dogmatizing and confident Opinion, London, 1601; De increment is scientiarum, London 1670. (Por. E. Blanc, Histoire de la philosophie, Paris, 1896, t. II, n. 401).

w 1453 e. otrzymał od pża Mikołaja V przywileje uniwersytetu Bolońskiego, ulegli jednak wpływom protestanckim, dziś cieszy się liczną frekwencyą. Bptis scientiarum, London 1670. (Por. E. Blanc, Histoire de la philosophie, 1211 je urządzono podług hierarchii rzymskiej. Arcybpstwo w G-e po-

Glareanus (Glarner) Henryk Lotti, znakomity uczony i poeta, ur. w Mollis w r. 1488 w kantonie Glarus, pochodził z ubogich rodzicow, studya odbywał w Rottweil i Kolonii, gdzie studyował filozofie i teologie. W r. 1512 został obdarzony od cesarza Maksymiljana I wieńcem za utwór poetyczny. W 1514 r. udał sie do Bazylei, w 1515 do Włoch a w 1517 do Paryża, gdzie prywatnie nauczał języków klasycznych; w r. 1522 wrócił do Bazylei i tu założył rodzaj bursy dla uczących się. Po wystąpieniu Lutra przyłaczył się do nowatorów, gdy jednak spostrzegł nadużycia sekciarzy, zerwał z nimi i wraz z Erazmem udał się do Fryburga w Bryzgowii, został tu w r. 1529 profesorem poezyi i historyi i tamże + w r. 1563. Napisał: Chronologia in omnes T. Livii decadas. Basileae 1531; Annotationes in omnes quae extant Livii decadas, tamże 1540; Dodecachordon, tamže 1547; De geographia, tamże 1527—dzieło znane i w Polsce: G. napisał je zachecony do tego przez Jana Łaskiego prymasa; De asse et partibus ejus, tambe 1550; Helveliae descriptio et in laudatiiss. Helvetiorum foedus panegyricon, tamže 1514; Elegiae, tamže 1516, i w. m. (Por. Schäffer, Handlex. der kath. Theologre. Regensb. 1883, 8 o, t. I, str. 158; Encyk. Wychow. 1890, 4-o, t. IV, str. 596-597).

X. J. N.

Glasgow— arcybpstwo w Szkocyi (archdioecesis Glasguensis). — Miasto G-w na obydwóch brzegach rzeki Clyde położone w hr. Lanark w Szkocyi, liczy ok. 725 tys. mieszkańcó v. Przemysl i haudel szybko się rozwinął i obecnie kwitnie. Obok pięknych gmachów, G-w posiada starą katedrę, wyższe zakłady wychowawcze dla dziewcząt i chłopców (Peters College, Aloysius College); zakłady dobroczynne, liczne szkoły; katolickie seminarya dla nauczycieli i nauczycielek; uniwersytet w r. 1450 założony przez bpa W. Turnbulla,

przywileje uniwersytetu Bolońskiego, ujednak wpływom protestanckim, dziś cieszy się liczną frekwencyą. Bpstwo w G z powstało w r. 543. W r. 1121 je urzadzono podlug hierarchii rzymskiej. Arcybpstwo w G-e powstało w r. 1492, poddano mu 4 bpstwa: Dunblane, Dunheld, Galloway, Argyll. Ostatni arcybp przed reformacyą Ja-mes Beaton r. 1560 wyjechał do Paryża i tu + w r. 1603. W r. 1829 G-w byl siedzibą jednego z 3 wikaryuszów aplskich dla Szkocyi. W r. 1878 przywrócono archidyecezye i poddano ja bezpośrednio Stolicy aplskiej. Archidyecezya G-w obeimuje obecnie hr. Lanark, Lenfsew, Dumbarton, cześć hr. Stirling, Ayr i wyspy Kumbryjskie. W 1906 r. liczyła ok. 390 tys. wiernych, 222 kaplanów świeckich, 46 zakonnych, 117 kłów i kaplic, 14 zgromadzeń religijnych, w tych 5 meskich. (Por. W. E. J, t. XXV, zeszyt 194 b.; Registr. e-piscop. Glasg., 2 t., Edinb., 1843; Werner, Orbis terrarum catholicus. p. 107; Buchberger, Kirchliches Handlexicon, t. 1, München, 1907, k. 1703—1704; Cath. Dir. for the Clergy... in Scott., Edinb., 1906, 123-158),

A. C. S.

Glassius Salomon, teolog luterski, ur. w Sondershausen 1593 r., studjował w Jenie i Wittenberdze, był profesorem jezyka hebrajskiego i greckiego, a także teologii w Jenie; ostatnio superintendentem jeneralnym w Gotha, gdzie † r. 1656. Wyróżniał sie wśród pisarzy luterskich, jako egzegeta i rzecznik praktycznego życia chijańskiego. Jego główne dzielo Philologia sacra (5 t. 1623 -1636) jest rodzajem biblijno-filologicznej encyklopedyi. Mosheim (Kirchen. gesch. Heilbronn 1780) nazywa ją dziełem monumentalnem. Oprócz tego wymienić należy Onomatologia Messiae. Lipsk 1624; Christologia Davidica ex psalmo CX, tamže 1638; Christologia mosaica etc, 1649 i Enchridion Script. s. practicum, 1651.

Gleixner Franciszek ks. jezuita, ur. w r. 1718 we Wrocławiu, był profesorem humaniorów, filozofii i teologii. Przysłany na Szląsk, był rektorem wielu kolegiów i prowincyalem. † w Glaz w r. 1783. Napisał: Discursus Philosophi cus de controversis qua estionibus 177 w Heraklei. Relikwie jej znajdują inter Peripateticos et Atomistas etc. się w Lemnos. (Por. Acta SS. Sept. V, Pragae 1751, 8 o; Exercitationes geometrico-analyticae de Angulis etc. tamże 1751; List do o. Łaskiego rektora w Brunsberdze 2 października 1773 r. w dziele o. Załęskiego, Jezuici na Bialej Rusi, t. I, str. 209-10. (Por. Sommervogel, Bibl. de la Comp. de Jésus. Bruxelles 1892, 4-o, t. III, str. 1498-1500).

Gley Gérard, ksiadz, pisarz francuski z końca XVIII i początków XIX w. Ur. 1761 r. w Gérardmer (dep. Wogezów) G-y po odbyciu nauk filozof. i teologicznych, 1785 r. przyjął święcenia kapłańskie. W czasie Wielkiej Rewolucyi opuścił Francyę, w 1795 uczył języka i literatury francuskiej w Bamber-dze i redagował do r. 1806 gazetę, sze-roko rozpowszechnioną w Niemczech. W r. 1806 został sekretarzem marszałka Davoust, towarzyszył mu w jego wyprawach, skrzętnie czyniac naukowe poszukiwania po różnych bibliotekach. Jakiś czas G-y był administratorem u nas księstwa Łowickiego i inspektorem komisyi oświecenia za czasów Księstwa Warszawskiego. Po r. 1812 G-y wrócił do Francyi, był kolejno profesorem filozofii i języków, przełożonym kolegium w St. Dié, w Alençon, Moulins, Tours, ostatnio kapelanem u Inwalidów i tu, w Paryżu † 1830 r. Z pism G-a wymieniamy: Histoire de N. Sauveur... d'aprés... S. Evangiles... (Tours, 1889 2 t.); Doctrine de l'Eglise de France sur l'autorité des souverains pontifs. (Paris, 1827); Philosophiae Turonensis institutiones, (Parisiis, 1823-1824, 3 t.); Voyage en Allémagne et en Pologne (Paris. 1816, 2 t.)—gdzie dał ciekawe uwagi o Koperniku; nadto zo ta-wil zbiór korespondencyj Davousta z Napoleonem, gdzie dużo poruszono spraw polskich i innych. Gy był też wspólpracownikiem słynnej: Biographie universelle. (Por. Biogr. univ., 65, 430 -434; Larousse, Grand Diction. Universel., t. VII, p. 1301; Hurter, Nomenclator theol. cath., Oeniponte, 1895, t. III. k. 815-816; W. E. J. t. XXV-XXVI, str. 116).

X. C. S.

Glicerya (znaczy—słodka) św. panna i męczenniczka w Trajanopolis, † w r.

277; toż samo Maji III, 189; Buchberger, Handlex. der kath. Theologie, 1906, 4-o, k. 1716).

Glicki Marcin, czynny bardzo rektor akademii krakowskiej z XVI w. Ur. w 1528 r. w Pilznie (Galicya dzisiejsza), stad pisał się Martinus Pilsnensis, z łacińska zwał się Glicius. Nauki odbył w Krakowie, w r. 1548 został bakałarzem nauk wyzwolonych. 1551 r. otrzymał stopień magistra; był doktorem medycyny, filozofii (1581), przedtem już teologii (1569), słynał też jako prawnik i matematyk - jednem słowem wybitny erudyta, porównywany przez to ze św. Izydorem z Sewilli. Przez lat 40 był G-i profesorem, a 16 razy rektorem akademii krakowskiej; piastował godność kanonika krakowskiego i wrocławskiego, proboszcza kolegiaty Wsz. ŚŚ. Starowolski ((Laudatio Acad. Crac.) mówi, iż G-i był to "wyborny poeta, wzięty kaznodzieja, filozof znakomity dowcipem, i przedni teolog, w greckim i lacińskim języku biegły". Jako rektor akademii G-i spotykał przybywającego do Krakowa Henryka Walezyusza; złożył też 1578 r. Stefanowi Batoremu kalendarz nowy, przysłany przez Grzego-rza XIII; przestrzegał karności i porządku w akademii, bronil praw Almy; pilnie stawał w obronie Kła; napisał Philosophia Lutheranorum (Cracov., 1588). Wspominaja o jego mowach i homiliach i dziele Examina spiritualium; † 1591 r. (Por. Starowolski, Monu-menta., p. 74; J. Bartoszewicz w En-cykl. Powsz. Orgel., t. IX, str. 974— 975; Łetowski, Katalog...; II, 225; S. Kośmiński, Słownik lek. polsk., 143; L. Gasiorowski. Zbiór wiad. do hist. sztuki lekarsk. w Polsce, t. I, str. 225; W. E. J., t. XXV — XXVI, str. 119). X. C. S.

Gliczner-Skrzetuski Erazm, ur. około 1535 r. w Żninie w Wielkopolsce, pedagog i gorliwy krzewiciel luteranizmu, kształcił się w Goldbergu na Szląsku, w r. 1558 zapisal się na sluchacza akademii krakowskiej, w r. 1563 został pastorem w m. Grodzisku, dziedzicznem Stanislawa Ostroroga, starosty międzyrzeckiego, który założywszy kilka szkół w Wielkopolsce, oddał jemu w

a następnie seniorem poznańskim i su-perintendentem. Od r. 1560 G. zaczął występować bardzo czynnie, jako wyznawca i propagator luteranizmu w Małopolsce i Wielkopolsce; walczył z Janem Caprem, brał udział w sporze z braćmi Czeskimi. Umarł w Brodnicy 26 stycznia 1603 r. Cenniejsze dzieła jego: Oracya Isokratesa o sprawowaniu państwa, przekład z greckiego 1558 r.; O dobrym rządzie. Kraków 1588 r.: Nauka i praktyka, z której rozmaite czasy i czasów postępki, a przygody dobre i złe, pogodne i niepogodne, łatwie wyrozumieć można: Ksiażka o wychowaniu dzieci... Kraków 1558; Libellus brevis ac dilucidus contra novos circumcisores Ecclesiae coenarios. Frankfurt, 1564; De Sacr. Trinitate orthodoxae et verissimae observationes, tamže 1565, przeciw Aryanom; Breve colloquium contra dialogum quemdam de Coena Dni, tamże 1565, przeciwko Caprowi; superintendentowi kłów wielkopolskich; Odpór na odpowiedż kwestył niektórych podanych o Kle powszechnym i na książki nauk bardzo niezdrowych i t. d., Grodzisko 1579; Kroniko żywota Jezusa Chrystusa, Appelatia która sie popiera i znowu wywodzi obrona dołożna Confederatiey Królestwa Polskiego, Królewiec 1698. Oprócz pism treści polemicznej przetłumaczył Dzieje rzymskie Eutropiusza i rozpoczał wydawać: Chronicon regum Poloniae... a Lecho... usque ad Sigismundum III regem, Toruń 1597 lecz ogłosił tylko pierwszą jaj część. (Por. Ottmann, Erazm Gliczner-Skrzetuski w "Przewodniku naukowym i literackim" lwowskim 1886; Encyklopedya Wychowawcza, tom IV).

X. S. G.

Glim Albert nazywany także Hansem Klimem, złotnik i rytownik, pochodził z Norymbergi, żył w XVI w. † ok. r. 1550. Jego dzielem jest oltarz srebrny w kształcie szafy w kaplicy Zygmuntowskiej na Wawelu. (Por. Kołaczkowski, Słownik rytowników polskich. Lw6w 1874, 8-a, str. 23).

zowszu w roku 1647, wstąpił do za stem, którego podstawy sam upatrywał konu w roku 1665, był prefektem w w filozofii Platona i w Chrześcijaństwie

zarząd; był także pastorem w Brodnicy, szkołach, kaznodzieją w ciągu lat 19 i rektorem w Łomży, gdzie † w r. 1702. Napisal Rozmiar trojaki laski marszałkowskiej JW. JMCP. Alexandra Hilarego Polobińskiego, wielkiego Marszalka W. X. Litewskiego... okazany itd. Wilno 1680, 4-a, kart, 24, (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. de Jesus. Bruxelles 1892, 4-o, t. III, k. 1500-1).

> Gliński Benedykt, od r. 1667 unicki władyka włodzimierski, poprzednio archimandryta kobryński (pod Brześciem), † 1677 lub 1678 r. Jako archimandryta razem z bpami unickimi podpisal w lipcu 1659 r. w Żurowicach list do Stolicy aplskiej przeciwko umowie hadziackiej, krzywdzącej duchowieństwo unic-kie. Zostawszy bpem, procesował się z metropolita Gabryelem Kolenda o 600 zlp. rocznej pensyi, jaka w swojem i następców swoich imieniu zobawiazał się płacić metropolicie Rutskiemu, bp Józef Mokosiej Bakowiecki. Wynik procesu dla braku źródeł niewiadomy. Na kongregacyi generalnej Bazylianów w Zurowicach w maju 1675 r., G. razem z innymi bpami i metropolita Kolenda zrzekł się prawa wyboru na generala zakonu (protoarchimandryte). Dotad bowiem Bazylianie generala szukali sobie zawsze w gronie władyków unickich, który to zwyczaj na cieżkie nieraz klopoty narażał zakon. Dla "świętej więc zgody i dobra cerkwi", bpi zrzekli się praw swoich, za co od calej kapituly otrzymali uroczyste podziękowanie. Nadto G. prowadzil proces jeszcze o cerkwie w Drohiczynie i okolicy, które per ca-lamitatem temporum" (Vol. legum t. V) "w schizmę są obrócone". Sprawa ta skończyła się dopiero na sejmie w r. 1678 po śmierci już G., za opa Leona Zaleskiego, którego on sobie za życia jeszcze z pośród Bazyljanów Żurowieckich na koadyutora uprosil. G. testamentem zapisał na szkoły włodzimierskie 10,000 złp. prócz innych zapisów na różne monastery. (Por. Julian Bartoszewicz w Wiel. En. Orgelbranda, t. 10).

Glogau Gustaw, ur. 1844 r., + 1895, filozof niemiecki w Kiel; wychodząc z Glinojecki Karol ks. T. J., ur. w Ma- filozofii Herbarta, wytworzył dowolny sy-

Duch ludzki w przebiegu historycznym styl; na tyle bowiem części dzieli się w swego istnienia wydaje z siebie, podług praw nieznanych, potęgi, ktore tworza życie moralne, społeczne, etyczne i religijne. Zbadanie tych praw jest przedmiotem filozoficznej fenomenologii, której metoda jest "psychiczno-genetyczna". Jest ona pierwowzorem dla etyki, filozofii, religii i metafizyki, która jest koroną Przekracza ona "rzeczywistość empiryczną" i wznosi się do "intuicyi intelektualnej istotnego bytu". stawą metafizyki jest przeświadczenie o istnieniu Boga, do czego dowód ontologiczny jest wystarczający, Od Boga pochodzi świat idei, który pobudza duchy "z ich pierwotnego stanu ciemności do kształcenia się wewnętrznego". Poznanie najwyższych prawd osiąga się nie droga rozumowania ale "odczuwaniem Boga i życiem Boga". Dzieła: Steinthals psychologische Formeln, Berlin 1877; Das Wesen und die Grundlagen der heutigen Psychologie, Halla 1877; Abriss der philosophischen Grund-wissenschaften. 2 t., Breslau 1880 88; Grundriss der Psychologie, tamże 1884; Die Schönheit, Kiel 1892; Graf Leo Tolstoj, ein russischer Re-formator, Kiel 1893; Hauptlehren der Logik und Wissenschaftslehre, Kiel 1894. X. S. G.

Gloger Zygmunt, współczesny, etnograf 1 archeolog polski, ur. 1845 we wsi Kamionka, kształcił się w Warszawie w Szkole Głównej i w uniwersytecie Jagiellońskim w Krakowie. Cenne sa prace G. do poznania obyczajów i zwyczajów narodowo-kościelnych w Polsce. Jego Encyklopedya staropolska (Warszawa 1900,- 1903, 4-a, 4 tomy), Rok polski w życiu, tradycyi i pieśni (tamże 1900, 4 a), Księga rze-czy polskich (Lwów 1900, 8-a) i inne, to prawdziwa skarbnica wiadomości skrzetnie zebranych i z właściwa autorowi serdecznością i pietyzmem opisanych. Doskonale one malują ducha narodu i dowodnie okazuja wpływ na jego kulture i obyczaje Kla katolickiego, z którym tak się zżył i zespolił, iż nazwa polaka i katolika za jedno się w Polsce brać zwykło.

X. J. N.

Gloria tak się nazywa w liturgii mozarabskiej jedna z dziewięciu, części ho-

tej liturgii hostya we mszy św. "Glorya" znajduje się w pośrodku "zmar-twychwstania" i "panowania" (nazwy części hostyi w liturgii mozarabskiej).

Gloria in excelsis Deo... Jest to hymn radosny, który kapian we Mszy św. bezpośrednio po Kyrie eleison odmawia. Hymn ten nazywa się doxologią (ob.) większą przez porównanie do doxologii mniejszej; Gloria Patri..., ponieważ większym, niż ta, doborem słów i pochwał sławi Trójce Najśw. Nazywa się także *onielskim*, ponieważ słowa powyższe Antołowie na powitanie Zbawiciela świata wyśpiewali w okolicach Betleemu, gdy pasterzom oznajmili Jego Narodzenie (Łuk. II, 8-14). Kto do tych słów dołączył szereg najszczytniejszych pochwał Trójcy Najśw., wyrażających najwznioślejsze uczucia, nie jest rzeczą pewną. Inocenty III pap. przypisuje go Telesforowi pap., inni św. Hilaremu Piktawieńskiemu. Zdaje się wszakże rzeczą najprawdopodobniejsza, ze hymn ten znacznie wcześniej znany był na Wschodzie i Zachodzie. Synod zaś Toletański IV mówi tylko ogólnie, że przez Doktorów Kia jest ułożony. To tylko jest prawie pewnem, że, jak liturgia cała, miał on być pierwastkowo napisany po greeku, tekst zaś łaciński jest tylko wolnym przekładem z greckiego. Poważni liturgiści, z ostatnich szczególniej czasów, powołując się już to na różne źródła historyczne, już to, czerpiac dowody z samego hymnu, twierdzą, że musi on być utworem Apostołów, bo na takie arcydzielo mógł się zdobyć tylko Apostol, w którego rozumie i sercu była pełność darów Ducha św. Jest to bowiem jakby nieustanny, od początku do końca, pełen żywych uniesień i miłości gorącej, okrzyk duszy, która w nadziemskim zachwycie układa w dziwnie misterny sposób imiona Bogu właściwe, aby jak najczulej przemówić do Umiłowanego i jaknajgodniej sławić Jego przymioty. To też pisarze Kła przy opisywaniu wspaniałości, bogactwa treści i piękności tego hymnu prawdziwie, rzec można, gubią się w wyrażeniach, o czem świadczą choćby słowa kard. Bony (l. III, c. 1V n. 4): "Nullus hymno hoc nobilior reperiri potest, sive auctorem respiciamus,

sive antiquitatem, sive usum, sive tandem divinarum laudum, quae in eo cantantur, excellentiam et sublimitatem." Nic wiec dziwnego, że nawet tak zjadliwy Luter, choć wszystko we Mszy św. nazwał zabobonem, nie mógł ukryć swego podziwu, gdy się spotkał z tem Gloria. Jak niepewnym jest twórca, tak i czas, w którym to Gloria weszło do Mszy św. w formie dzisiejszej. Z początku hymn ten był odmawiany w pacierzach porannych hymnus ad matutinas, a u Greków laus Angelorum sive hymnus matutinus. Jak dziś Te Deum..., tak do VI w. Gloria to spiewano w obchodach publicznych, a za czasów ś. Atanazego wszyscy wierni odmawiali je w modlitwach porannych Liber pontificalis powiada, že św. Telesfor pź († 136) nakazał biskupom odmawiać Gloria... raz tylko na rok w dniu Bożego Narodzenia o północy. Czy jednak tylko słowa anielskie, czy też caly hymn odmawiano, nie wiadomo (Bernard, Liturgie Romaine III p. sec. II c. II § VI). Symach pž († 514) przepis ten rozciagnał na wszystkie niedziele i święta całego roku, ale również tylko dla samych biskupów. Pod koniec zaś VI w. Grzegorz W. pż pozwolił śpiewać go we Mszy św. i kapłanom ale tylko na Wielkanoc. Wreszcie pod koniec XI w., według świadectwa Mikrologa (De Eccl. observ. c, 2 ac 46), już i kapłanom, jak przedtem tylko biskupom, wolno było w niedzielę i święta odmawiać. Pius V pż rozkazał, ażeby to radosne Gloria tyle razy odmawiano we Mszy św., ile razy w pacie-rzach kapłańskich mówi się Te Deum. w pacierzach kaplańskich niema Te Deum, we Mszy św. Gloria się odmawia: 1-o, W W. Czwartek i w W. Sobotę, bo wówczas Msza św. ma charakter radosny i używa się kolor biały; 2-o, W Wotywach uroczystych, jesli nie sa odprawiane w kolorze fioletowym; 3-o, W Wotywach o Aniolach, bo słowa ich stanowia poczatek tego hymnu; 4-o, W Wotywach o N. Maryi P. odprawianych w soboty, ponieważ dzień ten poświęcony jest czei Matki Boskiej. To Gloria, jako pieśń uroczysta i radosna nie odmawia s.e. we Mszach śś. żałobnych i ma-

Dominica lub feria; w dzień Młodzianków (28 grudnia), ponieważ niegdyś w ten dzień poszczono; wreszcie we wszystkich Mszach św. feryalnych caiego roku, z wyjątkiem czasu Wielkanocnego. Zauważyć jeszcze należy, że hymn ten do Sob. Tryd. odmawiano z różnymi dodatkami i zmianami, stosownie do święta; np. w świeta Matki Boskiej odma-wiano w ten sposób:... Domine Jesu Christe, Spiritus, et alme orphanorum Pater, Domine Deus, Agnus Dei, Filius Patris, primogenitus Mariae, Virginis Matris.. Su cipe de-precationem nostram ad Mariae glo-Tu solus sanctus, Mariam riam. Sanctificans; tu solus Dominus, Mariam gubernans; tu solus Altissimus, Mariam Coronans itp. Lecz gdy z biegiem czasu doszło do przesady w tym względzie, najprzód Mikolaj pż († 1455) oczyścił z dodatków, a ostatecznie Sob. Tryd. przywrócił prostotę pierwotną, w jakiej właśnie dziś hymn ten mamy. Godnem jest uwagi jeszcze to, że zgodnie z przepisami Kla, gdy kaplan hymn rozpoczyna, oczy i ręce wznosi ku niebu, a nadto pochyla glowe ku krzyżowi, gdy mówi: Deo, Adoramus te, Gratias agimus tibi, Jesu Christe, Suscipe deprecationem nostram i Jesu Christe, wreszcie, mówiąc: Cum Sancto Spiritu in gloria Dei Patris. Amen, czyni na sobie znak krzyża św. Nie jest to bez znaczenia. Kaplan zaraz na początku wznosi oczy i rece ku niebu, aby wyrazić radość, goracość modlitwy i ufność w milosierdzie Boże, oraz wiarę, że tylko Bóg jest dawcą wszelkich łask i dobrodziejstw. Pochyle-W następujących zaś wypadkach, choć niem zaś głowy na powyższe słowa zaznacza, że Msza św. jako ofiara, ma cztery główne cele: wielhić Boga (adoramus te), dzięki składać (gratias. agimus tibi), przebłagać za grzechy prosić o łaski (qui tollis peccata mundi, suscipe deprecationem nostram). Wreszcie ponieważ końcowe słowa przypominają tajemnicę Trojcy Najśw., więc się żegna.—Pod względem muzycznym hymn ten podlega następującym przepisom liturgicznym; celebrans po skoń-czonem przez chór Kyrie intonuje Gloria in excelsis Deo, chor zaś śpiewa od słów: Et in terra... do końca; zających charakter smutny, a więc w W. nim zaś chór skończy, celebrans może Poście i Adwencie, jeżeli Msza św. de odejść od ołtarzu i usiąść na fotelu

Caerem. Epp. Lib. II, cap. VIII §§ 37, | ułożyć i w chwili, gdy król w Palmową 38, 39; S. R. C. 11 septembr. 1847; Caerem. Rom. Lib. II, cap. VIII). Gloria całe powinno być odśpiewane tak, jak się znajduje w księgach liturgicznych, bez zmiany lub przestawiania slów, bez skrócenia i niepotrzebnych powtarzań a zawsze wyraźnie. (Motu proprio Piusa X pża. Instrukcya o muzyce kośielnej III n. 9). Zakazane jest powtarzanie tylko wyrazów pojedyńczych, nie zaś zdań całych, gdyż tego niekiedy wymaga forma muzyczna. Niektóre zdania można zastąpić organem przy odpowiedniem odrecytowaniu przez chór tekstu. Jednakże słowa końcowe, jak i to, przy których celebrans głowę pochyla, zawsze odspiewać należy całkowicie. Nadto słowa te w kompozycyi wielogłosowej powinny być w szczególniejszy sposób traktowane, tak pod względem rytmu jak harmonii, a w śpiewie należy je wyraźnie i ze szczególniejszą ekspressyą wykonać.

Ks. K. St.

Gloria laus... Jest to piesń rzewnej piekności, zawierająca tkliwe uczucia ku Chrystusowi Panu, jakie w sercu chrześcianina wierzącego wywoluje tryumfalny wjazd Zbawicieła do Jerozolimy. Hymn ten bywa śpiewany tylko raz w roku w niedzielę Palmową. Gdy procesya z powrotem stanie przy wielkich drzwiach, dwóch lub czterech śpiewaków albo też lepiej chłopców wchodzi do kościoła i, zamknawszy drzwi, śpiewają pierwszą strofkę tego hymnu, która celebrans z chórem powtarza. Nastepnie owi śpiewacy wewnątrz kościoła śpiewaja dalsze strofki, które celebrans z chórem przeplata powtarzaniem pierwszej strofki naprzemiany, raz w całości, drugi raz od jej polowy. Na końcu śpiewacy wewnątrz kościoła znowu śpiewają całą pierwszą strofkę.

Według rytualu krakowskiego z r. 1634, str. 70, chłopcy przeplatają ten hymn śpiewem kilku wersetów lub antyfon: Alii expandebant... Pueri Hebreorum... Fulgebunt palmis... Autorstwo tego hymnu powszechnie przypisuja Teodulfowi, biskupowi orleańskiemu (w w. VIII), który, posądzony o zdradę kraju i uwięziony za to w Angers, przez Ludwika Pobożnego, syna Karola W., hymn ten miał w. więzieniu doxologii mniejszej sięga czasów Apo-

niedzielę w czasie processyi przechodził około więzienia, otworzywszy okno, glosem wielkim według jednych sam go zaśpiewał, a według drugich dzieciom śpiewać kazał, czem króla tak rozczulił, že ten do lez wzruszony, kazal bi-skupa uwolnić, a hymn ten zawsze na processyi palmowej dzieciom śpiewać W celu uznania niewinności polecil. biskupa i przywrócenia mu czci, rok rocznie w niedzielę palmową uwalniano z tegoż więzienia jednego więźnia. W całości hymn ten znajduje się w tłum. w Hymnach kościelnych ks. Arcyb. Ign. Holowińskiego i ks. Arcyb. F. A. Symona. Ks. K. St.

Gloria Patri et Filio et Spiritui sancto... Jest to uwielbienie Trójcy Najśw. zwane doxologią (ob.) mniejszą czyli hymnus glorificationis, najczęściej używane w modłach przy różnych obrzędach liturgicznych. Obecnie forma doxologii mniejszej brzmı tak: Gloria Patri et Filio et Spiritui Sancio. Sicut erat in principio, et nunc et sem. per, et in saecula saeculorum, Amen. (Chwala Ojcu i Synowi i Duchowi św.. Jak była na początku, teraz i zawsze, i na wieki wieków. Amen). Najcześciej używa się w Psalmodyi, bo prawie zawsze z nielicznymi wyjątkami, każdy psalm w nabożeństwach kościelnych tak sie kończy.

Dzisiejsza forma tej doxologii urabiala się stopniowo. Początku jej szukać należy w ksiegach St. Testamentu. Już bowiem psalmy niektóre kończą się uwielbieniem Boga Izraelskiego (np. Ps. 40, 71, 88, 105). W księgach N. Test. na końcu modlitw lub przy zakończeniu Listów Apostolskich również znajdujemy krótkie, podnioslej treści uwielbienia Boga Ojca (np. Do Rzym. XI, 36; do Gal. I, 5), lub Boga Syna (np. Do Zyd. XIII, 21), lub jednocześnie Ojca i Syna (np. Apok. V, 13). Z uwagi zaś na to, że człowiek otrzymuje Chrzest ś. w imię Trójcy Najśw., uznano za najwłaściwszą formułę, w której wszystkie Osoby zarówno byłyby wymienione z zakończeniem przez N. Test. wskazanem (por. Do Rzym. XVI, 27; Do Gal. I, 5, Do Żyd. XIII, 21; II Piotra III, 18). Z tego wynika, że treść

stolskich. Kiedy i gdzie dodano słowa: jak było na początku, nie wiadomo. Ojca i Syna i Ducha św. od poczatku, ti. od stworzenia świata oddawana była przez ludzi, tak samo niech będzie oddawana przez nas i teraz i zawsze na wieki wieków. Dodaje sie Amen dla ostatecznego stwierdzenia naszych pragnień.

Ponieważ ta cześć dla Trójcy Najśw. ma charakter radości, dlatego też w smutnych obrzedach liturgicznych opuszcza się podczas Mszy św. w Introit (ob.) i w Ps. Lavabo (ob.), a w paciew Inwitatoriach rzach kapłańskich (ob.) i Responsoriach (ob.), nadto w Aspersyi. W ostatnie zaś dni W, Tygodnia, gdy smutek Kościoła jeszcze wiekszy, wówczas to Gloria zupełnie milknie, nawet w zakończeniach psalmów. Z tego zaś powodu w nabożeństwach żałobnych również się opuszcza. W wiekach średnich w czasie śpiewania tego Gloria powstawano; według zwyczaju dzisiejszego dla wyrażenia czci i uwielbienia niezrównanego Majestatu Bożego głęboko głowe pochylić należy, przyczem kler birety (ob.) uchylić z głowy po-Ks. K. Sℓ. winien.

Gloria Świętych ob. Aureola.

Gloria tibi Domine. Kaplan przed-Ewangelia we mszy św. słowy Initium lub Sequentia sancti Evangelii secundum N. glosi, z którego ewangelisty mająca się śpiewać Ewangelia jest wyjęta. Spiewając powyższe słowa, kaplan robi znak krzyża św. na Ewangelii, przez co wyraża, że wszystkie zbawienne korzyści, jakie z Ewangelii na świat spływają, z krzyża Chrystusowego pochodzą, Ministrant lub chór w imieniu całego ludu odpowiada kapłanowi Gloria tibi Domine (Chwala Tobie Panie), przez co. jak pierwsi chrześcijanie, "słysząc uradowali sie i wielbili słowo pańskie" (Dz. Ap. XIII, 48), wyraża wdzieczność Jezusowi Chrystusowi za ogłoszoną swiatu naukę ewangeliczną i za wszystkie pożytki duchowne, jakie wierni z niej odnoszą. Słowa Gl. t D., we Mszy św. używane już w w. VIII, zdaje sie, wziete sa ze starożytnej doxologii hymnów do N. Maryi P., o czem sądzić można na podstawie niektórych dawnych mszalów, a szczególniej z o-

brzadku karmelickiego, gdzie znajdujemy wzniankę, że, głośno odpowiedziawszy Myśl tej doxologii jest taka: jak chwala Gl. t. D., po cichu dodawano: Qui natus est de Virgine, cum Patre et S. Spiritu, in sempiterna saecula. Dodatek ten ulegal zmianie, stosownie do dotologii hymnu danej uroczystości.

Ks. K. St.

Gloriot Karol ks. T. J., ur. w Pontarlier w r. 1768, wstapil w r. 1794 do zgromadzenia N. Serca Jezusowego w Augsburgu i przez długi czas przebywał w Austryi i na Morawach. Po przywróceniu porządku we Francyi, powrócił do kraju i byl kaznodzieja w Paryżu i Lyonie, czynnie współdziałając w odnowieniu i urządzeniu seminaryów w Besançon i w Soisons. Wstapil do Jezuitów w r. 1814; † w Awinionie w 1844 r. Napisal Les Pélerinages aux San ctuaires de la Mère de Dieu. Paris 1840, 12-o; ułożył nadto wraz z mgr. Thain spis dobrych książek d. t. Bibliothéque d'un litterateur et d'un philosophe chrétien ou recueil propre à diriger dans le choix des lectures. Besançon 1820, 4 o, i inne pozostale w rekopisie. (Por. Sommervogel, Bibliotheque de la Comp. de Jésus. Bruxelles 1892, 4-o, t. III, k. 1501).

Glossner Michal ks. dr, kanonik honorowy, teolog, filozof i pedagog, ur. w r. 1837 w Neumarkt, napisal Lehre des hl. Thomas v. Wesen d. Gnade. 1871; Lehrbuch d. kathol Dogmatik. 1874, 2 tomy; D. moderne Idealismus. 1880; Das objektive Prinzip d. scholast. Philosophie. 1880; Das Prinzip der Individuation. 1887; D. moderne Philosophie. 1889; Nicolas v. Cusa und Marius Nijolius. 1890; Der spekulative Gottesbegriff. 1894; Savonarola als Apologet und Philosoph. 1898, i inne. (Por. Keiters, Katholisch. Literaturkalender. Essen 1902, 12 o, str.

Glosa od greckiego wyrazu γλώσσα (attyckie γλῶττα), co jednak nabrało znaczenia szczególnego mianowicie wytłumaczenia, wyjaśnienia jakiegoś wyrazu czy zdania w Piśmie św.

W klasycznej greczyźnie γλῶσσα znaczylo język, narzędzie do mówienia, lub język, mowę pewnego ludu. Powoli zaś u gramatyków i scholastów greckich

γλώσσαι nabyło znaczenia wyrazów prze- glos w tym tekście łatwo sprawdzić, postarzałych, które wyszły z użycia, lub które zmieniły znaczenie, lub nabyły znaczenia technicznego, lub stały się prowincyonalizmami. Zatem należało je wytłumaczyć, aby mogły być rozumiane przez wszystkich. Gdy zaś nadawano nazwę γλῶσσαι wyrazom, które wymagały wyjasnienia, to rychło γλώσσημα lub nawet γλώσσα zaczeto nazywać samo ich wyjasnienie i w tem ostatniem znaczeniu wszedł ten wyraz w użycie

"glossa", "glosa".

1. Glosy w tekście Pismaśw, O wiele wcześniej zanim nazwa się utarła, istniały już glosy. Wywoływała je konieczność wytłumaczenia wyrazów przestarzałych, których już nie rozumiano, imion własnych miejscowości, które ze zbiegiem czasu nazwę swą odmienily i t. d. Te powody skłonily posiadaczy rękopismów, lub też odpisywaczy, że na marginesach, czy też między wierszami, czy też wreszcie w samym tekście umieszczali notatki wyja-

śniające, co było niezrozumiałe.

a) W tekście hebrajskim glosy należa do czasów bardzo odległych, Nie podobna prawie obecnie, z wyjatkiem kilku ustępów w poezyi, określić napewno, co należy uważać za glosy w oryginale, lecz wiele objaśnień w tekście zdają się posiadać pewne znamiona glos wtraccnych. Weszly one potem do tekstu samego, gdzie oddawały czytelnikowi ważne usługi, nie nadwyrężając w ten sposób wcale istoty i podstawy nienaruszalności tekstu. Jako przykład podobnych glos przywodzę: Num. 33, 36 (Hebrajczycy) "przyszli na puszcze Sin, ta jest Kades — ni Qades". Za glose przyjmuje to Tostat (Comment. in Deut, 1596, p. 1516); Deut 3, 14: "aż do dnia dzisiejszego" przypisują Ezdraszowi; oraz wiersz 11: "Ukazują łoże jego żelazne (Oga, króla Bazan, pochodzacego z narodu Olbrzymów), które jest u Rabath i t. d., uważa za glose Cornelius a Lapide (In Pentat. Argum. edit. Vives I, 1866 p. 27). Wreszcie Gen. 14, 14, gdzie Dan położono zamiast Lais, przywodzenia Num. 21, 14 - 15, 27 etc., uważa za glosy Cornely (Introd. in Libb. ss. II, I p. 83). (Por. Welte, Nachmos, im Pent. 1841, 161—230).

b) W Septuagincie. Istnienie usługi badaczom.

równawszy go z tekstem oryginalnym. Tak np. Jud. 1,27 do nazwy Bethoan, tłumacze, czy ich glosator. dodali: to jest Scytopolis, według nazwy, jaką wtedy dawano temu miastu. (Por. Frankel, Vorstudien z. d. Sept. 1841, 70

- c) W Wulgacie. Św. Hieronim. czy jego glosatorowie wtrącili do tekstu kilka glos, które latwo da się wykazać. Tak np. Gen. 31, 47 Laban i Jakób nazwali kupę kamieni, ułożona na świadectwo zawartego przymierza: Jegar Sahaduthat, oraz Gilad: (Vulg. cumutus testis acervus testimonii: "kupa świad-ka", "kupa świadectwa"), które to nazwy hebrajskie Sw. Hieronim przełożywszy według ich sensu, jakie w tym języku posiadały, dodaje: úterque juxta proprietatem linguae suae: Oba według własności języka swego.-Gen. 39, 19, gdy żona Putyfara rzuca oskarżenie na Józefa, tłumacz dodaje, że pan Józefa był nimium credulus, nazbyt-prędko wierząc.—Jos. 3, 16, tekst he-brajski nazywa "morzem soli", Św. Hieronim wyjaśnia: "mare solitudinis, quod nunc vocatur mortuum", "morze pustyni, kióre teraz martwem zowią" i t. d.
- 2. Glosaryusze. Glosy pisano na polu obok wyrazu objaśnianego, lub też między wierszami. Gdy zaś nagromadziło się ich sporo, zebrano je w osobnych księgach, nazwanych glosa-ryuszami, autor zaś ich, czy też zbieracz zyskiwał miano glosatora. Był to zawiązek leksikografii. W początkach glos nie układano w porządku alfabetycznym, ale w tym, w jakim po sobie następowały wyrazy w tekście objaśnianym. Nie dawały one wyjaśnień wszystkich słów, pewnego języka, jak to zawierają obecne słowniki, lecz tych tylko, które uważał za niezrozumiale glosator, ponieważ miały one służyć do pouczenia czytelnika o tem, czego on nie wiedział, zatem powoli do wyjaśnień kologicznych przybyły notatki historyczne, biograficzne, geograficzne, i t. d. Wreszcie, aby ułatwić odnajdowanie układano je w porządku alfabetycznym, ak nasze słowniki. Glosaryusze te starożytne obecnie jeszcze oddają wielkie

3. Glosatorowie.

1) Glosv rabiniczne, 1-o. Pewna część Masory (ob.) uważać można za glosaryusz do tekstu hebrajskiego St. T. 2-o. Większą część komentarzy rabinicznych stanowią glosaryusze, gdyż zawieraja one wyjaśnienia wyrazów hebrajskich. 3-o. Rabini w wiekach średnich często wtrącali do komentarzy swych hebrajskich wyrazy, pochodzące z mowy tego narodu i tych stron, w których oni przemieszkiwali. Te zaś wtrety były glosami służącemi do wyjaśnienia wyraż-ń hebrajskich. (Por. A. Darmesteter, Gloses et Glossaires hébr. fran. 1890, I).

2) Glosatorowie greccy. 1-o. Hezychiusz, najdawniejszy glosator grecki, gramatyk aleksandryjski, zebrał około r. 380 glosy komentatorów Homera, oraz innych klasyków. Jedyny rękopism, jaki się dochował, pochodzi z w. XV; wydał go ze swymi dodatkami Masurus w Wenecyi 1514 r., później Schmidt, w Jenie 1858-1868. Hezychius był poganinem, ale w rękopiśmie przechowanym przez chrześcijan wtrącono glosy pierwszorzędnej wartości odnośnie do Pisma św. Jedne wzieto ze słowników biblijnych, wtedy już istniejących; inne wyjaśniają wyrazy trudne do zrozumienia, a to na zasadzie tłumaczeń Akwili i Symacha; innych wreszcie zaczerpnieto z komentarzy Ojców greckich i od św. Bazylego, Cyryla Aleksandryjskiego, Epifaniusza oraz innych. Wszystkie glosy na Pismo z hezychiuszowego rekopismu wybrał i ułożył Ernesti. (Hesychii Alexan. Glossae, Lipsk 1782) 2-o, Focyusz (ob.) patryarcha konstantynopolitański od r. 857 † 891 ułożył Λέξεων συναγωγή po r. 857; drukowai te prace po raz pierwszy Hermann (Zonarae Ih. et Photii Lexica graeca Lipsk, 1808). Fecyusz ułożył ten słownik, aby ułatwić zrozumienie dziel pisarzy klasycznych i Pi-ma św. 3-o. Sui d a s, uczony grecki w wiekach średnich, znany tylko ze swego słownika. A tak nic nie wiedziano o jego osobie, że podnoszono poważne pytania, azali to nie jest pseudonim. To pewna, że był późniejszy od Focyusza, a wcześniejszy od Eustacyusza, gramatyka w Konstantynopolu. Ostatni wydawca pracy Suidasa, Bernhardy utrzymuje, że pochodził

mniej zakonnikiem, a dzielo swe ogłosił ok. r. 976. Pierwsze wydanie, ale nie calkowite, przez Demetryusza Chalcondylasa ukazało się w Medyolanie 1499 r.; najlepsze zaś było przygotowane staraniem G. Bernhardy'ego, (Suidae Lexicon, Halla 1843-1843). Suidas korzystał ze wszystkich źródeł, jakie tylko mógl dostać, z gramatyków, scholastyków, glosatorów pogańskich i chrześcijańskich. Dzielo jego jest słownikiem i encyklopedya i zawiera wiele wiadomości pożytecznych obok pewnych bledów. Najważniejszą część jego pracy stanowią glosy biblijne, czerpane głównie z Hezychiusza, oraz z egzegetów greckich Teodoreta, Ekumeniusza odnośnie do imion biblijnych, do wyrazów i do pojęć godnych zapamietania przy Now. Test. G. Ernesti ogłosił je razem z glosami Favorinusa: (Suidae et Pharovini glossae sacrae. Lpsk, 1786. 4-o. Etvmologicon magnum, dzielo nieznanego autora, pochodzącego z w. XI. lub XII, ogłoszone zostało po raz pierwszy przez Masurusa w Wenecyi 1449 r. Najlepsze wydania tei pracy przygotowali Frd. Sylburg, Lipsk 1794 r.; Gaisford, Oksford 1848, 5 o. Jan Zon a r a s dowódca przybocznej straży cesarskiej Aleksego Komnena; straciwszy żonę i dzieci, porzucił zaszczyty dworskie i po r. 1110 został zakonnikiem na górze Atosie, lub też na malej wysepce morza egejskiego. Tu oddał się pracy naukowej; między licznemi jego dzielami przechowało się Ευγαγωγή Λέξεων lub glosaryusz, oparty na źródłach, z których korzystali poprzednio Hezychiusz, Suidas. Ogłosił drukiem jego pracę Tittman, (Zonurae Ih. et PhotiiLexica. Lipsk, 1808). 6-o Favorinus, pochodzący z Favory w pobliżu Kamerynu w Italii, właściwe imię nosil Guarino, lub Varinus † 1537 r., benedyktyn, uczeń Jana Laskarysa, nauczyciel Leona X, kustosz biblioteki florenckiej Medyceuszów, potem bo w Nocerze, jest autotem słownika greckiego, który wyszedł w Rzymie 1523 r., potem w Bazylei r. 1538. Wszystkie te zbiory mają zna-czenie główne dla historyi wykladu Ksiąg św. gdyż pochodzą z dziel autorów starożytnych, dziś po wiekszej cześci zaginionych, dają bardzo cenne wskaon z Samotracyi; żył w drugiej połowie zówki, co do znaczenia wielu wyrazów X wieku i był kaplanem, lub co naj- biblijnych i co do sposobu ich wyjaśniaina, ze strony pierwszych pisarzy koś- et interlinealis; pierwszą pomieszczano cielnych. Zebrał je i połączył Suicer, (Thesaurus ecclesiasticus, Amsterdam 1682; Alberti, *Glossarium sacrum*, Liége 1735, według porządku rozdziałów i Ksiag śś). Na nich opierał swój słownik Schleumer, Lapsk 1820-1821.

3) Glosatorowie łacińscy. Glossa ordinaria. Nazwa pochodzi stąd, że glosa ta w wiekach średnich była w ogólnem użyciu. Nie jest to już glosa w ścisłem znaczeniu, ale komentarz na całe Pismo św. Pierwsze miejsce zajmują nie zagadnienia filologiczne lecz teologiczne. Autor stara się przedewszystkiem wykazać stosunek ścisły, jaki zachodzi między Starym i Nowym Testamentem. Wykłada trojaki sens: historyczny, czyli dosłowny, duchowy, czyli mistyczny, oraz moralny; podaje nauke prawowierna stylem krótkim i jasnym, co mu wyrobiło miano: lingua Scripturae. Autorem tego dzie-la był Walafryd z przydomkiem Strabon (ob.), strabus (zezowaty) kaplan z z Reichenau, † 849 r. Swe objaśnienia po większej części brał z Ojców Kła, z Augustyna, Hieronima, Grzegorza W., Izydora Sewilskiego, Bedy, Rabana Maura, najmniej z Ambrożego i Jana Zlotoustego. Do księgi Kapłańskiej czerjał z Hezychiusza, do Ks. Liczb z Orygenesa, do Psalmów z Kasyolora. Od IX do XVI w. dzielo to było wyrazem podania i wykładni biblijnej na całym Zachodzie i podstawowym komentarzem, na którym wspierali się teologowie schola-styczni. Mikolaj z Lyry († 1340 r.), wprowadził nową metodę do egzegezy, lecz dzieło Walafryda nie straciło na wartości. Luter korzystał z niej przy swym przekładzie Biblii (Herzog, Real-Encykl. 1878, III, 550). Migne umieścił Gl. ord. w Patrologii łacińskiej tom CXIII i CXIV.

2) Glossa interlinealis powstała w tym celu, aby dopełnić braki Glosy poprzedniej. Walafryd nie wiele miejsca przeznaczył dla objaśnień wyrazów, zatem Anzelm z Laon († 1117) znawca hebrajskiego i greckiego, pomieścił w tekście Wulgaty między wierszami nad wyrazem, wyjaśnienia wymagającym, swoje uwagi, stad i nazwa powstała tej glosy: "międzywierszowa" (interlineal s). Od w. XII odpisy Wulgaty opatrywano kach średnich z rozwojem badań nad zwykle obydwiema glosami: ordinaria zabytkami starożytnego świata, w szko-

na polu bocznem, lub dolnem, drugą zas między wierszami. W wieku XIV dodawano "Postylę« Mikołaja z Liry i "Adnotationes" do tej Postyli przez Pawła Burgosa. Pierwsze drukowane teksty Wulgaty posiadały owe głosy i uwa-gi, np. Wenecka z r. 1588, oraz Dua-ceńska (Douai) z 1617.

3) Glosy filologiczne układano, oprócz dwóch poprzednich, aby wytłumaczyć znaczenie wyrazów, nie opuszczając wyjaśnienia przedmiotu. Najznakomitszem i najwięcej znanem dziełem tego rodzaju było: Originum sive Etymologiarum libri XX (Patr. lat. t. LXXXIII, które wypracował ś. Izydor Sewilski. Był to rodzaj encyklopedyi. wykończone r. 632, nazywane niekiedy Liber Glossarum, Izydor zbierał materyał od pisarzy klasycznych oraz kościelnych. Pomimo błędów, nieuniknionych na owe czasy, dzieło to za-wierało sporo wiadomości bardziej pożytecznych. (Por. G. Loewe, Prodromus corporis Gloss. latin. Lipsk, 1876; Berker, De Glossariis, Paryż 1879; Vigouroux, Dictionnaire, III, 252-258).

X. A. S.

Glosa i Glosatorowic prawa kanonicznego. W Grecyi, szczególniej w Atenach, wcześnie już zajmowano się objaśnieniem i zbieraniem archaicznych, dla każdego z nie zrozumiałych wyrazów, i odtąd G. zaczeto używać w znaczeniu objaśnienia wyrazu niezrozumiałego wyrazami innymi, gdy poprzednio G. oznaczała sam wyraz niezrozumiały. Z biegiem czasu, gdy objaśnień takich grama yczno-językoznawczych powstało wiele, pojawily się i odpowiednie katalogi rozumowane wyrazów obcych lub przestarzalych, ułożone w alfabitycznym porzadku. Słownikom tym dano nazwe glosaryuszów, autorów zaś tych objaśnień i downików nazywano glossogra-fami. Takich zbiorów najwięcej znajdujemy w Grecyi, a dzieła Hezychiusza, Suidasa, Polluksa i innych dochowały do naszych czasów liczne urywki tych prac gramatyczno-egzegetycznych. kich uczonych gramatyków miał również i Rzym (Verrius, Nonius). W wieris civilis uczeni sredniowieczni, stosując prawa krótkie uwagi, w których wyjaśniali gramatyczne, a jeszcze wiecej prawne znaczenie poszczególnych wyrażeń, nych ustępów, zaczerpniętych z różnych działów Zbioru praw. I te uwagi profesorów, zapisywane na samym egzemplarzu Corpus iuris, poczęto nazywać również Głosami, a samych profesorów nazywano Glosatorami. Objaśnienia takie zapisywane były albo miedzy wierszami tekstu orvginalnego (glossae interlineales) albo obok tekstu, na załamku, na marginesie (glossae marginales). oznaczenie obcego wtrętu, obc j nalekrótkie objaśnienie uczonego krytyka, szami lub na marginesie, dostało się z winy dobrodusznych kopistów do oryginalnego tekstu. Z biegiem prac egzegetyczno analitycznych nad zabytkami prawa rzymskiego powstała cała szkola uczonych prawników, zwanych glosato-rami, wykładających Corpus iuris civilis, przeważnie w Bolonii i Padwie od początku XII do poł. XIII wieku (Irnerius Jacobus, Martinus, Ugo, Bulgarus, Placentinus, Azo), których prace egzegetyszne zestawił i uzupełnił Accursius (1182-1260) i wydał t. zw. Glosa orginaria czyli nieprzerwany wykład calego Corpus iuris civilis, dotyczący albo formy albo treści danego przepisu prawa. Ma też swoich glosatorów i prawo legistami, noszą oddzielną nazwę dekre-

łach mianowicie klasztornych, powstało kretów. Co więcej prace ich są daleko mnóstwo dochowanych w rękopisach obszerniejsze i znacznie więcej przyczy-głossaryuszów, mających na celu wyja- niły się do rozwoju nauki prawa w ogó-śnienie w języku ojczystym trudniej- le Już poniekąd sam Gracyan, przy uszych i rzadziej używanych wyrazów kładaniu w polowie XII wieku swego lub calych zwrotów u pisarzy klasycz- zbioru dekretów i kanonów, zwanego nych. Jak przy studyach nad klasy- później powszechnie Decretum Gratiani, kami, tak też przy wykładzie Corpus iu- a zatytułowanego przez samego autora Concordia discordantium canonum" czymetode egzegetyczną, dołączali do tekstu li "Pogodzenie kanonów nie zgadzających się", nie przedsięwział, jak to już widać z pierwotnego tytułu dziela, pracy wyłącznie kompilacyjnej, mającej na celu głównie za pomocą zestawienia podob- tylko zebranie dekretów i kanonów w jedna zewnętrzną całość, lecz pomiescił swoje własne zdania (t. zw. dicta Gratiani) o poruszanych przezeń kwestyach prawnych i na potwierdzenie tych swoich pogladów przytoczył wyjatki z Pisma świetego, kanony apl-kie, kanony synodalne i dekrety papie-kie, starajac się wyjaśnić, pogodzić, wyrównać napotkane przy tej pracy sprzeczności i chropowatości w przepisach prawnych. Taż Z takich objaśnień powstały nawet t. drogą poszedł i uczeń Gracyana Pauzw. versiones interlineales czyli tłuma- capalea (od którego nazwiska dodatek, czenia międzywierszowe, w razie gdy zawierający jakiś wyciag ze źródeł i nad każdym wyrazem tekstu dopisane dziel prawnych otrzymał nazwe "palea"), było tłumaczenie albo objaśnienie. Glosa tak też wykładali Dekret Gracyana i wreszcie, obok wyrazu odpowiedniejsze- profesorowie prawa i przez zestawienia, go glossema, używa się również i na porównania, dystynkcye dochodzili do wyprowadzania ogólnych zasad prawciałości do oryginalnego tekstu, o ile nych (regula canon ca, regula iuris, brocardicum albo brocardon, od Burcharda pierwotnie pomieszczone między wier- bpa wormackiego zwanych), tym sposobem, już co do samego Dekretu Gracyana powstaly różne zbiory glos pod rozmaitemi nazwami, jak summae, repetitiones, quaestiones, apparatus, których autorami sa Rufinus, Omnibonus, Gandulphus, Albertus Beneventanus († 1187). Rolandus Bandinellus (późn ejszy Aleksander III † 1151), Joannes Faventi-nus († 1190), Stephanus Tornacensis († 1203), Sicardus Cremonensis († 1215), Huguccio († 1210) i inni. Zebraniem tych glos w pe na całość zajął się Joannes Teutonicus i wydał je w pierw-zej polowie XIII w. t. zw. Glossa ordinaria, która znów uzupełnił i przerobił Bartholomaeus Brixien-is († 1258). Z ukazaniem się w r. 1234 autentycznego kanoniczne, którzy w odróżnieniu od zbioru praw za Grzegorza IX (t. zw. głosatorów prawa Justyniana, zwanych Decretales Gregori IX), nowa, oblita zazbioru praw za Grzegorza IX (t. zw. częła się praca uczonych prawników, tystów, bo wyjaśniali prawo papieskie, przeważnie w uniwersytetach bolońskim wydawane przeważnie pod nazwą de- i paryskim, dokąd pż kazał te kolekcye

urzędową wysłać. I znów powstały tak | pod wspomnianemi już wyżej, jako też i pod nowemi nazwami (lecturae, notabilia, commenta) liczne glosy z dodaniem rozmaitych spisów, indeksów alfabetycznych i tablic porównawczych, ulatwiających oryentowanie się w materyale prawnym. Z prac takich rozmaitych autorów (Joannes Hispanus, Goffredus de Trano, Sinibaldus Fliscus, późniejszy Innocenty IV, Joannes de Deo, Petrus de Sampsone) utworzył w Parmie Bernardus de Botone († 1263) systematyczny zbiór, czvli t. zw. Glosa ordinaria. Nowe urzędowe kollekcye prawa, za Bonifacego VIII (t. zw. Liber sextus w r. 1298) i Klemensa V (t. zw. Clementinae w r. 1314) powstałe, również swoich znajdują glosatorów (Joannes Monachus, Guido de Baysio, Joannes Calderinus), których prace zestawił i jako całkowita glosę wydał Joannes Andreae († 1348), do której znów dorzucił niego materyalu naukowego Franciscus de Zabarellis († 1417). Ödy do nowego wy-dania paryskiego Corpus iuris canonici w r. 1500 dodał Joannes Chappuis dwie prywatne kolekcye dekretalów, które albo wydane zostały przez późniejszych pży, albo nie były uwzględnione w poprzednich trzech urzedowych zbiorach (t. zw. Extravagantes Joannis XXII i Extravagantes communes) i te kolekcye nieurzędowe pomieszczone zostały, wraz uwagami współczesnych glosatorów (Zenzelinus de Cassanis, Joannes de Lignano, Petrus de Ancharano i innych) Glosatorów późniejszych, których prace ukazały się w wieku XIV i XV, przyjęto nazywać post-glo-atorami lub komentatorami, gdyż w odróżnieniu od uczonych prawników w. XII i XIII, więcej teoretyków, uprawiających wyłacznie egzegezę i analizę tekstu, w objaśnieniach swoich weszli na drogę praktyczna, starając się przystosować przepisy prawne, dawniej wydane, do zmienionych warunków i stosunków życiowych, i wskutek tego nagromadzili mnó. stwo cazusów, dystynk yj, amplifika yj, komplementów i regul prawnych. (Patrz X. F. Wernz, S. J., Introducto in ius decretalium, p. 361, sq.; Mauri Sarti et Mauri Fattorini, De claris Archigymnasii Bononiensis a saeculo XI usque ad saeculum XIV. Iterum edidit Caesar Albicinus, Foroliviensis, Bononiae, 1888;

Schulte, Lehrbuch dr K. Kirchenrechts. editio II, Giessen 1868; Tardif, Histoire des sources du droit canonique, Paris 1886; Laurin, Introductio in corpus iuris canonici, Friburg 1889; Fantuzi, Notizie degli scrittori Bolognesi (1781–1794).

Ks. B.

Glower Józef ks. jezuita, ur. na Ukrainie w r. 1711, wstąpił do Jezuitów w r. 1729. Nauczał filozofii w Kamieńcu i Lwowie i teologii w Lublinie, Był pierwszym rektorem "Collegium Nobilium" we Lwowie i pracował na tem stanowisku lat 15 aż do śmierci, która nastąpiła w r. 1763. Napisał De studiis nobili Juventute dignis Oratio, Leopoli 1750, in 8-0; utwór wierszowany w rękopisie, znajdującym się w Uniw. Krakowskim (Cat. MSS. n. 1179). (Por. Sommervogel, Bibliothėque de la Comp. 1892, t. III, 4-0, k. 1503; Brown, Bibl. asyst. pols. Poznań 1862, 8-0, str. 179).

Glück Ernest, teolog protestancki, ur. w Wettynie nad Saala frankońska 10 listopada 1652 r. Studyował w Wittenberdze i w Lipsku, poczem powolany był przez generalnego superintendenta Jana Fischera do Inflant 1673 r. W r. 1680 został kaznodzieją w Dünamünde, w 1683 udał się do Marienburga i Settinghofu, gdzie przetłumaczył Testament na język łotewski i wydał w Rydze 1685 r. W 1 02 r. przy zdobyciu Marienburga przez wojska rosyjskie G. wzięty został do niewoli i zaprowadzony do Moskwy. Gdy cesarz Piotr I poślubił wychowanice G a (Marte Skowrońską według innych Katarzyne Badendieck), los (7. uległ zmianie. Z polecenia rządu G. zalożył gimnazyum i został kuratorem wyższych zakładów naukowych w Moskwie. G. przetłumaczył katechizm Lutra, książkę do nabożeństwa, Komeńskiego Swiat widomy i Janua linguarum, ulożył gramatykę niemiecką oraz słownik łacińsko-niemiecko francusko-łaciński. Utrzymują, że wspólnie z Eliaszem Kopijewiczem, przetłumaczył Biblie na jezyk rosyjski. G. † w Moskwie 16 maja 1705 r. X. S. G.

Gładysz Jan, malarz, ur. r. 1762 w Poznaniu, z zawodu kowal, znałaztszy opiekuna wykształcił się na malarza. Uczył się w Dreznie i Paryżu. † 21 maja 1730 r. w Warszawie, pochowany na cmentarzu ewangelickim. Malował obraz św. Cecylii u Bernardynów w Warszawie, oraz wizerunki zakonników i 4 obrazy wyobrażajace "Cuda błog. Anioła z Akry" u Kapucynów, a także u tych-że, w Nowem mieście nad Pilica, w oltarzu obraz "Błog. Aniola z Akry". (Por. W. E. O.).

Gładysz Jan Kanty ks. T. J., ur. w r. 1726, wstapił do Towarzystwa w r. 1741 w Krakowie. W r. 1760 złożył profesyę czterech ślubów. Był profesorem filozofii w Kaliszu w ciagu 3 lat; przez drugie 3 lata uczył w szkołach w Gdańsku. Po ukończeniu teologii w Łucku uczył religii w Piotrkowie, Toruniu i Kaliszu, aż do zniesienia zakonu Przez ostatnie 4 lata był rektorem "Collegium nobilium" w Poznaniu. Zostawił: Kazania dła przygody po więk szej części z francuskiego wybrane i przetłumaczone. Kalisz 1779, 2 tomy in 8 o. (Por. Brown, Bihliot. pisarzów asyst. polsk. Poznań 1862, 8-o, k. 179; Pelczar, Zarys dziejów kazn. Kraków 1900, 8-a, t. II, str. 288).

Gladyszewicz Mateusz, ks., pisarz. historyk XIX w. Ur. 1798 r., G. odbył nauki w akademii krakowskiej, gdzie otrzymał stopień magistra obolga prawa, w r. 1825 został kaptanem, pracował na parafii w Luborzycy (dyec, kiakowska w Kongresówce), w 1835 r. został kanonikiem kapituly krakowskiej. Przenióslszy się do Krakowa, ks. G. piastował różne godności i obowiązki w kapitule i kuryi bpiej, był nawet administratorem dyecezyi krakowskiej; po r. 1850 wikaryuszem aplskim tej części dyecezyi, która stanowi obecną dyecezyę kielecka; pracowitego żywota dokonał 1862 r. drukowal: S. Aur. Augustyna o mieście Bożem pierwszych ksiąg pięcioro, przełożył X. M. G., Kraków, 1835 r., w 8 ce. 392 str. (recenzye dziela ob. Pamietnik naukowy krak., 1837 r.); napisal Zywot Michała Janowskiego. zmarlego 1836 r., profesora uniw. Jagiellońskiego, kanonika katedr. krakow.; piekna polszczyzna pisane prace umieszczał w Roczniku towarzystwa naukowego krakowskiego; wreszcie cenną pod wzgledem historycznym monografie: Zij wot błogosławionego Prandoty z Białaczewa biskupa krakowskiego, Kra-

ków 1845, 8-o, str. 269. J. Barteszewicz wyroko ceni to dzieło. (Por. Enc. Powsz. Orgelbr., t. III, str. 383—384; obszerny artykuł tegoż J. Barteszewicza o ks. G-u w Orgeler. Enc. Powsz., t. X. str. 36—38; W. E. J. t. XXV—XXVI, str. 165; wzmiankę o G. czvni też H. Hurter, Nomencialor theol. cath., Oeniponte, 1895, t. III, k. 1093).

Głagolew Aleksander profesor prawo-sławuej akademii w Kijowie, magister teologii, ur. w Tulskiej guberni, kształcił się w seminaryum w Tule i po skończeniu kursu w r. 1894 wysłany zo-tal do akademii duchownej w Kijowie, którą ukończył ze stopniem kandydata teologii w r. 1898, a w r. 1900 zostal magistrem i mian wany docentem akademii. Oprócz rozprawy magistrowskiej "Wiethozawietnoje biblejskoje uczenje ob angielach", 1900 r., pisał różne rozprawy biblijno-teologiczne, drukowane w "Trudy Kiews. Duch. Akad." jak: Osnownyja czerty wethozawietnago bible skago uczenja ob angiełach. 1900, X: Drewneeu rejskaja blagotworitelnost', (tamże 1903, Nº 1); Prawosławnaja cerkow w otnoszenii k otłuczennym woobszcze i k grafu L. N. Tolstomu w czastnosti, i inne. (Por. Lopuchin, Prawost. bogost. enciktopedja, Petrogr. 1903, 8-o, t. IV. k. 400-401).

Głagolew Sergiusz, dr. teologii prawosławnej, zwyczajny profesor introdukcyi do nauk teolog cznych w akademii duchownej w Moskwie. Ksztalcił sie w akademii moskiewskiej, gdzie otrzymal w r. 1889 stopień kandydata teologii. Po ukończeniu z odznaczeniem kursu nauk w akademii G. uczęszczał, jako stypendysta, na wykłady przyrodoznawstwa, do uniwersytetu moskiewski go. W r. 1890 został profesorem seminaryum w Wologdzie, w r. 1892 docentem akademii moskiewskiej na katedrze introdukcyi do nank teologicznych, a później nadzwyczajnym profesorem. G. był też dla kształ-cenia się za granicą. Z pism G. zasługuje na uwagę jego magistrowska rozprawa O proishożdenii i pierwobytnom sostojanii roda czelowieczeskago Moskwa 1894, pko teoryi Darwina; Religia kak predmet izuczenja ("Bogosł Wiestn." 1897; osobna odb. Moskwa 1898) Protojerej Feodor Aleksandrowicz Golubinskij kak prawosławno-christianskij filosof. ("Wiera i Razum" 1898, II); Sekcia po naukam o religii na tretiem kongressie rimsko-katoliczeskich uczonych. ("Bogosł. Wiestn." 1896); Nowyja wiejania w obłasti estestwoznanja (tamže 1896); Proischoždenie žižni ("Christ. Czten." 1898, II-X); Religia" kak predmet izuczenia w Parizie (tamže VIII) i inne. Wiele też pisał G. krytyk i wiadomości bibliograficznych w "Bogosłows. Wiestn." np. Nowaja kniga po psichologii żiwo-tnych Hudson'a: Analiz wsielennoj w jeja elementach, Gustawa Hirpa; Istorja ziemli w tłum. Inostrancewa (1898, VI), i inne. Z ostatnich prac godne sa uwagi drukowane w "Wiera i Razum" rozprawy: Estestwennoje bogopoznanje (1900, VI), rozprawa doktorska; Oczerki po istorii religii (w "Bogosł Wiestn", 1900, IX). W czaso-piśmie "Czten. w obsz. lubit. duchown. prośw." G. pomieścił kilka artykułów, jak Drewnost' czełowieka; Antropołogiczeskaja problema w nastojaszcze e wremia, i inne. (Por. Lopuchin, Prawosł. bogosł. encikł. Petrograd 1903, 8-o, t. IV, k. 395-398).

 $X.\ J.\ N.$ 

Głagolica - najstarsze pismo słowiańskie, którą pisane są najstarsze zabytki t. zw. starocerkiewno-słowiańskie. Nazwa "głagolica" pochodzi nie od nazwy czwartej litery alfabetu - g, jak przypuszczano, lecz od wyrazu starocerkiewnosłowiańskiego "głagol" = "słowo", "wyraz" (głagołati—mówić) i jest stosunkowo późna; z wyrazami "glagolita", "glagolicki" spotkać się można dopiero w XIV w. (w aktach kapituly w Za-grzebiu). Nazwa "cyrylica" jest o wiele starsza, lecz niewiadomo, który mianowicie alfabet ona początkowo oznaczała. Kwestya pochodzenia pisma głagolickiego należy jeszcze do kwestyj spornych w filologii słowiańskiej. Legenda o ułożeniu pisma głagolickiego przez sw. Hieronima nie ma żadnych podstaw faktycznych. Dobrovskij odnosił początek głagolicy dopiero do w. XIII, gdy jednak odkryte zostały zabytki głagolickie starsze od cyrylickich, zaczęlo przeważać zdanie, że głagolica starszą jest od cyrylicy i to tež zdanie ustaliło się w I 1; II, 201; 2) Ewangeljarz Marjan-

nauce. Šafařik byl zdania, że twórca glagolicy był św. Cyryl-Konstantyn; miał ułożyć swój alfabet, po-iłkując się bliz-ko 17-ma alfabetami (jak greckim, łacińskim, fenickem, hebrajsko-samarytańskim a nawet paliibirmańskim i w. inn.), głównie jednak miał się wzorować na alfabecie et opskim. Cyrilica zaś jest według Šafařika—dzielem św. Klemensa (w Macedonii † 916 r.). Vs. Miller też przypisywał autorstwo głagolicy św. Cyrylowi, lecz za wzory jego uważał alfa-bet grecki i sassanidzki (zendzki). Geitler wyprowadził znaki głagolickie z albańskich (które jednak są stanowczo późniejsze od głagolicy). Nie zabrakło nawet zestawień głagolicy z alfabetem gruzińskim. J. Taylor i V. Jagić wy-prowadzają wszystkie znaki głagolicy z greckiego kursywu VIII i IX w. Wreszcie W. Vondrák szuka wzorów głagolicy w greckim kursywie i alfabecie hebrajsko-samarytańskim. Obecnie ustala się coraz bardziej zdanie Teodora Jagića; jedynie co do niektórych znaków istnieja pewne watpliwości.

Pismo głagolickie nie mogło wytrzymać konkurencyi z cyrylicą, bardziej przystosowaną do panujacego wtedy w świecie cywilizowanym pisma greckiego i-na zachodzie - z łaciną, wyszło więc stosunkowo predko z użycia. Rozpowszechnione było dawniej u Bulgarów (kształt okragły), gdzie wyszło z użycia zapewne już w XII w., u Chorwatów (kształt kańciasty), gdzie zachowało się w niektórych gminach do dziś dnia, i u Czechów (kształt również kanciasty, co naprowadza na przypuszczenie, że zabytki tamtejsze są być może tylko przyniesione z Chorwacyi - Ewangeljarz

Rejmski z w. XIV).

Za najstarsze zabytki głagolickie są uważane: 1) Ewangeljarz Zografski (Codex Zographensis) z końca X lub pocz. XI w., znaleziony w r. 1843 w klasztorze zografskim na górze Atos; obecnie w bibliotece cesar-kiej w Peters-Wydanie w transkrypcyi cyryburgu. lickiej: V. Jagić Quattuor evangeliorum codex glagoliticus olim Zographensis nunc Petropolitanus. Berlin O właściwościach językowych: V. Jagić, Studien über das altslovenisch glagolitsche Zographos-Evangelium. w "Archiv. für slav. Philologie,"

pocz. XI w., znaleziony w r. 1844 w klasztorze Maryańskim na górze Atos. geliorum versionis palaeoslovenicae codex Marianus glagoliticus, Berlin i Petersburg 1883. 3) Ewangeljarz Assemaniego (Codex Assemanianus) albo watykański, z pocz. XI w., znaleziony w Jerozolimie przez Assemaniego r. 1736, obecnie w bibliotece watykańskiej. Wydanie w transkrypcyi łacińskiej: Črnčić, Assemanovo izborno Evangielie. Rzym 1878. 4) Psałterz Synajski (Psalterium Sinaticum) z w. XI. znaleziony w klasztorze św. Katarzyny na górze Synaj. Wydanie w transkrypcvi cyrylickie: Geitler, Psalterium, glagolski spomenik monastira Sinai brda. Zagrzeb 1883. O właściwościach jezykowych: Jagić, Czeture kritiko-paleograficzeskija statii. Petersburg 1884, str. 42-73. 5) Modlitewnik synajski (Euchologium Sinaiticum) z w. XII, znaleziony w r. 1879 na górze Synai, wydanie w transkrypcyi cyrylickiej: Geitter, Euchologium, glagolski spo-menik monastira Sinai brda. Zagrzeb 1882. 6) Zabytek głagolicki Cloza (Glagolita Closianus) z pocz. XI w., posiadany dawniej przez Cloza, obecnie w muzeum w Trydencie: zawiera homilie Ojców Kła. Wydanie w transkrypcyi cyrylickiej: W. Vondrák, Glagolita Clozuv Praga 1893. 7) Fragmenty kijowskie wrawdopodobnie z X w., najstarsza forma głagolicy. Znalezione w Jerozolimie, obecnie w Kijowie w bibliotece akademii duchownej. Zawiera modlitwy według obrządku rzymsko-katolickiego. Wydanie w transkrypevi cyrylickiej: Jagić, Glagolitica. Würdigung neuentdeckter Fragmente (Denkschriften d. k. Akad. d. Wissenschaften. Philos hist Cl. t. 38, str. 62). Wiedeń 1890. Pierwsza ksiażką drukowaną pismem głagolickim (okrąglym) jest mszał z r. 1483, drukowany w Wenecyi czy w Rzymie.

Literatura: Dobrovský. Glagolitica (1807, 1832); Institutiones linguae glaricae dialecti veteris. Wwdeń 1822; Śufařik, Pamatký hlaholukého pisemnictoi. Praga 1853: Über den Ursprung und die Heimath des Glagolitismus. Praga 1858; Miklosich, arty-

ski (Codex Marianus) z końca X lub kuł Glagolitsch w Encykl. Erscha i Grubera: Vs. Miller, K woprosu o stowianskoj azbukie w "Zurn. Minist. obecnie w bibliotece cesarskiej w Pe- nar. prosw.", 1884, marzec, str. 1—35; tersburgu. Wydanie w transkrypcyi L. Gettler, Die albanexichen und slacyrvlick ej; V. Jagić, Quattuor evan vischen Schriften. Wieden 1883; J. Taylor, Über den Ursprung des glagolitischen Alphabets (Archiv. f. slav. Philol. V. 4911: The Alphabet an account of the Origin and Development of Letters, II, 195-297, London 1883: V. Jagić, Czetyre kritiko-paleograficzeskija statii Peter-b. 1884; Bielajew, Istorja atforita i nowoje mnienje o proishożdenii gługolicy Kazań 1-85; R. Abicht, Ist die Aehnlichkeit des glagolitischen mit dem grusiaischen Alphabet zufall? Lipsk 1895; W. Vondrák, Zur Frage nach der Herkunft des glagolitschen Alphabets (Archiv. f. slav. Philol. 18, 541; 19,

Głażyński Antoni ks. T. J. ur. na Rusi w r. 1720, wstąpił do Jezuitów w r. 1736, był profesorem gramatyki, humaniorów i filozofii, przez 14 zaś lat kaznodzieją w Polocku. Wydal: Kazania na niedziele całego roku i t. d. Nieśwież, 1779. 3 vol. in 8-0. (Por. Brown, Biblioteka pisarzów assystencyj polskiej. Poznań, 1852, in 8-0, str. 179).

Glębocki Adryan Mikolaj, współczesny malarz polski. Ur 1832 r. we wsi Panki w pow. Czestochow-kim, G-i ksztalcił sie w Warszawskiej Szkole sztuk pieknych, w Mogachium i w Paryżu. Po powrocie do kraju uczył rysunków İnstytucie Gluchoniemych i Ociemnialych, w III gimnazyum i w szkole realnej w Warszawie, Cichy, pracowity, przytem gleboko wierzacy cieszył się sympatyą licznych pokoleń uczniów. Pracowitego żywota dokonał, jako emeryt 7 maja 1905 r. w Warszawie. Z licznych prac jego wspominamy obrazy św. Łudysława, św. Frunciszka w kościele sw. Anny (po-Bernard, w Warszawie); św. Jakóba w Krzepicach; św. Joanny w Krożach; św. Jana Kantego w Łomży; Czyściec - na Woli (pod Warszawą) i in. G-i dal też rysunek do malatur na sklepieniu kościoła w Wojkowicach i rysunki do niektórych pokojów w Łazienkach. Z obrazów jego historycznych wspominamy: Zebra-

cy w Częstochowie, Wiec lechitow, | Exercitium nove Logice seu librorum Üczta u Piasta, cykl Siedm Sukra-mentów i t. p. Nadto w Wieku wydruk-wal Historye malarstwa częstochowskiego. Przed śmiercia dal serve obrazów Chwała Maryi, które wystawiono na "Wystawie Maryańskiej" w Warszawie 1905 r. Z obrazów tych złożono dz. Chwała Maryi album jubileuszowy na 50-letnią pamiątkę ogłoszenia dogmatu... o Niep. Pocz N. M. P... tekst objaśniający zebrał ks. Czesław Sokołowski (Warszawa, 1905 r.). Recenzye dzieła dały *Notatki bi*bliogr. Nr. 10, r. 1905, str. 147-148 dodatek miesięczny do Biblioteki dzieł chrześcijańskich. Październik 1905 r.). (Por. W. E. J. t. XXV—XXVI, str. 170; Kurjer Warsz., d. 9 maja 1905 i inne czasopisma z tegoż cza-X, C, S,

Głodkiewicz Franciszek Xawery ks. pleban miżyniecki, napisał Śpiewnik liturgiczny kościoła rzymsko polskiego (sic) z łacińskiego i t. d Warszawa 1863; Toż samo... pieśniami ludowemi pomnożył... na uczczenie pamięci roku 1863. Przemyśl 1867, 8 a, z nut. (Por. Estreicher, Bibliogr. po/ska XIX Kraków 1907, 4-o, t. II, stulecia. st. 38).

z Głogowy Jan, profesor akademii ja-gielońskiej i uczony teolog, filozof, a-stronom i matematyk z XV w. ur. w Głogowie na Szlasku, całe życie strawił w Polsce. Sława jego uczoności ściągnęła wielu Słowian i cudzoziemców do akademii krakowskiej i on to najwięcej się przyczynił do rozsławienia tej uczelni polskiej między obcymi. Zajmował się z upodobaniem wykładem calej filozofii scholastycznej i wielu miał słuchaczów. Uczonością swą zjednał sobie króla Kazimierza Jagiellończyka, który wezwał J., aby był nauczycielem księcia litewskiego Gastolda; obowiązki te spelniał, sumiennie do r. 1492 Gorliwy i dbaly o rozwój akademii, dla ułatwienia nauki młodzieży, przybywającej tłumnie na stu dva do Krakowa, zalożył wlasnym kosztem nową burse dla cudzoziemców i Był kanonimiejscowych studentów kiem kolegiaty św. Floryana w Krakowie, † w r. 1507. Z dzieł filozoficznych J. wymienić należy: Liber posteriorum analeticorum. Cracoviae 1490;

priorum et elénchorum etc. tamże 1499, in 4-0; Exercitium super omnes tractatus parvorum logicalium Petri Hispani etc. 1500, in 4-0; Quaestiones librorum de anima etc. 1501; Exercitium veteris artis, argumentum in librum Porphyrii etc. 1504, i inne. Dzielo teologiczne De causis matrimonii. 1509, najdawniejsze pismo w materyi polskiego prawa kanonicznego. Biblio-teka Jagielońska posiada manuskrypty innych dzieł filozoficznych J.: Excellentissimi artium et Theologiae doctoris Domini Aegidii Romanı... ınterpretatio fidelissma. (MSK. BB. XIX, 14); Introductio pulchra in octo libros phisicorum Aristotelis... feliciter recollecta (BB. XVII, 17); Mag. Johannis Glogoviensis, Introductio in primam Philosophiam Aristotelis. (DD. X. 1) i inne. Pomijamy wyliczanie dziel matematycznych, o poetyce, o gramatyce i t. d. (Por. Chodynicki, Dykcyonarz uczonych Polaków, Lwów, 1883, 8-o, t. I, str. 159-162; Wiszniewski, Hist. liter. pols. Kraków. 1841, 8-a, t. III, str. 189–197; t. IV, str. 374, 388; t. V, str. 73; Starowolski, Hecaton Nr. XXXIX; Soltykiewicz. O stanie akad. krakowsk. str. 167; Hanko, De Silesiis eruditis, str. 178; Janocki, Nachrichten IV, III).

Głoskowski Maciej z Sowiny protestant, komornik kaliski, opisał wier-zem po lacinie nagla śmierć Jana Cyrylla, przetożonego braci czeskich, który przy-był do Polski, chroniąc się przed prze-śladowaniem i osiadł w L sznie. Tu † nagle podczas kazania w r. 1632. Napisał Zegarek albo Pamiątka o Męce Pańskiej. Królewiec. 1814, 4-a. (Por. Dykcyonarz biograf. powsz. Warszawa, 1851, 8-a, str. 480; Jocher, Obraz bibl. hist. nauk w Polsce. Wilno 1857, 8-a, t. III, Nr. 5941).

Głosy katolickie, jest to popularne wydawnictwo broszur społeczno-apologe. tyczno-religijnych, zwłaszcza w sprawach bieżących, prowadzone wzorowo przez OO. Jezuitów od r. 1900 w Krakowie, nakładem ks. P. Kutyby T. J. Zeszyty wychodzą mniej więcej co miesiąc: każdy zeszyt stanowi całość.

Glosy na czasie. Wydawnictwo przy-

stepnie napisanych broszur apologetycz- | Const. Breza. Panegyris. Calissii 1687 no-społecznych. Wychodzi nakładem drukarni i księgarni św. Wojciecha w Poznaniu od r. 1906. Dotąd wyszty: 1. Adamski J. Ks., Religia i moral ność. 2. Rzymski T. dr., Wartość dobr doczesnych. 3. Horowicz Wład. Nieudałe próby państwa socyali stycznego. 4. Ruczyński B., Cel uświęca środki. 5. Hozakowski Wł. ks., Jak dawno człowiek żyje na ziemi? 6. Ruczyński B., Kościół i kultura. 7. Dennert E. dr.. Niech sie stanie/ Obraz stworzenia, 1907; Kantak K. J. ks., Państwo-Naród-Jednostka, 1908.

Głowacki Ignacy ks. T. J. ur. w Malopolsce w r. 1667, wstąpił do zakonu w 1685, był profesem czterech ślubów. Nauczał humaniorów, filozofii, teologii w ciągu 18 lat, był prokuratorem pro-wincyi, rektorem w Rawie i Grudzią-dzu, gdzie † 1729 r. Napisał Gladius evaginatus pro desensione immunitatis ecclesiasticae seu immunitas ecclesiastica... propugnata. Calisaii, 1725, 4-0. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. 1892, 4-o, t. IV, k. 1502; Brown, Bibliot. pisarzów assyst. polskiej. Poznań, 1862, 8-o, str. 180).

Głowacki Jakób (Hołowacki) ks. ur. w Czepielach, pod Złoczowem, w Galicyi w r. 1814, † w Wilnie w r. 1888; ukoń czywszy wydział teologiczny w uniwersytecie lwowskim, został w r. 1848 księdzem obrz, grecko-unickiego i profesorem literatury małoruskiej w uniwers. lwowskim. W r. 1867 przeniósł się do Rosyi, przyjął prawoslawie i odtąd zaczal pisać po rosyjsku. Napisał m. i. Czyn świaszczennyja i bożestwennya Liturgii bywajemyja sice w gr. kath. cerkwi s prewodom njemeckim i polskim i t. d. Lwów, 1868, wyd. 2-ie, 12-a. (Por. S. Orgelbr., Encykl. powsz. 1900, 4-o, t. VII, str. 133; Estreicher, Bibliogr. polska XIX stulecia. Kraków, 1907, 8-a, str. 42).

Glowczyński Stanisław ks. T. J., ur. w Wielkopolsce w r. 1663, wszedł do Towarzystwa w r. 1687, był profesorem humaniorów, retoryki, fizyki i teologii. rektorem w Gdańsku i w Sandomierzu, gdzie t w r. 1722. Napisal: Nova Olympia honoris in campo Adalb.

fol.; Swiety Thaddeusz Apostoł do swego Oltarza od Adama Koźmińskiego, Kustosza rogozińskiego, w Obrazie wprowadzony i t. d. Kalisz, 1713, fol; Pańska z Bogiem Zabawa to jest sposób Panom, żeby ich akcye były Pańskie. Sandomierz, 1723: nadto zostawił w rękopisie Opus contra Jansenistas, już prawie do druku przygotowany (Por. Niesiecki. Korona etc.). (Por. Sommervogel, Biblioth. de la Comp. 1892, 4-o, t. IV; Pelczar, Zarys dziejów kaznodz. Kraków, 1896, 8-o, t. II; Brown, Bibl. pisarzów asyst. polsk. Pozn. 1862, 8-a, str. 180). X, J, N

Glowica albo Kapitel z łac. zowie sie w budownictwie najwyższa cześć kolumny czyli słupa, której średnica jest wieksza od średnicy slupa. Najprostsza głowica jest w stylu doryckim, najbardziej urozmaicona w korynckim.

Glowiński Samuel, tvtularny bp. hebrański, sufragan lwowski, † 1776 r. Pochodził ze szlacheckiej rodziny her. Roch-secundo, piszacej sie de Glowno (dziś powiat Brzeziński, gub. piotrkowska), chociaż już od XVI w województwie Ruskiem osiadlej. Poświeciwszy sie stanowi duchowaemu G., według Niesieckiego, był proboszczem w Sniatyniu i Satanowie (na Podolu) i kanonikiem lwowskim (we Lwowie byly trzy fundacye w kapitule Głowińskiej), później zostal kanclerzem arcybpa i officyalem lwowskim.

Po śmierci arcybpa Jana Skarbka G., prekononizowany bpem hebrańskim. w 1733 r. objął rządy archidyccezvi. które do 1737 sprawował. W r. 1754 objal probostwo archikatedralne, a w trzy lata później, po śmierci Wyżyckiego, powtórnie zarządzał dyecezya, aż do r. 1759, gdyż następca zmarłego arcybpa Mikolaj Dembowski umarl, zanim objat rzady, Łubieński Władysław zaś, który po nim nastapil w trzy miesiące po objęciu dyecezyi, został przeniesiony na stolice prymasowska; dopiero wiec w rece Warława Sierakowskiego złożył G. rzady. Umarł w 1776 we Lwowie po 43 latach biskupstwa.

Bp. G. należał do bardzo zasłużonych w Polsce ludzi na polu oświaty. Serdeczna przyjaźń łączyła go z ks. Ko-

narskim; fundował więc szkoły pijarskie go na równi z najznakomitszymi teolowe Lwowie, na które ofiarował prócz gami doby obecnej na Zachodzie. (Por. 60,000 złp. w gotówce, grunta pod miastem i daie swoje wsie w pobliżu (Winniki i Podbrzeźce). Po wielu trudach, 1902, v. III, fasc. 69, i inne). Z prac gdyż Jezuici i arcybp. Sierakowski sprzyjający tym ostatnim, poważne stawili przeszkody, zakład wreszcie w 1776 r., niestety po śmierci już szlachetnego fundatora, został otwarty. Po ośmiu latach istnienia tej szkoly p. n. "Collegium nobilium" albo "Theresianum," Józef II fundusze skonfi-kował; gmach zaś obrócono na istniejacy dotad szpitał powszechny, pozostawiwszy tylko kaplicę dla wygody chorych i powierzywszy opieke nad nia kaplanom przy kle św. Antoniego. W 1851 r. utworzono osobna kapelanie. Nadzór nad chorymi mają od r. 1870 siostry miłosierdzia. (Por. W. E. Ill. t. XXV).

## Glówne cnoty ob. Unota,

Głubokowskij Mikołaj Nikanorowicz, profesor prawosławnej akademii ducho- Lopuchin, Prawosł. bogosł. enciklownej w Petersburgu na katedrze P. św. N. Test, dr. teologii, ur. r. 1863 we wsi Kiczmengski Gorodok (gub. Wołogodzka), kształcił się w nikolskiej szkole duchownej, w seminaryum wologodzkiem i w akad. duchownej w Kijowie, która skończył w r. 1889; w tymże roku został profesorem historyi klnej, a w 1890-P. św. w seminaryum w Woroneżu: w r. 1891 docentem akad. duchownej w Petersburgu, w 1894-nadzwyczajnym profesorem, a w r. 1898, po otrzymaniu stopnia doktora teologii, -zwyczajnym. G. brał żywy udział w sprawie układania programów P. św. w seminaryach prawosławnych i w ogóle w kwestyach reformy wykształcenia a-kademickiego, Działalność pisarska G. ujawniła się w r. 1883 w szeregu artykułów do różnych czasopism teologicznych. Jak ta działalność była płodna, można osądzić z faktu, że G. pisał do dwudziestu czterech czasopism, nadto do "Encyklopedyi" Łopuchina i t. d. Mimo młodego wieku G. zdobył wielką wiedzę i jego nazwisko jest znane nie tylko w Rosyi lecz i w kołach uczonych na Zachodzie, z którymi pozostaje w stosunkach. W ogóle stanowisko G jako teologa, ze względu na jego erudycyę i oryginalną metodę naukową, jest wybitne; instytucyą państwową. Metoda jaka o-

teologicznych G. znaczniejsze sa: Bła-żennyj Feodorit ep. kirskij. Jego żiźń i literaturnaja diejatelnośt. Moskwa, 1890, 2 tomy, praca źródłowa, pełna erudycyi, stanowiąca bogaty materyal dla historyka V i VI w. (Por. Wetzer u. Welte, Kirchenlexicon, t. Xl, wyd. 2 ie, k. 1536; Bardenhaewer, Patrologie. Freib. 1894, str. 350; 2 wyd. 1901, str. 331); Błagowiestje św. Apostola Pawla po jego proishożdenju i suszczestwu. Peterb. 1897; Teosoficzeskoje obszczestwo i sowremiennaja teosofia; Razbor uczenja Gartmana ob absoliutnom naczale kak bezsoznatelnom; Razwod i jego pośledstwija po uczenju Christa Spasitela ("Bogo-l. wiestn." 1895, Nr. 9); Biblejskoje bogosłowje, i w. in. (Por. pedia. S. Petersb. 1903, 4-o, t. 1V, k. 411-418).

Głuchoniemi, kalecy otoczeni szczególną piecza Chijaństwa. W pogańskiej starożytności nie poświecono G-ym żadnej uwagi. Arystoteles (De sensu et sensibili c. 1, n. 9) nie uważa nauczania G-ych za niemożliwe, to samo i ś. Augustyn. Później jednak przeważyło przekonanie odmienne, tak, że ces. Justynian, G-ych jako niepoczytalnych wykluczył od prawa robienia testamentów. Dopiero od XV w. poczęto nauczać G-ych według pewnej metody; m. i benedyktyn Pedro de Ponce w Sahagunie zaczał uczyć G-ych nietylko rodzimego jezyka, ale i obcych. W w. XVII bejgijczyk Van Helmont ze skutkiem przyswoił G ym Byly to jednak dotad raczej próby, niż w systemat pewien ujete nauczanie. Pierwszeństwo pod tym względem należy się ks. Karolowi Michałowi de l'Eppé (ob.), który przypadkiem bliżej zetknawszy sie zogromem niedoli G-ych, nauczał ich z początku prywatnie w r. zaś 1760 przy pomocy króla, państwa i do-brodziejów otworzył w Paryżu odpowiedni zakład. Dzielo jego wykończył ks. de Siccard za którego zakład stał się jego wiedza i szeroki pogląd stawiają baj ci filantropi się posługiwali, była

mowa mimiczna, piśmienna i migowa. Według tei ostatniej każdej literze, niektórym sylabom, a nawet pewnym wyrazom odpowiadał znak palcami reki. Metoda ta dotąd cieszy się uznaniem we Francyi. Twórca metody niemieckiei był Samuel Heinicke ur. 1729 w Saksonii, sam głuchoniemy, który niezmordowaną pracą, służąc w gwardyi saskiej, nauczył się języka rodzimego, lacińskiego i francuskiego. Podjał on wiec usilowania, aby głuchoniemego wychowańca swego nauczyć mówić i w tym celu po lugiwał się wskazówkami książki D-ra med. J. C. Ammona p. t. Surdus loquens seu methodus, qua qui surdus natus est loqui discere possit (Amstelod, 1692), Wszakże wskazówki te nie były dostateczne i Heinicke musiał przeważnie sam torować sobie drogi. W r. 1777 osiadł w Lipsku, gdzie założył instytut gluchoniemych. Jego metoda polegala na tem, aby 1-mo. uczniowi uświadomić najpierw pojęcia a następnie dać mu słowa, migi lub znaki do wyrażenia ich: 2-do, mimika nie może sama wystarczyć, aczkolwiek w połaczeniu z innymi czynnikami donio-ła odgrywa rolę; 3-io, głuchoniemego trzeba przyzwyczaić patrzeć na u-ta mowiącego; 4-to, przy wymowie należy klaść nacisk na dzwieki mowne, zwłaszcza wyraźnie wymawiać samogłoski. Heinicke + 1790 r., wdowa zaś po nim prowadziła dalej zakład lipski, aż do 1826 r. System dźwiekowy, t. j. nauczanie głuchoniemego mowy, zyskiwał sobie coraz wieksza przewagę, a nawet rozwinał się tak dalece, że na kongresie w Medyolanie 1880 r. zalecony został, jako jedynie racyonalny. Wprawdzie wymowa głuchoniemego jest sucha, twarda, niemile drażniąca ucho, niemniej jednak wpływa ona niezmiernie na duchowe rozwiniecie głuchoniemego i daje mu możność swobodnego obcowania z ludźmi. metoda nauczania jest mozolna i wiele wymagająca cierpliwości; rozwijać ją w szczególach nie wchodzi w nasz zakres, wystarczy zaznaczyć, że obecnie znalazła wszedzie zastosowanie, aczkolwiek we Francyi system l'Eppé'go ma dotad licznych zwolenników. U nas olbrzymie na tem polu zasługi, nie tylko filantropijne, ale i pedagogiczne, położył śp. ks. Jakób Falkowski (ob.) oraz zmarły w r. 1907 ks. Teofil Jagodziński (ob.). Obaj z po-

wodzeniem lączyli metodę francuską i niemiecką (Por. Ed. Walter, Gesch. d. Taubstummenbildungswesens. Bielefeld u. Leipzig 1882; tenże, Handbuch d. Taubstummenbildung, Berlin 1895; Wilh. Cüppers, Dir Sprachbildung d. Taubstummen Weimar 1884, oraz literatura przy art. ks. J. Falkowski).

Głuchoniemi (piecza pasterska). Jeżeli G-y nie umie czytać ani pisać, spowiada sie go przez znaki, tak w kościele, jak i w domu podczas choroby. Taki jest obowiazany podczas wielkanocy sp wiadać się. Gdyby pragnał częstszej spowiedzi, dozwala mu się. Takich atoli potrzeba naprzód przygotować do spowiedzi. Skoro taki nieszcześliwy objawi znakiem, iż ma grzechy, i że za nie żałuje, już jest dobrze usposobiony i powinien być bezwarunkowo rozgrzeszony. W razie uzasadnionej watpliwości rozgrzesza się go warunkowo. G-y objawia swój gniew przez ściagniecie dłoni w pieść i podniesienie tejże w górę; obżarstwo przez wkładanie palców do ust; pijaństwo przez przechylenie głowy i przylożenie reki w formę kubka ułożonej do ust; przekleństwo przez grożenie reka do góry i t. p. Podczas samej spowiedzi, wbrew ogólnej zasadzie, spoglada się w oblicze gluchoniemego. Zwyczajne ich grzechy sa: gniew, nienawiść, przeklinanie, obżarstwo nieczystość.

Jeżeli gluchoniemy umie pisać, to sie go spowiada zapomoca pisma. Czy atoli jest do tego obowiazany, zdania sa podzielone. Według zdania św. Alfonsa (VI, 479) i większości teologów, należy żądać od takiego penitenta, by spowiadał się zapomocą pisma. Gury zaś jest przeciwnego zdania i twierdzi, że Teologowie ogólnie zaprzeczają, aby gluchoniemy musiał się spowiadać za pomoca pisma. Wobec tych dwóch zdań, które mają wielkie za sobą powagi, zdaje mi sie to zdanie najprawdopodobniejsze, że pod tym względem należy pozostawić swobode penitentowi, jak on chce swe grzechy wyznawać. Zasady spowiadania takich są następne: zdrowego głuchoniemego nie powinno się nigdy słuchać spowiedzi w domu prywatnym; albowiem jest on niezmiernie wrażliwy na otaczające go przedmioty; sakrament traci wiele w jego oczach na swej świe-

tości, jeżeli go się spełnia w domu. stanowienie poprawy. Będzie się ocią-Spowiednik ma patrzeć w twarz penitenta, bo w ten sposób ułatwi mu przypomnienie grzechów i wzbudzenie żalu. Podczas spowiedzi wyrazić ma obliczem swoje zadowolenie, albo o brzydzenie lub niechęć, jakie penitent sam wyczyta. Gdyby tenże spowiadał się pismem, poleci mu odczytać te grzechy, chociażby spowiednik tego odczytania wcale nie rozumial; potem sam weźmie kartkę lub tabliczkę do ręki i odczyta wyr. źnie wypisane grzechy. Gdyby brakło czegoś do zupełności spowiedzi, zapyta go pismem i napisze mu potem nauki, upomnienia i pokutę. Skończywszy spowiedź, zmaże w oczach penitenta wszystko z tabliczki, albo kartkę podrze i natychmiast spali a potem go rozgrzeszy. Dlatego też powinna być pod reką świeca, aby sam penitent widział, że kartka spalona do szczetu, a tak był spokojny co do sakramentalnej tajemnicy spowiedzi.

X. Kopyciński.

Gluchowski Bartlomiej ks. T. J. z pochodzenia rusin, ur. na Podlasiu w r. 1645, † w Bydgoszczy w r. 1704. W ciagu 38 lat pobytu w zakonie zajmował się nauczaniem humaniorów, był też kaznodzieją i ministrem w różnych kolegiach. Zostawił manuskrypt Lucubrationes Rhetoricae jam praelo puratae. (Por. Brown, Biblioteka pisarzów asyst. polsk. Poznań 1862, 8-o, str. 180; Sommervogel, Biblioth. de la Comp. 1892, 4.o, t. III, kol.

Gluchy (piecza pasterska). G. wyznaje ustnie swe grzechy; ale nie słyszy pytań i napomnień spowiednika. W takim wypadku spowiednik nie jest obowiazany, ani głosno mówić, ani pytań swych na kartce lub tabliczce spisywać. Rzecz to bowiem uciążliwa i naraża na niebezpieczeństwo zdradzenia sekretu spowiedzi. Na to zgadzają się wszyscy teologowie. Gdyby atoli sam penitent o to prosil, wolno jest spowiednikowi poslużyć się prsmem. Jeżeli penitent nie umie czytać i jest nałogowym, lub znajduje się w blizkiej okazyi do grzechu, natenczas spowiednik wskaże mu krzyż, podniesie rekę ku niebu, albo załamie ręce, by w taki sposób wzbudzić w nim uczucie żalu i po- [8-a).

gal z udzieleniem rozgrzeszenia, objawiając mu to poruszeniem glowy. Skoro pozna, że przyrzeka szczerą poprawę, rozgrzeszy go. Spowiedzi ludzi zupełnie głuchych słucha w zakrystyi, gdzie ma stać konfesyonał i krzyż. Gdyby zauważył podczas samej spowiedzi, że penitent jest gluchy, nie usunie go od konfesyonalu, by nie zdradzić sakramentalnej tajemnicy spowiedzi, lecz według poznanego stanu duszy osądzi go, a zada mu bardzo lekkie zadośćuczynienie, aby blisko stojacy nie poznali stanu penitenta. W czasie odpustu, gdy i w zakrystyi pełno jest ludzi, musi się głu-chego wysłuchać i jeżeli jest dobrze u-sposobiony, rozgrzeszyć; albowiem i jemu przysługuje prawo korzystania z łask odpustu. X. Kopyciński.

Głuski Mikołaj ks. T. J. ur. w województwie lubelskiem w r. 1684, wstąpił do nowicyatu w r. 1700. Był profesorem filozofii w Piotrkowie i teologii w Poznaniu. Był profesem czterech ślubów. † w r. 1728 w Sandomierzu. Napisał Splendor Xiężyca w nowiu J. C. Antenatów w pełni Prześwietnych cnót, w ostatniej życia Kwadrze nayjaśnieyszy J. W. JMCP. P. Urszuli z Hrabiów Tarnowskich Wierzbowskiey Starosciny łęczyckiey i t. d. Fundator-Kollegium Piotrkowskiego i t. d. Sandomierz 1717, in tol., kart. 14. (Por. Sommervogel, Bibl. de la Comp. 1892, 4-o, t. III, k. 1503; Brown, Biblioteka pisarzów assyst. polsk. Poznań 1862 4-o, str. 180).

Głuszyński Stanisław nazywany także Gruszyńskim, ks. T. J., ur. we Lwowie w r. 1624, wszedł do zakonu w r. 1649, nauczał humaniorów; gdy Szwedzi napadli na Polske, ustapil do Czech i uczył poetyki w Komoł wie. Wróciw-szy do kraju był ministrem w różnych kolegiach, między innemi i w Krośnie przez lat 4, gdzie też hył ojcem duchownym przez lat 9; zajmował się też kaznodziej-twem; † we Lwowie w r. 1693. Napisał Ray duszy Chrześciańskiey zbawiennych rozkoszy pełny i t. d. Kalisz 1678, iu 8-o. (Por. Sommervogel, Bibliothèque, 1892, 4-o, t. III, k. 1504: Brown, Bibl. pisarzów. 1862,

Gmina, z niemieckiego przymiotnika gemein—wspólny, powstał polski rzeczownik gmin, a z niemieckiego rzeczownika Gemeinde gmina. Wyraz "gmina" był zdawna w języku polskim używany w znaczeniu różnego stanu miejskiego, ludności parafialnej, do jednego kościoła należącej, wreszcie w znaczeniu: ludu, pospólstwa, rzeszy, gromady, tłuszczy, tłumu, motłochu. W podobnem znaczeniu używają wyrazu tego pisarze nasi z XVII i XVIII w., a protestanci parafie swe nazywają gminami.

Gnatowski Jan (pseudonim Jan Łada), ks. pralat, literat i kaznodzieja, ur. 10 lipca 1855 r. w rodzinnym majatku Skarženówce na Podolu, nauki średnie pobierał w Odesie i uczeszczał na politechnikę w Rydze, studya uniwersyteckie filozoficzne odbył w Krakowie i Wiedniu. W r. 1878 wydał rozprawę: Realizm w literaturze i sztuce (Lwów); następnie występował jako krytyk literatury i sztuki oraz jako autor szkiców. Ogłosił drukiem: Moja Beatrice. Warszawa 1879; Listy o literaturze i sztuce, Poznań 1880; Listy z Konstantynopola, Kraków 1883. Prowadził czas jakiś po L. Siemieńskim dział sztuki w "Czasie" krakowskim, literatury w "Kuryerze Poznańskim", a następnie dział krytyczny po Sienkiewiczu w "Niwie" warszawskiej; drukował także podczas pobytu w Warszawie od 1883 do 1884 r. rozprawy z dziejów sztuki w "Atrneum". Od r. 1884—88 odbywał studya teologiczne w uniwersytecie w Innsbrucku, wyświęcony na ksiedza w r. 1:87. Przez pża Leona XIII powołany został na stauowisko sekretarza nuncyatury w Monachium; pozostawał na niem od r. 1888 do 1890, potem przeniósł się do Lwowa i był katecheta IV gimnazyum przez lat czternaście. W r. 1889 zo-tał tajnym podkomorzym Jego Świąt., w r. 1900 kanonikiem žytomierskim, a 5 maja 1905 r. pralatem domowym Jego Światobliwości. W tej drugiej fazie działalności, która od pierwszej pod względem pogladów religijnych wcale się nie różni, wydał Zyciorys Pawła Popiela, Lwów 1890; Dwie Passye, Kraków 1891; Książkę do nabożeństwa dla mężczyzn, Lwów 1893; Studya literackie, Lwów 1896, gdzie głównie zajał się roz-

dbając o zachowanie bezstronności w zaznaczaniu stron ujemnych i dodatnich. Po nadto wydał G. cały szereg kazań przemówień okolicznościowych, przez osiem lat był czynnym współpra-cownikiem "Gazety Kościelnej" Lwow-skiej i "Przeglądu Katolickiego", umieszczając stale w obu pismach przeglad spraw kościelnych. Gruntowna znajomość przedmiotu, zmysł krytyczny, smak wyrobiony w ocenie piękna, styl potoczysty, a często wytworny, są zaletami prac G. W r. 1893 zaczął G. jako Jan Łada ogłaszać nowelle. Trzy tomy tych utworów G. wyszły z druku: Pastele, Lwów 1895; O duszę, Warszawa 1897; Z doliny lez, Lwów 1900. Prócz tego w czasopismach znajdują sie pojedvácze drukowane nowelle, jako to: Moloch, Gwiazdka w Bardekerze, Sweet boy; artykuły z dziedziny społecznei i p lityki. W r. 1905 G. przeniósł się do Warszawy, ożywil założone przes 25 laty Towarzystwo S. Wincentego a Paulo, zajął się gorliwie organi-zacyą akcyi katolickiej pośród inteligencyi, chetnie i gorliwie pracuje na niwie kaznodziejskiej, wyglaszając podniosle konferencye dla warstw intelligentnych, a przytem poważne studya i artykuły umieszcza w czasopismach miejscowych i zagranicznych. X. S. G.

Gnauck-Kühne Elżbieta, autorka wielu dziel w sprawie wych-wania i kwestyi kobiecej, ur. w r. 1852 w Vechelde. Napisala Ekbert v. Braunschweig. Trier 1886; D. Univers. Studien der Frauen. 1890, wyd. 3-ie; Ursachen und Ziele der Frauenbewegung. 1892; Die soziale Lage der Frau 1895; Lage der Arbeiterinnen in der Berliner Papierwarenindustrie. 1896, i inne. (Por.

Keiters, Kath. Literaturkalend. 1902,

16-o, str. 89).

Gniew. Wszelka przeszkoda, zagradzająca człowiekowi drogę do osiagniecia celu, wywoluje w duszy jego uczucie (poped), pragnące zniszczyć tę przeszkodę. Przeszkoda ta uważana jest za coś zlego. Jeżeli omawiane uczucie (poped) nie będzie nieumiarkowaną żądzą zemsty t. j. jeżeli będzie kierowaną zdrowym rozumem, i jeżeli zło na które działa, będzie rzeczywistem, w takim

razie gniew będzie rzeczą dobrą, cnotą, bpstwo przez pełnomocnika, Piotra zmierzającą do wymiaru sprawiedliwoś- Mieszkowskiego, archidyakona warszawci, do osiągnięcia dobra. Taki gniew był w Chrystusie, gdy wypędzał kupczących ze swiątyni. Gniew, nie posiada-jący wyżej co wskazanych przymiotów, jest złym: a) albo ze względu na przedmiot, gdy się pożąda zemsty niesprawiedliwej względem tego, kto na nia nie zasłużył, lub większej niż zasłużył, lub dla zlego celu. np. z nienawiści; b) albo ze względu na sposób, jeżeli któś po zwala sobie na zbytnie wzburzenie, tak że nie może spokojnie, rozumnie nad uczuciem panować, albo gdy zanadto okazuje uczucia te nazewnątrz, np. klnąc, bluźniac. Uniesienia gniewu bez zastanowienia. w pierwszym porywie, jako czyny powstale i wykonywane bez rozwagi i zezwolenia woli nie sa grzeszne. Gniew zły jest ojcem wielu uczuć, i tak: w sercu rodzi oburzenie, wyniosłość; w ustach - klątwę, bluźnierstwo, obelgi, złorzeczenia; w czynie - klótnie, bunty, gwalty, mordy. Gniewliwym albo popędliwym nazywamy tego, kto ma ta-kie usposobienie, iż łatwo wpada w gniew.

X. H. P.

Gniewosz Mikołaj jezuita, poch. z senatorskiej rodziny, wstąpił do nowicyatu ok. r. 1657, był profesem czterech ślu-bów, † w Łucku w r. 1711; mąż wielkiej nauki, był misyonarzem obozowym i kaznodzieją. Według świadectwa ks. Niesieckiego zostawił w rękopisie dzielo Commentarius in libros Machabae-orum. Rekopis ten zginał w czasie pożaru rezydencyi w Krasnymstawie. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. 1892, 4-o. t. IV, k. 1504; Brown, Bibliot. pisarzów assys. polsk. Pozn. 1862, 8-a, str. 181).

Gniewosz Mikolaj Wojciech z Oleksowa, syn Krzysztofa i Anny z Ossolińskich, bp kujawski 1642-1654. Otrzymał staranne wychowanie domowe; po ukończeniu studyów w Rzymie, został dziekanem w kolegiacie Wolborskiej w 1618 r., następnie kanonikiem krakowskim 1625 r., dożywotnim administratorem opactwa koprzywnickiego, wielkim sekretarzem królewskim 1635 r. i sekretarzem królowej Cecylii Renaty, a w stwa przyjaciół nauk w Poznaniu, t. końcu bpem włocławskim i pomorskim XIX [1892], i w osobnej odbitce). Do-1642 r. po Macieju Łubieńskim. Objął syć tu podkreślić, że Gniezno, gród

skiego, który potem został kanonikiem i sufraganem włocławskim. D. 2 lutego 1643 r. odbył G. uroczysty ingres do katedry, na który Ludwik Krzysztof Miller, rektor szkoły włocławskiej przygotował panegiryk, drukowany w Poznaniu r. 1642 p. t. Arctophylax cathedrali ecclesiae vlad, feliciter irradiatus. G. był bpem gorliwym, odważnym i mężnym, wizytował kły i parafie. Opisy tych wizyt podał ks. Stanisław Kujot w wydawnictwie Toruńskiego Towarzystwa Nauk p. t. Fontes (t. I, 1899). Na sejmie w grudniu 1646 r. należał do posłów królewskich, przedstawiających izbie poselskiej uposażenie dla nowej królowy i inne żądania króla. Od sierpnia r. 1643 do połowy kwietnia r. 1649 przebywał w Warszawie dla spraw kraju, osieroconego śmiercią króla Włady-sława; dodany był do rady prymasowi, podpisał konfederacye stanów, radził wypłacić żołd wojsku z dochodów starostw podczas bezkrólewia, przewodniczył w komisyi wyznaczonej w sprawie z kozakami. Na sejmie elekcyjuym r. 1648 zastepował chorego prymasa. W r. 1650 udal sie do Rzymu na jubileusz ad limina Apostolorum i tam złożył pżowi relacye o stanie dyecezyi, drukowana w Monumenta hist. dioec. Vladisl. (1888 zeszyt VIII). W lutym r. 1651 powrócil do Woiborza i oddał się pracom pasterskim. Wiele kłów opuszczonych i zrujuowanych oddał pod zarząd cystersom. Czynności jego bpie od r. 1642 de 1652 obejmują dwie księgi, zachowane w archiwum kapituły; z nich widać, że nikomu nie poblażał i nie ustępował. G. + w Wolborzu d. 7 października 1654 r. pochowany w katedrze włocławskiej. Wizerunek jego pomieścił Józef Łaski w dziele Ryciny polskich i obcych ry-towników XVII i XVIII w. X. S. G.

Gniezno. Przedstawienie historyi miasta Gniezna leży poza zakresem zadań naszej encyklopedyi. Znajdzie ją ciekawy czytelnik w Słowniku geograficznym oraz w monografii Stanislawa Karwowskiego: Gniezno (w Roczniku Towarzy-

kwitnący ok. r. 1000 i zwykła siedziba kr. Bolesława Chrobrego, niedługo potem, tj. po śmierci Mieszka II, doznało strasznego spustoszenia przez Czechów, w r. 1038. Podniosło się jednak, i w epoce Polski w podziałach, w XII i XIII w., odgrywało dosyć znaczną rolę. W r. 1282 otrzymuje prawo nie-mieckie. W r. 1295 odbywa się w Gnieźnie koronacya kr. Przemysława, a 1300 Wacława czeskiego. Były to ostatnie koronacye w Gnieźnie dokonane. (Pierwsza, Bolesława Chrobrego, była w r. 1024; nadto koronowali się przypuszczalnie w Gnieźnie Mieszko II i Bolesław Śmiały). Władysław Łokietek pospieszył już na koronacyę do Krakowa, wszelkie usiłowania Wielkopolan i arbpa, by Gnieznu przywrócić zaszczyt miasta koronacyjnego, rozwijane zwłaszcza za Ludwika wegierskiego, pozostaja bezskutecznemi. Odtąd też poczyna się powolny i nieuchronny upadek Gniezna. Badźcobadź, musiało miasto w w. XIV posiadać poważne zasoby ludności rzemieślniczej, skoro mogła się wówczas dokonać wspaniała budowa katedry, i to w krótkim stosunkowo czasie. Obok przyczyn politycznych i geograficznych podcinały żywotność miasta katastrofy, jak napad Krzyżaków w 1331. Szwedów w 1655 i 1705 r. (po tym ostatnim spadła liczba mieszkańców Gniezna do 60), oraz wielkie pożary w latach 1613, 1760 i 1819.

Obecnie Gniezno jest miasteczkiem liczącem mieszkańców według ostatniego liczenia (1905): 23,727; z tych katolików: 15,270, ewangielików: 7,432, izraelitów: 983. Ludność katolicka i polska, stanowiąca, mimo wszelkie wrogie wysiłki, dwie trzecie nie ma na losy miasta najmniejszego wpływu, dzięki pruskiemu systemowi wyborów do rad miejskich, opartemu na klasach, i dowolnej "geometryi wyborczej."

Dla ogółu narodu i dla cywilizacy<sup>i</sup> kościelnej tkwi znaczenie Gniezna w nagromadzonych w murach jego świątyń zabytkach przeszkości.

1. Katedra. Na wzgórzu Lecha, między jeziorami Jelonkiem i Bielidłem, monarchy ponad rozległemi ląkami, wskazującemi dowaną był na ciągnące się tu niegdyś olbrzymie jącym, t. j. koryto wód, wznosi się wysoko katedra gotyckiego gnieźnieńska, z zdaleka widoczna wszysti zatrzymała.

kim przybywającym, bądź to z plantu kolejowego, którym dochodzą do Gniezna pociągi z Poznania, Wrześni lub Nakła, bądź ze żwirówek i dróg polnych zbiegających się z okolicy do miasta.

Na wzgórzu tem był od dawna, już przed zaprowadzeniem Chrześcijaństwa w Polsce, gród czyli osada książęca. Dowodzą tego, krom innych znamion, wykopane tam niedawno w dość znacznej liczbie różne części broni z rogów

jelenich wyrobione.

Na wzgórzu tem wzniesiono też światynie chrześcijańska, zaraz w pierwszych czasach zaszczepienia w Polsce wiary św. Dowodzi tego rys tradycyą przechowany, że Dabrówka, żona Mieczysława I, jest pochowana w kościele gnieźnieńskim, oraz fakt, że tu przeniesiono w roku 999 szczatki św. Wojciecha, zamordowanego (997) przez pogańskich Prusaków, wykupione przez Bolesława Chrobrego i umieszczone na razie w klasztorze trzemeszeńskim. Blasku świetnego i europejskiego rozgłosu nabrata światynia w r. 1000 ery chrześciań-kiej, w którym król niemiecki a cesarz rzymski Otton III odbył pielgrzymkę do Gniezna, dla uczczenia grobu św. Wojciecha, a wspaniale przyjęty przez Bolesława Chrobrego, polożył podwaliny odrebnej organizacyi Kościoła katolickiego w Polsce. Wówczas światynia gnieźnieńska podniesioną zostala do godności katedry, owszem stolicy duchownej całej Polski, przez umieszczenie w Gnieźnie siedziby arbpa.

Ze starej katedry dźwignietej przez Bolesława Chrobrego do dni naszych nie prawie się nie przechowało. Została z niej chyba tylko częśc fundamentów i sporo ciosów granitowych, użytych w dolnych częściach wież.

A. Achitektura. Katedra, jaką dz siaj widzimy, pochodzi w głównym kształcie i w strukturze murów (krom nielicznych stosunkowo późniejszych dodatków) z wieku XIV. Jest ona fundacyą zbożnego i dzielnego arpa Jarosława Bogoryi Skotnickiego (1342—74), doradcy i przyjaciela wiekopomnego monarchy Kazimierza Wielkiego. Budowaną była w stylu podówczas panującym, t. j. gotyckim, i charakter stylu gotyckiego dotychczas w znacznej części zatrzymała.

Na zewnątrz zapowiadają ten styl wy- rosława Skotnickiego) i inne herby roniesiona ponad resztę budowy główna dzin wielkopolskich, niezawodnie tych, nawa ze stromym dachem, opinajace całość w regularnych odstępach szkarpy, czyli filary przyścienne, oraz dwie poteżne frontowe wieże. Późniejszym dodatkiem, niezgodnym z pierwotnym planem gotyckim, są przybudowane do o-bydwoch bram, północnej i południowej, ubikacye i kaplice, oraz barokowe chełmy obydwóch wież, wykonane z miedzianej blachy.

Wewnątrz jest katedra gnieźnieńska świątynia gotycką o trzech nawach z wielokatna apsyda, takiemże obejściem chóru i okalającym ją wieńcem ka-

Boczne nawy katedry gnieźniejskiej sa o wiele ciekawsze i piękniejsze od głównej. Główna bowiem nawa, zniszczona pożarami. otrzymała kształt dzisiejszy dopiero we wieku XVIII. Boczne natomiast zachowały do dzisiaj kształt, jaki im nadal arcybiskup Jarosław Skotnicki († 1376), odnowiciel katedry gnieźnieńskiej. Sa one pieknym przykładem stylu gotyckiego, czyli ostrołuku, odmiany tak zw. krakowskiej, czyli nadwiślańskiej. Sklepienie krzyżowe, t. j. utworzone przez dwa kolejno skrzyżowane łuki, opiera się na filarach. Każdy filar uwieńczony jest kapitelem, czyli głowicą bogato rzeźbami ozdobioną. tych zachowały się tylko części do bocznych naw zwrócone, ponieważ środek tumu, jak mówiliśmy, gruntownej uległ przemianie. Ale i to, co zostało, chlubnie świadczy o sztuce naszej wieku XIV. Prócz motywów roślinnych wychylają się tam twarze, a nadto przykuwają naszą uwagę całe sceny z bajki, jak np. lis skradający się do winogron. Lecz nie dosyć było artyście tchnąć powiew życia na obszerne przestrzenie kapitelów; życie przepływa także na pędy z nich wyrastające, czyli żebra sklepienia, ozdobione szeregiem różnych zwierzat, czasem fantazyjnych potworów gdzieniegdzie ludzkich postaci. Nakoniec klucze czyli zworniki sklepień, t. | j. krażki osadzone w miejscu krzyżowania się żeber, mają różne godła, po części symboliczne, jako to czterech ewangelistów, głównie zaś historyczne, więc herb fundatora katedry, arcybiskupa Ja- w scenach życia św. Wojciecha uderza

które dopomogły arbpowi do wzniesienia wspaniałej światyni.

Główna nawa zatraciła, co do dekoracyi i kształtu sklepienia, charakter pierwotny. Po strasznym pożarze bowiem, który nawiedził katedrę w r. 1760, odnowiono ją w zimnym stylu owej epo-ki, tak zw. "warkoczowym." Pierwotną konstrukcyę gotycka zachowały wiec tylko boczne nawy; nadto w dwóch kaplicach i niektórych innych zakatkach pozostały jeszcze ślady gotycyzmu. Zresztą kaplice przerobione są na dzisiejszy kształt we w. XVII i XVIII. Piekna ozdobą wielu z nich są, prócz pomników, marmurowe odrzwia w stylu późnego renesansu, oraz drzwi kratowane z kutego żelaza w różne desenie, chlubne okazy przemysłu artystycznego w Polsce.

B. Plastyka, 1. W bramie południowej znajduje się najwieksza ozdoba katedry gnieźnieńskiej; wrota śpiżowe pcchodzące z XII wieku. Takich cennych zabytków sztuki niewele jest na świecie, a na polskiej ziemi niema w ogóle drugiego podobnego. Wrota gnieźnieńskie przedstawiają w plaskim odlewie śpiżowym cały żywot św. Wojciecha według biografii Świętego, napisanej przez czeskiego zakonnika Kanaparza. składają się z dwóch połaci, czyli skrzydel, a każde skrzydło ma, prócz obramowania, dziewięć pól. Pola lewego skrzydła przedstawiają, w porządku z dolu do góry, młodość św. Wojciecha jego duszpasterswo w Pradze; pola zas prawego skrzydła, w porządku odwrotnym, prace aposolskie i męczeństwo świetego patrona.

Całe wrota, obok pewnej nieudolności, właściwej dzielom sztuki z tak dawnej (romańskiej) epoki, mają cechy wybitnego artyzmu. Niezrównanem wprost jest obrzeżenie ze splecionych zręcznie gałazek, wśród których uwijają się różne postacie: zwierząt (lew, kozieł, małpa, pies, zając, różne ptactwo), bajecznych potworów (centaur, smok i t. zw. syrius, t. j. ptak z ludzką głowa); oraz ludzi. W środku bramy, na lewem skrzydle, widzimy (od dołu) całe polowanie, a orla Piastowskiego, dalej Bogoryę (t. j. wyżej uprawę i zbieranie wina. Także

Gniezna.

staranność w obrobieniu poszczególnych ligencyi i przedziwnej mocy charakteru postaci, ich szat i innych akcesoryów, jeszcze nie utracił. Zwłoki powszechną oraz zręczność w odmalowaniu na twa- czcią narodu otoczone położył artysta rzach różnych uczuć.

- Pomnik śpiżowy Jakóba ze Sienna († 1480), wspanialy rozmiarami i dokładnością roboty, lecz trudny do ro-zeznania; postacie bowiem i wszystkie akcesorya nie sa oddane wypukło, lecz same kontury sa w płytach brazowych wyryte. Pomik ten, złożony z 12 płyt, przedstawia arbpa w stroju pontyfikalnym, w obramowaniu bogatej architektury, jakby oltarza gotyckiego. We fra mugach stoją postacie dwunastu Apłów; w szczycie króluje Bóg Ojciec, obok niego stoją i klęczą aniolowie. W okolo pomika biegnie napis wymieniający godność datę śmierci i wiek arbpa. rogach symbole cztrech ewangielistów; w czterech bokach powtórzony herb Debno.
- 3. Za samym wielkim oltarzem (do r. 1897 w tylnej ścianie koufesyi św Wojciecha) znajduje się silnie wypukta rzeźba z czerwonego marmuru, podobna zresztą do pomika Zbigniewa Oleśnickiego (ob. niżej). Różni się od tamtego złym stanem, w jakim się zachowała, nawet uszkodzeniem w niektórych miejscach. Ponieważ ta rzeźba nie ma obecnie żadnego napisu, domyślano się długo, kogoby mogła przedstawiać. Najświeższe badania wykazały, że jest to płyta z dawnego nagrobka, czyli dawnej konfesyi św. Wojciecha, ufundowanej w r. 1480 przez arbpa Jakóba ze Sienna, a ukończonej r. 1486, która istniała aż do r. 1655, tj. do zburzenia przez Szwedów. Choć nie znamy napewno nazwiska rzeźbiarza (prof. Sokołowski, a za nim Daun [Veit Stoss und seine Schule in Deutschland, Folen und Ungarn, Lipsk 1903] są za Witem Stwoszem; z listu jednak ogłoszonego przez tegoż prof. Sokołowskiego wiemy, że do ukończenia mauzoleum św. Wojciecha zaangażowany był Hans Brand, rzeźbiarz gdański), jednak widać, że musiał on być mistrzem niepospolitym. Św. Wojciech, z krzyżem arbpim w prawej, a pastorałem (potrzaskanym teraz) w lewei rece, przedstawiony jest, jakby codopiero zasnał snem wieczystym. Powieki już przymknięte, lecz wyraz twarzy nic z uduchownienia, wielkiej inte-
- jeszcze nie utracił. Zwłoki powszechna czcią narodu otoczone położył arty-ta w świetnych szatach bpich jakoby na wapanialem łożu. Pod głowa Swietego wzorzysta poduszka, pod stopami tarcz herbowa (Poraj) i, zwyczajem pomików średniowiecznych, lwy czy potwory. Plyta ta, jak już zauważono, jest tylko cześcia pozostała z całkowitej konfesyi. By odtworzyć wygląd całego pomnika. trzeba sobie wyobrazić, że ten marmur leży poziomo, jako wierzch skrzyni lub mogily. Boki jej wypełniały inne, mniejsze plyty z wapienia, także rzeźbione, a nad grobem wznosił sie na sześciu filarach baldachin. Z tablic bo znych codopiero wspomnianych zachowały się, choć w innem miejscu, cztery części. Zawierają one, prócz napisów o zaslugach i śmierci męczeńskiej św. Wojciecha, herb fundatora, tj. arbpa Sienieńskiego (Debno), i scene rzeźbiona, której znaczenie niełatwo już wytłumaczyć, powodu znacznego jej uszkodzenia. Tyle pewna, że przedstawia ona chrzest udzielany przez św. Wojciecha; badź to chrzest Szczepana, króla wegierskiego (jak przypuszczał Józef Lepkowski). badź wogóle chrzest tych narodowości, wśród których patron sw. apostolowa!, tj. Wegrów, Prusaków i Polaków. (Ob. studyum autora obecnego art-u: Jeszeze o zagadkowym nagrobku katedry gnieżnieńskiej, Poznań 1906 (odbicie z rocznika Towarzystwa przyjaciół nauk), gdzie też podano dawniejsza literature przedmiotu).
  - 4. Pomnik marmurowy prymasa Zbigniewa Oleśnickiego († 1493) dłuta Wita Stwosza. Postać stojące arbpa w nizkiej płaskorzeźbie odznacza się siłą i powagą rozlam, w obliczu, bogactwem i przepychem szat i ozdób pontyfikalnych. Nad głową ostrołuk i spłoty roślinności, za arbpem dwóch aniolów trzyma draperyę. W około płyty napis przerywany w rogach herbami, na końcu godło warsztatu Wita Stwosza.
  - 5. Cztery płyty marmurowe w stylu włoskiego renesansu, zamówione na Węgrzech, przez prvmasa Jana Łaskiego, wracającego z Rzymu w r. 1516. Na brzegu jednego z nich zapisał się artysta: Jan z Florencyi. Wszystkie cztery są do siebie zupełnie podobne i mają w

górnej podstawie herb otoczony cudnym, bogatym wieńcem z kwiatów i owoców, w dolnej nap s wykonany w pięknym charakterze kapitalnym. Płyty te poświęcone są pamięci samego prymasa Łaskiego, dwóch jego poprzedników: Gruszczyńskiego i Boryszewskiego, oraz kusztosza Andrzeja Łaskiego, brata arbpa.

Mało co różni się od tych czterech pomnik prymasa Macieja Drzewickiego († 1535).

- 6. Inny zupełnie charakter, bo północnego renesansu, ma śpiżowy nagrobek kanonika Jana Grota, † 1532. Płyta ta przedstawia kanonika z herbem Gozdawą w wypukłym odlewie; w okolo napis. Bergau (w Zeitschrift d. hist. Gesellschaft f. d. Prov. Posen II, str. 181) przypisuje to dzieło Han-owi Vischer'owi, odlewnikowi norymberskiemu.
- 7. Pomnik prymasa Andrzeja Krzyckiego († 1537), w stylu rozwiniętego włoskiego renesansu. Zachowała się tylko marmurowa postać arbpa i nad nią piękna płaskorzeźba z wapienia, przedstawiająca Madonnę z dzieciątkiem wśród aniołów. Brak natomiast architektonicznego obramowania.

Podobnym do poprzedniego, a zwłaszcza do następnego, jest pomik z piaskowca prymasa Jana Latalskiego (†1540); jest jednak skromniejszy i, wskutek kruchego materyalu, nadpsuty.

Najwspanialszym z pomników gnieźnieńskich, w stylu rozwinietego włoskiego renesansu, jest mauzoleum prymasa Mikołaja Dzierzgowskiego, wzniesione r. 1554. W środkowej komorze leży postać z czerwonego marmuru; w niszach bocznych stoją św. Mikołaj i św. Wojciech, w naszczytniku medalion z Madonna, trzymany przez aniołów. Cały układ nasiaduje ksztalt nagrobków szkoły weneckiej tej epoki.

Do tej grupy należy także nagrobek Marcina Brudzyńskiego († 1575), burgrabi kcyńskiego, z polskim wierszowanym napisem, z piaskowca.

8. Późny renesans reprezentują godnie pomniki dwóch prymasów: Wojciecha Baranowskiego († 1615) i Wawrzyńca Gębickiego († 1624). Pierwszy imponuje głównie masą marmuru (w różnych odmianach) i pięknemi propor-

cyami architektury. W drugim więcej się objawia mistrzowstwo rzeźby. Arbp Gębicki, zatopiony w modlitwie, nad nim ukazuje się Matka Boska z dzieciątkiem; po bokach św. Wojciech i Wawrzyniec, wyżej personifikacye dobroczynności i wymowy, na szczycie aniołowie. Wszystkie te postacie, nadto stopy i głowice kolumn, są z alabastru, re-zta z czarnego marmuru. Wszędzie widzimy tu znakomitą robotę, zwłaszcza w głowie arbpa, w szatach układających się w naturalne, wykwintne faldy, w misternym, koronkowym rąbku.

- Z licznych pomniejszych pomników tego samego stylu zasługuje na wzmiankę wspólny nagrobek dwóch kanoników: Tomasza Josickiego, dra praw († 1616), i Wincentego Oczka, dra medycyny († 1628), wzniesiony zresztą już za ich życia. Charaterystycznem dla tych wszystkich dzieł pierwszej połowy XVI w. jest przedstawienie głównej osoby w postaci klęczącej.
- 9. Między pomnikami baroku i następujących po nim stylów nie znajdujemy dzieł mogących się zmierzyć z codopiero wymienionemi. Najciekawszym szczegółem w nich jest zazwyczaj popiersie na blasze malowane.
- C. Malarstwo. Z dzieł malarstwa na płótnie należy podnieść dwa obrazy. Jeden w ołtarzu kaplicy Łubieńskich, z r. 1646, przedstawia ofiarowanie Chrystusa Pana w świątyni; lecz wszystkie osoby tam przedstawiane są portretami członków rodziny Łubieńskich, wówczas żyjących z prymasem Maciejem na cze-Koloryt zdradza wpływy szkoly weneckiej, reprezentowanej wówczas w Polsce przedewszystkiem przez Tomasza Dolabellę. Drugie płótno, w kaplicy Skrzetuskiego, przedstawiające śmierć św. Józefa, pochodzi z "malarni królewskiej w Warszawie," założonej przez Stanisława Augusta, a więc ze szkoly Marcela Bacciarellego (ok. 1780). Postać Chrystusa Pana odznacza się szlachetną postacią i czystością kolorów; natomiast Matka Boska oddana zimno i bez najmniejszego zrozumienia elementu nadprzyrodzonego.

W kapitularzu jest kilkanaście portretów olejnych. Z tych do dobrych zaliczyć należy wizerunki prymasów Stanisława Karnkowskiego, Wawrzyńca Gebickiego i Macieja Łubieńskiego.

D. Sprzęty liturgiczne. Skarbiec katedralny nie jest tak bogatym, jakby z góry od miejsca tak znacznego spodziewać sie można. Napady nieprzyjaciół (Czechów w r. 1034, Krzyżaków w 1331 i Szwedów w 1655) zabrały wiele, wiele też złożono na oltarzu ojczyzny w publicznej potrzebie (jak za czasów Kazimierza W. i Kazimierza Jagielloń. zyka).

Z tego, co zostało, pierwsze miejsce zajmuja relikwiarze, które uszły reki lupiezców, dzieki troskliwości, z jaka wobec grożących niebezpieczeństw relikwie z Gniezna wywożono lub ukrywano. a) Relikwiarz dla głowy św. Wojciecha z blach zlotych, obsadzonych 40 drogimi kamieniami i 8 perlami jest darem Bolesława Krzywoustego (1113). W obecnym jednak stanie pochodzi z r. 1494, w którym naprawił go złotnik poznański Jakób Barth. Przy tej restauracyi dopiero mogły być wyryte sceny z życia św. Wojciecha na bocznych ścianach, w liczbie ośmiu; zdradzają one bowiem charakter późnego gotyku. - b) Późnogotycki srebrny relikwiarz dla szczatek św. Barbary, r. 1493 lub krótko przedtem wykonany, dar kanonika i wikaryusza generalnego Jakóba Boksicy. -- | c) Późnegotycki srebrny relikwiarz dla szczatek św. Urszuli; na nim zapisany Benedykt z Łopienna i rok 1481. – ď) Renesansowy srebrny relikwiarz dla szczątek św. Gereona, z r. 1535.

Dalej wymienić należy trzy gotyckie krzyże czyli pacyfikaly, z których dwa dostały się katedrze po kardynale Fryderyku Jagiellończyku (1493—1503). Zwłaszcza jeden z nich, najmniejszy, jest prawdziwem arcydzielem kunsztu złotniczego.

Była u nas ustawa kościelna, moca której każdy arbp i bp obowiązany był ofiarować swej katedrze złoty lub, w bpstwach mniej zasobnych, srebrny kielich. Z tych of ar arbpich zachowało się tylko pięć egzemplarzy z ostatnich czasów; wszystkie godne dary prymasowskie. Pierwszy pochodzi od kardynała Michala Radziejowskiego, a wykonał go, jak opiewa napis, Samuel Iaco-mius w Rzymie r. 1690. Drugi z ema-

rem Teodora Potockiego. Trzy inne sprawili arbpi Adam Komorowski, Władysław Łubieński i Michał Poniatowski, a ostatni Ignacy Raczyński.

Inne kielichy, dalej monstrancye i różne sprzety liturgiczne, oraz co lepsze ornaty i inne tkaniny pochodzą z w. XVII i XVIII (pominawszy parę drobiazgów z XVI). Wartość ich materyalna jest różna; pod względem jednak artystycznym nie mogą się już równać z okazami powyżej wymienionymi. Wyróżnić chyba jeszcze należy garnitur dla wielkiego ołtarza z cieżkiego srebra. (krzyż, 6 lichtarzy, 2 popiersia) wykonany w Paryżu, a ofarowany katedrze w spadku po kardynale Radziejowskim.

Konfesya św. Wojciecha. W środku mniej wiecej głównej nawy stoi wielka świętość narodu Polskiego, konfesya św. Wojciecha. W tym kształcie, w jakim ją dziś widzimy, pochodzi z r. 1681 i zastepuje miejsce dawnego, marmurowego mauzoleum, uszkodzonego przez pożar w r. 1613, a zniszczonego przez Szwedów w r. 1655 (ob. wyżej); jest zatem symbolem dźwigniecia sie narodu po zaborze sąsiada pólnocy, który tak strasznie dał się krajowi naszemu we znaki. Wysoki baldachin z drzewa, niesiony przez cztery złocone barokowe kolumny, jest naśladownictwem konfesyi św. Piotra w Rzymie, a dzielem warszawskich snycerzy; wspiera się on na czterech parożnikach marmurowego ogrodzenia. Spiżowa brama, dajaca przystep do oltarza, jest darem kanonika Stanisława Bużeńskiego (z r. 1686). Wewnatrz, nad poziomem oltarza, wznosi się szczerosrebrna trumna poświęcona szczątkom św. Wojciecha, wsparta na barkach czterech figur przedstawiających cztery stany: ryczerza, mieszczanina, rolnika i kaplana. Figury te mosieżne i posrebrzane, są darem ks. pralata Dorszewskiego z okazyi jubileuszu św. Wojciecha (1897), a dziełem artysty-rzeźbiarza p. Marcinkowskiego. Sama trumne, sprawioną w r. 1662 r. przez Wojciecha Pilchowicza, kanonika gnieźnieńskiego i sufragana warmińskiego, wykonał Piotr van der Rennen, złotnik gdański. Na wieku spoczywa na pół wzniesiona postać patrona. Czem był ten, którego szczątki na tem miejscu złożono, opolia i porcelanowemi kartuszami, jest da- wiadają płaskorzeźby pokrywające boki i wieko trumy, przedstawiający 10 scen | z życia św. Wojciecha i łączących się z jego śmiercią wydarzeń. Dopełniaja całości cudnego relikwiarza aniołowie po bokach i rogach trumny i dźwigające ja orly królewskie.

Przed konfesya św. Wojciecha śpiewa duchowieństwo prastarą pieśń Boga Rodzica w niedziele i święta o godzinie 93/4, zaś lud cały w uroczystość św. Wojciecha (23 kwietnia) i w rocznice przeniesienia jego zwłok (20 października) na nieszporach.

Inne kły pod żadnym względem nie mogą porównać się z katedra; dlatego ograniczymy się co do nich na krótkich uwagach.

a) Kl. św. Jerzego, zwany in arce, na zamku gnieźnieńskim, może być co do swego założenia dawniejszym od katedry. Znajduje się on na temże samem wzgórzu, lecz bliżej wywyższonej północnej jego części. W dokumentach spotykamy się z wzmianką o nim po raz pierwszy 1220 r. Z pierwotnej budowy zachowała się tylko część murów z ciosów granitowych. W XVIII w. kłek, chylący się ku ruinie, miał być rozebrany; uratował go od zagłady i przebudował w dzisiejszym kształcie ks. kanonik Balcer Pstrokoński (1782). - Świątynia ta była kollegiata, tj. miała do obsługi kollegium złożone z proboszcza i 5 kanoników, a nadto 6 wikaryuszów. Nominalnie kollegium kanoników i wikaryuszów dotychczas istnieje, lecz szczupłe prebendy powierzane są duchowieństwu katedralnemu lub seminaryinemu. Osobno pisał o tym kle i o nieistnieją-cej już sąsiedniej kaplicy Stanisław Karwowski: *Kolegiata św. Jerzego i* kł. św. Stanisława w Gnieźnie, Poznań 1896. b) Kł. św. Jana, należący dawniej wraz z przytykającym do niej klasztorem do Bożygrobców czyli Mie-Jest to fundacya księcia chowitów. wielkopolskiego Przemysława z r. 1243. Klek niewielki jest cudnem dzielem go-tyku w. XIV, znajduje się jednak obecnie w stanie smntnego opuszczenia. Rząd bowiem pruski, choć zagarnął dobra, a nawet ki sam, pozostawiając katolikom tylko użytek jego, jednak o utrzymanie sie jego nie troszczy, owszem parafii pod tym względem niedawno je- czasach kłek ten powiększono. f) Kł szcze czyniono trudności - Helm wieży św. Michała pochodzi co najpóźniej z

barokowy. - Obok kła był pierwotnie szpital, później dość znaczna osada (prepozytura) Bożogrobców. Istniejąca obeenie budowla klasztorna pochodzi, sądząc po ksztaltach, z XVIII w., i służy od seknlaryzacyi (1821) za szkołę. – Co do kła ob. studyum autora obecnego artykulu: Ozdoby architektoniczne w gnieżnieńskim ktku św. Jana. (Przegląd kościelny VIII [1905] 501—509 [z ilustracyami]; IX [1906] 98—108; także w osobnej odbitce). c) Kł. franciszkański erygował wraz z klasztorem ksiaże wielkopolski Bolesław († 1279). Malżonka jego, bł. Jolenta, dodała kla-sztor mniszek, do którego po śmierci męża sama w tąpiła. Kł ma kształt wydłużonego prostokatu, do którego aż do połowy długości, przylega jakoby boczna nawa, z dawnym chórem zakonnic i oltarzem. Z pierwotnej, wczesnogotyckiej budowli zachowało się sklepienie chóru czyli presbiteryum; zwłaszcza lokal nad zakrystya, służący dzisiaj do zebrań towarzystw parafialnych, okazuje jeszcze ślady gotyckiego laskowania okien. Także w dawnym chórze mniszek, przemienionym obecnie na kaplice bl. Jolenty, jest gotyckie sklepienie, lecz bez żeber, czyli t. zw. kryształowe, i ciekawe szczątki laskowania w zamuro-wanych oknach. Kaplica ta jest na piętrze: sklepienie pod nia odnowione jest w r. 1614, reszta wewnetrznego urzadzenia pochodzi z lat 1758-72. Szczątki bł. Jolenty spoczywają od r. 1892 na nowym oltarzu w pięknej metalowej trumience. - Z gmachów klasztornych zachowała się tylko mniejsza cześć, klasztor męski, obecnie szkoła. Na miejscu rozebranego klasztoru żeńskiego stoi więzienie i sąd ziemiański (tu sądzono sprawę wrzesińską, 1901). Następne trzy kly sa parafialne: d) Kł św. Trójcy czyli fara. Pewna wiadomość o jego istnieniu mamy dopiero z r. 1421 (w aktach kapitulnych). Z gotyckiej budo-wy zachowały się ściany presbiteryum, dolna część wieży i ślad okna we fasadzie. Oltarz wielki i witraże newe, lecz do gotyku zastosowane. Reszta skromny barok. e) Kł. św. Wawrzyńca istniał już r. 1255. Spalili go Krzyżacy 1331. Obecne mury mogą pochodzić z XVI w., sklepienia nie ma. W najnowszych

XIV lub XV w. W presbiteryum skletego uposażenia biorą też nazwę poszczepienie gotyckie z żebrami ozdobionemi gólne kononikaty. Pierwszy z nich, tj. oblanem z jednej strony jeziorem Bieli-Nakiel-kiego (*Miechovia sacra*), kano-nik Przedaw r. 1179. W następnym w-u otrzymali Bożogrobey bogatsza fundacye św. Jana (ob. wyżej), skad kl św. Krzyża pozostał drewniauym aż do r. 1829, w którym miał być zupełnie zniesiony. Obywatele jednak G-a ze składek postawili na jego miejsce nowy murowany (1835), a w r. 1890 ozdobili go wieżyczka. h) Kł. św. Piotra wspomniany jest już w dokumencie z 1357 r. Był z drzewa, dopiero w końcu XVIII w. stanal obecny murowany. Do początku XIX w. był parafinlnym. 1833 przyłączono kł i pnrafię do św. Trójcy; dotychczas jednak od tego właśnie kłka nosi nazwę dekanat św. Piotra i Pawła. - Otaczający tę skromną światynie cmentarz założono też właśnie w poczatku ubiegłego wieku.

Instytucye duchowne. a) Kapituła katedralna istnieje przypuszczalnie od najdawniejszych czasów bytu arbpstwa. Pewne wiadomości historyczne mamy o niej dopiero od początku w. XIII. I wtedy ma już kapituła skład mniejwięcej ten sam, co później, tj. obejmuje prócz kanonikatów 6 wyższych urzedów (pralatur), i to: proboszcza, dziekana, archidyakona, kantora, scholastyka i kustosza. Do nich r. 1331 przybywa siódma pralatura kanclerza. Liczba kanoników początkowo pewnie była nieokreślona, potem, po wydzieleniu osobnych prebend, wynosiła 26. Arbp Jarosław Skotnicki zredukował ja do/23, i taką pozostała do początku XIX w.; chwilowo tylko istniał jeszcze 24. kanonikat. Rozdział majątku kapitulnego od arbpiego i w dalszym następstwie powstanie osobnych prebend dokonały się najpóźniej w początku w. XII. Odtad każda prałatura i każdy kanonikat wydzielona ma stale dotacye (badź w dziesięcinach bądź w roli) czyli fundum.

podobnie, jak w katedrze. Trzy krótkie fundi Strzatkowo, połączony jest od nawy odbudowano w r. 1815. Wieżę r. 1526 z godnością sufragana gnieżnich-dodano w najnowszych czasach. Nako-skiego, czyli bpa in partibus, który koniec dwa kłki ementarne: g) Kł. św. wyręczal arbpa we funkcyach pontyfi-Krzyża, pieknie położony na wzgórzu kalnych w obrębie dyecezyi. Sufragani gnieźnieńscy istnieli zreszta już wiele dłem, był pierwotna siedziba Bożogrob- dawniej, lecz brano ich przedtem z zaców w G ie. Powołał ich dotąd, według konników. Głównym przywilejem kapih tuły był wybór arbpa. W pierwszycdwóch wiekach istnienia arbpstwa najczek ściej pewno sami ksiażeta mianowali jaz in ych bpów, tak i arbpa. Dopiero o r. 1207 mamy bullę pża Innocenteg-III zakazującą książętom polskim samowolnego obsadzania bp-tw i żadająca wolnego wyboru przez kapituły. Pierwszy taki, źródłami stwierdzony wolny wybór arbpa ze strony kapituły przyszedł do skutku r. 1220. Odtąd kapituła korzystala z tego prawa aż do śmierci Kazimierza W. (1370). Ludwik wegierski, Jagiełło i Jagiellończycy prawa tego nie respektowali roszcząc sobie pretensye do nominacyi arbpa. Ponieważ w tej nowej walce St. Ap. nie stanela po stronie kapituly, przyjela się zasada nominacyi królewskiej. Odtad, aż do końca Rzeczypospolitej, w razie wakansu, król nominuje kandydata na stolicę arbpia, lub raczej prezentuje go kapitule, poczem kapitula go wybiera. Pozostal wiec przy kapitule wybór arbpa, lecz oczywiście nie był to już wybór wolny, lecz wybór konieczny. Myldby sie jednak, ktoby te przemiane, niekorzystna dla swobody klnej, wywodził jedynie z osobistego usposobienia królów Przejście prawa obsadzania naszych. bpstw od kapitul do książąt świeckich dokonuje sie w catym świecie zachodnim, począwszy od w. XIV, a zwłaszcza w XV i XVI (Hinschius, System des kat. Kirchenrechts II [Berlin 1878] 610).-Po wyborze udawano się do St. Ap. z prosbą o zatwierdzenie elekta; owszem w XIII i XIV w. udawał się elekt czesto sam do Rzymu lub Avignonu po zatwierdzenie, a zarazem po sakrę i paliusz arbpi. Pomijając inne funkcye, wspólne wszystkim kapitułom, podnieść należy z dziedziny usług publicznych, że kapituła gnieźnieńska wysyłała do trybunalu koronnego (ustanowionego 1578) z łona swego dwóch delegatów, i Od głównej miejscowości należacej do to jednego z rzedu pralatów, drugiego z kanoników. Pierwszy był raz na zawsze prezydeutem, drugi wiceprezydentem trybunału, który odbywał swe kadencye naprzemian w Piotrkowie i Lublinie.

Strój członków kapituły był dawnymi czasy skromny: na fałdzistej szacie peleryna z popielic. Prymas Radziejowski dał im (1687) rokiet i potem kapę rzymską. Dopiero r. 1735 otrzymali t. zw. distinctorium, tj. zawieszoną na złotym lańcuchu gwiazdę z białym orłem z jednej, a wizerunkiem św. Wojciecha z drugiej strony.

Obecny ustrój kapituly gnieźnieńskiej opiera sie na bulli De salute animarum (1821). Według niej składa się kapitula z jednego proboszcza-pralata i sześciu kanoników. Prałata mianuje rząd, a raczej prezentuje go Stolicy św. Kanoników prezentuje rzad albo mianuje arbp według tego, w którym miesiącu kanonikat zawakował. Miesiace o licz bie porządkowej nierównej (styczeń, marzec, maj, lipiec, wrzesień, listopad) naleža do rzadu, inne zaś do arbpa.—Kapituła gnieźnieńska wybiera arbpa na wspólnem posiedzeniu z kapitula poznańską. Jednak to prawo wyboru jest, już od środka w. XIX, prawie illuzorycznem, z powodu stanowiska rządu pruskiego. Pius VII polecił (1821) w breve Quod de fidelium kapitulom, by nie wybierały osobistości monarsze niepożądanej (minus gratos). Otóż klauzula stała się podstawą daleko idącej ingerencyi rządu. Zanim kapituły przystapią do wyboru, podają rządowi spis kandydatów. Rząd z tego spisu wszystkich zazwyczaj wykreśla, jako personae minus gratae, lub wcale wykreśla, jako kapitulom przez długi czas nie odpowia-Akcya obsadzenia stolicy arbpiej przeciaga się wskutek tego na cale lata. - Członkowie kapituły gnieźnieńskiej (i poznańskiej) używają obecnie szat fioletowych w chórze, na mocy przywileju Piusa IX. Mieszkania pralatów i kanoników, oraz duchowieństwa niższego, wznosiły się po części na samem wzgórzu katedralnem, po części wkoło niego. Z domów dzisiaj istniejących tylko jeden jest starożytny, tj. kanonia przy samym rogu skręcającej się ulicy Poznańskiej, wybudowana r. 1614 przez kanonika Josickiego, jak opiewa napis.

b) Konsystorz jeneralny załatwia bieżące sprawy administracyi duchownej w obrębie dyecezyi gnieźniejskiej, z wyjatkiem tych, które zastrzega sobie sam arbp. Na czele konsystorza stoi wikaryusz generalny, dla spraw duchownych, i oficyal, dla spraw majatkowych. Do konsystorza przydzielony jest także sąd duchowny, składający się zazwyczaj z 3 członków, branych z liczby 12 sędziów prosynodalnych, mianowanych przez arbpa za zezwoleniem kapituły na okres 3. lat. Sad ten rozstrzyga w pierwszej instancyi sprawy z dyecezyi gnieźnieńskiej, a w drugiej, z apelacyi, sprawy z dyecezyi poznańskiej i chełmiń-skiej. Podobnie tworzą się komisye dla odbierania egzaminów. Jaki był rozwój historyczny konsystorza gnieźnieńskiego, trudno powiedzieć, dla zupełnego braku specyalnych badań w tym przedmiocie. Nazwa konsystorza, jako władzy, zdaje się u nas nie sięgać wstecz poza w. XVIII, a w terminologii urzedowei przyjęła się dopiero w początku w. XłX. Przedtem mówiono tylko o oficyale lub wikaryuszu generalnym. Urząd oficyałów powstał w Kościele, jako instytucya powszechna, we w. XIV, i to jako równoważnik przeciw dawniejszemu urzędowi archidyakonów, korzystających z biegiem czasu ze swej władzy zbyt niezależnie od bpów. O oficyalach gnieźnieńskich i ich działalności mamy pewne świadectwa dopiero od r. 1404, tj. od chwili, od której zaczynają się obszerne protokóły ich funkcyi: Acta officialatus, przechowane w archiwum konsystorskiem. Z tych akt ogłosił dotychczas (we wyjatkach), część najdawniejszą, obejmującą lata 1404-1531, prof. Ulanowski we wydawnictwie kra-kowskiej Akademii Umiejętności: Monumenta medii aevi historica res gestas Poloniae illustrantia, t. XVI vol. 2 (Kraków 1902) str. 1-688. -Według tych zapisek zadaniem oficyala było przedewszystkiem wykonywanie sądownictwa duchownego. Pozatem spotykamy jednak w ręku jego, już od po-czątku, obszerną władzę administracyjną. Tak otrzymuje zaraz w r. 1404 upoważnienie do rozdawania beneficyów w imieniu arbpa, nie wyjmując kanonikatów i prałatur, jednak tylko której z osób, poprzednio oficyalowi przez arbpa na piśmie podanych. - Urząd oficyała

cznie, jednemu z kanoników lub prałatów kapituły katedralnej.

c) Seminaryum duchowne istnieje od początku w. XVII. Poprzedniczką jego była szkola katedralna, o której najdawniejszych dziejach niewiele wiemy, która jednak we w. XV doszła do pewnego rozkwitu. (Ob. krótką prace ks. Jana Łukowskiego: Szkoła tumska czyli katedralna w Gnieżnie, Gniezno 1905) Gdy jednak ta uczelnia z biegiem czasu nie pelnila dostatecznie swego celu, tj. przygotowania młodzieży do stanu duchownego, założył prymas Stanisław Karnkowski, w myśl postanowienia soboru trydenckiego, seminaryum dyece-zalne najprzód w Kaliszu, 1598, a nastepnie w Gnieźnie 1602 r. (Kaliskie seminaryum istniało tylko do 1621). Ciagle jednak były trudności o siły nauczycielskie w Gnieźnie. Dlatego arbp Stanisław Szembek oddał seminaryum gnieźnieńskie, nowo przez niego odbudowane, pod zarzad kongregacyi Misyonarzy św. Wincentego a Paulo (1718), którzy też z pożytkiem niem kierowali aż do r. 1835. Gmach seminaryiny obecnie stojący jest dzielem arbp Antoniego Ostrowskiego (1782), drugie jednak pietro dodano dopiero za arbpa Leona Przyłuskiego (1848). – Zauważyć należy, że od r. 1689 istniało w obrebie dyecezyi gnieźnieńskiej jeszcze jedno seminaryum duchowne, i to w Łowiczu, które przetrwalo aż do r. 1815, także pod opieką księży misyonarzy (Wład. Tarczyński, Łowicz. Wiadomości historyczne itd., w Lowiczu 1899, str. 120).-W Gnieźnie, mimo powstania seminaryum szkola katedralna istniała nadal, lecz w charakterze szkoły średniej, a nakoniec elementarnej. Upadla po r. 1820.

nieńskiej i poznańskiej (1821) okazała się też potrzeba reformy seminaryów. Po usunięciu przez rząd Misyonarzy, jako członków kongregacyi zagranicznej, bo mającej główny dom w Warszawie, skombinował arbp Marcin Dunin (1835) seminarya poznańskie i gnieźnieńskie w w ten sposób, że w pierwszem przepę dza młodzież z obydwóch dyecezyi, poświęcająca się stanowi duchownemu, trzy

powierzano zazwyczaj, choć nie konie | nych), a na czwarty, ostatni rok przechodzi do Gniezna. Stad też semina-ryum gnieźnieńskie urządzone jest na malą skalę: liczy zaledwie trzech kaplanów uczących i około trzydziestu kleryków. W lewem skrzydle seminaryum jest kaplica w stylu rokoko, z obrazami olejnymi przedstawiającymi głównie patronów ks. Misyonarzy: Jeden obraz niezły (Piotr św. wyjmujący z ryby monete daniny).

> d) Zakłady miłosierne.—Z funduszów pozostałych po dawnym szpitalu św. Jana Bożogrobców (ob. wyżej), oraz po nieistniejących już szpitalach św. Ducha, św. Łazarza i św. Marty urządzono w ubiegłym w. jeden szpital katolicki połaczony z lazaretem. Od r. 1883 powierzono go siostrom Elźbietankom. Pod względem majatkowym opiekuje sie nim kuratoryum złożone z członków duchownych i świeckich. Ochrona katolicka powstała w 1870 ze składek, dzieki zabiegom ks. Feliksa Kozlowskiego, wówczas profesora seminaryum (meża znanego w literaturze naszej filozoficznej z polemiki z Trentowskim). Poczatkowo kierowały nia siostry Milosierdzia, które jednak rzad wydalil r. 1879. Obecnie sa tam Służebniczki Niepokalanego Poczecia Najśw. Maryi Panny.

Literatura. Pierwszy poświęcił osobna prace zabytkom katedry gnieźnieńskiej ks. pralat i sufragan Marcin Siemieński: Monumenta ecclesiae metropolitanae Gnesnensis, Czestochowa 1815, 2. wydanie (obszerniejsze): Poznań 1823. Sa to jednak, prócz kopii napisów na pomnikach, tylko luźne uwagi. Właściwą monografię napisał dopiero ks. kanonik Józef Walkowski: Wspomnienia o kle metropolitalnym w Gnieźnie, o jego ołtarzach, kaplicach, pomnikach i osobach tymi pomnikami Po nowem urządzeniu dyerczyj gnieź- zaszczyconych, Gniezno 1876. Rzecz ta byla juž napisana r. 1865, jednakže tego samego r. autor †. Drukiem ogłosil ja dopiero autor nastepnego dziela. Korzystał z rękopisu poprzedniej pracy, lecz równocześnie poglebił badania nad tym przedmiotem ks. Ignacy Polkowski: Katedra gnieżnieńska, Gniezno 1874. Dzieło to, wykwintnie wydane i zaopa-trzone w 27 fotodruków i liczne drzeworyty w tekscie, dotychczas nie stracilata studyów (filozoficznych i teologicz- lo swej wartości; w niejednym atol;

punkcie wymaga uzupełnienia lub kry- ropie na przełeczy z pierwszego tycznego uchwycenia kwestyi. Pióra ks. Polkowskiego jest także art. Gniezno w Encyklopedyć klnej Nowo-dworskiego. Krótkim, a stąd dla po-znania katedry mniej ważnym, jest ks. Stanisława Gdeczyka Przewodnik historyczny po Gnieżnie i jeyo kłach, Gniezno 1877, 2. wydanie: Poznań 1891; stad jednak niezmiernie cenny, że obejmuje wszystkie światynie, owszem poświęca ciekawe, choć krótkie uwagi wszystkim ważnym zabytkom i ówczesnym instytucyom w obrębie miasta. Z najnowszych publikacyj uwzględnić musi każdy badacz starożytności gnieźnieńskich świeża inwentaryzacye zabytków sztuki w Poznańskiem, dokonana przez rządowego budowniczego: Julius Kohte, Verzeichnis der Kunstdenk-mäler der Provinz Posen, t. IV (Berlin 1897) str. 72-130; dzieło znakomite precyzyą, odróżnieniem rzeczy cennych od bezwartościowych dla sztuki, oraz ilustracyami i planami budynków, jednak nie wolne także od błedów i pewnych braków, czemu zreszta w tak obszernem wydawnictwie dziwić się nie można. O kapitule katedralnej mamy obszerną i nieocenieną pracę ks. kanonika Jana Korytkowskiego: Prałaci i kanonicy katedry metropolitalnej gnieżnieńskiej od r. 1000 aż do dni naszych, podług źródeł archiwalnych, 4-ty, Gniezno 1881—83. Dzieło to zawiera w porządku alfabetycznym żywoty wszystkich członków kapituly, o których źródła nam wiadomość przechowały, lub przynajmniej wzmianke o takich, którzy tylko z imienia w doku-mentach są zapisani. Pierwsza, ogólna część 1-go t-u podaje, prócz historyi kapituły, jej urzadzeń i praw, także wiadomości o różnych instytucyach z kapitułą związanych, jak kolegiach niższego duchowieństwa, szkole, seminaryum, bibliotece i archiwum; choć rozdziały te nie są wyczerpujące, jako że leżą poza właściwym tematem, który sobie autor postawił. — Inne prace wymieniono w trakcie obecnego art-u. Ks. Tadeusz Trzciński.

Gnieźnieńskie arcybpstwo. 1. Założenie. A. g. zawdzięcza swe powstanie owemu świeżemu odruchowi życia ko-

drugiego tysiąclecia ery chrześcijańskiej. Państwo Mieczysława i Bolesława wchodziło w erę nowej cywilizacyi. Nie wystarczało mu już bpstwo poznańskie, założone 996 r. jako jedyne w całem państwie. Skorzystał Boieslaw Chrobry z pielgrzymki Ottona III uczynionej w kwietniu roku 1000 do grobu św. Wojciecha w Gnieźnie i tu uzyskał od niego urządzenie samodzielnej organizacyi kościelnej dla Polski. Moca tej erekcyi. wynikającej z porozumienia pża Sylwe-stra II, cesarza Ottona III, według ówczesnych pojęć zwierzchnika wszystkich królów i książat chrześcijańskich. i Bolesława Chrobrego, powstały w roku 1000 arcybiskupstwo w Gnieźnie, oraz poddalne arcybiskupowi gnieźnieńskiemu biskupstwa w Kołobrzegu, Wrocławiu i Krakowie. Biskupstwo poznańskie pozostało tymczasem podwładne, jak da-wniej, Magdeburgowi, aż do jakiego w. XII, w którym przyłączyło się do pro-wincyi kościelnej gnieźnieńskiej. Tak zostala zalożona w stolicy królestwa Bolesławowego stolica duchowna Polski; i choć świetność polityczna Gniezna nie przeżyła swego twórcy, Chrobrego, jednak stolica gnieźnieńska zachowała, aż do końca bytu Rzeczypospolitej, przewodnictwo duchowne, znaczenie szczytu całego Kościola w Polsce. Nadto, przy ścisłym związku życia kościelnego i po-litycznego w naszym kraju, zajmowali arcybiskupi gnieźnieńsyy także wybitne stanowisko w narodzie i mieli znaczny wpływ na sprawy publiczne. W dalszym ciągu przedstawimy najprzód kościelne, a następnie polityczne prawa i prerogatywy arcybiskupów gnieźnieńskich.

2. Godność metropolity. Jak już zauważono, arcybiskupstwu gnieżnieńskiemu podporządkowanych było od początku kilka biskupstw. Taki związek kilku dyecezyj pod jednym arcybiskupem nazywa się prowincyą kościelną. Arcybiskup w stosunku do podwładnych sobie biskupów i ich dyecezyj nazywa się metropolita, biskupi zaś w stosunku do swego arcybiskupa, sufraganami. Arcybiskup zatem gnieźnieński pełnił funkcye zwykłego dyecezyalnego biskupa czyli ordynaryusza względem własnej dyecezyi (która dla godności swego pasterza nosiła miano archidyecezyi), a ścielnego. objawiającemu się w całej Eu- nadto piastował władze wyższego rzędu,

tj. władze metropolity względem biskupów swej kościelnej prowincyi i ich dvecezyj. Z powyższych uwag wynika też, że "arcybiskup" i "metropolita" są oznaczeniami równoznaczącemi, przynajmniej faktycznie (teoretyczna różnica tych pojęć wybiega poza ramy obecnego przedmiotu). I rzeczywiście obydwa tytuły dawano bez rozróżnienia arsypasterzom gnieźnieńskim; choć pierwszy ("arcybiskup") najczęściej był używany.

Do prowincyi kościelnej gnieźnieńskiej należały od początku biskupstwa: krakowskie, wrocławskie i kołobrzeskie; przyłączyło się do niej w ciągu wieku XII biskupstwo poznańskie. Nadto weszły w skład prowincyi gnieźnieńskiej wszystkie biskupstwa założone prźniej w ziemiach pol-kich i na obszarze złączonej z Polska Litwy. Były to następujące: lubuskie, kujawskie i plockie (założone w wieku XI), wileńskie (1387), żmudzkie (1417), ınflanckie (1582, aż do zaboru wiekszej cześci Inflant przez Szwedów w r 1635 zwane od swej stolicy wendeńskiem), smoleńskie (1613, ostatecznie dopiero 1638). Także biskupstwo pruskie, założone w r. 1222, a od r. 1243 chelmińskiem zwane, należało od początku do prowincyi gnieźnieńskiej, jakkolwik przez pewien czas (w początku w. XIV) pod wpływem krzyżaków uchylalo sie od niej i dażyło do zjednoczenia z arcybiskupstwem ryskiem.

Z tych biskupstw jednak nie wszyst-kie przy metropolii gnicźnieńskiej się utrzymały. Kolobrzeskie upadło natychmiast po zalożeniu. W jego miejsce fundował Bolesław Krzywousty stolice biskupią w Julinie (1128), którą wkrótce przeniesiono do Kamina (1176). Biskupstwo kamińskie podlegało pierwotnie arcybiskupowi gnieźnienskiemu; lecz w wiekn XIV postaralo się o eksempcyę, czemu sprzyjało oderwanie polityczne zachodniego Pomorza od Polski (już w środku wieku XII), oraz przychylny stosunek Kazimierza Wielkiego do książąt pomorskich. Wschodnie zaś czyli polskie Pomorze przyłączono, jako t. zw. dyecezya pomorska, dokładniej archidyakonat pomorski, do biskupstwa kujawskiego, z którem też stale (aż do r. 1818) jedną stanowiło całość, Lubelskie biskupstwo właściwie już od r. 1250, w którym Bolesław Łysy zastawił je Branderburczykowi, stracone było dla metropolii gnieźnieńskiej, w r. 1571 przyjeło protestantyzm. Bi-kup-two wrocławskie, wskutek niemczenia się Piastowiczów ślązkich i zrzeczenia się Ślązka przez Kazimierza W. (1335), także zaczeło się uchylać od zależności od Gniezna; usilne zabiegi arcybiskupów zdołały je tylko do wieku XV przy niej utrzymać.

Wskutek tych wszystkich zmian składała się kościelna prowincya gnieźnieńska w wieku XVII i XVIII z nastepnych dyecezyj: z arcybiskupstwa gnieżnieńskiego i z biskupstw: poznańskiego, krakowskiego, kujawskiego (z archidyakonatem pomorskim), płockiego; chelmińskiego, wileńskiego, żmudzkiego, łuckiego, inflanckiego i smoleńskiego Z tych jednak dwa ostatnie cyly właściwie biskupstwami in partibus infidelium. Przy smoleńskiem bowiem zostały po pokoju andruszowskim (1665) tylko trzy parafie w granicach Polski; inflanckie biskupstwo zachowało, mimo zagarniecia większej części Inflant przez Szwedów, spory szmat ziemi (Kurlandye i województwo inflanckie), lecz niewielką liczbę katolików, przy zupelnym braku kościołów i kaplanów. Wskutek tego biskupi inflanccy i smoleńscy rezydowali poza swemi dvecezyami, w War zawie lub przy beneficyach (pralaturach lub kanonikatach), które zatrzymywali w innych stronach Rzeczypospolitej, dla zapewnienia sobie środków utrzymania, pozostawiaiac duszpasti rstwo względe m nielicznych swych owieczek duchow ieństwu sasiednich dyecezyj. Enklawa k ościelnej prowincy gnieźnieńskiej było hiskupstwo warmiń-kie, zalożone 1244 roku wraz z sambijskiem, pomerańskiem i chełmińskiem. Biskupstwo warmińskie początkowo ulegało arcybiskupstwu ryzkiemu; po przejściu pod panowanie polskie (1466) postaral się biskup, który był równocześnie panującym, jako lennik Polski, księciem, o eksempcyę (1512), tj. o uleganie pod względem kościelnym pezpośrednio Stolicy św., a nie metropolicie. Mimo swą eksempcy ę otato jed-nak biskupstwo warmińskie udział w synodach prowincyi gnieźnieńskiej.

Poznalismy dotychczas terytorjalną rozległość władzy metropolickiej arcybiskupów gnieźnieńskich. Dla zrozumienia treści tej władzy trzeba uwzględnić nietylko wiadomości historyczne, jakie bywać na samym synodzie prowincyosię o działaniu naszych arcybiskupów zachowały, lecz także stanowisko prawne, jakie wogóle zajmowali arcybiskupi w Kościele katolickim, w epoce, w której gnieźnieńscy arcypasterze występują na widownię dziejową. Kompetencye arcybiskupów, we lug prawa kanonicznego, skrystalizowanego w wielkich zbiorach papieskich dekretalów, były następujące:

a) Zatwierdzanie i konsekracya swych sufraganów. Spełnianie tego prawa śle dzić możemy u arcybiskupów gnieźnieńskich od Marcina I (1092--1118) aż do końca wieku XIV. Bywało też, że arcybiskup odmawiał potwierdzenia elektowi i sam obsadzał stolice biskupia. Tak stało się po ćmierci biskupa poznańskiego Boguchwała. Zmieniły się te stosunki pod koniec wieku XIV. Lute stosunki pod koniec wieku XIV. Lu-dwik Węgierski począł się opierać wol-nemu wyborowi kapituł i wpływowi arcybiskupa na obsadzenie stolic bpich. Naśladowali go pod tym względem Władysław Jagiello i Kazimierz Jagiellończyk. Odtąd arcybpi tracą prawo zatwierdzania swych sufraganów na korzyść króla. Na te zmiane wpłynęły różne okoliczności. Najprzód polityczne. Z drugiej strony szla na rękę pretensyom królewskim ewolucya wewnetrzna Kła. W tym samym bowiem czasie pże zaczęli sobie zastrzegać prawo zatwierdzania bpów w całym świecie katolickim, a tem samem uchylili te sprawe od kompetencyi arcybiskupów. Konsekwentnie ustaje od tego czasu konieczność prawna przyjmowania sakry biskupiej tylko z rak metropolity.

b) Zwoływanie synodów prowincyonalnych i przewodniczenie im. Była to najważniejsza prerogatywa władzy metropolitalnej. Korzystali z niej arbpi gnieźnieńscy, odbywając synody takie od najdawniejszych czasów, w nierównych odstępach, lecz jednak do XVI w. dosyć często. Najstarszy ze znanych nam synodów prowincyi gnieźnieńskiej odbył się w r. 1180 (w Łeczycy), ostatni 1642 w Warszawie. Brak synodów w czasach późniejszych nie jest właściwym Polsce, lecz ogólna cecha dziejów kościelnych XVII i XVIII w.

Kontrolowanie sufraganów pod względem życia i pełnienia obowiązków pasterskich. To badanie miało się odnalnym, chyba że synod arbpa do samodzielnych kroków upoważnił Tak umocowały postanowienia synodalne różnych czasów arcybpa gnieźnieńskiego do wymierzenia kary 100 grzywien na niewykonujących ustaw synodalnych, na kapituly nie napominające swego bpa w razie niewykonania obowiązków lub nadużycia władzy, na biskupów nie utrzymujących kaznodziei przy katedrze lub dających probostwa osobom niezdolnym do pasterstwa, na pralatów zakonnych strojących się w szaty jedwabne i hafty; bp pozbawiony wierzących i zdolnych doradców lub wypuszczający dobra swe heretykom miał być skazany na kare 500 dukatów.

- d) Wizytacya dyecezyi sufraganów, pod warunkiem poprzedniego wizytowania własnej dyecezyi. I rzeczywiście wiemy o niektórych arbpach, że wizyt takich dopelniali. Arp Henryk Kietlicz wizytował płocką, Jaro-ław Skotnicki krakowską, Wojciech Jastrzębiec wszystkie dyecezye swej prowincyi, prócz wrocławskiej. Jan Łaski wizytował najprzód wrocławską przez 3 kanoników gnieźnieńskich jako swych zastępców, potem osobiście wileńską (1518), i znów przez zastępcę żmudzką dyecezyę. I tu stan prawny zmienil się od soboru Trydenckiego, który (s. 24 c. 3 de ref) wizytacyę sufragana przez metropolitę zależną uczynił od uznania jej potrzeby na sy-nodzie prowincyalnym. Tem samem możliwość takiej wizyty prawie zupełnie została podciętą. Biskupi bowiem, rzecz prosta, nielatwo żądali od arbpa kroku, który bądż co bądź umniejszał ich samodzielność w rządzeniu własną dyecezyą. To też o wizytach kanonicznych odbywanych przez metropolitę gnieźnieńskiego względem swych sufraganów we w. XVII i XVIII nic nie słyszymy.
- e) Sadownictwo w drugiej instancyi, czyli w razie apelacyi od wyroku dyecezyalnego bpa. Także u nas pełnili tę funkcyę arcybpi gnieźnieńscy. Nadto we ług zwyczaju dawnego, stwierdzonego przez synod prowincyalny, nie potrzebował arcybp koniecznie sam apelacyi załatwiać, lecz mógł sprawę i wydanie wyroku polecić któremubądź ze swych sufraganów, który w takim razie z ramienia arbpa rozstrzygał w drugiej in-

nictwa kościelnego w rekach Stolicy aplskiej znaczenie władzy sądowej acybpa się zmniejszyło. Każdy bowiem mógł udać się wprost do najwyższej instancyi, nawet z pominieciem arcybpa, badź do Rzymu, badź do nuncyusza aplskiego, w ostatnich wiekach Rzeczypospolitej stale w Polsce przebywającego.

Godność prymacyalna. Póki w Polsce istniało jedno tylko arcybpstwo i jedna prowincya kościelna, nie było powodu do nowego wywyższenia lub określenia prerogatyw stolicy gnieźnieńskiej. Inaczej, gdy powstało w granicach państwa polskiego drugie arcypbstwo, zalożone ok. r. 1367 w Haliczu a przeniesione w r. 1412 do Lwowa. Odtad mogło się między obydwoma arcybpstwami wytworzyć wtpółzawodnictwo i spór o pierwsze miejsce w hierarchii królestwa. I rzeczywiście tak się stało. Arcybp gnieźnieński Mikolaj Traba, bawiac na soborze konstanckim, dowiedział się (1417), że arcybp lwowski Jan Rzeszowski poblogosławił związek malžeński Władysława Jagielly z Elżbietą Pilecką i koronował ją następnie na królowe. Ujrzał w tem ujme dla swych praw Mikolaj Traba i dla obwarowania ich na przyszłość postarał się u soboru konstanckiego o przywilej przyznający arcybpom gnieźnieńskim godność prymasa Królestwa Polskiego. Rzecz osobliwa, iż dokument tego nadania nie zachował się do naszych czasów, przynajmniej dotychczas go nie wykryto. O całem zdarzeniu wiemy tylko z tradycyi Długosza, Jakakolwiek jednak była forma przywileju, fakt sam nadania tytulu prymasa nie ulega żadnej watpliwości. Tytuł bowiem ten aż do soboru konstancskiego wcale nie zachodzi u arcybpów gnieźnieńskich, od r. 1418 zaś niezliczone razy powtarza się w pismach urzędowych, tak kościelnych jak królewskich, oraz w napisach monumentalnych.

Treść urzędu prymacyalnego polegała, o ile sadzić można z objawów jego historycznych, na następujących prerogaty-

a) Prymas był szczytem hierarchii w obrębie całego ustroju politycznego danego kraju, a więc tu w całej Polsce. Z tego wynika, że prymasa prawem by- metropolickiej bpa warmińskiego, a nad-

stancyi. Z ulatwieniem komunikacyi i lo spelnianie pewnych funkcyj duchowwzrostem centralizacyi zarzadu i sądow- nych, będących uświęceniem i zatwierdzeniem pewnych najważniejszych momentów życia politycznego. Jest to koronowanie króla i królowej, oraz blogosławienie małżeństwa królewskiego, a konsekwentnie także pogrzeby monarchów. Tej też prerogatywy zazdrośnie strzegli arcybpi gnieźnieńscy i wobec ingerencyi skutecznie bronili. Kilka przykładów takieh starć zachowa-ła nam historya. Tak kardynał Zbigniew Oleśnicki, bp. krakowski wszczał spór z prymasem Janem Sprowskim o to, kto z nich ma dawać ślub Kazimierzowi Jagiellończykowi z Elżbieta rakuska. Ponieważ żaden z obydwóch dygnitarzy nie chciał ustapić, zalatwiono wówczas nieporozumienie w ten sposób. że uproszono św. Jana Kapistrana, bawiącego wówczas w Krakowie, do poblogoslawienia parze królewskiej. Później jednak bpi nigdy prymasowi w tym punkcie trudności nie sprawiali, choć śluby monarsze zazwyczaj w Krakowie się odbywały. Natomiast częstsze były zatargi o koronowanie i zwiazane z tym aktem przywileje polityczne prymatu (o

b) Dalej leżało w idei prymacyalnego urzędu przodownictwo w każdej akcyi wymaganej dla zbiorowych interesów Kla i duchowieństwa polskiego. Prymas był zatem powołanym inicyatorem, oraz zwykłym organem wykonawczym postanowień calego episkopatu polskiego, nietylko bpów prowincyj gnieźnieńskiej. Tę funkcye spełniał prymas, o ile chodzi o kościelną stronę wspólnej akcyi, przedewszystkiem przez synody. Prymas miał prawo zwoływania synodów nietylko prowincyalnych, lecz także wiekszych, (zwanych dawniej niekiedy narodowymi, lub w najnowszych czasach pienarnymi), złożonych z episkopatu i pralatów calego państwa zarówno z prowincyi kościelnej gnieźnieńskiej jak lwowskiej. W szczegółach trudno nieraz rozstrzygnąć, które z wielkich synodów przez prymasów naszych odprawionych były prowincyalnymi, lub o ile były jednem lub dru-giem. Za zasadę trzeba przyjąć, że były jednocześnie jednem i drugiem, przynajmniej w XVI i XVII w. Prymas wzywał na synod bpów prowincyi gnieźnieńskiej oraz wyjętego z pod władzy

to arcybpa lwowskiego, który to wezwanie komunikował swym sufraganom, ti. biskupom przemyskiemu, chełmskiemu, kamienieckiemu i kijowskiemu.

Te synody polskie, pod przewodnictwem prymasa odbywane, w znacznej części pracowita i owocna rozwijały działalność. Z ich uchwal głównie złożylo się partykularne prawo Kła w Polsce, z ich inicyatywy powstały kodyfikacye tego prawa. Owocem paru z ostatnich synodów (piotrkowskich r. 1621 i 1628) jest zaprowadzenie w całej Polsce jednolitego rytualu, dotychczas u nas obowiazujacago.

Zresztą nie leżała w godności prymacyalnej arcybpa gnieźnieńskiego bezpośrednia władza czyli jurysdykcya nad arcybpem lwowskim, tem mniej nad jego sufraganami (ob. n. następny).

4. Legat urodzony. Pż Leon X udzielil prymasowi Janowi Łaskiemu bawiącemu na soborze lateraneńskim nowej godności legata urodzonego (1515). Biorac doslownie tekst bulli papieskiej, w której prawa legata odróżniane sa wyraźnie od praw metropolity i prymasa, nadanie to miało znaczenie pomnożyć władzę duchowną arcybpa gnieźnieńskiego. Miała się ona równać, według woli Leona X, władzy arcybpów kantuaryj skich (Canterbury w Anglii). Porównanie to, na pozór osobliwe, dało powód do różnych domysłów; niepotrzebnie, gdyż poprostu tem sie tłomaczy, ze tekst w kodeksie prawa kanonicznego czyli Corpus turis (c. 1 de officio legati X. I. 30) traktujący o stanowisku legata wyjety jest z listu papieskiego do sufraganów arcybpa kantuaryjskiego.

W myśl tych dokumentów miała być władza arcybpa rozszerzona. W obrębie swej prowincyi o tyle, że arcybp miał mieć prawo wkraczania bezpośrednio w rządy dyecezyalne swych sufraganów i sądzenia, nawet bez apelacyi, a więc w pierwszej instancyi spraw z ich dyecezyj. Uznali to w zasadzie bpi zgromadzeni na 4 synodzie piotrkowskim (1516), dodając jednak pewne zastrzeżenia. Już atoli za arcybpa Gamrata na synodzie piotrkowskim (1542) postanowiono, że arcybpowi wolno, zgodnie z ogólnemi zasadami Kła, tylko w razie apelacyi sprawy z dyecezyi sufraganów przyjmować i rozstrzygać.

Także władza prymacyalna miała być przez urząd legata urodzonego podniesioną. W jaki sposób, z góry oznaczono. Należy zatem przypuścić, że w idei tego przywileju leżało poddanie arcy-bpstwa lwowskiego w podobną przynajmniej do prymasa zależność jurysdykcyjną, w jakiej pozostawali sufragani prowincyi gnieźnieńskiej. Czy jednak prymasi kiedykolwiek władzę nad arcybpami lwowskimi wykonywali, albo nawet na seryo jej się domagali, wątpić Dotvchczas przynajmniej nie należy. wskazano żadnego faktu wyraźnego, należącego do tej kategoryi, choćby np. tylko tak skromnego, jak sądownictwo w drugiej instancyi, w razie apelacyi od

wyroku arcybpa lwowskiego.

Godność legata urodzonego, nadana arcybpowi gnieźnieńskiemu nie nabrała nigdy pełnego, rzeczywistego znaczenia, lecz pozostała tytułem. Diaczego? Bo była kreacyą czasów soboru leterańskiego V, zatem usilowań poronionych. Co z nich się poczęło, upaść musiało, gdy powstała w dalszym ciągu inna, silna reformacya Kła w głowie i członkach, praca skrystalizowana w dziele soboru trydenckiego. Reforma ta, o ile dotyczy prawa publicznego Kła, streszcza się w dwóch punktach: centralizacyi czyli ożywieniu bezpośredniego wpływu pa-piestwa na wszystkie części świata katolickiego i podniesieniu wpływu bpów dyecezyalnych. Tem samem stracić musiały na znaczeniu pośrednie stopnie hierarchiczne. Wprost zaś niepodobieństwem było w nowych czasach istnienie prawdziwego legata z obszerną władzą, niezależnego od zmian osób na tronie papieskim. Wogóle instytucya legatów zanika, a miejsce ich zajmują nuncyusze, Rzymianie lub Włosi przysyłani na krótki czas z dokładnemi instrukcyami. Wobec takich nie było miejsca dla rzeczywistego legata, tem mniej dla legata urodzonego. To też żaden z pży legacyą arcybpa gnieźnieńskiego się nie liczył. Niekiedy zastepowali podobno prymasi (Wężyk, Maciej Łubieński) nteobecnego nuncyusza. Kiedy indziej jednak nuncyusze wyjeżdżając zostawiali na swe miejsce internuncyusza. Protesstował przeciw takiemu postępowaniu ks. Michał Wiśniowiecki oraz episkopat polski z prymasem Prażmowskim (1670), później przy podobnem zdarzeniu,

król Jan III i prymas Olszowski (1675). Protesty te jednak minęły bez głębszego znaczenia, gdyż wkrótce nowy nuncyusz przybywał, podejmując nić spraw przez poprzednika swego załatwianych.

Tytuł legata urodzonego przeżył dawny ustrój Kła w Polsce i służy dotychczas arcybpom złączonych dyecezyj gnieźnieńskiej i poznańskiej.

- 5. Polityczne prawa. Prawa, które piastowali arcybpi gnieźnieńscy w życiu państwowem Polski, nie wynikły z momentalnego nadania, lecz były owocem stopniowego rozwijania się politycznego ustroju, pod niemalym wpływem Kła i stanu duchownego.
- a) Pierwsze miejsce i pierwszy głos wśród panów rad (consiliarii) czyli w senacie. Od czasu odbudowania jednolitego królestwa, pod ostatnimi z Piastów, widzimy przy boku króla organ złożony z dygnitarzy duchownych i świeckich. Organ ten pełni zrazu tylko funkcyę doradczą (stąd nazwa), lecz od konstytucyi sejmu radomskiego Nihil novi (1505) był czynnikiem decydującym wraz z królem i posłami ziemskimi, w dziedzinie prawodawstwa. Do senatu należeli wszyscy bpi, którzy zasiadali tam w następującym porządku (od r. 1569, tj. od zlania koronnego senatu z litewskim): 1) arcybp gnieźnieński, 2) arcybp lwowski, 3) bp krakowski, 4) bp kujawski, 5) i 6) bpi poznański i wileński (na przemian), 7) bp płocki, 8) i 9) bpi warmiński i łucki (na przemian), 10) bp. przemyski, 11) bp żmudzki, 12) bp chełmiński, 13) bp chełmski, 14) bp kijowski, 15) bp kamieniecki, 16) bp inflancki, 17) bp smoleński (dwaj ostatni dopiero od r. 1593 i 1638). Oprócz bpów należeli do senatu wszyscy wojewodowie, kasztelani, oraz niektórzy urzędnicy nadworni zwani także ministrami. (Ob. teraz pouczającą prace Stanislawa Kutrzeby: Skład sejmu polskiego r. 1493-1793 w Przeglądzie historycznym II, 1905, str. 43 i nast). Prymas był metylko pierwszym w kolegium bpów, lecz przewodniczył całemu senatowi, był jego powolanym reprezentantem i tłumaczem jego zbiorowego zdania.
- b) Wskutek tego arcybp gnieźnieński był przed innymi powołany do udzielanie rady królowi i czynienia mu

przedstawień, w razie gdyby postępowanie jego było niezgodne z prawem( przy bezskuteczności napomnień miał sprawę wnieść na posiedzenie senatu). Wolno mu tež było sejm zwolać, po porozumieniu się z senatem, gdyby król tego w czasie właściwym nie uczynił, a nawet zastosować artykul de non praestanda obedientia. Z tych radykalnych i niebezpiecznych środków prymasi nie korzystali (wyjawszy gorszący krok Stanisława Karı kowskiego, który po uchwaleniu r. 1590 na sejmie warszawskim podatku na wojne turecka, zwołał województwa wielkopolskie do Kola dla sprzeciwienia się tej uchwale) owszem w ogólności byli szczerą podporą powagi korony. W późnych czasach, gdy zawładneła zmy-łami idea absolutnej wylaczności stanu szlacheckiego, jako równoznacznik interesów państwa, prymasi uważali się, naturalnym biegiem rzeczy, za powołanych obrońców wolności czyli anarchii szlacheckiej. To falszywe z góry stanowisko ciąży fatalnie nad dzialalnością polityczną prymasów z cza-ów saskich, zwłaszcza takiego Teodora Potockiego.

- c) Prymasi byli zastępcami króla podczas jego nieobecności. Tak Władyslaw Jagiello, wybierając się na rozprawę z Krzyżakami (1411), złożył rzady państwa w ręce arcybpa Mikolaja Kurowskiego. Aleksander Jagiellończyk zdal władze królewska bratu swemu arcybpowi Fryderykowi, na czas swego pobytu na Litwie (1502). Prócz innych funkcyj administracyjnych i sądowych odbył wówczas Fryderyk sejm malopolski i wielkopolski, a następnie sejm walny. Prymas Piote Gamrat przewodniczył, dla bytności króla Zygmunta I na Litwie, sejmowi piotrkowskiemu (1544). Jakób Uchański stal na czele rządu po ucieczce Henryka Walezego (1574), Stanisław Karnkowski podczas wypraw szwedzkich Zygmunta III (1593, 1598), a Jan Wydżga podczas odsieczy wiedeńskiej króla Jana III (1683).
- d) Prymasi byli piastunami władzy królewskiej podczas bezkrólewia i kierowali elekcyą nowego monarchy. Początki tej godności interrex'a trudno wskazać; wypływała ona niejako sama przez się z poczesnego urzędu pierwszego w królestwie arcybpa, oraz znaczenia sta-

nu duchownego. Zreszta póki tron byl dziedziczny, bądź to prawnie, jak za Piastów, bądź przynajmniej faktycznie jak za Jagiellonów, kwestya ustroju rzadu podczas bezkrólewia oraz procedury elekcyi nie była roztrząsaną. Dopiero po śmierci Zygmunta Augusta, gdy naród stanał wobec pierwszej wolnej elekcyi, wytworzyła się forma prawna bezkrólewia (1572-73), przestrzegana odtad ażdo końca Rrzeczypospolitej. Ówczesny prymas Jakób Uchański stoczył walkę ze stronnictwem innowierców, chcących widzieć na czele bezkrólewia marszałka koronnego, którym był wtedy Jan Firlej, innowierca. Zwyciężyła jednak strona prymasa. Na sejmie konwokacyjnym warszawskim (1573) przyznano, po długich wywodach prymasa, powołującego się na dawną i stałą praktyke, arcybpom gnieźnieńskim prawo zwolywania sejmów podczas bezkrólewia i przewodniczenia im, dalej ogłaszania i koronowania obranego monarchy. Przy następnych bezkrólewiach i elekcyach już praw prymasa nie kwestyonowano, choć władzę jego jako interrexa od czasu do czasu konstytucyami sejmowemi ograniczano, zwłaszcza w roku 1732, dodając mu do boku rade złożona z duchownych i świeckich.

W akcie samej elekcyi stanowisko prymasa wysuwało się wszędzie na pierwsze miejsce. On naznaczał jej termin, otwierał uroczystem nabożeństwem, przewodniczył sesyom sejmu elekcyjnego (obradującego stale na polach pod Warszawą, po stronie Pragi lub na Woli, w t. zw. "szopie" lub przytykającem do niej "kole", tj. wielkim czworoboku otoczonym okopem i rowem), przyjmował poselstwa obcych książat (siedząc, tylko powitanie nuncyusza papieskiego wstawał i dwa kroki naprzeciw niemu postępował, a po naradach oznajmiał zebranej szlachcie kandydatów do tronu i po odśpiewaniu hymnu "Veni Creator" przystępował do samego wyboru. Po odbieraniu i liczeniu głosów przez przeważnych senatorów i stwierdzeniu szans kandydata, prymas objeżdżając konno województwa ustawiane po za okopem pytał trzykroć: Czy jest zgoda? Przy ostatniej elekcyi, z której wyszedł królem Stanisław August (1764), nie mało się gorszono, że podeszły już wiekiem prymas, Władysław Łubieński, nie z gnieźnieńskim, gdziekolwiek publicznie

konia, lecz z powozu, funkcyi tej dopełnił. Skoro pokazała się jednomyślność, prymas nominował nowego króla, poczem natychmiast śpiewano "Te Deum" i po powrocie do miasta, wśród grzmiących oznak radości, powtarzano dziękczynienie w kościele kolegiackim (dziś katedralnym) św. Jana.

Gdyby arcybiskup gnieźnieński nie mógł lub nie chciał nominować lub koronować króla, prawo to przechodziło (według konstytucyi z r. 1576) na bpów wielkopolskich, tj. na bpa kujawskiego, a w dalszem następstwie na bpa poznańskiego; ten sam porządek obowiązywał w dokonaniu koronacyi królowei. tej podstawie koronował Stefana Batorego Stanisław Karnkowski, będący wówczas (1576) bpem kujawskim; Konstancyę austryaczkę, małżonkę Zygmunta III, koronował (1605) Piotr Tylicki, także bp kujawski.

Im bardziej elekcye zawichrzyły się walką partyjną, tem częściej bpi wciskali się na miejsce pryma-a, gdy ten, do przeciwnego stronnictwa należąc, do nominacyi i ukoronowania króla przystąpić się wzbraniał. Czynili to nie tylko kujawski i poznański bpi, lecz i krakowski (ten ostatni ogłosił Jana III i koronował Augusta III).

- 6. Odznaczenia honorowe. Szczególy, które tu wyliczamy, nie maja nadzwyczajnego znaczenia dziejowego, lecz mają archeologiczne i obyczajowe. Zaczynamy od wyróżnień kościelnych, a dalej wymieniamy towarzyskospołeczne i prawno państwowe.
- a) Strój liturgiczny arcybpa równa się bpiemu z dodaniem paliusza. Od chwili, w której znamie to przyjelo się ogólnie i ustaliło co do znaczenia w zachodniem Chrześcijaństwie (w. XII), także arcybpi gnieźnieńscy po wyborze swoim zwracali sie do Stolicy św. z prośbą o paliusz, badź to osobiście (co zwłaszcza często się zdarzało w czasie rezydencyi pży w Awimonie), bądź przez pełnomocnika, i przyjmowali go z rąk bpa do tego aktu przez pża delegowanego.
- b) Znakiem władzy metropolitalnej, a czasem prymacyalnej i legacyjnej był krzyż na długim drzewcu (crux erecta). Taki krzyż noszono przed arcybpem

wystepował. Pierwszy z arcybpów gnieźnień-kich otrzymał ten przywilej Henryk Kietlicz, choć pewno osobiście, razem z godnościa legata papieskiego dla nporzadkowania spraw kościelnych w Prusiech. Od kiedy arcybpi stale krzyża używać zaczeli, niewiadomo. Na pomnikach XV w. już zawsze krzyż im dodawano na odróżnienie ich godności. To noszenie krzyża przed prymasem uważano za rzecz tak ważną, iż kapituła stale delegowała do boku arcybpa jed nego z kanoników gnieźnieńskich dla pełnienia tej funkcyi, który z tego względu od rezydencyj przy katedrza i innych obowiązków był zwolniony. Gdy prymas konno się pokazywał, kanonikcrucifer również konno przed nim z krzyżem jechał.

- c) Szaty purpurowe noszą arcybpi gnieżnieńscy od r. 1749 na mocy przywileju danego przez pża Benedykta XIV arcybpowi Adamowi Komorowskiemu i jego następcom.
- d) Prymasi utrzymywali, zwłaszcza w ostatnich wiekach, wspaniały dwór na stopie książęcej. Z czasów prymasa Uchańskiego, karnkowskiego, a dalej z w. XVII i XVIII wiemy o następnym składzie personelu dworu prymasowskiego: kanclerz, marszałek, audytor jeneralny, ekonom jeneralny, krucyfer (3 ostatni wybierani z członków kapituły gnieźnieńskiej); referendarz, podstoli, podczaszy, łowczy, krajczy, koniuszy, podskarbi, bibliotekarz, notaryusz, dowódca milicyi nadwornej, kuchmistrz, mastalerz, piwniczy, szatnik, szyper, bartnik, puszkarz, sekretarze, starostowie, burgrabiowie... Choé spis ten. poddany przez Korytkowskiego (I 134), niezawodnie nie jest jeszcze kompletny, być jednak może, iż co do liczby i zewnetrznej świetności przewyższali prymasa inni magnaci. Były jednak na tym dworze niektóre cechy prymasom tylko właściwe. Tak np. marszałkiem dworu prymasowskiego bywal senator z rzędu kaszetelanów (podczas gdy marszałkiem dworu królewskiego był senator wyższego rzędu, t. j. jeden z wojewodów). Marszałek ten niósł laskę przed prymasem występującym pu-W nieobecności mar-zalka koblicznie. ronnego wolno mu było nieść laskę przed Królem JMcia. Szczegół ten musiał ongi nadzwyczajne robić wrażenie,

skoro go właśnie Uchański przytoczył, jako jeden z walnych dowodów praw prymasa do dzierżenia władzy monarszej podczas bezkrólewia.

Co do rodzaju i liczby siły zbrojnej utrzymywanej przez prymasów nic ogólnego powiedzieć nie można. Zależały one od okoliczności, od polityki i siły finansowej poszczególnych prymasów. Taki Uchański wyjeżdżał na powitanie Henryka Walezego w otoczeniu dwustu husaryi. Jeden z ostatnich prymasów, Władysław Łubieński, mówi w swym testamencie o wojskowych drabantach (widocznie konnych) i infanterystach, oraz o oficyerach i o uzbrojeniu tej gwardyi swego dworu (karabiny i pistolety), nie wymieniając jednak liczby chłopa.

Z domowych zwyczajów związanych z osobą prymasa przechowano pamięci ten, że gdy prymas miał siadać do stolu, uderzano w kotły wojenne, co prócz niego tylko Królowi JMcl czyniono.

e) Prymas cieszył się szczególnymi przywilejami ceremoniału wobec króla. Wjeżdżał do stolicy w otoczeniu wojska nadwornego z rozwiniętemi chorągwiami, Naprzeciw niemu wyjeżdżali z missta bpi i inni dostojnicy, lub wysylali swe powozy dla uświetnienia jego orszaku. Gdy wchodził do senatu, król JMć witał go z odkrytą głowa ukłonem z tronu, wszyscy zas senatorowie z miejsc powstawali.

Skoro prymas, po przybyciu na sejm, pierwszy raz udawał się do króla JMci, towarzyszyło mu kilku senatorów. Przy pierwszym i ostatnim stopniu wschodów zamkowych oczekiwali go podkomorzowie królewscy. Ci odprowadzali prymasa tylko do ostatniego przedpokoju. Przy drzwiach komnaty czekali nań dwaj marszałkowie wielcy, koronny i litewski, w których asystencyi wchodził prymas do króla. Na przywitanie prymasa król kilka kroków naprzód postępował; następnie przypuszczał go do pocałowania ręki i na jego przemowę sam odpowiadał. (Według Lengnicha, Prawo posp. Królestwa Polskiego).

f) Pierwsze miejsce przed wszystkimi w kraju, krom króla, nawet przed kardynałami, książętąmi krwi i nuncyuszem. Zbigniew Oleśnicki, bp krakowski i kardynał, żądał, ze względu na swa godność kardynalską, pierwszeństwa przed arcybpem gnieźnieńskim tak w senacie, jako i przy uroczystościach. Ażeby żadnemu z nich nie ubliżyć, postanowiono wówczas, aby raz prymas, a drugi raz kardynał do senatu wchodził, a ten z nich, który w domu pozostał, przez de-legata zdanie swoje objawiał. By zaś na przyszłość sporom podobnym koniec położyć, wydał Kazimierz Jagiellończyk na sejmie piotrkowskim (1481) przywilej, pozwalający na przyszłość tylko arcybpom gnieźnieńskim starać się o kapelusz kardynalski i go przyjmować. choć później jeszcze różni polscy bpi ozdobieni byli purpura kardynalska, jednak żaden z nich już prymasowi prerogatywy pierwszeństwa nie odbieral.

g) Pełna intytulacya ustaliła się od Uchańskiego i brzmiała: sanctae ecclesiae Gnesnensis archiepiscopus, legatus natus, primas primusque princeps. W tej formule dodał jeszcze arcybp Wacław Leszczyński (1668) po primas słowa: Regni Poloniae et Magni Ducatus Lithuaniae, wskutek pretensyi Jerzego Białłozora, bpa wleńskiego (1661—67), do tytułu prymasa Litwy, którego wskutek protestu arcybpa zrzec się musiał. Podobnie lub odpowiednio brzmiały intytulacye w listach i t. p., które prymas Andrzej Olszowski skrzętnie pozbierał z pism głów koronowanych i władz krajowych oraz zagranicznych i potomności przekazał (w dziele: De archiepiscopatu Gnesnensi). Tak np. krół francuski miał go tytułować notre cousin.

Co do ostatniego członu powyższej formuly: primus princeps nadmienić wypada, że zawdzięcza on swe powstanie wywodom Uchańskiego, powołującego się, dla utwierdzenia prymatu politycznego arcybpów gnieźnieńskich, na dyplom Kazimjerza W. z r. 1360 wydany arcybpowi Jarosławowi Skotnickiemu. O ile dowodzenia Uchańskiego słuszne były co do rzeczy, o tyle chybialy celu w formalnej kwestyi tytułu. W przytoczonym dokumencie i jeszcze kilku innyh Kazimierz W. używa o arcybpie wyrazu princeps w znaczeniu ogólnem: "dostojnik, książę Kła", nie zaś w znaczeniu ścisłem, heraldycznem, lub publiczno-prawnem.

odtąd (od r. 1571) Uchański zaczął używać tytułu primus princeps i używali go jego następcy aż do Michała Poniatowskiego. Nawet rząd pruski przyznał jeszcze tytuł książęcy arcybpowi Ignacemu Krasickiemu i Ignacemu Raczyńskiemu. lecz następnym arcybpom, od Tymoteusza Gorzeńskiego począwszy, odmówił tego tytułu.

Ta obfitość tytułów odnosi się naturalnie tylko do ostatnich czasów, zwłaszcza w. XVII i XVIII. Dawniej pod tym względem panowała wiele większa prostota: arcybpa gnieźnieńskiego mianowano przewielebnym ojcem, (innego bpa tylko wielebnym ojcem).

- h) Stare polskie prawo osobnymi karami warowało czci zewnętrznej kościelnych dostojników. Według statutu wiślickiego podpadał karze zwanej piętnadziesta, ktokolwiek szpetne słowo wobec arcybpa wymówił. Za wydobycie zaś w jego obecności miecza lub korda naznaczona była kara zwana siedemnadziesiąta.
- i) Przed sądem jakimbądź krajowym nie potrzebował prymas stawać osobiście, lecz mógł działać, świadczyć, przysięgać i t. d. przez swego prokuratora, zaopatrzonego w poświadczenie jego i kapituły. Tak opiewał przywilej nadany prymasom przez Kazimierza W., potwierdzony przez Władysława Jagiełłę i Zygmunta Starego. Nakoniec w roku 1764 uchwalił sejm urządzenie w Łowiczu grodu, ku dogodności prymasa dla działania wszelkich akt ziemskich i grodzkich.

Imunitet, tj. wolność od ciężarów publicznych, i odrębne sądownictwo dóbr arcybpich przekraczają granice obecnego artykułu, gdyż są to stosunki prawne, dotyczące całego stanu duchownego w Polsce.

r. 1360 wywi SkotnicUchańskiego
o tyle chystyi tytułu.
cie i jeszcze
używa o arw znaczeniu
Kła", nie
oraldycznem,
Bądźcobądź

li do nas pierwsi misyonarze. Niektó- z książętami szukał pomocy w Rzymie; rzy z nich mogli zapisać do kalendarzy brał udział w soborze lateraneńskim IV. kościelnych śmierć swego arcybpa, co przez późniejszych kronikarzy, czytających te zapiski, źle zrozumiane zostalo. Maż na czwartem miejscu w dawnych katalogach arcybpów kładziony, św. Wojciech, jest już z pewnością osoba historyczna, owszem przebywał w Gnieźnie krótko przed swoja śmiercia; (997) mimo to do arcybpów gnieźnieńskich policzyć go nie można. Arcybpi istnieja dopiero od założenia arcybpstwa, tj. od r. 1000.

Z w. XI znamy zaledwie gole imiona arcybpów: Radzyn czyli Gaudentius, brat św. Wojciecha (1000-06), Hipolit (1006 - 27), Bossuta (1027-38), Stefan 1039-59), Piotr I (1059-92), Marcin I (1092-1118). Co o nich piszą żywociarze, są albo ogólniki, albo tylko domysły. W w. XII zaczynają postacie arcybpów wynurzać się z pomroku dziejów. Zarcz z początku mamy Jakóba ze Znina (1118-44), osobistość, której sam rozgłos wielki u późniejszych pisarzy wskazuje, że musiała być mężem niepospolitym. Najciekawszy rys jego biografii, to pochodzenie jego proste, nie rycerskie, dowodzące nieistnienia w jego czasach prerogatyw politycznych stanu szlacheckiego. Jako ślad jego akcyi kościelno-politycznej pozostała bulla pża Innocentego II z r. 1136, zatwierdzająca posiadłości kła gnieźnieńskiego i wyliczająca je po imieniu; dokument z wielu względów dla historyka niezmiernie ważny. Po Janie I czyli Janiku (1149-67) następuje Bogumił (1167-72) słynący cnotami i nawet przydomkiem błogosławionego głosem ludu uczczony. Ten złożywszy godność arcybpią, miał jeszcze przez 10 lat wieść żywot pustelniczy w okolicy Dobrowa, w Sieradzkiem. Koniec wieku zajmuja Zdzisław (1172—80) i Piotr II (1180— 99).

Wiek XIII wysuwa arcybpów na pierwszy plan historyi narodowej. U wrót stoi śpiżowa postać Henryka I Kietlicza (1200-19). Zadaniem życiowem tego meża było przeprowadzenie w Polsce reformy gregoryańskiej i wywalczenie Kłowi tego uprzywilejowanego stanowiska, jakiem na Zachodzie cieszył się od Kaliksta II. Zawikłany w walkę Mikolaj II Traba, który jako podkan

Program jego kościelno-polityczny kontynuują Wincenty I Czarnkowski (1220 -32), Fulkon czyli Pelka (1232-58), Janusz (1259-71), Marcin II (1272-83), Jakób II Swinka (1283-1314). Wszyscy ci arcybpi spelniaja nadto ważną misyę narodową. Były to czasy, w których Polska rozdarta na drobne dzielnice wydana była na groze ciagłych zaburzeń wojennych i stala otworem dla zalewu niemczyzny. Wtedy to arcybpi gnieźnieńscy, dzierżąc w ręku swem wladze duchowną nad wszystkiemi cześciami Polski, sami reprezentowali jedność narodu polskiego. Ze zrozumieli wówczas swe posłannictwo dziejowe, dowodem uchwały synodalne Pełki i Jakóba Swinki, wzbraniające przystępu do stanowisk duszpasterzy i nauczycieli szkolnych kandydatom obcym, nie znającym języka polskiego. W XIV w. po Bo rysławie, który † w Awinionie (1317) i Janisławie (1317-41) następuje Jarosław Bogorya ze Skotnik (1342-74), postać jedna z najwybitniejszych, jakie na tronie gnieźnieńskim zasiadały. Przyjaciel i doradca króla Kazimierza W., nasladował także monarche w swych rządach. Zasługą jego jest znakomite zagospodarowanie dóbr arcybpich i wzniesienie licznych budowli kościelnych, między niemi nowej katedry gnieźnieńskiej w wspaniałych rozmiarach. Kontynuował budowę katedry następca jego Jan II Suchywilk (1374 - 82). Dalej idzie Bodzanta (1382-89), który ochrzeil i ukoronował Jagielle, Jan III Kropidło z ksiażąt Opolskich (1389-94), oslawiony z awanturniczego usposobienia, dla którego też z arcybpstwa musiał zrezy-Od trzech ostatnich zaczyna się zwyczaj posuwania na arcybpstwo gnieźnieńskie tylko bpów innych stolic, zwyczaj, który trwał do końca Rzeczypospolitej, owszem do poczatku XIX w. (jedyne wyjątki: arcybpi Jan Sprowski i Gabryel Podoski).

Arcybpi XV i początku XVI w. wysługują się ojczyźnie wydatnym udzialem w ciąglej akcyi dyplomatycznej przeciw zakonowi krzyżackiemu, wciąż jeszcze Polsce poważnie zagrażającemu.

clerzy stawił zbrojny hufiec na wielką | V lateraneńskim. Pilnie strzegł prerowojne pruska i osobiście brał udzłał w potrzebie grunwaldzkiej, następnie jako arcybp gnieźnieński kampanie przeciw Krzyżakom kontynuował na soborze w Wjechał tam na czele Konstancyi. świetnego poselstwa, zjednał sobie sympatye i doczekał się moralnego także sprawy polskiej zwyciestwa. Wojciech I Jastrzabiec (1423-36), Wincenty II Kot (1436-48), Władysław I Oporowski (1449-53), Jan IV Sprowski (1453 -64), Jan V Gruszczyński (1464-73), biora żywy udział w dyplomacyi zagranicznej i w rokowaniach politycznych z Krzyżakami. Jakób III ze Sienna (1474 -80), przyjaciel naszego historyka Jana Długosza, odznaczył się, poza służba dyplomatyczną, wielką hojnością na rzecz katedry gnieźnieńskiej. Zbigniew Oleśnicki (1480—93), bratanek słynnego bpa krakowskiego, kardynała i męża stanu, popierał po † Kazimierza Jagielłończyka elekcyę Zygmunta przeciw Janowi Olbrachtowi, lecz ulegiszy, koro-nował tego ostatniego. Po nim posunął król na stolicę prymasowską swego bra-Fryderyka Jagiellończyka (1494-1503). Byla to postać tragiczna (pieknie opisana przez Bartoszewicza, Królewicze biskupi), człowiek zdolny do rządzenia, lecz nie do pasterstwa urodzony. Rzutkość jego i energja okazały się zwłaszcza po † Jana Olbrachta. Wtedy to walnie się przyczynił do wy-brania Aleksandra królem polskim, a tem samem do zachowania unii z Litwa, i napadajacym Ruś Czerwona tatarom stawił czolo. Fryderyk obok arcybpstwa zatrzymał bpstwo krakowskie (co późnioj tylko raz jeszcze się powtórzyło za Piotra Gamrata), a nadto został kardynałem. Dla dyecezyi zasłużył się wydrukowaniem ksiąg liturgicznych. Po krótkich rządach starego i słabego Andrzeja I Boryszewskiego (1503—10) następuje wspaniała postać Jana VI Łaskiego (1510-31), który streścił w sobie raz jeszcze typ śrsdniowiecznych prymasów. Będąc jeszcze kanclerzem koronnym, ułożył i wydał drukiem kodeks praw krajowych, świeckich i duchownych, p. t.: Commune inclyti Poloniae Regni privilegium (w Krakowie 1506). Jako arcybp odznaczył się wprowadzenia na tron Stefana Batorego. misyą polityczną od Zygmunta Starego Pod koniec życia dal się unieść do krodo pża Leona X i udziałem w soborze ków nielojalnych, zwołując r. 1590 bez-

gatyw godności metropolitalnej i prymasowskiej. Najwiekszym zaś pomnikiem jego działalności dla dvecczyi jest założenie archidyakonatów kamieńskiego i lowickiego, oraz dokładny opis stanu i stosunków prawnych wszystkich parafij całej prawie dyecezyi, sporządzony z jego zleceaia p. t. Liber beneficiorum, dzielo mające niezmierną wartość historyczną, a poniekąd nawet jeszcze teraz praktyczną (wydał ks. Łukowski, 2 t.).

Nastepuje epoka reformacyi. O prymasach z większej części w XVI powiedzieć należy, że zadaniu swemu, powstrzymania zapędów nowin religijnych sprostać nie umieli. Tacy Maciej I Drzewicki (1531—35), Andrzej II Krzycki (1535-37), słynny poeta łaciński i humanista, Jan VII Latalski (1537-40), Piotr III Gamrat (1540-45), faworyt królowej Bony, Mikołaj III Dzierzgowski (1546-59), Jan VIII Przerębski (1559-62) wydawali rozporządzenia i ustawy przeciw herezyi, lecz nie posiadali ani uzdolnienia, ani woli energicznej, by jej skuteczną tamę położyć. Gorzej jeszcze było z Jakóbem IV Uchańskim (1552-81), który wprost uchodzil za przychylnego nowej wierze. Mimo jednak obaw nuncyusza i obrońców katolicyzmu nie obwołał synodu i Kła narodowego, owszem po † Zygmunta Augusta otwarcie stanal na czele stronnictwa katolickiego. Pierwszym arcybpem odpowiednim na owe krytyczne czasy był Stanisław I Karnkowski (1582— 1603). Niepodobna strescić w kiku slowach jego pracowitego żywota; wiele jego dzieł dotrwało dni dzisiejszych. On to nakłonił Jakóba Wujka do całkowitego przekładu Pisma Św., obecnie jeszcze w calej Polsce używanego, on zalożył pierwsze u nas seminarya we Włocławku i Gnieźnie; on stworzył fundacye dla kształcącej się młodzieży; on popierał wszędzie Jezuitów i wzniósł dla nich wspaniałe kolegium w Kaliszu. Z pism jego przypadają na czas piastowania urzedu arcybpiego przedewszystkiem kazania: "O dwojakim Kościele chrześci jańskim", "Mesyasz", "Fucharystia". Z po-czątku trzeźwy i szczęśliwy polityk, przyczynił się w znacznej mierze do prawnie zjazd wielkopolski do Koła Prażmowski (1666—73) był duchem nie-(przeciw Zamoyskiemu), i występując na sejmie inkwizycyjnym 1592 r. przeciw królowi Zygmuntowi III.

Arcybpi pierwszej połowy XVII w. to pasterze zacni, choć krótki czas w katedrze gnieźnieńskiej spędzony nie pozwolił wielu z nich na zostawieuie trwalych śladów. Najcieższa walka z innowiercami już minęła, pozostawała tylko konieczność utwierdzenia i podniesienia odrodzonego Kła katolickiego w Polsce. Mniej lub więcej przykładali się do tego obowiazku Jan IX Tarnowski (1603 -04), Bernard Maciejowski (1604-08), kardynał, słynny znakomitym listem pasterskim do duchowieństwa, Wojciech II Baranowski (1608-15), hojny dla katedry, dobry gospodarz i maż surowych obyczajów, Wawrzyniec Gębicki (1616-24), typ prawego polskiego pasterza i obywatela, lubo nie wolny od wady nepotyzmu, Henryk II Firlej (1624—26), Jan X Weżyk (1627-38), który ogłosił kodyfikacye prawa prowincyonalnego oraz rytual (zwany piotrkowskim) dotychczas w dyecezvach polskich obowiązujący, Jan XI Lipski (1639—41), Maciej II Łubieński (1641—52). Ten ostatni światobliwościa życia i gorliwościa pasterską wielkiego nabrał rozgłosu za życia i po śmierci; wiele świątyń, między niemi kł Jasnogórski, w którym wybudował nową kaplicę dla cudownego obrazu, i katedra gnieźnieńska, po dziś dzień świadcza o jego szczodrobliwości.

Nastepuje smutny okres wojen szwedzkich i idacego w ślad za niemi upadku Ogólny stan Rzeczypospolitej odbija się także na historyi prymasów. Andrzej III Leszczyński (1652-58), (1652-58),który będąc bpem chełmińskim i kanclerzem koronnym towarzyszył Janowi Kazimierzowi w bitwie pod Beresteczkiem, wystawił jako arcybp własnym nakładem chorągiew pancerną na wojnę z Moskwa, patrzał na straszne spustoszenie kraju całego, a także katedry gnieźnieńskiej, przez Szwedów w r. 1655; w tymże roku wydał list zagrzewający naród do wierności względem Jana Kazimierza. Jego stryjeczny brat i następca Wacław Leszczyński (1658-66), zasłużył się przedewszystkiem pośrednictwem w uśmierzeniu uiepokojów zbuntowanego, bo niepłatnego, wojska. Mikołaj IV

spokojnym, stale knowającym plany przeciw ks. Michałowi Wiśniowieckiemu. to też malo kto zjednał sobie tyle niepawiści u współczesnych, jak on. Floryanie Czartoryskim (1673-77) krótko też zasiadał na tronie arcybpim Andrzej IV Olezowski (1674-75), człowiek światły i biegły maż stanu, który wpływem swoim do wyboru Michala Wiśniowieckiego, a potem Jana Sobieskiego znacznie się przyłożył; † w Gdańsku, wysłany tam przez króla dla załatwicnia sporów miejskich. Jan XII Stefan Wydżga (1677-85), słynny z erudycyi autor kilku dzieł historycznych, jako arcybp ocieżałościa grzeszył, a nadto posadzano go o skapstwo. Michał I Radziejowski (1687-1705), syn smutnej pamieci zdrajcy Heronima, niesławna też odegrał rołę w życiu publicznem i na arcybpstwie. Wyniesiony przez króla Jana Sobieskiego, mimo to wiazał się z jego wrogami. Po + Sobieskiego frymarczył korona, a następnie dwuznaczne zajmował stanowisko miedzy królem Augustem II a najezdca szwedem. końcu wystąpił jawnie jako nieprzyjaciel Augusta II i ogłosił w r. 1704 bezkrólewie. † w Gdańsku, testamentem przeznaczywszy katedrze gnieźnieńskiej cenne dary.

Reszta czasów saskich widzi znów na stolicy prymasowskiej gorliwych pasterzy. Stanisław II Szembek (1706—21) krzatał się pilnie kolo zatarcia w archidyecezyi śladów spustoszenia szwedzkiego; w Łowiczu wykończył, w Gnieźnie odbudował seminaryum i powierzył jego kierownictwo ks. ks. Misyonarzom św. Wincentego. Podnosza jego życiopisarze, że osobiście ludowi wszelkie sakramenta sprawował; zwłaszcza podczas morowej zarazy w okolicy Łyszkowic. Teodor Potocki (1723-38), niefortunny stronnik Stanislawa Leszczyńskiego, dla którego ponosił oblężenie w Gdańsku, a następnie więzienie w Tczewie, Elblagu i Toruniu, słabym był politykiem, zamykając zupelnie oczy na cieżkie wady ówczesnego ustroju państwa. Jako bp był przykładnym i hojnym na kly, szkoły i Krysztof Antoni Szembek ubogich. (1739-48) i Adam Komorowski (1749--59) spokojne mieli rządy arcybpie. Z Władysławem II Łubieńskim (1759-67) wchodzi na tron ostatni świetny reprezentant godności prymasowskiej. Nawskroś uczcziwy, chociaż słaby, piastował urząd interrex'a w ostatniem bezkrólewiu, ogłosił wybór Stanisłaawa Poniatowskiego i koronował go. Autor pierwszej geografii powszechnej w języku polskim p. t.: Swiat we wszystkich swoich częściach, wydał jako arcybp gruntowny list pasterski do duchowień-

stwa i wiernych dyecezyi.

Następca jego, Gabryel Podoski (1767 -77) wstydem okrył stolicę prymasow-Niedość, że wysługiwał się Repninowi, okazał nadto naganna obojetność wobec zamachów innowierców na wiarę katolicką, owszem, podpisał konstytucye r. 1768 o swobodach dyssydentów, niezgodną z zasadami Kła, zwłaszcza co do małżeństw mieszanych. Także życie jego domowe (mieszkał w Warszawie w pałacu Saskim, mając u siebie niejaką pania Enkinowa,) co dawało powód licznym zgorszeniom izjadliwym paszkwilom. † w Marsylii, dokad wyjechał dla poratowania zdrowia. Antoni Kazimierz Ostrowski (1777-84), za młoda żolnierz, potem, będąc bpem kujawskim, czynny politycznie w stronnictwie Czartoryskich, jako arczbp zasłużył się głównie dobrą, postępową gospodarką i melioracyą dóbr duchownych. Michał II Poniatowski 1684—94), brat królewski, jako bp plocki rozwijal wzorowa działalność pasterską i oświatową. Także jako prymas stworzył niejedno dzieło pożyteczne, jak rekolekcye dla duchowieństwa, poprawe seminaryów duchownych, szkołę dla nauczycieli parafialnych i organistów w Łowiczu. Bliski jednak stosunek do króla, coraz więcej tracącego cześć i popularność, młodego prymasa pchnał na falszywe stanowisko. Po długiej podróży zagranicą (1790—91) wróciwszy do kraju patrzał na konanie Rzeczyprspo-litej. Podczas oblężenia Warszawy pochwycono list jego do królewicza pruskiego. Oburzony lud zaczął stawiać przed pałacem prymasa (przy ul. Senatorskiej) szubienice, by zgotować mu koniec taki sam, jaki spotkal co dopiero bpa Massalskiego. W tem oglasza przez okno jeden z domowników, że ks. prymas w tej chwili życia dokonał. Posądzano go wówczas, że trucizną miał sobie życie skrócić. Tą tragedyą kończy się, w przeddzień ostatecznego upadku Rzeczypospolitaj, historya jej prymasów.

Przez króla pruskiego już mianowany arcybpstwo gnieźnieńskie, oddawał się Ignacy I Krasicki (1795—1801), tak samo jak przedtem na bpstwje warmińskim, ulubionej muzie, przemieszkując Skierniewicach i Warszawie. † w Berlinie, dokad, mile u dworu widziany, często zaglądał. Następca jego, Ignacy II Raczyński (1807—18), który po kilkoletniem osieroceniu dyecezyi objał jej kierownictwo, był przeciwnie przedewszystkiem żarliwym pasterzem. Główna część jego rządów przypada na czasy W. Księstwa Warszawskiego. Mieszkając w Warszawie i administrując zarazem nowo-utworzoną dyecezyę warszawską, i sam i z episkopatem księstwa toczył wojnę z rządem owianym duchem indyferentyzmu, owszem nieraz wrogo przeciw Kłowi występującym. Po kongresie wiedeńskim zrezygnował z arcybpstwa i zamieszkał u Jezuitów, najprzód w Rzymie, a potem w Brzozowie, w Galicyi, gdzie też † r. 1823. W latach 1818–21 dyecezya gnie-

źnieńska, obcięta ogromnie przez nowe rozgraniczenie bpstw w Królestwie Polskiem kongresowem, rządzona była przez ks. Marcina Siemieńskiego, sufragana gnieźnieńskiego, jako apostolskiego wi-karyusza. R. 1821 bulla *De salute* animarum dokonala nowej organizacyi dyecezyi w obrebie królestwa pruskiego. Moca tej bulli archidyecezya gnieźnieńska, obcięta, jak już zauważouo, wskutek podziałów politycznych, lecz powiększon a dekanatami inowrocławskim, kruszwickim i gniewkowskim z dawnej dyecezyi kujawskiej, została stale połączoną z dyecezyą poznańską, podniesioną także do godności archidyccezyi. Odtąd kościelny punkt ciężkośći Wielkopolski przesuwa się do Poznania; katedra gnieźnieńska zachowuje tylko pierwszeństwo honorowe. Wspólnymi arcybpami połączonych archidyecezyj sa: Tymoteusz Gorzeński (1821--25, bpem poznańskim już od r. 1809), Teofil Walicki (1828-29), Marcin Dunin (1830-42), słynny z meżnej walki o zasady kościelne co do małżeństw mieszanych, za których obrone poniósł 10 miesięczna kaźń forteczna w Kolobrzegu, Leon Przyłuski (1845— 65), Mieczysław hr. Ledóchowski (1866 -86), dzielny wojownik z czasów walki kulturnej, która przypłacił dwurocznem wiezieniem w Ostrowie (od 3 luteryan Stablewski (1891-1906).

8. Rozległość i podział arcybpstwa. Pierwotnie dyecezya gnieźnieńska być może, że ściśle określonych granic we wszystkich kierunkach nie miała. Przypuszczenie to jednak dotyczy głównie strony wschodniej. Na północ bowiem, zachód i południe miało arcybpstwo gnieźnieńskie od początku istnienia sąsiedztwo innych bpstw, których rozkład zdaje się wskazywać, że obszar geograficzny plemion Chrobremu podległych wzięto w r. 1000 za podstawę podzjału klnego na dyecezye. Dokładne już dosyć oznaczenie granic znajdujemy w bulli Innocentego II z r. 1136, zatwierdzającej własność kla gnieźnieńskiego. Jest to przypuszczeniem ogólnem historyków, że tego ścisłego rozgraniczenia dokonal r. 1133 krdl Idzi, przysłany do Polski po powstaniu dwóch nowych dyecezyj, kujawskiej i płockiej. Dyecezya gnieznieńska otrzymała wówczas, jako kompensate za terytoryum ustapione nowym dyecezyom, szmat ziemi należącej przedtem do bpstwa krakowskiego. Te granice z r. 1133 i 1146 utrzymały sie przez wieki, tj. aż do r. 1818. Jedna tylko poważną stratą było oderwanie przez Krzyżaków t. zw. kasztelanii słupskiej (1309). Głośny proces przeciwko Krzyżakom, zaczęty r. 1319 i ciągnący się następnie przez długi czas, nie zdołał już ani Polsce, ani arcybpowi gnieźnieńskiemu tego zaboru przywrócić. Pozatem bywały nieraz spory graniczne między dyecezyą gnieźnieńską a poznańską lub kujawską, lecz nieporozumienia te dotyczyły tylko poszczególnych wsi lub kłów parafialnych, i usuwano je dobrowolną ugodą lub wyrokiem sadu.

Archidyecezya gnieźnieńska miala kształt podłużnego szmatu kraju, ciągnącego się z północy na południe, a nastepnie rozszerzającego się i wyginającego w kierunku południowo-wschodnim. Kończynę północną stanowiła wieś Borzyszków, niedaleko Bytowa, na Pomorzu. Także na Pomorzu dochodziła granica najdalej ku zachodowi, i to przy mieście Białoborgu. Najbardziej na południe sięgała dyecezya gnieźnieńska blisko Jedrzejowa, przez wieś Cierno; na

go 1874 — 76), kardynał († w Rzymie wieś Goryń nad rzeką Radomką leży, 1902), Juliusz Dinder (1886—90), Flo-Enklawą w dyczezyi poznańskiej był Enklawa w dyecezyi poznańskiej był Krotoszyn z okolica.

> Podział dyecezyi gnieźnieńskiej na mniejsze cześci administracyjne zaczął się wyrabiać dość rychło, może już w drugiej polowie w. XII. W w. XIV było w dyecezyi 6 archidyakonatów, i to: gnieźnieński, słupski, kaliski, łęczycki, kurzelowski i uniejowski. Archidyakonat słupski upadł jednak przez wspomniany wyżej zabór Krzyżaków (1309). Podział dyecezyi na 5 archidyakonatów pozostał aż do r. 1512, w którym arcybp Jan Łaski ich liczbę pomnożył. I tak odłaczył od archidyakonatu gnieźnieńskiego północną cześć jako osobny archidyakonat kamieński; z części odjętych łeczyckiemu i kurzelowskiemu utworzył archidyakonat łowicki; od kaliskiego zaś oddzielił część południowa na archidyakonat wieluński. Odtąd arcybpstwo składalo się z 8 archidyakonatów. Każdy archidyakonat podzielono jeszcze na dekanaty, których (w. XVIII) było w całej dyecezyi razem 41 z 673 kłami parafialnymi. Kiedy powstał ten podział na dekanaty, dotychczas nie zbadano. Najstarsze wzmianki o dziekanach, jako zastępcach archidyakona, mamy dopiero z drugiej połowy XIII

> Obok podziału powyższego istniały jeszcze okregi oficyalów. Znamy przy-naimniej już z w. XV akta oficyalów gnieźnieńskiego, wieluńskiego, łowickiego i kaliskiego (ob. wydane przez prof. Ulanowskiego Acta iudiciorum ecclesiasticorum w Monumenta medii aevi historica, t. XVI, vol. 2). Ilu w rzeczywistości było w calej dyecezyi oficyałów, i w jakim stosunku był podział ten do podzialu na archidyakonaty, jest jeszcze rzeczą niewyświetloną.

Przy reorganizacyi ustroju kościelnego w Królestwie Polskiem r. 1818 utraciła archidyccezya gnieźnieńska więcej niż dwie trzecie swego terytoryum, i to głównie na korzyść dyecezyi kujawskiej (odtad kujawsko kaliska zwanej) i nowej archidyecezyi warszawskiej, male części przypadały też dyecezyi sandomirskiej i kieleckiej. Archidyecezya gnieźnieńska zatrzymała tylko część swego terytoryum będącą pod panowaniem wschód zaś aż pod Głowaczów, gdzie pruskiem, lecz i z tego odstąpiła w

roku 1821, na mocy bulli De salute animarum, część dawnego archidyakonatu kamieńskiego do dyecczyi chełmińskiej. Natomiast pozyskała mocą tejże bulli część dawnej dyecczyi kujawskiej, tj. dekanaty kruszwicki, inowrocławski i gniewkowski. Obecnie archidycczya gnieźnieńska liczy (według statystyki na r. 1907; ob. Elenchus omnium ecclesiarum et universi cleri archid. gnesn.) 17 dekanatów, 206 kłów parafialnych, 20 filialnych i 274 kapłanów, 104 zakonnice i 428235 katolików.

(Złączona zaś od r. 1821 z gnieźnieńską pod jednym arcybpem archidyccezya poznańska liczy w r. 1907: 26 dekanatów, 347 kłów parafiialnych, 102 filialne, 548 kapłanów, 297 zakonnic i 935389 katolików).

O pierwotnym ustroju arcybpstwa gnieźnieńskiego najlepiej informuje prof. Abraham: Organizacya Kła w Polsce do połowy w. XII, Lwów 1890; 2 wydanie 1893 r. Mapa dawnej archidyeczyı. sporządzona przez ks. Korytkowskiego, jest w 2 tomie wydanego przez ks Łukowskiego: Liber beneficiorum Łaskiego (Gniezno 1881).

9. Uposaženie i rezydencye arcybpów. Pierwotne uposażenie arcybpstwa gnieźnieńskiego stanowiły przedewszystkiem liczne dziesięciny. Byly to t. zw. pelne dziesięciny, i to ze wszystkich najważniejszych przedmiotów ówczesnej produkcyi: z płodów rolnych, miodu, żelaza, piwa, kołaczy, skór ku-nich i lisich, trzody chlewnej, oraz z opłat ełowych i targowych. Nadto dawano, od najdawniejszych czasów, kłowi gnieźnieńskiemu ziemię na wlasność, wraz z mieszkającymi na niej osadnikami. Najstarszy wykaz miejscowości będacych badź to własnością arcybpstwa, badź zobowiazanych względem niego do uiszczania dziesięcin mamy we wspomnianej już bulli protekcyjnej z r. 1136. Zdaje sie jednak że część tego spisu jest pochodzenia dawniejszego, może z czasów samego zalożenia gnieźnieńskiego arcybpstwa.

Majątek kła gnieźnieńskiego z czasem się powiększał przez nowe nadania ksią-żąt i osób prywatnych, przytem podłegał zmianom przez dwustronne działania prawne, jak kupno, sprzedaż, wymianę. Pozatem mógł wzrastać przez podzielone były na nast. 12 kluczy:

nowe osady i postępującą kolonizacyę pustkowi. Prawo kanoniczne bowiem żądało oddawania kłowi dziesięcin ze wszelkich posiadłości, a więc także z "nowin". W rzeczywistości jednak w takich razach przychodziło do walki; gdyż nowi dziedzice lub osadnicy wzbraniali się uiszczać dziesięciny, wychodząc z tego założenia, że tylko tyle należy się kłowi, ile w nadaniu książęcem wyraźnie mu przyznano. Wynik tej walki. powtarzającej się zreszta we wszystkich polskich dyecezyach, był nieraz taki, że bp zrzekał sią pretensyi do dziesięciny dla siebie i swej katedry, kontentując się gotowościa opłacania dziesieciny na rzecz jakiegobądź kła, t. j. zazwyczaj miejsco-wego lub bliskiego kła parafialnego (początek tak zwanej dziesięciny "wolnej", uchodzącej z czasem za przywilej szlachecki). Proces ten ulatwia zasadnicza przemiane w ustroju majatku arcybpstwa: podział na stałe części czyli prebendy.

Pierwotnie cały majątek arcybpstwa stanowił jedną masę, z której arcybp zaspakajał nietylko własne i kła katedralnego potrzeby, lecz nadto utrzymywał duchowieństwo mu podwładne, t. j. ka-noników z nim wspólne życie prowadzących. Dopiero w XII w. przeznaczono powstających wówczas, odległych kłów parafialnych, pewną część dziesięcin lub użytkowanie częsci roli, należących dotychczas do wspólnych dóbr dyecezyi. Tem samem powstawały osobne prebendy czyli beneficya parafialne, a konsekwentnie nastąpił także rozdział między właściwym majatkiem stołu arcybpiego, tj. arcybpowi osobiście służącym, a majatkiem kapituły katedralnej (ob. art. Gniezno n. 3 a).

Obszerne włości arcybpie dzieliły się w XVII w. (z którego posiadamy najdokładniejsze ich o pisy) do w. XVIII na następujące kompleksy. Perłę tych dóbr stanowiło księstwo łowickie, obejmujące w 7 kluczach (łowickim, zduńskim, kompińskim, skierniewickim, mnichowickim, łyszkowickim, chruślińskim) i kilku partykularzach (Placencya, Słupia i inne). dwa miasta (Łowicz i Skierniewice), 125 wsi czynszowych, 35 folwarków i t. d. Inne dobra arcybpie, rozłożone w różnych stronach Polski, podzielone były na nast. 12 kluczy:

ki pod Piotrkowem), kurzelowski, uniejowski, chelmiński (Chelmno pod Kolem), grzegorzewski, turkowski (od miasta Turek), opatowiecki (od Opatówka), szczytnicki (od wsi Szczytniki pod Gnieznem), żniński, kamieński -- i zawierały (wraz z kilku partykularzami) razem 145 wsi i 44 folwarków.

Po upadku politycznym Polski rzad pruski zabrał wszystkie dobra arcybpie i kapitulne. Konfiskata ta nastapila w r. 1796, a w częściach zagarniętych przy pierwszym podziale Polski (w obwodzie noteckim i na Pomorzu) już rychlej. Arcybpom wyznaczył rzad pruski rocznej kompetencyi 30000 talarów, która jednak tylko dwaj arcybpi: Krasicki i Raczyński, pobierali. Następcy ich, wspólni arcybpi gnieźnieńscy i poznańsey (od r. 1821) otrzymuja od rzadu rocznej kompetencyi 12000 talarów (36000 marek).

W każdej prawie znacznej części swych majętności mieli prymasi jakieś mieszkanie, dwór mniej lub wiecej obszerny. Dwory te, rozsiane po różnych kluczach, bywaly, jeszcze w ostatnich wiekach, drewniane. Prócz nich było jednak kilka wielkich rezydencyj, które służyły arcybpom kolejno za zwykłe miejsce pobytu, W najdawniejszych czasach arcybp oczywiście rezydował w Gnieźnie. Pierwotnie mieszkał niezawodnie w obrebie zamku książecego. Kiedy sobie arcybpi wybudowali osobny dworzec, niewiadomo. Dość, że był on drewniany i stał w kierunku południowym od wzgórza katedralnego, nad jeziorem Jelonkiem. Na jego miejsce wzniósł Jan Łaski i jego nastepcy nowy zamek murowany, lecz było to już w czasach, w których ar-cybpi do Gniezna tylko na krótki czas zjeżdżali. Z biegiem wieków prymasi coraz rzadszymi byli w swej nominalnej stolicy gośćmi; stad nie czyniono nakladów na utrzymanie zamku arcybpiego w Gnieźnie, który w XVIII w. zupelnie podupadł, a w początku XIX został rozebrany. Szczatki murów dotychczas tkwią w ziemi, w dzisiejszym ogrodzie kuryi prałackiej.

Do najstarszych rezydencyj arcybpów zalicza się także Znin, około którego skupiał się pierwotnie największy kom-

piatkowski, leczycki, klucki (od wsi Klu-+z r. 1136 wyraża sie: provincia de Znein cum decimis, cum foro, cum lacubus et cum omni iurisdiccione seculari). Zamek tu był drewniany, lecz ufortyfikowany, co ze względu na blizkość Pomorza było konieczne. Miał on też pewne znaczenie w czasie wojny Nałeczów z Grzymalitami. Arcybpi przemieszkiwali w nim bardzo chetnie aż do w. XIV.

> Przykład wznoszenia zamków murowanych dał wśród arcyboów pierwszy Jarosław Skotnicki (1342-74), budując wspaniały zamek w Uniejowie nad Wartą, restaurowany później przez Jana Wężyka i Macieja Łubieńskiego, a po zniszczeniu przez Szwedów odnowił go Krzysztof Szembek (1745). Rząd pruski część gmachu przeznaczył dla dzierżawców, a resztę zostawił w opuszczeniu. Jednak w ostatnich czasach poczyniono starania, by pomnik ten zachować od zagłady. (Ob. Witkowskiego: Uniejów. Szkic historyczno-statystyczny, oddruk z Biblioteki warszawskiej 1855). W zamku uniejowskim przebywali bar-dzo często arcybpi XV w.; tamże przechowywano też wówczas kilkakrotnie kosztowności i ważne dokumenty katedry gnieźnieńskisj, skoro nieobronnemu już wówczas Gnieznu zagrażał napad nieprzyjacielski. Obok Uniejowa miał w tych czasach podobne znaczenie murowany zamek arcybpi w Opatówku pod Kaliszem.

Najgłośniejsza w XVI-XVII w. rezydencyą prymasów była łowicka. Łowicz zamienił na miasto, a za rzeka Bzura wzniósł zamek warowny także Jarosław Skotnicki. Później pracowali nad powiekszeniem i umocnieniem zamku Jakób Uchański, Stanisław Karnkowski (ukończył 1585), Wawrzyniec Gębicki (1620), Jan Wężyk (1645) i Maciej Łubieński. W r. 1655 zdobyli go Szwedzi i spustoszyli, podobnemu losowi uległ w czasie drugiego najazdu Szwedów, r. 1699. Mimo to prymas Teodor Potocki przywrócił go do dawnej świetności (ok. r. 1730). Następcy jego już w Łowiczu nie wiele przemieszkiwali i stąd zamek łowicki poszedł w zaniedbanie. Prymas Michał Poniatowski zalożył w nim akcyjną fabrykę płótna. W r. 1793 prusacy wprowadzili pleks uposażenia arcybpstwa (dokument do zamku wojsko i konie, zabrali miedź

z dachów zastępując ją gontami, czem ostateczną ruinę przyśpieszyli. Dziś o dawnej rczydencyi świadczy tylko wzgóżce z rumowiskami. Widok zamku ze środka w. XVII przechował Puffendorf w dziele: De rebus a Carolo Gustawo Sueciae rege gestis (Norymberga 1696). Według niego podał podobiznę zamku "Tygodnik Illustrowany", (1880, str. 304) i Głoger w Encykolpedyi Staropolskiej (IV, str. 483). Ob. zresztą Władysława Tarczyńskiego: Łowicz, wiadomości historyczne z dodaniem innych stolic, tak i arbpów gnieźnieńskich. (Znaleźć je można w Bielowskiego Monumenta Poloniae historica.). Z czasem katalogi te rozszerzano na biografie. Taki szereg życiorysów arbpów gnieźnieńskich ulożył (1464) historyk Jan Długosz (ogłoszone w 1. t-ie zbiorowego wydania jego dzieł, dokonanego staraniem Aleksandra Przezdzieckiego; także w osobnym przedruku p. t.: Vitae episcoporum Poloniae, Kraków 1887). Z w. XVI mamy Klemensa Janickiego Vitae archiepiscoporum gne snensium, drukowane w Krakowie 1574; dzielko to jest jednak tylko poetycką, a sta Łowicza (Warszawa 1844).

W księstwie łowickiem mieli prymasi, oprócz dworu w Łyszkowicach, jeszcze pałac w Skierniewicach, szczególnie używany przez arcybpów XVIII w. Do największe świetności doszedł pałac skierniewicki za prymasa Władysława Łubieńskiego (1759—67). Ostatni z arcybpów mieszkał w nim, już za rządów pruskich, Ignacy Krasicki (od r. 1795). Zabrany przez rząd z wszystkimi dobrami arcybpimi, dany był później pałac ten przez Napoleona marszałkowi Davoust. Następnie wrócił do rządu Królestwa Polskiego. Obecnie jest w posiadaniu rodziny panującej.

Nakoniec mieli prymasi pałac w Warszawie przy ulicy Senatorskiej (dziś Nowosenatorskiej). Pałac ten wybudowany przez arcybpa Wojciecha Baranowskiego, tętniał życiem w dniach ostatniego interregnum (1764), a później patrzał na straszne orgie poprzedzające ostatnie chwile ostatniego prymasa (1794). Obecnie stoi w niem wojsko.

Zatem z d.wniejszych rezydencyj prymasów stoją dotychczas trzy: uniejowska, skierniewicka i warszawska. Wygląd ogólny innych możnaby po części odtworzyć z opisów, a z tych niektóre podaje Korytkowski (Arcybpi gnieżnieńscy, t. I, str. 62 i nast., w dopiskach).

Po r. 1830 wybudował rząd pruski w Gnieźnie, niedaleko dawnego dworca arcybpiego nowy dom; w nim mieści się konsystorz, a na piętrze mieszkanie dła arcybpa, który z Poznania tu dotąd od czasu do czasu jeździ.

Żródła i literatura. Już w średnich wiekach układano katalogi, jak bpów

skich. (Znaleźć je można w Bielowskiego Monumenta Poloniae historica.). Z czasem katalogi te rozszerzano na biografie. Taki szereg życiorysów arbpów gnieźnieńskich ułożył (1464) historyk Jan Długosz (ogłoszone w 1. t-ie zbiorowego wydania jego dzieł, dokonanego staraniem Aleksandra Przezdzieckiego: także w osobnym przedruku p. t.: Vitae episcoporum Poloniae, Kraków 1887). Z w. XVI mamy Klemensa Janickiego Vitae archiepiscoporum gne snensium, drukowane w Krakowie 1574; dziełko to jest jednak tylko poetycką, a nie historyczną pracą. Prawdziwych biografów gnieźnieńskich arbpów wydaje znów dopiero w. XVII; byli nimi Stefan Damalewicz i Stanisław Bużeński. Obydwaj czerpią z Żywotów Długosza i kontynuują je aż do własnych czasów. Przytem Damalewicz korzystał z innych źródeł, zwłaszcza z dyplomów papieskich, książęcych i królewskich. Dzieło swe: Series archiepiscoporum gnesnensium atque res gestae, e vetustis antiquitatum ruderibus collectae pisal i ogłosił drakiem (w Warszawie 1649) z inicyatywy prymasa Macieja Łubińskiego, którego był nadwornym teologiem († jako kanonik regularny 1673, w Trzemesznie). Siegnięcie do właściwych źródel historycznych i kontrolowanie za ich pomocą wiadomości kronikarskich było wielką zasługą naukową Damalewicza; jakkolwiek nie miał on zu-pełnej świadomości o stosunku zabytków (dokumentów) do tradycyi historycznej (kronik i żywotów) i stad nie umiał z nich wytopić całkowitej historycznej prawdy. W porównaniu do Damalewicza czyni następny biograf arbpów, Bużeński, znów jeden krok wstecz, zapoznając zupełnie zadanie krytyki historycznej. "Więcej ćenię prawdę history-czną oraz świadectwo Jana Długosza. Mateusza Miechowskiego, Marcina Kromera, Jana Huberta, Marcina Bielskiego, niżeli jakoweś przywileje, w cieniach klasztornych ukryte, które raczej zaciemniają, aniżeli wyjaśniają starożytność polską" — mówi w początku żywota arbpa Janika (t. I str. 69 wydania polskiego niżej przytoczonego). Główna wartość Bużeńskiego tkwi w obszernych żywotach w. XVI i XVII; tu przechował niejeden szczegól wiarogodny, za-

czerpniety z katalogów dziś zaginionych tego meża było uporzadkowanie i pilne lub z własnej pamięci. Bnźieński sam własnego dziela nie ogłosił († 1692, jako dziekan warmiński, kanonik gnie-źnieński itd.). Wydał je dopiero Mizler Vitae archiepiscoporum quesnensium seu reani Poloniae primatum we Warschauer Bibliothek r. 1754 i w Acta litteraria 1755 (ob. Estr. Bibl. XIII 475). Potem przetłumaczył je na polski język, z rekopisu bedacego własnościa Mikołaja Malinowskiego, Michał Bohusz Szyszko i wydał p. t.: Żywoty arbpów gnieżnieńskich, prymasów itd., 5 t. (Wilno 1852—60). Wstęp o założeniu arbpstwa i o rękopisie, oraz żywoty ostatnich prymasów, Wydźgi do Poniatowskiego, napisał sam Malinowski. Te ostatnie jeszcze dziś niezupełnie są pozbawione wartości; natomiast tłumaczenie Szyszki jest bardzo bledne.—Z XVIII w-u przytoczyć należy jezuity Franciszka Rzepnickiego. Vitae praesulum Poloniae itd., 3 t. (Poznań 1761-63).

Wzór prawdziwie umiejętnych, a przytem głęboko odczutych i z wielkim talentem napisanych życiorysów gnieźnieńskich arbpów dal pierwszy Julian Bartoszewicz. Wzorowymi są przedewszystkiem trzy żywoty arbpie jego pióra: Fryderyka Jagiellończyka (w dziele: Królewicze biskupi, Warszawa 1851, str. 1-81), Władysława Łubieńskiego (w dziele: Znakomici mężowie polscy w XVIII w., Petersburg 1853-56, w t. 2-im) i Ignacego Krasickiego (tamże w t. 3-im). Ustępują im biografiie arbpów napisane jako tekst do albumu Pecqu'a, czyli reprodukcyi portretów arbpów z galeryi dawnego zamku łowickiego (obecnie wiszących w korytarzach seminaryum duchownego warszawskie-Wydawnictwo to mialo tytul: Arbpi gnieżnieńscy i prymasi. Wizerunki z galeryi łowickiej objaśnione tekstem historycznym (Warszawa 1858-65). Po 78 portretach (aż do Raczyńskiego) z tekstem bardzo nierównych rozmiarów dodano (n. 79-84) 6 arbpów warszawskich (od Malczewskiego do Fijalkowskiego) jako prymasów Krolestwa Polskiego kongresowego.

Ostatnim historykiem arbpów gnieźnieńskich jest ks. Jan Korytkowski († 1888); Główną i nieocenioną zasługą wybitnych faktów i rysów charakteru,

przestudyowanie nieznanego przedtem badaczom archiwum kapitulnego w Gnieźnie. Pracy tej poświęcił kilkanaście lat, owszem całe życie od chwili, w którei zostal kanonikiem gnieźnieńskim. Na podstawie tych długich i mozolnych przygotowań ogłosił dwa pomnikowe dzieła: Prałact i kanonicy katedry metr. gnieżnieńskiej (ob. w art. Gniezno n. 3 a), a następnie Arbpi gnieźnieńscy, prymasowie i metropolici polscy od r. 1000 aż do r. 1821 czyli do połączenia arbpstwa gnieżnieńskiego z bpstwem poznańskiem, według źródeł archiwalnych, 5 t-ów (Poznań 1888-92). Jako regesta i skarbiec źródel gdzieindziej nie publikowanych zachowają te poważne ksiegi na zawsze swoją wartość. Szczególnie szczęśliwie prostuje Korytkowski bledotychczas we wielu punktach chronologie arbpów i eliminuje postacie legendowe (także w osobnej pracy: Katalog arbpów gnieżnieńskich krytycznie zestawiony, w XI roczn. Tow. przyj. nauk pozn., odb. 1881). Natomiast brak mu pewności w zastosowaniu wyższej krytyki, tj. w ocenianiu danych twierdzeń w samych autentycznych źródłach zawartych. Wcale zaś mu się nie udaje synteza historyczna, tj. stworzenie charakteryobrazu danej osobistości. stycznego Drobiazgi zajmuja tam bardzo wiele miejsca, a ważniejsze rzeczy nieraz ledwie są poruszone. Niema wydatnego podziału, nie śledzi i nie przedstawia autor ewolucyi charakterów i urządzeń. Lecz autorowi może o syntezę wcale nie chodziło. Gdyby zreszta chciał się wznieść do niej, niezawodnie szeregu wszystkich arbpów aż do r. 1821 nie wykończylby i trud pracowitego jego żywota poszedłby na

Badź cobadź, przedstawienie życia i działalności arbpów gnieźnieńskich pozostaje jeszcze nadal zadaniem godnem podjęcia, zarówno dla historyka klnego jak politycznego. Przyszłemu monografiście nie powinno jednak już tyle chodzić o wydobycie nowych źródel, ile raczej o wyzyskanie znanego, lecz dotychczas nie przetrawionego dostatecznie materyalu, o wypuklenie

o przedstawienie całej postaci na le nia gnieźnieńskie pochodzą z końca XIV wzpółczesnych, krajowych i powszechnych zdarzeń, o wykrycie wzajemnego oddziaływania stanu społeczeństwa na arcykapłana i odwrotnie. Pozatem pozostaje jeszcze zadaniem niezalatwionem obrobienie instytucyi arbpstwa, tj. rozpatrzenie szeregu kwestyj prawnych i ustrojowych, łączących się z jego istnieniem i rozwojem. Przy tych wszystkich problemach trzeba oczywiście uwzgledniać nietylko źródła dotyczace specyalnie arbpów i arbpstwa, lecz jeszcze więcej ogólne źródła historyi krajowej. Wyliczanie jednak tych o-statnich nie może być zadaniem obecnego artykułu.

Z arbpów gnieźnieńskieh i poznańskich po r. 1821 żaden dotyczczas nie doczekał się poważnej naukowej biografii. Istnieją o nich najwyżej popularne broszurki, wydawane dla zaspokojenia chwilowej potrzeby. (O Duninie pisał F. Pohl, (po niemiecku, Marienburg 1843); o Ledóchowskimt Rzepecki (Poznań 1879); o Stablewskim: ks. Klos (Poznań 1907).

Ks. Tadeusz Trzciński.

Gnieźnieńskie kazania. Pod nazwą tą rozumie się w literaturze polskiej bardzo cenny i ważny zabytek języka polskiego w postaci 10 kazań polskich z XIV w. Rekopis tych kazań przecho-wywany w bibliotece kapitulnej gnieźnieńskiej, liczy 380 stronic in 4-o, pisany na papierze, składa się z 3-ch części, z których pierwsza i trzecia obejmują 10 kazań polskich, część druga 102 kazań łacińskich, opatrzonych licznemi glosami polskiemi, co świadczy, że łacińskie te wzory służyły duchownym do głoszenia słowa Bożego po polsku. Z kazań polskich, które nas najbardziej tu interesują, są następujące: na Boże Narodzenie, drugie również na Boże Narodzenie, obszerniejsze od poprzedniego, trzecie krótkie na dzień ś. Jana Chrzciciela, czwarte na dzień św. Maryi Magdaleny, piąte na dzień św. Wawrzyńca, szóste na dzień św. Bartłomieja, siódme i ósme na święto Bożego Narodzenia, dziewiąte i dziesiąte na św. Jana Ewangelistę. Kazania są po większej części krótkie, "wykład ewangelii i formuła kaznodziejska zabierały tyle czasu, że potrzeby no mu r. 1692. W r. 1683 wyznaczony dłuższego kazania nie odczuwano<sup>2</sup>. Kaza- był do układów z cesarzem względem

w., i są ciekawym pod względem naukowym zabytkiem, z czasów gdy pomnie ków mowy polskiej mamy bardzo mało, i gdy w zakresie literatury kaznodziejskiej mamy zaledwie jeden o pół wieku starszy zabytek, t. zw. Kazania świętokrzyskie. Kazania gnieźnieńskie, jak i świętokrzyskie, są tworem oryginalnym, przyczem wzorują się na materyale łacińskim, rozmaitych pisarzach kościelnych, przerabiając ich i zastosowując do potrzeb miejscowych. Najbardziej sa-modzielną i oryginalną jest ich forma zewnętrzna, językowa, jakkolwiek i tu wzorują się one na czeszczyźnie, która wywarła woływ tak znaczny na nasz język, zwłaszcza w zakresie kościelnym. Po raz pierwszy wydano kazania gnieznieńskie staraniem i nakładem Tyt. hr. Działyńskiego p. t. Zabytek dawnej mowy polskiej (Poznań 1857), przyczem prócz tekstu kazań utworzono "Glossarium" z gloss polskich rozrzuconych po łacińskich kazaniach rękopisu. Drugie wydanie poprawne i krytyczne wykonał Wł. Nehring, p. t. Kazania gnieżnieńskie. (Rozprawy wydziału filologicznego Akademii Umiejętności w Krakowie, t. XXV, Kraków 1896), gdzie prócz u-czonej rozprawy Nehringa o kazaniach gnieźnieńskich, znajduje sie tekst kazań, wykaz gloss, tudzież przedruk paru zabytków mowy polskiej z XV w. w tymże rękopisie znajdujących się. Z literatury zacytować należy: Dr. W. Erzepki, Der Tekst der Gnesener Predigten, Poznań 1885; Prace filologiczne, t. I, str. 619. Wiadomości bibliograficzne: Wł. Nehring, Altpolnische Sprach-denkmaler, Berlin 1887, str. 76-89; M. Brückner, Kazania średniowieczne w "Rozprawy wydziału filolog.", t. XXIV, str. 54-57.

St. Ketrzyński.

Gniński Chryzostom Benedykt, bp kamieniecki w początkach XVIII w., syn Jana, podkanclerzego koronnego, 20 go kwietnia 1663 r. otrzymał probostwo wagrowieckie (Sygillaty ks. VII, fol. 71), w r. 1676 mianowany referendarzem koronnym, biskupem kamienieckim był od roku 1687, opatem lędzkim miano-wany w r. 1689, ale opactwo to odebrawyprawy pod Wiedeń (Zaluski, I, 805). zwalczali: św. Paweł ap. i św. Jan ap. + 1715 r. w Wagrowcu. Ogłosił drukiem: Ignacy św. fundator zak. Soc. Jes... rzyli: a) Nicolaici (od Nicàn tón kazanie w Poznaniu na uroczystość te- laón; opanowywać lud) za czasów aplgoż Świętego 1714 r.; inne mowy łacińskie i polskie. (Por. Estreicher, Bibl. t. XVII, str. 200).

Gnostycyzm. Nazwa ta oznaczano w pierwszych wiekach Chijaństwa pewien system naukowo-religijny, w którym prostotę wiary Chijańskiej próbowano uzupełnić i wyjaśnić zasadami filozofii pogańskiej. Wierze (Pistis) przeciwstawiono naukowe jej poznanie (gnosis). Głównym czynnikiem sprawczym G. była filozofia grecka, łącznie z mitologia, astrologia, misterayami pogańskiemi i t. d. Stad też G. nie stanowił jednolitego systemu, lecz pewną synkretystyczną różnorodność. Na pewnej podstawie ogólnej poszczególni myśliciele budowali swoje odrębne, a czesto wręcz sobie przeciwne systemy, na które składaly się pierwiastki tego środowiska duchowego, w którem przebywali systemów tych twórcy. Istniały dwa główne odcienie G:. G. żydowsko-chrześcijański

i G. pogańsko chrześcijański.

I. G. zvd. - chrześcijański jest racyonalistyczna odmiana pierwotnego Ebionityzmu (ob. ten art.) i tak samo, jak ten, wyróżnia się religijnym partykularyzmem żydowskim, albowiem: 1-o, Chrystyanizmowi nie przyznaje żadnej wyższości nad Judaizmem; 20, Chrystusa nie uważa za Mesyasza lecz za zwyklego proroka, któremu się objawił anioł niższego stopnia; 3-o, aniołów pojmuje materyalistycznie, jako istoty pośrednie pomiędzy Bogiem a ludźmi. W ten zwyrodniały Judaizm przedostały się nadto spekulacye filozofii pogańskiej, baśnie (I Tim. 4, 7), niezliczone gene-alogie (I Timot. 1, 4 pierwowzory późniejszych eonów gnostyckich), teorye o ciele Indzkiem, jako więzieniu duszy, o niemożliwości ciał zmartwychwstania, powtórnego przyjścia Chrystusa, końca świata, nagrody i kary po śmierci (I Korynt. 15, 32). G. zyd.-chrześć. wyrobił też tobie odrębną moralność: z jednej strony surowo karcił ciało, jako więzienie duszy, potępjał małżeństwo i spożywanie mięsa (I Tymot. 4, 3), z drugiej-dopuszczał wielką luźność obyczajów i wyraźny antynomizm. G. ten średnio tworzyć pierwiastek bezwzględ-

Odrebne systemy G. żyd.-chrześć. twoskich w Efezie, w Pergamie i in. miastach M. Azvi. Odznaczali się wyuzdanym antynomizmem. Zwalczał ich św. Jan ap. w Apokalipsie (II, 6-15, 24); b) Cerynth, ebionita. pierwszy przedstawiciel Doketyzmu i Chiliazmu zmysłowego; c) Szymon Czarnoksieżnik, praojciec wszystkich herezvi, rodem z Githon w Samaryi. W pożąda-niu czynienia cudów, na wzór apostołów, przyjał chrzest z rak Filipa dyakona, a potem chciał kupić od śś. Piotra i Pawła moc czynienia cudów (Dz. Ap. VIII. 5-24). Późniejsze legendy pseudo-klementyńskie upiekszyły żywot naukę Szymona pojęciami gnotyckiemi; d) uczniowie Szymona: Menander i Dozyteusz; e) Elchazai (Elksai) w II w. nad morzem Martwem. System jego (Elkazaityzm) znalazl oddźwiek w pismach pseudo-klamliwych, bedacych mieszanina żydowskiego monoteizmu z panteizmem stoickim. (D. Chwalson, Die Ssabier u. d. Ssabacismus, Petersburg 1856, 2 t.).

II. G. pog.-chrześć. wyszedł z dwóch źródel: z filozofii greckiej i z religijno-filozoficznych systemów Wschodu. Głównem jego zagadnieniem jest początek świata i pochodzenie zlego na nim, które wyjaśnić usiluje badź to pojeciami filozofii greckiej, zwłaszcza platońskiej (G. aleksandryjski), badź też syro chaldejskiemi wierzeniami kosmogonicznemi i astrologicznemi (G. s yryjski). Podstawowe zasady systemów G. pog.-chrześć. a) Istnieją dwa pierwiastki od siebie niezależne: Bóg (pierwiastek dobry, istota pierwotna, bezimienna, niezbadana, w sobie zamknięta, jedno i wszystko) i materya odwieczna (bezksztaltny chaos, pierwiastek zły i Bogu wrogi). (Dualizm wschodni). Na podstawie tych dwóch pierwiastków Gnostycy rozwiązywali będące podówczas na czasie pytanie o początku świata i zlego na nim. Zeby nawiązać pierwiastek bezwzględnie dobry z pierwiastkiem bezwzględnie złym wymyślili oni szereg emanacyj, albowiem niegodna było rzeczą Najwyższej Istoty, jako pierwiastku bezwzględnie dobrego, bezpodowniczego świata), Demiurga (Jehowy żydowskiego) całym szeregiem Eonów (emanacyi) (Myśl, Słowo, Życie, Madrość, Sprawiedliwość, Siła i t. p.). Ogół tych eonów stanowi pełnię życia bożego (plëroma), królestwo światłości i dobra, w przeciwstawieniu do próżni i chaosu materyi, królestwa ciemności i złego (Kénoma, Hystérema). Ostatecznym końcem i celem wszechrzeczy jest powrót na właściwe im miejsce, z którego wyszły (Apokalastosis Panton): pierwiastków duchowych (t. j. Gnostyków) do Pleromy, a materyalnych do ich pierwotnej nicości. Z tego widać, że G. znosił całkowicie Eschatologię chijańska, czyli że odrzucał nauke o powtórnem przyjściu Chrystusa, o ciał zmartwychwstaniu i t. d. Etyka gno-stycka, mająca prowadzić człowieka do odkupienia, była moralnościa nawskroś fizyczna, polegająca na niszczenin materyi, na oddzielaniu jej od pierwiastku dobrego. U jednych widzimy nadmierną fizyczną surowość obyczajów (Enkratyzm), u innych zaś, zwłaszcza u tych, co utożsamiali Demiurga z Prawodawca St. Zakonu — dzika przeciw temu nienawiść i bezwstydne deptanie wszelkiego prawa (Antynomizm). Obrzędowa strone G. dzielono podług misteryów pogańskich na tajemniczą (Ezoteryczną) i jawną (egzoteryczną). Z końcem III w. G. chyli się ku upadkowi, strawiony po części przez świeżo powstaly Manacheizm. Poczawszy od VII w. blędy gnostyczno manichejskie ciągna się pod rozmaitemi nazwami przez całe wieki średnie. Wobec odrębności zasad poszczególnych wyznawców G. pog.-chijańskiego i wobec wynikającej stąd niemożebności naukowego ich usystematyzowania, najodpowiedniej może podzielić wypadnie rzeczonych Gnostyków na Gnostyków syryjskich, aleksandryjskich i t. zw. katolikujących czyli skłaniających się ku katolicyzmowi.

1) Gnostycy syryjscy: a) Justyn, którego zasady, będace przejściem od gnozy żydowsko-chrześcijańskiej do gnozy pogańsko-chrześcijańskiej, zawiera Ksiega Borucha w t. zw. Poszczególne postacie tego systemu (mi-Philosophumenach (5, 23—27; ty), które on niekiedy bogami nazywa 10, 34). Justyn w głównych rysach (w znaczeniu neoplatońskiem) są uosobie-

nie zły, jakim w pojęciu Gnostyków zgadza się jeszcze z Ceryntem, ale nosi była materya. Dla tego też oddzielają już wyraźnie ślady gnostyckiego dualiz-Boga (Bythós) od Stwórcy świata (Bu-mu. Całość jego systemu wydaje się mu. Całość jego systemu wydaje się być powieścia mitologiczną, nawiązaną do faktów i tekstów biblijnych, z nastrojem silnie anti-żydowskim i z wielkiem zbliżeniem do systemu helleńskoaleksandryjskiego Bazylidesa: b) Satuinilus v. Saturninus, współczesny św. Piotrowi ap. i ces. Hadryanowi (ok. r. 100-120), uczeń Menandra: c) cechę anti-żydowska i wyraźny dualizm wschodni nosi na sobie system Ofitów (Braci wężowych), t. zw. dlatego, że w ich systemie religijnym waż zajmuje stanowisko pierwszorzędne. Ofici dzielili się na stronnictwa, które w ogólnym systemie ofityzmu zaprowadzily pewne odrebności: Hassseni, Sethanie, Peraci, Kainici, Barbeliści, Archoutyci (w Palestynie i Armenii). (Mosheim, Gesh. d. Schlangenbrüder, Helmstädt 1748; Grueber, Die Ophiten, Würzburg 1864; Giraud, Ophitae, dissertde eorum origine, placitis et fatis, Parisiis 1884).

2) Gnotycy helleńsko-aleksandryjscy: a) Bazylides, syryjczyk, nauczał w Alexandryi za czasów cesarza Hadryana. Sekta jego przetrwała do V w. przeważnie w Egipcie. System Bazylidesa, podług Ireneusza (Adv. Haereses, I, 24; II, 16) Epiphaniusza (Haereses, 23, 24) i Teodoreta (Haeret. Fabul. I, 4) jest emancypacyą idaca od góry ku dolowi, podług zaś Klemensa Aleks. (Stromata VII, 17) i Hipolita (Philosophumena, VII, 20— 27) jest ewolucyą od dołu ku górze. Pierwotnym systemem Bazylidesa zdaje się być system, podany przez Ireneusza. (Joh. Macarius, Abrasax seu de gemmis Basili. disquisil, Antwerpiae 1647; Bellermann, Ueber d. Gemmen d. Alten, Berlin 1817); b) najczystsze i najbogatsze kształty G. pogańsko-chrzescijańskiego przedstawia system Walentyna z Aleksandryi, który ok. r. 140 szerzył swe zasady w Egipcie, w Azyi i Rzymie, Wyklęty przez Kł, uciekł na w. Cypr i tam um. ok. r. 161. System swój oparł na filozofii greckiej, zwłaszcza pytagorejsko-platońskiej, a po części na Symonianizmie.

niem poszczególnych stanów rozwijają- lej z pierwotnego deketyzmu pod wpłycego sie i ponownie zamykającego się w sobie Absolutu. Walentyn przeprowadza na sposób platoński pewną równoległość pomiędzy wyższym światem idei a niższym światem zmysłów. Wschodniego dualizmu nie ma on ani śladu. (Heinrici, Die Walentinianische Gnosis und d. heilige Schrift, Berlin 1871).

3) W pogoni za samodzielnością ucz-niowie Walentyna zaprowadzili pewne zmiany w pierwotnym systemie mistrza i wytworzyli szkoły: italska (Ptolomeusz, ok. r. 150-175, najuczeńszy z Walentyninów, (Stieren, De Ptolomaei gnostici ep. ad Flor. Jena 1843); Herakleon, egzegeta biblijny, ok. r. 170-200, (A. Brooke, The fragments of Heracleon, Cambrige 1891); Secundus, Kolorbasus i Markos, od którego pochodaą Markozyanie, znani w Hiszpanii i Gallii) i anatolijska (Axionicus, antyocheńczyk w III w., Bardezanes z Edessy, uczony poeta i mówca w końcu II i w początkach III w. System jego jest umiarkowanyu walentynianizmem, przerobionym w duchu helleńskiego panteizmu (Marx, Bardesanes von Edesa, Halle 1843; A. Hahn, Bardes. gnostic. Syror. hymnologus, Lipsk 1819; Hilgenfeld, Bardesanes, der letzte Gnostiker, Lipsk 1864). W gnostycyzmie alexandryjskim zarysowały się dwa odcienia: antynomistyczny i doketyczny; a) Antynomiści obok ogólnych zasad gnostyckich uprawiali - na wzór dawnych Nikolaitów – wszelkie bezprawia i wyuzdania obyczajowe. Głównym przedstawicielem tego kierunku był Karpokrates, alexandryjczyk, w połowie II w. Nauka jego na wskroś platońska z dażnościa antyżydowska nosi cechę pogańskiej niemoralności. Był on arcymistrzem antynomizmu, a syn jego, Epiphanes, siał naukę ojca na w. Cephalonii i był przypuszczalnym twórca t. zw. Gnozy Monadycznej, um. w 17 r. życia z rospusty, (Fuldner, De Carpocratianis, Lipsk 1824). Śladami Karpokratesa szli A ntytakci, Prodikianie, którzy utrzymywali, że, jako synowie królewscy, są wyżsi po nad wszelkie prawa, ustanowione dla niewolników; b) Doke-

wem walentynianizmu (Julius Cassianus, um. 170 r., Tacyan assyrviczyk, niegdyś uczeń ś. Justyna m. i obrońca wiary, potem rygorysta-heretyk, um. ok. r. 170, Enkratyci, Aquadii, Seweryanie).

3) Gnostyey katolikujący zachowuja jeszcze wprawdzie zasady Gnostycyzmu, ale obok nich zaznaczają już łagodniejsze przeciwieństwo pomiędzy poznaniem (gnozą), a wiarą (pistis); pomiędzy pneumatykami a psychikami. Zamiast fatalistycznej konieczności gnostyckiej uznają laskę i sprawiedliwość boska oraz samodzielność woli ludzkiej; usiłują wogóle przywrócić Chrystyanizmowi to moralne i zbawcze znaczenie, jakie mu wydrzeć chciała kosmogonia gnostycka. Głównym przedstawicielem tego kierunku był Marcyon ok. r. 170, syn biskupa Synopy w Poncie, po-czątkowo rygorystyczny asceta, potem za niemoralność wyklety przez własnego ojca, udal się do Rzymu i przystał do działającego tam oddawna syryjskiego gnostyka Cerdona. System Marcyona tem się różni od systemu innych gnostyków, že odrzuca Plerome, Sydrygię, Sophię, kosmogonie gnostycka i zamyka się wyłącznie w zakresie życia moralno-praktycznego. Sekta jego znacznie się rozszerzyła po Azyi mn., Persyi, Palestynie, Egipcie, Cyprze, Italii. Nadal on jej organizacye kościelną z hierarchia i podziałem na gminy kościelne. (Por. Hahn, *De Canone Marcionis*, Lipsk 1824; Tegoż, *Das Evan*gelium Marcionis, Lipsk 1852). Pokrewny temu systemowi był system ucznia jego Hermogenesa, kartagińskiego racyonalisty II w. Odrzuca on emanacye gnostyckie, a dusze ludzkie wyprowadza z materyi odwiecznej. Nie stworzył ani szkoły, ani stronnictwa. (Por. Leopold, Hermogen. de origine mundi sententa, Budissae 1844; Böhmer, Hermogenes Afric. Sundiae 1832).

(Bibliografia: O Gnostycyzmie w ogólnosci: Duchesne, Origines chretiennes, Paris, 1881, str. 138 i nast.; Lipsius, Der Gnosticismus, sein Wesen etc., Lipsk 1860, w duchu protestanckim; Erdmann, De notionibus ethicis gnosticorum, Berolini 1847; o źródłach do historyi o G.: Harnack, tyści, odrebny rodzaj herezyi, powsta- Geschichte d. altchristlichen Litera-

tur, Lipsk 1893 - 97, t. I, 143-152. W polskim języku zasady gnostyków streszczam w mojej książce p. t.: Dzieje Kościoła katolickiego, Warszawa 1902, t. I, str. 117-140).

X. W. Szcześniak.

Gnozimachowie byli to heretycy z VII w., którzy pod pozorem unikniecia nadużyć fáłszywych mistyków wpadli w drugą ostateczność i potępiali wszelkiego rodzaju naukowe badania w rzeczach mistyki i praktyki życia wewnętrznego; twierdzili oni, że wystarcza pełnić dobre uczynki, a usunąć należy studjowanie, rozmyślanie i wszelkie głębokie dociekanie nad nauką wiary i tajemnicami Chijanizmu. Nazywano ich γνωσιμακοι czyli nieprzyjaciolmi wiedzy. (Por. Guvot. Dictionnaire univers. des. Hérésies, des Erreurs et des Schismes, Paris 1847, 8-o, str. 161).

Goa arcybpstwo w Indyach przednich. Alfons d'Albuquerque, drugi vice-król portugalski w Indyach zdobył w r. 1510 miasto portowe G. i uczynił je stolica posiadłości portugalskich w Indyach. Od pierwszych niemal chwil rozwinęli tutaj apostolstwo Franciszkanie i Dominikanie, a od r. 1542, kiedy przybył także św. Franciszek Ksawery, i Jezuici, których od kła ś. Pawła nazywano Paulistami. Już Leon X zatwierdził nadane przez Mikołaja V, Kaliksta III i Sykstusa IV Portugalii prawa patronatu i rozciągnał je na wszystkie kły prowincyj Azyi, Afryki i Ameryki, zdobyte przez Portugalczyków. To samo ponowil Pawel III, ustanawiając bpstwo G. 3 listopada 1534 r. i zakreślił jego granice na cale przestrzenie od przyladka Dobrej Nadziei do Chin, nakładając przytem na króla portugalskiego obo-wiązek utrzymania katedry, kłów, kaplic etc., oraz osadzania potrzebnej liczby kaplanów. W r. 1557 Paweł IV podniósł G. do godności arcybpstwa z sufraganiami: a) Kochin, obejmującem wybrze-Malabryjskie, Ceylon, wybrzeże wschodnie Indyj przednich, Bengal, Arakhan i Pegu, 2) Malacca obejmująca całe Indye tylne, Kochinchiny, Tonkin i wyspy Sunda, 3) Macao, któremu podlegały misye w Chinach i bystwo Japonja od r. 1576. Od r. 1567 do 1606 arcybpi G. odbyli 5 synodów prowincy- formalnej schyzmy. Doszło do tego, że onalnych, na których stosunki klne zo- ów arcybp zagroził parafiom i kapła-

stały uregulowane. W drugiej połowie XVI w. G. dosięgło szczytu swego rozwoju. Ok. r. 1570 miasto liczyło 200,000 mieszkańców, w tem 150,000 chijan. Samo seminaryum jezuickie w S. Fide miewało po 600 kandydatów do stann kaplańskiego. Niestety, zepsute obyczaje Portugalczyków bynajmniej nie wpływały na zbudowanie nawróconych autochtonów. Skutkiem zdobyczy holenderskich w Indyach G. zaczeła upadać gwałtownie. W r. 1753 z powodu zarazy przeniesiono stolice z (3. do Panijm (Villanova da Goa). Wobec tego G. straciła swoje znaczenie, a dziś stanowi już tylko kupę gruzów. Jedynym skar-bem duchowym Goa są relikwie św. Franciszka przechowywane w kle dobrego Jezusa.

Upadek panowania portugalskiego w Indyach pociągnął za sobą smutnej pamieci schyzmę goaneńską. Kiedy Portugalia zaczęla zaniedbywać obowiazki patronatu, sama Stolica aplska zmuszona była zająć się potrzebami wiernych i Kla, czemu rząd portugalski stawił opór. Żądał on prawa prezentacyi bpów dla całych Indyj wschodnich, a także aby żaden misyonarz ani delegat aplski bez pozwolenia rządu nie rozwijał swej działalności w Indyach Stolica aplska nie mogła uwzględnić podobnego żądania, wobec tego Aleksander VII mianował wikaryuszy aplskich dla Tonkinu w r. 1658, dla Malabaru w r. 1655, oraz dla Kochinchin i dla państwa wielkiego mogola z siedziba w Bombaju. Zatarg przybrał charakter ostry. Rzad nie uznał wikaryuszy aplskich ani przyslanych misyonarzy, rozkazał ich wypedzić albo uwięzić, bostwa zaś aż do r. 1667 pozostawił nie obsadzonemi. Mianowani później arcybpi staneli po stronie rzadu, tak że za Grzegorza XVI nastapilo zupelne zerwanie stosunków. Pż ten ustanowil 5 nowych wikaryatów aplskich i bullą z 24 kwietnia 1838 "Mutla prae-clara" ograniczył jurysdykcyę arcybpa G., do posiadłości portugalskich, odłączając posiadłości holenderskie, respective angielskie. Rząd portugalski podniósł wrzawę pko wrzekomym uroszczeniom Stolicy aplskiej i przez niezatwierdzonego przez pża arcybpa Antoniego Felicyana d. S. Rita Carvalho dokonal

wiernych pozbawiono świątyń. Pż nie baczac na to mianował dalszych wikaryuszów aplskich dla Indyj angielskich i rozbudzał życie religijne, gdy natomiast w posiadlosciach portugalskich zapanowały stosunki coraz opłakańsze. W r. 1843 zdawało się, że schyzma ustanie. Po 12-tu latach sedis vacantis mianowany arcybpem Jan Józef Silva Torres uroczyście przyrzekł nuncyuszowi lizbońskiemu poddanie się rozkazom Zobowiazania tego nie dotrzymał. Zaledwie przybywszy do G., wyświęcił 800 (!) młodych ludzi, po wiekszej częci bez należytego przygotowania, na kaplanow, aby jak najprędzej obsadzić parafie schyzmatyckimi pasterzami. Prus IX w publicznej allokucyi d. 17 lutego 1851 r. napiętnował wiarołomne postępowanie arcybpa i wyjednał jego odwołanie do Lizbony. Wszakże schyzmatycy nie bacząc na to wybrali wikaryuszem kapitularyum równie zaciekłego w schyzmie Jana Maryę Suaresa. Odszczepieństwo znalazło nową podnietę przez schyzmatyckiego bpa Macao Hieronima da Matta, który podobnie jak Silva Torres, przywłaszczywszy sobie jurysdykcyę w G. wyświęcił tam, w cią-gu 7 dni, prawie bez wyboru 536 księ-ży, a gdy Pius IX w encyklice do bpów i wiernych Indyj "Probe nostis", z d. 9 marca 1853 r. upominał go i zagroził karamı klnemi, Matta odmówił przyjęcia jej. Zarliwy wykaryusz aplski dla Bombaju, kapucyn Anastazy Hartmann, szwajcar z urodzenia, pozyskał w roku 1857 misyę Jezuitów, która starala się zaopatrzyć potrzeby wiernych. W tym-że roku zawarty zostal konkordat z Portugalia, która zobowiązała się obsadzić wakujące sufraganaty G., czego wszakże nie wypełniła. Dopiero w r. 1861 udało się obsadzić arcybpia stolicę G. w osobie franciszkanina Jana Chryzostoma d'Amarim Pessoa, którego Pius IX mianował delegatem aplskim dla Indyj angielskich. Arcybp ten, jako delegat aplski miał też władzę nad Goańczykami poza terytorjum portugalskim. Trwało to aż do r. 1885, kiedy

nom, wiernym Stolicy aplskiej, ekskomu-niką, a rząd począł zagarniać ich ma-jątki i kły. W ten sposób ok. 500,000 honorowy tytuł patryarchy, poddano mu sufraganaty Kochin, Meliapur i Kranganar, oraz udzielono niektóre szczególne prawa, natomiast rząd portugalski zobowiazał się dostarczyć środków na utrzymanie nowych dyecezyj, ich kapituł i księży, oraz na inne potrzeby klne. Skutkiem tego Leon XIII był w możności bullą "Humanae salutis" z d. 1 września 1886 r. uregulować hierarchię w Indyach. Portugalskie terytoryum G. obejmuje obecnie 3748 kil. kw. i 470,000 mieszkańców, wśród których 250,000 katolików, ogólna zaś liczba podlagających władzy arcybpiej G. wiernych wynosi 460,881 dusz, obsługiwanych przez 748 kaplanów, w 258 parafiiach z 583 kłami i kaplicami. Wśród chijan G. niestetv według ostatniej statystyki znajduje się 95% analfabetów. Jest to fakt smutny oraz dowód niedbalstwa rządu portugalskiego i owoców schyzmy religijnej. (Por. Pucinelli S. J., La schisme Indo-Portughese; The Catholic, Church in India by J. A. E. S. (Silva), Bombay 1885; Müllbauer, Gesch. d. Kath. Missionen in Ostindien, Freiburg 1852; Bullarium S. Congr. de propag. fide).

(Ch.).

Goar Jakób, uczony domin, ur. 1601 w Paryżu. Po odbyciu studyów i złożeniu ślubów został lektorem filozofii a następnie teologii w Toul. Z powodu wyróżniających go zdolności general zakonu Ridolphi poslal go w r. 1631 na Wschód, dla zbadania tamtejszych klnych pomników literackich. Jednocześnie był przeorem konwentu na wyspie Chios, gdzie swoją uprzejmością zjednywał sobie wszystkich, nie wyjmując schyzmatyków, W r. 1640 przybywa do Rzymu i zostaje przeorem dom. u ś. Sykstusa. Tutaj zawiazał stosunki z najlepszymi znawcami obrządków wschodnich. Czas pewien pełnił obowiązki prefekta studjów w Paryżu, przyczem zajął się wydaniem swych dziel, z których Euchologium Graecorum ukazalo się w Paryżu 1647 r. W r. 1652 kapitula generalna zakonu wybrała go wikaryuszem generalnym. Leon XIII wysłał dzisiejszego krdła Agliar- Lacząc te zajęcia z wytężoną pracą naudiego, dla ostatecznego uregulowania kowa, wyczerpał wnet siły i † 23 wrześ. opłakanych stosunków w Indyach. W r. 1653. Smierć jego była ciosem dla Kła

i nauki. Oprócz wymienionego Eucho- zniesiona, relikwie zaś Świetego posiada logium Graecorum etc., napisal Georgii Cedreni compendium historiarum etc., Paris 1647; Georgii monachi etc. et Nicephori patriarchae Breviarium chonogr. etc., Paris 1652; Georgius Codinus Curopalata de oficiis magnae ecclesiae etc., Paris 1648; Theophanis chronographia etc.. Paris 1655. G. z powodu słabości wzroku ostatniej tej pracy nie wykończył. Dzieła te znajdują się w Historiae bisanthinae Scriptores. Venet 1729. Jego też pióra jest Attestatio p. Jac. Goarii O. p. de communione Orientalium sub specie unica etc. wy. Colon. 1659. Wydania zbioru kanonów Blastaresa i historye soboru florenckiego zostawił G. w rękopiśmie. (Por. Quétif et Echard, Script. Ord. praed. II, 574 i nast.; Niceron, Memoires XIX 384 i nst.).

Goar św., należy do najdawniejszych misyonarzy nad środk. Renem, dokad prawdopodobnie przybył za panowania Childeberta (511-558). Nad brzegiem Renu, w dyecezy trewirskiej za pozwoleniem bpa Felicyusza lub Fibercyusza wybudował celę i kłek, gdzie oddawał się życiu ascetycznemu. Następny bp. Rusticus niepewien jego sposobu życia wysłał dwóch kleryków dla zbadania go, ci wzgardziwszy u niego posiłkiem byliby z głodu umarli, gdyby mąż święty nie przywołał łani, która ich nakarmi-ła. Bp. do którego G. się udał przyjął go źle, a nawet dla szyderstwa zażadal, aby odgadł, kto są rodzice podrzutka, którego właśnie według przyjętego zwyczaju złożono na umieszczonej w tym celu w katedrze trewirskiej muszli mar-Zamiast G-a dziecie trzymurowej. dniowe zaczęło mówić i oznajmilo, że jego rodzicami sa właśnie bp. Rusticus i niejaka Aflaja albo Flavia. Przerażony bp padł przed św. mężem na kolana, a król Siegbert chcial go wynieść na stolice trewirska, lecz G. odrzucił ofiarowaną mu godność. Bpstwo pozostało przez 7 lat wakującem, a G. chociaż mu je Siegbert powtórnie ofiarował, znowu odmówił, wrócił do swojej celi i † ok. r. 575. Na miejscu tem powstało miasteczko St. Goar, położone m. Moguncya a Koblencya. Kolegiata tamtej-niektóre z jego twierdzeń uznał za go-sza została przez landgrafa heskiego dne potępienia bp. z Arras. Pko temu

kł. św. Kastora w Koblencyi. Historycy protestanccy opowieść te, z powodu, iż w dziejach bstwa trewirskiego za panowania Siegberta nie ma żadnego bpa Rusticusa, uważali za bajke obskurantyzmu katolickiego. Tymcasem Cella beati viri Goaris nad Renm za czasów Pipina istniała, o czem świadczy Mabil. lon (Acta S. S. O. Bened. II, 298), a także, w starych katalogach bpów jest wymieniony Rusticus, jako nastepca Fibercyusza, a poprzednik Niceljusza (Kraus w "Jahrb. d. Vereins v. Alterthums-freunden, XXXVIII, 27). (Por. W. W. t. V, k. 780-782).

Gob-miejsce, gdzie po dwakroć była stoczona bitwa pomiędzy żolnierzami Dawida i Filistyńczykami (II Reg. XXI, 18, 19). Rozmaicie to miejsce czytaja u hebr.: Wulgata i Chald.: Gob. Sept.-Geth. Syr.-Gath. Miejsce paralelne I Paral. XX, 4 hebr. Geser, Wulgata. Gazer, Sept.-Gadser, Syr.-Gaza, Nic więc pewnego wywnioskować nie można. Może się bład zakradł? Dr. Richard v. Riess (Bibel-Atlas p. 14) wskazuje Gob obok Gessen (dzis, Kubab?) po drodze do Ramli.

Gobat Jerzy ks. T. J. niemiecki teolog moralista, ur. w r. 1600 w Charmville, przyjety został do Towarzystwa w r. 1618, był profesorem literatury, filozofii i przez 27 lat-teologii. Był re-ktorem w Halli i we Fryburgu szwajcarskim, † w Konstancyi w r. 1679. Napisal Sensus et consensus doctorum de jubilaco duplici. Oeniponte 1649, in 8-0; Thesaurus ecclesiasticus indulgentiarum etc. tamże 1650, in 8-o; Vindiciae theologicae etc. Friburgi 1654, in 8-o, pko Michałowi Ferro Manrique: Alphabetum Communicantium quo XXIII Casibus Factis... exponuntur ea, quae ad usum atque administrationem Eucharistiae spectant. Constantiae 1654, in 8-0; Theologia juridico-moralis seu accusatio canonica ebriosi etc., tamže 1661, in 4-o; Alphabetum quadruplex etc. Opera moralia. Monachi 1681, 3 vol. in folio, i inne. W dziele ostatniem jest pare zdań, później potępionych przez Stolice aplską. Autor grz.szył zbytnia poblażliwością i dlatego

wyrokowi w obronie autora Krzysztof Rasler napisal Vindiciae Gobatianae. Ingolstadii 1706, in 4-o. Teolog to zresztą solidny i erudyta; w swoim czasie był przez wszystkich ceniony. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. de Jèsus. 1892, 4-o, t. III, k. 1505-12; Bund, Catalogus auctorum. Rothomagi 1900, 8-o, str. 73-64; Learkuhl, Theologia moralis. Friburgi 1898, t. II in App. II. Catalogus scriptorum de theol. morali, str. 832).

Gobat Samuel. bp. anglikański, misyonarz Wschodu w XIX w. Ur. 1799 r. w Crémine (w Szwajcaryi), G-t odbył studya w Bazylei, Londynie i w Paryżu; uprawiał naukę języków wschodnich i przez Londyńskie Towarzystwo Misyjne został poslany na misye do Abisynii. Lecz wobec wojen wewnętrznych w tym kraju, G-t wraz z towarzyszem podróży, Krystyanem Kuglerem (z Wirtenbergi) zatrzymał się w Kairze; w 1830 r. dostał się do Tigre i dla tubylczej ludności przełożył 4 Ewangelie na narzecze amharskie; wydał z tego czasu: "Dziennik z pobytu w Abissynii" przez 1830—1831—1832 r. (z mapą i portretem. po tranc. Paryż, 1834); podał tu ciekawe wiadomości o życiu religijnem etyopskich chrześcijan. Po śmierci towarzysza misyjnego Kuglera 1834 r. G-t wrócił do Europy; wybierał się ponownie do Abisynii (1835–1836), lecz wobec choroby pozostał. Udał się ry-chło potem na Maltę i tu był współpracownikiem wydawnictwa Pisma św. w przekładach na języki wschodnie. W 1844 r. zalożył bostwo anglikańskie w Jerozolimie; miało się ono opiekować wszystkimi protestantami na Wschodzie. W 1845 r. G-t został bpem w Jerozolimie i pracował w duchu sekty nad nawróceniem Żydów i innych ludów Wschodu. Owoc tej pracy był niewielki. G-t † 1879 r. w Jerozolimie. (Por. Larousse, Grand Dictionnaire Universel, t. VIII, p. 1334; Encykl. Powsz. Orgelbr., t. X, str. 109-110; W. E. J., t. XXV-XXVI, str. 272-

Gobel Jan Chrzeiciel Józef, biskup i

germańskiem, potem został kanonikiem kapituły w Porrentruy 27 stycz. 1772 r., biskupem Lyddy a sufraganem dyec. Bazylejskiej. R. 1789 zostal deputowanym do stanów generalnych, gdzie bronil wolności przekonań religijnych; 5 maja 1790 r. oświadczył się za konstytucya cywiłna dla duchowieństwa i przysiagl na nia 3 stycznia 1791 r., za co 15 marca 1791 został bpem w Paryżu, a 8 listopada 1792 r. administratorem Paryża. Wysłany do Porrentruy na komisarza cywilnego, dał powód do gwaltownych oskarżeń o nadużycie władzy. Oświadczył się przeciw celibatowi duchowieństwa, d. 17 brumaire'a r. II w Konwencyi zrzekł się godności biskupiej i głosił, że władzą najwyższa jest władza narodu. Oskarżony o ateizm i obraze narodu razem z Chaumettem, Hébertem i Clootsem został przez trybunał rewolucyjny skazany na śmierć w Paryżu 1794 r. 13 września. Utrzymuja, że z wiezienia przesłał dawnemu wikaryu-zowi swemu, ks. Lothringen, swoje wyznanie wiary. (Por. Charavay, Assemblee electorale de Paris, 1890; Biogr. Universelle, XVII, 535). X. S. G.

Gobelinus Person (zw. Persona) ur. 1358 w okolicach Paderbornu, odbywal tamże swoje studya, dla których uzupelnienia udal się do Włoch, gdzie istotnie wykształcił się gruntownie w filozofii, teologii i prawie kanonicz. W r. 1384 pż Urban VI przyjął go do ka-mery aplskiej. W tym czasie schyzmy awenjońskiej G. przez dwa lata stal wiernie przy pżu, gdy jednak Urban VI, przez swój charakter trudny, coraz pogarszał swoją sprawe, G. wyświęciwszy się wprzódy na kaplana w r. 1386 wrócił do ojczyzny. Po dłuższym pobycie w Paderbornie, zwrócił on na siebie uwagę w r. 1897 gorliwego bpa Wilhelma v. Bery, który wziął go do swego boku, jako kapelana i powierzył mu reformę rozprzegającego się coraz wiecej życia klasztornego. Na tem polu polożył G. znaczne zasługi, ale też po-siadł i licznych wrogów, tak że musiał się przenieść do Bielefeldu, gdzie został kanonikiem miejscowej kolegiaty. Zadny spokoju pod koniec żywota osiadł maż stanu francuski, ur. w Tann w Al- w klasztorze Böddeken, dokąd był przedzacyi 1 września 1727 r. Studya teo- tem sprowadził Augustyanów i tam † logiczne odbył w Rzymie w kolegium 1421 r. G. oprócz kilku rozpraw napisał kronikę świata .Cosmodramium, wydaną później w zbiorze Rerum Germanicarum tomi tres w Helmslätt a obejmującą dzieje od stworzenia świata do r. 1418. Książka ta zjednała mu sławę wybitnego pisarza. Dzieli on ją na 6 wieków (aetates), biorąc atoli za wzór 6-o dniowy cykl stworzenia. Opowiadanie jest pobieżne i krótkie, zawiera jednak, zwłaszcza odnośnie do Westfalii, wiele ciekawych szczegółów. (Por. Lorenz, Deutschl. Geschichtsquellen II, 87). (Ch.)

Gobineau de hr. uczony dyplomata francuski, ur. w Bordeaux w r. 1816, † w Turynie w r. 1882. Pismami swemi zjednał sobie popularność w Niemczech przez hołdowanie ideom pangermanistycznym. Z dziel godne są zaznaczenia: Essai sur l'inégalité des races humaines 1854; Traité des écritures cunéiformes. 1864; Les Religions et les philosophies dans l'Asie centrale. 1865 i inne. (Por. Roure L., Gobinisme et imperialisme w "Etudes" 1905, Nr. 20 octobre; Vapereau, Dictionn. univers. des Contemporains.).

Goblet d'Alviella Eugenjusz hr. profesor historyi religij w uniwersytecie brukselskim, wielki mistrz masoneryi w Belgii, ur. w Brukselli w r. 1846, studya odbywał w Brukselli I w Paryżu, w r. 1872 przedsięwział podróż do Indyj, do Sahary, na wyspy Kanaryjskie i do Marokko. W r. 1878 został deputowanym w Brukselli, a w r. 1884 profesorem w uniwersytecie w temże mieście. Dał się poznać z wielu prac o historyi religij. Pojęcia jego o religii zbliżone są do nauki Vernes'a o tym przedmiocie. Twierdzi on, że wszystkie religie sa początku ludzkiego, i z tego powodu ulegaja, na równi z innemi obja-wami działalności ludzkiej, prawu rozwoju. Lecz najlepiej poznać można ducha jego ze słów wyrzeczonych przez niego: "Zniszczenie Kła w Belgii jest dla naszego kraju kwestyą życia lub śmierci." Ten też duch nienawiści ku Kłowi przebija ze wszystkich jego dzieł, z których ważniejsze. L'évolution religieuse contemporaine chez les Anglais, les Américains et les Hindous. 1883; Introduction à l'Histoire générale des Réligions. 1886-jest to streszczenie wykładów uniwersyteckich G-a; L'Idée de Dieu

d'après l'antropologie et l'histoire. 1892 — konferencye miewane w Anglii (na indeksie); La Loi du progrès dans les religions. 1894; Emile de Luvelège, sa vie et son oeuvre. 1897; La Représentation proportionnelle en Belgique. 1900, i inne. G. byl wspólpracownikiem "Revue de Belgique," "Revue de l'histoire des Religions." (Por. De Gubernatis, Dictionnaire internat. des ecrivains. Florence 1890, 4-0, t. II; Blanc, Histoire de la Philosophie. Paris 1896, 12-0, t. III; tenže, Répertoire bibliographique des auteurs. Paris 1902, 12-0, str. 179).

X. J. N.

Goblot Edmund, filozof francuski' profesor uniwersytetu w Caen, współczesny, napisał Essai sur la classification des sciences. Paris, Alcan, 1898, 8-0; Vocabulaire Philosophique, tamże 1901, in 12-0; Justice et liberté, 1902. (Por. Blanc, Dictionnaire de la Philosophie. 1906, 4-0; tenże, Répertoire bibliographique. 1902, 8-0, str. 179).

Goch Jan ob. Jan z Goch.

Goclenius filozof niemiecki, ur. w r. 1547 w Corbach, był profesorem logiki w Marburgu, płodny pisarz. Jest między innemi autorem dzieła Lexicon philosophicum. † w r. 1628.

Goczemski Adam i Józef bracia, rytownicy polscy z końca XVIII w., rytowali w Poczajowie i Poznaniu wizerunki Świętych. (Por. Kołaczkowski, Stownik rytowników polskich. Lwów 1874, 8-a, st. 23).

Godard Andrzej, romansopisarz francuski, nawrócony przed kiiku laty, obecnie benedyktyn. Dom G. opisał historyę swego nawrócenia w książce p. t. In Memoriam, Paris, Calmann-Lévy, 1899, in 18-o. Oprócz tego dzieła apologetyczne Le Positivisme chrétien. Paris, Bloud, 1901, in 8-o; La Vérité religieuse. 1902, 8-o, wyd. 3-ie (stanowi dalszy ciąg poprzedniego dzieła) Les Progrès actuels de l'Eglise. Paris, Bloud, 1906, 12-o i romanse, które sam po swem nawróceniu zalecał: Chantegrolle; Brigandes; Routes d'Arles.

Godard Karol, pisarz katolicki współ

czesny, autor wielu dziel w kwestyi ok- gdzie rozwinał żarliwa działalność pakultyzmu: Le Brahmanisme 12-o; Le Fakirisme. Paris, Bloud, 12-o; Les Croyances chinoises et japonaises, tamže, 12-o; L'Occultisme contemporain. Ses doctrines et ses divers systèmes, tamże, 12-o; Les Sciences physionomiques, leur passé et leur présent, tamże, 12-o, i inne. Książki te wyszły w cyklu "Science et Réligion," Paryż, w księg. Bloud et C ie. Oprocz tego napisal Les Pouvoirs des intendents sous Louis XIV. Paris. Larose, 1901, in 8-o.

Godard Leon Mikolaj ks., pisarz religijny francuski, ur. w r. 1825 w Chaumont, profesor historyi i archeologii świetej w seminaryum w tem mieście, został w r. 1859 kapelanem wojskowym w Algierze i we Włoszech, później kanonikiem honorowym kła katedralnego tamże, + w r. 1865. Napisal wspomnienia i opisy licznych swych podróży po Europie i Afryce oraz dzielo Cours d'archéoloqie sacrée à l'usage des séminaires. Paris 1851-55, 2 vol. in 8-o. (Por. Hurter, Nomenclator literarius theol. Oeniponte 1895, 8-o, t. III, k. 1118; Guérin mgr., Nouv. Dictionnaire des Dictionnaires. Paris, fol. t. IV, str. 1142).

Goddam (wl. Godham, albo Wodheum) Adam, teolog nominalistyczny XIV w. † 1358, po dłuższej karyerze nauczycielskiej w Oxfordzie. Był franciszkaninem i prawdopodobnie uczniem Occama. Pozostawił Commentarii in Magistrum sententiarum, Parisiis 1512.

Godeau Antoni bp. w Grasse a nastepnie w Vence w Prowancyi, poeta. mówca i kronikarz, ur. 1605 r. w Dreux. Zdradzając od młodych lat talent poetycki stał się okazya do zebrań literackich w domu swego krewnego Conrata w Paryżu, z których to zebrań wyłoniła sie późniejsza akademia francuska. G. wstapił do stanu duchownego i poświęcil wyłacznie swój talent tematom świętym, Pierwszym jego płodem poetyckim była parafraza Psalmu Benedicte omnia opera Domini Domino, o której krdl Richelieu po przeczytaniu miał mu powiedzieć "Vous me donnez Benedicite et 1636 został konsekrowany bpem Grasse, wielki nieporzędek. Po śmierci G-o

sterska. Po rozlaczeniu tego bpstwa bulla Inocentego X został przy cześci Vence. G. † nagle w Paryżu 21 kw. 1672 r. Z posród licznych jego prac zasługują na wyróżnienie Histoire de l'Eglise... jusqu'a la fin du IX siècle Paris 1657-1678. Morale chretienne 3 vol. Paris 1769, dzieło zbijające laxyzm wielu kazuistów; Vie de S. Augustin 1652; De st. Charles Borromée, 1657. Poésies chrétiennes et morale, 1648 Dziela jego cieszyły się takiem uznaniem, że weszło w przysłowie mówić o pięknej książce "c'est du Godeau." G. odznaczał się więcej pięknym stylem niż potega talentu i dla tego jezuita Vavasseur napisal pko niemu satvre: A. Godelus, epis. Grassensis, an elogii Aureliani scriptor idoneus idemque utrum poeta? (Por. życiorys w wyd. dokonanem 1802 w Eloges des Evêques).

Godebski Teofil, włodzimierski władyka unicki, † 1755 r., pochodził ze starej szlachty pińskiej herbu Godziemba, oddany z młodu do Bazylianów kształcił sie także w Rzymie w kolegium greckiem. Nie odznaczający się wybitniejszemi zdolnościami, jedynie z powodu stosunków rodzinnych, zajmował w zakonie wysokie urzędy, a w r. 1720 został bpem pińskim i turowskim, a w r. 1730 przeniesiony był na stolice włodzimierską. G. był szczerze przywiazany do Kla, nie był wolny wszakże od wielu przywar współczesnych. Wiec ociagał się z wprowadzeniem reform, zarzadzonych przez synod Zamoyski, a majacych na celu ukrócenie różnych nadużyc, jak świetokupstwo, chciwość grosza, ciemnota. Doszlo do tego, że oskarżono go o różne nadużycia przed Stolica aplaką, wskutek czego był suspendowany. Kara ta tak dotknela G-a, że rozwinela sie choroba umysłowa, która spowodowała przedwczesną śmierć. Zaznaczyć wszakże należy, iż G. więcej grzeszył rubasznością, dziwactwem i pewną zaśniedziałościa pojęć, niż rzeczywistem zepsuciem. Dbal też o podniesienie kłów i klasztorów, a jego zabiegliwości zawdzięczać należy, że niektóre parafie i klasztory dyzunickie przyjęly Unię. je vous donnerai Grasse." Jakoż w r. W majątkach klnych panował za niego

dyecezya włodzimierska była przedmiotem sporów i dopiero po dwóch latach otrzymał ją Felicyan Filip Wołodkowicz. (Por. W. E. J. t. XXV—XXVI, str. 281 i nast.). (Ch).

Godefroy Fryderyk Eugenjusz, literat, francuski, ur. w Paryżu w r. 1826; studya odbył pod kierunkiem mgra Dupanloup w malem seminaryum w Paryżu; później oddał się całkowicie studyom literackim i językowym; wszystko jednak co wyszło z pod pióra jego, nosi ceche głębokiej religijności. W r. 1870 odbył podróż do Włoch w celach naukowych. Pisywał wiele do czasopism: "La Patrie," "L'Union," "L'Univers," "Le Correspondant," "Le Contemporain," "La Revue du Monde catholique" i t. d. Z prac filologicznych cenne są jego: Lexique de la langue de Corneille 1862, 2 v. in 8-o, dzieło odznaczone przez akademie; Histoire de la litterature française. 1859 i nast.; 2 wyd. 1878—79; Dictionnaire de l'ancienne langue française et tous ses dialectes etc. 1880-1890, 7 v. in 4-o, i inne. Z dziel treści religijuej: Le Chapelet de Virginité. 1864, 18-0; La Mission de Je-anne d'Arc. 1878, 4-0; Etudes sur les principaux collèges chrétiens, 8-0, i inne. (Por. Vapereau, Dictionnaire univers. des Contemp. 1893, 4-0, str. X. J. N.

Godescard Jan Franciszek ks., kanonik i sekretarz arbpa paryskiego, ur. pod Rouen w r. 1728, † 1800. Pozbawiony przez rewolucyę środków do życia pędził żywot ubogi, zarabiając na utrzymanie prowadzeniem korekty różnych wydawnictw. Napisał Vies des Pères, des Martyrs et des autres princtpaux Saints. Paris 1786—90, na podstawie dzieła katolickiego pisarza anglika Albana Butlera (1710—1773), który napisał podobne dzieło o życiu Świętych. (Por. Blanc, Dictionnaire de la Pensée. 1899, 4-0, t. II, kol. 1405; Hurter, Nomenclator literarius theologiae. 1895, 8-0, str. 155).

Godet Fryderyk, szwajcarski teolog protestancki, ur. w Newchâtel w r. 1812, studya odbył w akademii rodzinnego miasta i w uniwers. w Berlinie i w Bonn. W r. 1836 został ministrem ewangelickim, od r. 1838 do 1844 nauczy-

cielem następcy tronu księcia pruskiego, później pastorem a także i profesorem egzegezy w wolnym uniwers. w Newchâtel od r. 1850. W r. 1868 uzyskał dyplom doktora teologii na uniwersytecie w Bazylei. G. pisał wiele dzieł w zakresie egzegezy i polemiki religijnej, które zjednały mu rozgłos w świecie teologicznym. Z dzieł znane są szczególniej: Etudes bibliques. Neuchâtel et Paris 1873—1889; Szereg Komentarzy na różne księgi N. T.; Histoire de la Reformation et du refuge dans le Pays de Neuchâtel Conférences, tamże 1859, in 8-o; Introduction au Nouv. Test., tamże 1893, t. I, i inne. Dwaj synowie G-a Jerzy Edward i Filip Ernest również studyowali teologię i dali się poznać na polu pisarskiem i dziennikarskiem. (Por. Vapereau, Diction. des Contemp. Paris 1893, 4-o, str. 49, dod.).

X. J. N.

Godfryd de Bouillon. (Godefridus Bullonius), ur. 1061 r. w Bezy pod Nivelle, najstarszy syn Eustachego, hrabiego de Bouillon, i Idy, siostry Godfryda Gar-batego, księcia Niższej Lotaryngii, zwanej księstwem Lothier, który nie mając potomstwa meskiego adoptował G-a. G. w r. 1076 odziedziczył księstwo, lecz Henryk IV nie chciał zatwierdzić go, dopiero w r. 1089 zgodził się na to, ze względu na usługi oddane sobie przez młodego G-a. G. otrzymał też w podarunku księstwo Bouillon, jako część oderwaną od hrabstwa Ardenne. Uczestniczył w wyprawie Henryka IV na Rzym (1082). Powróciwszy z Rzymu, ciężko zachorował, i, uznając w tem palec boży za podniesienie ręki na pża, zrobił ślub udania się do Ziemi św. i walczenia tam w obronie Chijan, przychodzacych do Grobu Pańskiego. W r. 1095 Urban II ogłasza wyprawę krzyżową. Jeden z pierwszych staje G. z braćmi swymi Baldwinem i Eustachym. Sprzedaje zamek Bouillon na koszta wyprawy, zbiera liczny zastęp rycerzy, którzy się doń zbiegają, pociągnięci urokiem czynów wojennych G-a. W r. 1096 połączywszy się z wojskami książąt i rycerzy zachodniej Europy, uznany przez wszystkich za wodza wyprawy, wyrusza G. do Ziemi św. Zmusza cemu drogi na Wschod, przeprawia się z prawa kanonicznego i to, co było najwojskiem przez Bosfor i wyrusza pko bronionej przez Saracenów Nicei, która zdobywa 19 czerwca 1097 r.; na mocy jednak tajnej umowy oddają ją Grekom. Pół miljona wojska posuwa się naprzód. 3 czerwca 1098 r., po 10 miesięcznem oblężeniu, zdobywa Antyochię, z wyjąt-kiem cytadeli. Sultan Mosulu Kerbuga na czele licznego wojska nadciaga z odsiecza, lecz zostaje na głowę pobity, a nadto i cytadela zdobyta 28 czerwca tegoż roku. Wojska chijańskie posuwaja sie naprzód, i po 5-o miesięcznem oblężeniu, zdobywają Jerozolimę. Na mury miasta pierwszy się wdarł G. Wybrany zostaje przez zwyciezców na króla Jerozolimy. G. jednak odrzucił wszelkie odznaki godności królewskiej i oświadczył, że nie będzie nosił korony złotej tam, gdzie Zbawiciel świata dźwigał koronę cierniowa. Zgodził się jednak na objecie rządów z tytulem obrońcy Grobu świętego. Wnet po zdobyciu Jerozolimy, poteżne siły kalifa egipskiego Mosty, zwiększone tłumami muzułmanów z calej Syryi, wystapiły pko Chijanom w równinach Askalonu. G. na czele armii 20-tysięcznej wyszedł na spotkanie nieprzyjaciela i pobił na głowę 12 sierpnia. To świetne zwycięstwo ustaliło panowanie Chijan w Ziemi św. i zakończyło pierwsza wojnę krzyżową. G. zostaje panem całej Ziemi św., z wyjatkiem kilku miejscowości. Brat G., Baldwin, został księciem Edessy, drugi zaś brat, Eustachy, wrócił do Europy objać ksiestwo Lothier.

Wojska krzyżowców wróciły do Europy; na straży Grobu św. razem z G. pozostało 300 rycerzy, nie licząc tych, którzy zostali z innymi książętami, i dwa tysiące pospolitych żołnierzy. Do no-wego państwa Jerozolimskiego zaczęły napływać całe szeregi ludzi, którzy postanowili osiąść tutaj na zawsze. Ludność się zwiększała, należało zaprowadzić porządki prawne w nowem państwie, do czego zabiera się G. Organizuje no-we królestwo na wzór zachodnio-europejskich państw feudalnych z baronami, wasalami i najwyższym trybunałem, nadając państwu prawa, zawarte w kodeksie t. zw. Sady Jerozolimskie. Kodeks ten jest wzorem praw feudalnych, któremi rządziła się naówczas za-

lepszego w prawie włoskiem i innych narodów. Obowiązywał on w królestwie Jerozolimskiem przez cały czas jego istnienia. (W r. 1192 wprowadzony został na wyspie Cyprze, a po zawojowaniu przez łacinników cesarstwa Bizantyjskiego, obowiązywał w tem państwie pod nazwa: Liber consuetudinum im-perii Romani. Po zajęciu przez Wenecyan Cypru, przetłumaczyli zwyciescy kodeks na jezyk włoski, oryginal zaś złożyli w bibliotece św. Marka, skad zabrany został przez Austryjaków. Jakób Morelli z rozporzadzenia rzadu francuskiego, jeszcze przed rewolucya, sporzadził kopie kodeksu, która została umieszczona na czele wspanialego zbioru Historiens des croisades). G. uważał się za lennika Stolicy Aplskiej; on 1 jego następcy byli zatwierdzani na królestwo przez pża. Odwaga, mestwo i rozum G-a ubezpieczyły powierzone mu państwo, otoczyły imię jego chwala i zjednaly poszanowanie u nieprzyjaciół. Można było spodziewać się, że utrwali on istnienie królestwa, lecz stało się inaczej, G. umiera nagle, w czasie drogi powrotnej z wyprawy pko sułtanowi Damaszku, dnia 18 lipca 1100 r., w rok i trzy dni po zdobyciu Jerozolimy. Następcą po nim zostal brat jego, Baldwin, Tasso w swojej Wyswobodzonej Jerozolimie przedstawił całą szczytność charakteru Godfryda. X. H. P.

Godfryd (Gaufrid, Golfredus, Geoffroy) z Clairvaux opat cysterski, zajmował się w r. 1140 w Paryżu, pod kierunkiem Abelarda filozofia, gdy pewnego dnia św. Bernard wśród uczniów wygłosił swoją słynną mowę "De conversione ad clericos". Mowa ta tak poteżne zrobiła wrażenie, że G. wraz z 20 towarzyszami jakby "in verbo uno, in ictu oculi" przywdzieli habit w Clairvaux. G. towarzyszył św. Bernardowi w jego podróżach i był 1153 r. świadkiem jego śmierci. W r. 1159 został opatem w Igny, a 1162 w Clairvaux, wszakże po trzech latach, skutkiem waśni wynikłych wśród muichów, zrezygnował na ręce pża Aleksandra III, bawiącego podówczas w Sens za swojej godności. W r. 1167 pośredniczył w zgodzie między pżem a cecesarzem. G. † 1188 jako opat Hautechodnia Europa. Weszła do niego cześć Sombe w Sawoi. Bedac powiernikiem św. Bernarda G. dostarczył biografowi tego Świętego Wilhelmowi Signy bardzo wiele szczególów. Wszakże śmierć Wilhelma, a także jego następcy Arnolda Benneval, przeszkodziła dokończeniu dzieła, tak że obowiazek ten spadl na G-a. Przejrzał więc, poprawił i uzupelnił pierwsze dwa tomy, dodał do nich 3 następne, oraz jako uzupelnienie liber sextus i w ten sposób złożył całość Vita S. Bernardi (Migne CLXXXV, 523; tže PP. lat. CLXXXV, 301). Również opracował on *Corpus epistolarum* Swiętego (Migne CLXXXII) zebrawszy 310 listów. Z pism ascetycznych św. Bernarda ułożył Declamationes de colloquis Simonis cum Jesu (Migne CLXXXIV, 435). Jako opat w Clairva-ux wygłosił panegiryk w rocznicę śmierei Świetego (Migne CLXXXV, 573). Ostatnią jego pracą byla rozprawa, czy woda dodana do wina przemienia się przy konsekracyi w Krew Pańska. W rękopismach pozostało sporo jego mów kazań oraz Expositio in Cantica. Por, Histior, littér.de la France, XIV, 430 i nast.; G. Hüffer D. h. Bernard v. Clairvaux, I, Münster 1886, str. 27 i nast.).

Godfryd św. (Saint Geoffroy) ur. 1066 w dyecezyi Saissons; od 5-go roku życia przebywał w klasztorze St. Quintin. Otrzymawszy święcenia przeznaczony został do klasztoru St. Marie w Nogentsous-Coury, gdzie odznaczył się żywotem świętobliwym i umartwionym. W r. 1103 padł na niego wybór na bpa w Amiens, którą to godność przyjął dopiero pod wielkim naciskiem. I tutaj jednak nie zaprzestał dotychczasowego trybu życia. Jako pasterz był prawdziwym ojcem swoich dyecezyan. † 1115 r. w Soissons. Jego listy i rozprawy znajdują się Achery'ego, Spicilegium VIII, 163, 171, oraz u Migne<sup>7</sup>a PP. lat CLXII 683, 731 i nast. (Por. Gallia christ. X, 1168).

Godfryd de Fontaines (de Fontibus) jeden z najsłynniejszych nauczycieli XIII w. Kanclerz uniwersytetu w Paryżu. Żywot jego jest nieznany, a z dziel jego dostały się do naszych czasów Quodlibeta, z których widać że był tomistą, różnił się jednak od św. Tomasza w nauce o zasadzie indywiduacyi, stawiając regulę Res non existunt, nisi singula-

riter. Z tej teoryi wytworzyła się następnie szkola nominalistów. W kodeksie Summy "Contra gentiles" św. Tomasza ofiarowanym przez G. Sorbonie znajdują się ciekawe jego "Scholiae" wydane przez Ucceli'ego. (S. Thomae, Summa contra gentiles Romae, 1878). (Por. Haureau, De la philos. scholastique II, 291; Stöckl. Gesch d. Phil. d. Mittelalters, II, 774).

Godfryd de Vendôme bened. krdl. w XI w., za Urbana II dostarczył pżowi środków do odebrania z rak antipża Wiberta zamku ś. Aniola i Lateranu za co został krdłem. W sprawach stolicy Aplskiej 12 razy przechodził Alpy, przyczem trzykrotnie wpadał w niewolę. Jako opat Vendôme doskonale zarządzał klasztorem. † 26 marca 1132 w Angers. Pozostawił wiele listów i rożpraw o sakramentach, oraz z zakresu prawa ka-nonicznego, a także kazania i hymny. Zbiór jego pism wydal Jakób Sirmond Paryżu 1610 r. (Sirmondi, Opera omnia III 615, a także u Migne'a PP. lat. CLVII, 24. (Por. Migne l. c. 9, i nast.).

Godfryd z Viterbo, kronikarz saski z XII, kształcił sie w Bambergu i był notaryuszem i kapelanem cesarzy Konrada III i Fryderyka I, którzy darzyli go swojem zaufaniem. Później osiadł w Viterbo. Od r. 1178 G. wspominany jest jako kanonik Pizy i Luki. Sam G. chelpi się z tego, iż w ciągu lat 40 przestudyował archiwa różnych krajów i kłów, a także zbierał wiadomości od wielu posłów zagranicznych. Jakoż w r. 1183 opracował Speculum rerum, rodzaj podręcznika kronikarskiego dla młodego króla Henryka VI. Zaczyna się on potopem a sięga czasów Pepina. Z zamierzonego dalszego ciągu istnieje tylko urywek Gesta Friderici I; ważny wszakże, ponieważ G. opisuje wypadki których był świadkiem. W r. 1186 po-święcił ces. Henrykowi VI opracowaną wierszem i proza historyę, p. t. Memoria saeculorum, którą w nowem opracowaniu złożył Grzegorzowi VII p. t. Pantheon, który po raz pierwszy uka-zał się w druku 1559 r. w Bazylei. Całość dzieł znajduje się w Monum. Germ. SS. XXII. (Por. Wattenbach, Deutschl. Gesch.-Quellen. 5 Auft. II, 261).

początków XIX w. Wstąpił do zgromadzenia ks.ks. Pijarów, zyskał stopień dra teologii. Jako kaplan sekularyzowany G-i został kanonikiem brzeskim, proboszczem kietowiskim i dziekanem trockim. Dal przekład tragedyi Kornela: Cynna albo łaskawość Augusta (Wilno, 1806) i Rasyna, Tebaida, czyli bracia nieprzyjaciele (tamże, 1806). Wydrukował też Kazania świąteczne (Wilno, 1806; 2 wyd. ib. 1820); Kazania nowe świąteczne (ib. 1809); Kazania niedzielne (4 t., 1817-20); Kazania na uroczystości śś. Pańskich (ib., 1829, 2 t.). (Por. Enc. Powsz. Orgel., t. X, str. 124 — 125; W. E. I., t. XXV — XXVI, str. 287).

X. C. S.

Godlewski Marceli ks. urodził się we wsi Turczynie w Łomżyńskiem, 15 stycznia 1865 r. Nauki początkowe odbył w Szczuczynie, w szkole czteroklasowej, nastepnie przeszedł do gimnaryum w Suwałkach. Po ukończeniu nauk w gimnazyum wstąpił do seminazyum w Sejnach. Zdrowie n'e pozwoliło mu na wyjazd do Akademii w Petersburgu, jakkolwiek władza seminaryjska mu to proponowała. Wyświecony na kaplana 1888 r., po dwóch latach wyczekiwania z powodu wieku niedostatecznego, otrzymał nominacye na wikarego w Nowogrodzie pod Łomżą, poczem pełnił jeszcze obowiązki wikarego w Zambrowie i Suwalkach. Po dziesięciu miesiącach pobytu w Suwałkach opuścił obowiązki parafialne i udał się za granicę na studya. Otrzymawszy stopień doktora teologii w Rzymie, wrócił do kraju. Po powrocie przez półto-ra roku pełnił obowiązki wikaryusza w dyecezyi Sejneńskiej w Jedwabnem pod Łomżą, poczem, uzyskawszy pozwolenie tak władzy duchownej, jak i świeckiej, przeniósł się do Archidyccezyi Warszawskiej, w której przez 4 miesiące w Szymanowie a potem półtora roku w Łodzi pełnił obowiązki wikaryusza. W Łodzi rozpoczął pracę pomiedzy robotnikami, jakkolwiek musiała ona ograniczyć się na bardzo malej działalności. Zakusy germanizatorskie i protestanckie miejscowych pastorów wywołały polemikę,

Godlewski Franciszek, kazuodzieja z polemicznych lub też drukował oddzielne artykuly w "Niwie" i "Kronice Rodzinnej". Z pośród broszur polemicznych najwiecej miały rozgłosu: Dobry katolik między protestantami (rozeszło się przeszło 20 tys. egz.) i Wobronie Kościoła. Z Łodzi przeszedł do Warszawy, gdzie został wikaryuszem przy kle św. Krzyża. Wkrótce po osiedleniu sie w Warszawie rozpoczał starania o zalożenie pisma dla robotników; zamiary te spelzły na niczem z powodu trudności cenzuralnych. Nie mogąc założyć nowego pisma, nabył "Kronike Rodzina" z ta nadzieja, że będzie mógł przerobić ją na pismo robotnicze, - usiłowania ponownie spełzły na niczem. Cenzura nie uznała za właściwe dać mu pozwolenia na wydawanie takiego pisma, redaktora nie zatwierdzono, wskutek tego na pewien czas udzieliła swego nazwiska hr. Cecylia Plater-Zyberkówna. Przez pięć miesięcy borykal się z wydawaniem tego pisma, lecz z powodu trudności ze strony cenzury, musiał wy-rzec się dalszych usiłowań. Wskutek tego odstapił swych praw do "Kroniki Rodzinnej" ks. H. Skimborowiczowi, W tym samym czasie powolanym został na profesora do Seminaryum warszawskiego, gdzie przez 5 lat wykładał Archeologie biblijna, jezyk polski, Teologie Moralna, Pasterska, Historye powszechna i klna. Podczas pobytu w Seminaryum rozpoczał obszerniejsza prace p. t. Archeologia Biblijna, oparta na ostatnich odkryciach na Wschodzie; dotychczas wydał tom I i pierwsza część tomu drugiego. Po opuszczeniu seminaryum, wrócił na stanowisko wikaryusza przy kle św. Krzyża i objął ponownie redakcyę "Kroniki Rodzinnej", z uwzględnieniem potrzeb robotniczych. W r. 1905 korzystając z większej swobody, rozpoczał organizować stowarzyszenia robotników chrześcijańskich. Dla obznajmienia sie lepszego z temi rzeczami, zwiedził w 1906 r. Niemcy, Holandyę i Belgię. Po powrocie zabrał się z tem wieksza energia do dziela rozpoczetego. W kwietniu 1906 r. mianowano go rektorem kla po-augustyańskiego, gdzie stara się skupić swoją pracę wśród robotników i utworzyć przy nim główny zaktóra kilka lat ciągnęla się nietylko rząd temi sprawami. Obok "Kroniki z pastorami w Łodzi, lecz i w Warsza- Rodzinnej" założył pismo dla sfer robowie. Z tego powodu wydał kilka prac tniczych p. t. "Pracownik Polski". W styczniu 1907 roku jeneral gubernator Diction. des antiq. chrét., art. Tes-"Kronikę Rodzinną" zawiesił na cały seres). Wreszcie pomiędzy innymi czas stanu wojennego. Obok powyższych dziel wydał ks. G. wiele innych broszur i książek do nabożeństwa. Ksiażka do nabožeństwa p. t. Jezus Marya Józef i dla dzieci Pójdźcie do mnie dziatki rozeszły się w 150,000 egzem.

Godlewski Michał ksiądz, ur. się w Warszawie 1872 r., po skończeniu IV gimnazyum, wstąpił do seminaryum warszawskiego; jako jeden z najzdolniejszych i najpilniejszych alumnów w r. 1897 został wysłany do Akademii Duchownej w Petersburgu. W 1901 r. otrzymał stopień Magistra Ś-tej Teologii i wyjechał do Fryburga (Szwajcarya). gdzie pod kierunkiem prof. Mandonnet'a i Kirscha przez 2 lata pracowal nad Historya Kła. W 1903 r. powołany na profesora do Akademii duch. w Petersburgu objał katedre homiletyki, a 1904 r. katedre Historvi Kla. Jego prace sa na-tepujace: Monumenta Ecclesiastica Petropolitana (t. I, Petr. 1906; II ib. 1907); Polonica XV et XVI saeculorum. Petr. 1901: Litterae Encyclicae Fr. Norberti Czajkowski Prior. Provin. S. Hyacinthi in Russia (Rocz. Ak. Petersb. 1905) Prymasostwo Wileńskie (Przeglad kat. 1905-6); Smierć ojca Grubera (Kwart. Teol. 1904 — 5); Biskup Skarszewski i Hr. Zubow (Kwart. Histor. 1907). X. A. C.

Godia, przez pierwszych Chijan (tesserae sacrae) używane, miały głębokie symboliczne znaczenie. Najczęściej używano monogramu Chrystusa, na pierścieniach, kamykach i t. p. rzeźbionego. W katakumbach znaleziono liczne godła w kształcie małych rybek z bronzu lub kryształu z dziurką do nawleczenia i noszenia na piersiach. Służyły one ochrzczonym jako znak należenia do Kła i godło do rozpoznawania wiernych, zwłaszcza przy ich wchodzeniu na nabożeństwo. Godla gościnności, o których wspominaja starožytni pisarze (Plautus, Poenulus; Eurypides, In Medaem. vers. 613; Tertulian, De Praescript. i in.), tj. znaki przyjaźni, pozostałe z rozłamania przedmiotu na dwie cześci i podzielenia się temi cząstkami, znane były u pierwot-nych Chijan, jak to wykazał i opisał Boldetti (cyt. i rysunek u Martigny, równem podziałe bogactw i teoryi wolnej

było, Creznakami godlem wiernych do" - Symbol Aplski, którego się uczono na pamięć i recytowano, jako znak wyznawania prawdziwej (Por. Rufin z Akwilei, Lib. de expos. symb. ad Lactantium, § 11; św. Augustyn, De Symb. I, 1; Benedykt XIV, De sacrif. miss., sect. I. n. 149: Martigny, dz. cyt.).

## Godności kościelne ob. Prelatury.

Godoliasz 1) syn Ahicama. Po zdobyciu Jerozolimy Chaldejczycy uczynili go przełożonym nad ludem pozostającym w Judei w r. 588 pr. Chr. (Jer. XL, 5). Godoliasz miał swą stałą siedzibę w miasteczku Masphath w pokoleniu Benja-Do G-a odesłał Nabuzardan, hetman Nabuchodonozora. Jeremiasza proroka (XXXIX, 14 s. Jerem). G-sz w zarzadzie ludem szedł za radami Jeremiasza, postępował szlachetnie, za malo jednak był ostrożny i roztropny. Ostrzegał go Jeremiasz o zasadzkach Izmaela z pokolenia Judy, ale G-sz nie uwierzył, udał się zaproszony na ucztę w Masphat do Izmaela i tam zdradziecko został zabity. Żydzi z obawy zemsty Chaldejczyków za tą zbrodnie uciekli z Jeremiaszem do Egiptu (Jer. XLIII, 5, 7; IV Reg. XXV, 22, 26. 2) G-sz lewita syn Idithuna, przełożony nad drugą klasą śpiewaków za czasów Dawida (I Paral. XXV, 35). 3) G-sz kaplan który z rozkazu Ezdrasza porzucił żonę poganke (Esdr. X, 18). 4) G-sz-dziadek proroka Sofoniasza (I, I Sofon.). X. R. J.

Godwin Wilhelm, ur. 1756 r. w Wisbeach w hrabstwie Cambridge, pisarz angielski. Byl poczatkowo kaznodzieja w Suffolk, lecz z powodu ciągłych waśni ze swoją władzą, musiał tę godność złożyć, i objął podrzędne stanowisko urzędnicze. Najwydatniejsza jego działalność pisarska dotyczyła filozofii społecznej. Był zwolennikiem spekulacyi socyalnej Condorceta i Wallace'a; glosił doktryny komunistyczne. Głównem jego dziełem: Enquiry concernig political justice, and its influence on general virtue miłości. Po nadto wydał: History of the life and age of Geoffroy Chaucer, 1804; History of the commonwealth of England, 1824—28. G. + w 1836 r. w Londynie.

Gody. Tak nazywa lud polski świeta Bożego Narodzenia. Nazwa powstała od wyrazu słowiańskiego "god" (rok), po-nieważ Boże Narodzenie i dalszy ciąg (oktawa) tego święta t. j. Nowy Rok stoi na pograniczu roku starego z nowym, czyli że stykają się ze sobą dwa "gody". "Godami" nazywa nasz lud cały" okres czasu od Bożego Narodzenia do Trzech Króli, i uważa te dnie a zwłaszcza wieczory w tym okresie za święte, w których wzajemnie sie odwiedzano i ugaszczano. Ponieważ zaś w tych dniach, zwłaszcza na Boże Narodzenie, obchodzono doroczną pamiątkę ucztą, więc i tę ucztę nazwano "godami". Stąd wyraz ten stał się synonimem każdej uczty zwłaszcza weselnej. Pozostał tego ślad w 5-em przykazaniu klnem w dawnej mowie, które tak brzmi "Godów malżeńskich w czasach zakazanych nie sprawować". (Por. Gloger, *Enc. starop.* 4-o, t. II, 196). *X. J. N.* 4.o, t. II, 196).

Godym bl. ob. Floryan, Benedykt. Godym.

Godziemba Michał, her. własnego, bp kujawski (1223-1252), pierwszy bp po-lak na katedrze włocławskiej. Chociaż rządy jego przypadają na czasy pełne walk i niepokojów, wiele jednak dobrego zdziałał dla ziemi kujawskiej i pomorskiej. Przyczynił się do odbudowania zamku Chełmna, zburzonego przez Prusaków, na uposażenie zas nowoutworzonego bpstwa Chełmińskiego odstapił przeszło sto wsi w ziemi Chelmińskiej. Od Konrada Mazowieckiego, korzącego się w poczuciu winy swej, za zamordowanie ks. Jana Czapli, scholastyka włociawskiego i płockiego, otrzymał w 1240 r. przywilej dla katedry włocławskiej (por. Opera Joannis Dlugossi, wydanie Przezdzieckiego t. XI, str. 262). Cd Grzymisławy wdowy po Leszku Białym (1228) i potem od Konrada ks. leczyckiego otrzymał znaczne wolności i przywileje dla kasztelanii Wolborskiej, do dóbr bpich należącej. W 1241 z Samborem ks. Pomorskim zawarł ugode, mocą któ-

zarządu dyecezyi. W r. 1249 ułożył się o dziesięciny z opatem Oliwskim. Nabył też wiele wsi dla katedry włocławskiej. Co się tyczy spraw klnych G. przyczynił się do sprowadzenia i fun-dacyi Dominikanów w Gdańsku. Na synodach dvecezvalnych w r. 1223 i 1227 wydał wiele ustaw pożytecznych, a na synodzie 1233 przywrócił, zniesiony przez poprzednika, archidyakonat Kruszwicki. Według najnowszych badań czas rządów jego wypada miedzy 1223 i 1252 r. + w 1252 r. (Por. Z. Chodyński, Statuta synod. dioec. Vladislav.; Ketrzyński, w Monumenta Pol. Hist. t. IV; ks. Fijalek, Ustalenie chronologii biskupów kujawskich; Damalewicz, Vitae Vlad. Episcoporum: Ryszczewski i Muczkowski, Codex diplomaticus Poloniae. Warszawa 1847—1852).

Godzimirski Gabryel dominikanin, żył w XVII w., przełożył z łacińskiego jezyka dzielko Historya krótko napisana o drzewie krzyża św., jako z Jeruzalem do Carogrodu, a stamtad do Kijowa, z Kijowa zasię do Lublina przywiezione i ojcom zakonu kaznodziejskiego cudownie darowane jest. Kraków 1618. Wydawca tej książki Tomasz de Asculo, rejent Dominikanów, wspomina w przedmowie do dziela tego, że historya w niem opisana znajduje sie na pergaminie w klasztorze lubelskim. (Por. Dykeyonarz biograficzny, 8-0, str. 482).

Godzinki. Według wzoru pacierzy kaplańskich, zwanych Godzinami kanonicznemi, z czasem powstało dla ludzi świeckich nabożeństwo na cześć N. Maryi P. Niepokalaniepoczetej, nazwane zdrobniale Godzinkami, ponieważ od tamtych jest znacznie krótsze. Podobieństwo Godzinek z Godzinami kanonicznemi polega tylko na tem, że, jak te, podzielone sa na siedm cześci: Jutrznia, Pryma, Tercya, Seksta, Nona, Niei Kompleta. Každa z tych szpory części składa się: z rozpoczecia Boże ku wspomożeniu memu wejrzyj..., Hymnu Wersetów i Responsoryów, Ofiarowania i Autyfony z Modlitwą. Kto je ułożył, gdzie i w jakim jezyku, nie wiadomo. Zdaje się, że powstały w XIV lub XV w., prawdopodobnie wskutek sporu Skotystów (ob.) z Tomistami (ob.) rej wiele uregułował spraw dotyczących o dogmat Niepokalanego Poczęcia N. M.

można, że autor ich był człowiekiem wielkiej wiary i pobożności, oraz gorą-cym czcicielem N. M. P., a zarazem doskonalym znawca Pisma św. i dziel Ojców Kla, skoro tak trafnie, z tych ksiąg wzięte porównania, umiał zastosować do N. M. P. Dla uwielbienia bowiem Matki Boskiej wymienił różne najpiękniejsze nazwy: Pani świata, Panna nad Pannami, Królowa niebieska, Gwiazda porankowa, Jutrzenka, Pełna łaski, Najśliczniejsza światłość, Oblubienica Boża, Panna madrości, Dom Bogu mily, Matka wszystkich żyjących, Arka przymierza, Tron Salomona i t. d. Przewodnią myślą tego nabożeństwa jest dogmat Niepokalanego poczęcia N. M. P., a celem wpojenie i ugruntowanie tej prawdy w sercach i umysłach wiernych Chrystusowych. Do Polski prawdopodobnie Jezuici je wprowadzili, a tłumaczenia z jezyka łacińskiego na polski, według powszechnego mniemania, dokonał ks. Jakób Wujek, jezuita; przyczem dodać należy, że przekład jest doskonały, a melodya śpiewu odznacza się piękno-ścią i powagą. Redakcya "Śpiewu klne-go" w Płocku w r. 1897 wydała polski tekst Godzinek z melodya zharmonizowaną na organ. Że nabożeństwo to w Polsce należy do rzędu starożytniejszych, za tem przemawiają już przestarzałe wyrażenia, jakie w niem spotykamy, np. ninie, Miłościwa Pani i t. p. Dawniej G-i były w Polsce bardzo popularnem, najpowszechniejszem i najbardziej umiłowanem nabożeństwem. Spiewało je w obozach i w czasie pochodów rycerstwo polskie, pielgrzymi podróż swą rozpoczynali od G-k, warsztaty rzemieślnicze, mieszczańskie i wieśniacze domy, nawet obywatelskie komnaty brzmiały tem pieniem, a król Polski Zygmunt III codziennie je odmawiał. To też i dziś jeszcze bpi zalecają, aby w porze rannej w dni świąteczne śpiewano G-i w kłach. W celu ułatwienia ludowi ich zrozumienia, Ks. Jan Krupiński, prałat sandomierski, zaopatrzył je obszernym komentarzem i wydał w r. 1851 w drukarni świętokrzyskiej w Warszawie. Dodać jeszcze należy, że G-i po włosku wydane na Indeks wciągnieto dekretem z dnia 17 Lutego 1678 r., a według bulli Św. Piusa V "Superni" w każdym języku ludowym były zakazane, może dlatego, że dał się poznać jako gorliwy zakonnik.

P. Sądząc z treści Godzinek, wnosić wówczas jeszcze był żywy spór o dogmat Niepokalanego Poczęcia N. M. P. Ks. K. Sł.

## Godziny kanoniczne ob. Brewiarz.

Goeci (od gr. goes) uprawiajacy niższy rodzaj magii (czarnoksięstwo, zaklina-nia duchów). Magia związana ściśle z pogaństwem zwłaszcza na Wschodzie w Chaldei, Babilonii, Persyi — wraz z temże pogaństwem ulegała coraz wiekszemu zwyrodnieniu i skutkiem tego wydała ze siebie goetyzm, który był niczem innem, jak zużytkowywaniem jej w celach wyzysku, oszustwa itp. niskich zamiarach. Występował on coraz silniej w malej Azyi, Grecyi i we Włoszech. Jako prastary przejaw goetyzmu można uważać walkę czarnoksiężników egipskich pko Mojżeszowi. Przycichł on jednak. aby po wielu wiekach odżyć już w epoce chijańskiej. Przed nim to ostrzega św. Paweł w II liście do Tym (3, 13). Wiersz 6 tegoż listu wymienia przewrotne czyny goetów. Nadużywali oni też imienia Chrystusa (Dz. Ap. 19, 13). Jednym z najbardziej znanych przedstawicieli goetyzmu jest żyjący w II w. Aleksan-der z Abonoteichos. Dał on Paflagończykom rzekomo z ziemi wyrosłego pod jego zakleciem weża za bożka. Tracyi podawał się za proroka i wnuka boga, w którego imieniu odpowiadał na pytania dotyczące przyszłości. Przybył on do Rzymu i tam znalazi wielu wielbicieli. Otoczył się różnego rodzaju szalbierzami, przy których pomocy tu-manił różnemi czarnoksięskiemi sztuczkami Rzymian. Paflagonia i Pontus dały mu najpiękniejszych chłopców, rzekomo do śpiewania hymnów, a właściwie dopuszczał się on z nimi najhaniebniejszych występków. Czynił to samo i z niewiastami, z czego te szczyciły się przed swymi mężami. Zbawienny wpływ Chijaństwa powoli wyparł i goetyzm. (Por. W. W. t. V, k. 811). (Ch.).

Goerres ob. Görres.

Goes Benedykt T. J., ur. w r. 1562 na wyspie św. Michała, w bardzo młodym wieku udał się do Indyj i wstąpił do wojska prowadząc życie światowe. Sprzykrzywszy sobie świat, nawrócił się i wstapił w 26-ym r. życia do Jezuitów w r. 1588, jako brat koadyutor, gdzie czy Carhay jest tym samym krajem co i Chiny, wywiązał się ze swego zadania sumiennie i po przebyciu wielu przygód i niebezpieczeństw w r. 1603 dotari do Pekinu, w r. 1605 Soczeu, i tu znekany trudami podróży † w r. 1606. Papiery G-a zaginęly, lecz o. Ricci opisał sprawozdanie z jego podróży, według opowiadań jednego z towarzyszów G. Znajduje się ono w komentarzach Ricci'ego, przełożo-nych na język łacióski przez o. Mikołaja Trigault'a, w III t. Zbioru Purchas'a i w skróceniu w China illustrata o. Kirchera. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. Bruxelles 1892, 4-o, t. III, k. 1529 — 1530).

X. J. N.

Goes Hugo van der, malarz flamandzki, ur. okolo 1420, był uczniem Van Eycka; pierwszem jego dzielem był obraz, przedstawiający spotkanie Dawida i Abigaili. W ostatnich latach został księdzem i osiadł w klasztorze w Booden dale pod Bruksellą, gdzie † 1482 r. Malował głównie wielkie kompozycye historyczne. Najlepsze obrazy G-a znajdują się: "Ukrzyżowanie", w kle św. Jakóba w Bruges; we Florencyi tryptyk, przedstawiający "Narodzenie Chrystusa"; w Monachium — "Św. Jan Chrzeiciel", "św. Hieronim"; w Wiedniu "Marya z Dzieciątkiem Jezus" i "św. Jan Chrzc."; w Berlinie "Sąd ostateczny"; w Bolonii "Najśw. Panna i Dzieciątko Jezus".

Goeschel Karol Fryderyk, filozof ze szkoły Hegla, ur. w Langensalza. Studyował prawo w Lipsku od r. 1834, zajmował się głównie sprawami klnemi; był prezesem konsystorza prowincyi Saskiej, ale musiał ustąpić z powodu wy-padków marcowych r. 1848. Aż do Aż do śmierci pracował nad sprawami kla ewangelickiego w duchu zachowawczym, † 1861 r. w Naumburgu. Przyczynił się G. do określenia stosunku systemu Hegla do teologii: należał do tak zw. prawicy szkoly Heglowskiej, która twierdziła, że teizm, pojecia o Chrystusie, jako Bogu-Człowieku i o nieśmiertelności duszy, leżą w filozofii Hegla. Po śmierci Hegla przyłączył się do t. zw.

Wyslany do Chin w celu sprawdzenia und seine Zeit, mit Rücksicht auf Goethe. Berlin 1832. O nieśmiertelności duszy pisal: Von den Beweisen für die Unsterblichkeit der menschlichen Seele, Berlin 1835. Tendencye religijne przebijają się w jego prawnych pracach. Przeciwko Stransowi wymierzone sa: Beiträge zur spekulatioen Philosophie von Gott und dem Menschen u. von dem Gottmenschen, Berlin 1838. (Por. Schmieder, Karl Fr. G., Berlin 1863).

> Goetze Jan Melchior, pastor w Ham-burgu, ur. 16 Paźdz. 1717 r. w Halbersztadzie, † 1786. Był obrońca luterani. zmu wobec pogladów racyonalistycznych; znany bibliograf i numizmatyk. G. wydal wiecej niż 60 dziel treści polemicznej. Życiorys jego wyszedł w Hamburgu w r. 1786.

> Goffin R. wydal cenny zbiór syryjskich Ojców i pisarzy Kla p. t. Patrologia Syriaca complectens opera omnia SS. Patrum, Doctorum scriptorumque catholicorum etc. 4-o, 3 tomy. Dzielo to stanowiące niezbędne dopelnienie Patrologii łacińskiej i greckiej Migne'a napisane zostało na podstawie kodeksów znajdujących się w Londynie, Paryżu i w Watykanie.

Goffine Leonard, glosny pisarz religijny, ur. 6 grud. 1648 w Kolonii, wstapil r. 1669 do Premonstratensów w Steinfeld. Jako maż wielkiej pobożności i niezmordowanej pracy był przez arbpa Trewiru używany do pracy parafialnej w miejscowościach trudnych, m. i. w Oberstein nad Nahą, z ludnością przeważnie luterska. G. na tem stanowisku nietylko był wzorowym pasterzem dla swoich owieczek, ale poświęceniem, niezmordowaną pracą i żywotem bez skazy pozyskal szacunek nawet protestantów. W podeszłym wieku, mając lat 71, powrócił na krótki czas do swego klasztoru w Steinfeld i tam † 11 sierpnia 1719 r. Hartzheim nazywa go "pastor apostolicus", "indefessus animarum zelotes", "vitae morumque candor, dicendi fervor, scribendi facundia". Głównem dzielem G-a jest książka znana pod różnemi tytulami Neuvermehrte Handpositille; skrajnej prawicy jego szkoły; ogłosił Christkatholisches Unterrichtsbuch; wtedy drukiem: Der Monismus des Gebet u. Erbauungsbuch f. Kath. Gedankens. Naumburg, 1832; Heyel Christen; Kath. Unterrichts u. Er-

baungsbuch. Książka nietylko doczekała się licznych wydań, ale aż do ostatnich czasów była wielokrotnie opracowywana, streszczana, uzupełniana, powiekszana, a wreszcie na różne jezyki tlumaczona m. i. na polski w Poznaniu 1846 r., nakladem "Dziedzictwa św. Jana Nepomucena". Ostatnie wydanie ukazało się u Herdera 1886, a ozdobne ilustrowane wydanie 1882 r. Oprócz wymienionego dzieła napisał jeszcze G. wykład reguly św. Augustyna, Köln 1692; Trostbuch in Trübsalen, Köln 1695; Cibus animae etc.; Seelenlicht Nürnb. 1705; D. Katechismus d. P. Canisius er-klärt. Köln 1712; D. Wölhter d. göttl. Wortes. Köln 1718; Praxes sacrae etc. (Por. Hartzheim, Biblioth. Coloniensis, Colon. 1747 str. 222; Thesaurus librorum rei catholicae, Würzburg 1848-1850; W. W. t. V, k. 832).

(*Ch*.)

## Gog ob. Magog.

Gegockij Sylwester, filozof rosyjski, ur. 1813 r., kształcił się w Akademii duchownej w Kijowie i tamże został profesorem. + 1889 r. Ogłosił drukiem: Przegląd krytyczny nauki Kościola rzymskiego o widomej głowie Kła; Rzut oka krytyczny na filozofię Kanta, Kijów 1847; Leksykon filozoficzny, 4 t. Kijów 1857-73; Przegląd systematu filozoficznego Hegla, tże 1860; Wstęp do historyi filozofii, 1871; Filozofia XVII i XVIII w w porównaniu z filozofia w. XIX, Kijów 1878 - 84; Krótki przegląd pedagogiki, 1879. Wplyw Hegla na G-ego jest niewatpliwy. (Por. G. Kolubowskij, w Słown. encyklopedycznym. Brockhausa i Efrona).

X. S. G.

Goix A. dr., współczesny, napisał książkę Le Surnaturel et la Science, Le Miracle, 8-o.

Goj, w liczbie mnogiej Goim, wyraz hebrajski oznaczający narody, pogan. Żydzi mają zwyczaj tak nazywać, w rozmowie między sobą chijan, niewiasty zaś chijanki — Goja; w liczbie mnogiej Gojoth nazywali w ogólności wszystkich nieobrzezanych Chrystyanizm nazywali Gojouth czyli Pogaństwo bez odróżniania Chijan od pogan i bałwochwalców. (Por. Calmet, Diction. de la

Bible; Glaire, Dictionnaire des Sciences. 8-0, t. I, str. 923).

Gojlewicz Bonawentura ks. ur. w r. 1752 w powiecie rosieńskim, studya średnie odbywał w Rosieniach, wyższe od r. 1773 w Wilnie, gdzie został drem fi-lozofii. W r. 1781 wstąpił do seminaryum worniańskiego, a w r. 1783 wyświęcony został na kapłana. W Warszawie przebywał lat parę i wydoskonalil się tam w prawie klnem. Powróciwszy na Zmujdź został proboszczem w Worniach, niedługo potem kanonikiem i altarysta kla katedralnego. W r. 1808 mianowany przez bpa Józefa księcia Giedroycia pralatem i oficyalem; powierzono mu też zarząd wielu spraw dyecezyalnych. W r. 1835 † żalowany przez wszystkich za swą pobożność i prawość charakteru. Napisal katechizm p. t. Mokslas Krikszczioniszkas (Nauka Chrześcijańska). Pomagał też bpowi Józefowi Gedroyćio-wi w tłumaczeniu "Nowego Testamentu" na jezyk żmujdzki. (Por. Wołonczewski Maciej bp., Biskupstwo Zmujdzkie. Kraków 1898, 8-a, str. 158-159). X. J. N.

Golanczewski Maciej, herbu Topór, bp. Włocławski (1323-1365), syn Sławnika, kasztelana nakielskiego. Jako dziekan kujawski 1323 z Gerwardem bp. włocławskim posłował do Jana XXII ze skargą na Krzyżaków. Kiedy zaś Gerward w Awinionie życie zakończył, pż na osierocone bostwo wyniósł G. Czterdzieści dwa lata rządów G. to dlugi szereg gorliwych zabiegów około podniesienia swej dyecezyi i obrony jej przed Krzyżakami; czynnym był również w sprawach publicznych. Za jego rzadów w maju 1329 r. Krzyżacy spalili Wło-cławek wraz z kościołami, zagroziwszy pomsta tym, którzyby usiłowali odbudować je. G. doniósł pżowi o gwaltach krzyżackich i zawezwał ich do wynagrodzenia szkód poczynionych. pomogły jednak upomnienia bpie, ani klątwy St. Ap. Na pewien czas dopiero uspokoil zakon Łokietek, zadawszy mu ciężką klęskę pod Płowcami w 1331 r. G. błogosławił wojska polskie przed bitwą i posłał Łokietkowi, swoim kosztem wystawiony, oddział. W kwietniu 1333 był razem z innymi bpami na koronacvi Kazimierza W. w Krakowie. W 1339 towarzyszył królowi w podróży do

nego dla Polski traktatu z Krzyżakami w Kaliszu. W 1347 był na zjeździe w Wiślicy. Korzystając ze spokojniejszych cokolwiek czasów zajął się także uporządkowaniem swej dyecezyi, a zwłaszcza odbudowaniem spalonych kościołów, przedewszystkiem zaś katedry, pod która 25 marca 1340 r. kamień wegielny położył. Wybudował również we Włocławku kościołek św. Witalisa (obrócony później na kaplice seminaryjna) i odnowił zamki bpie we Włocławku i Raciażku.

Strudzony wreszcie wiekiem i praca, przywalony klęskami Kła i kraju pod koniec życia zaniewidział, wysłał wiec, za zgoda Kazimierza W., Jana z Czarnkowa do Urbana V z prośba, by pozwolił mu rezygnować na rzecz synowca Zbyluta. G. więc oddał mu stolicę bpią, a sam zamieszkał w Raciążku. Umari 16 maja 1368 r., pochowany w nowej katedrze. Grób jego długo zapomniany, przy ostatniej restauracyi kła odnaleziono (Ob. Przegląd katolicki r. 1892, str. 673). Pamiatki z niego wydobyte, mianowicie: kielich, pierścień i pastoral przechowuje skarbiec katedralny; kości złożono w dawnem miejkrystyi ks. ks. wikaryuszów), a kapituła położyła tablicę pamiątkową z napi-sem: "Hic sub terra quiescit corpus Mathiae Golanczewski, ab an. 1323 ad 1365 Episcopi Wladislaviensis, defuncti 1368 an. R. i. p. (Por Theiner, Monumenta hist. Pol. t. I; Ryszczewski i Muczkowski, Codex diplomaticus Poloniae. Warszawa 1847-52; Piekosiński Fr. Codex diplom. Cathedralis ad S. XVIII; tegoż art. w Enc. Wiel. Ill." t. 25). T.

Wegier; 1343 nie dopuścił do niekorzyst-1 stwa pod Wiedniem (Warszawa, 1783); Mowe przy zaczęciu szkół warszawskich (1784) i po lacinie: Orationes pro instauratione studiorum; wielbi tu działalność Komisyi Edukacyjnej. W 1786 r. ogłosił słynne swe dzielo: O wymowie i poezyi (2 wyd. 1788; 3-ie-1808). Omawia je obszernie profesor P. Chmielowski (W. E. J., t. XXV-XXVI, str. 314-315). Król Stanislaw August za to dzielo odznaczył G-o medalem złotym "Merentibus," a Pociej, starosta rohaczewski, powierzył mu wychowanie jedynego syna swego Aleksan-W 1787 r. został G-i wiceprofesorem wymowy i poezyi w szkole Głównej litewskiej w Wilnie, rozpoczał wyklady po polsku, (dotad retoryke wykladano po łacinie). W 1788 r. ogłosił swoje: Listy, memoryały i supliki z uwagami stosownemi (Wilno, 4 wyd. 1804 r.); dal Plutarcha: Stawni ludzie i onych porównania, dzieło historyczne. moralne i filozoficzne (ib., 3 t., 1801-1803); oraz: Allegorye starożytne w stosunku do I wieku stawnych ludzl Plutarcha i czasów bohatersko-mitologicznych (ib., 1801). W 1803 r. szkołę Główną Wileńska przemieniono na uniwersytet, G-i objał scu (pod lawaterzem kapłańskim w za- w nim katedrę Pisma św. W tym czasie wydał: Pacierz wedle porządku... (Wilno, 1808, 2 t .- jedna z najlepszych książek jego treści duchownej); Notcy Testament w swoich wyjątkach: tresci i wykładzie, ze stosunkiem Sta-rego i Nowego Testamentu (Wilno, str. 412). Mowy poświęcal wspomnieniom profesorów Tomasza Hussarzewskiego, Franciszka Smuglewicza, zasłu-żonego Tadeusza Czackiego, Hieronima Strojnowskiego, Dawida Pilchowskiego Venceslaum eccl. Cracoviensis t. I; Strojnowskiego, Dawida Pilchowskiego Ks. Prat. Stanisław Chodyński, Monu- i in. Z innych dzieł wspominamy jego: menta histor. dioeses, Vladisl, fasc. Literatka chiniska do literatek i, literatôw w Europie... wedle dokładniejszych pamiętników o Chinach... (Wilno, 1811, str. 196); Filozof i anty-Golański Filip Neryusz ks., uczony filozof, rozmowy w zarzutach i od-pijar, pedagog, pisarz z końca XVIII i powiedziach dla dochodzenia i uznapoczątków XIX w. Ur. 1753 r. w ro- nia prawdy (ib., 1811); pisywał artydzinnej wisce w Krakowskiem, uczył kuły do Dziennika Wileńskiego. w się u Pijarów w Podolińcu (na Spiżu) 1817 r. wydał: Głosku pamiątce zei do nich też wstąpił. Uczył kolejno szłego ś. p. X. Józefa Mickiewicza; w Międzyrzeczu, Złoczowie, Chelmie, Ra- kazania, materyały do kazań i przemówie, Piotrkowie, a od r. 1783 w War-szawie. Wydał wtedy swą: Moucę przy obchodzie setnej rocznicy zwycię- bnych na pogrzebie ś. p. ks. Filipa

Neryusza Golańskiego... mianych w nowszych. (Por. Daniel, Manuel ides kościele ś. Jana w Wilnie (Polock, 1824 r.). (Por. Enc. Poursz. Orgelbr., t. X, str. 137—139; W. E. J., m. cyt.). X. C. S.

Golatowski Joanicyusz ob. Galatowski.

Goldberg Henryk, ur. w Warszawie, magister b. szkoly Głównej, dr. filozofii w uniwers. lipskim i nauczyciel gimnazyum. Napisal Krytyke dzieła Hartmana "Die Philosophie des Unbewussten" w "Bibliot. Warsz." 1873; O psychologicznem źródle moralności w "Niwie" 1874; Filozofia i wiedza w "Ateneum" 1877. (Por. S. Orgelbr., Encyklopedya powsz. 1900, t. VI, str. 211).

Goldhagen Herman ks. T. J., ur. w r. 1718 w Moguncyi, był profesorem teologii w wielu domach swego zakonu, następnie radcą klnym, † w r. 1794 w Monachium. Napisał wiele dzieł do Pis. św.: Lexicon graeco-latinum recensens potiora N. T. graeci vocabula etc. Moguntiae 1753; Francofurti 1756, 2 v. in 8-o, Meletema biblico-philologicum de religione Hebraeorum sub lege naturali, tamże 1759; Introductio in S. Scripturam V. ac N. Test. maxime contra Theistas etc., tamže 1765-68, 3 tomy; Novum Testam. graece cum lexico. tamże 1775 Vindiciae harmonico-criticae et exegeticae in S. Scripturam V. ac N. T. etc. temže 1774; Exegesis catholica in praecipuas voces S. Scrip. ab acatholicis alieno sensu male explicatas, tamže 1757, in 8-0; Progymnasmata sacra in linguam graecam secundum veritates catholicas e solo Dei verbo probatas etc. Manheimii 1753, 8; Tractatus Rabbi Samuelis errores Judaeorum indicans etc. Moguntiae 1775, in 8 o, i inne. Nadto Rhetorica explicata et adplicata ad eloquentiam civilem et ecclesiasticam. Moguntiae 1753; Psalmenbuch in einer kurzen Erklärungen etc., tamże 1780, in 8-o, i inne. W obronie wiary wydawał w r. 1778—94 "Journal der Reli-gion, Wahrheit u. Literatur." Wydawnictwo to wielkiej wartości, wznowione w r. 1797, prowadzone do 1804 zawiera cenny zbiór dokumentów na korzyść religii, zebranych z autorów dawnych i Biskupi Pawłowski, Tomaszewski, Stra-

Sciences. Pares 1903, 8-0; Schäffer, Handlexikon der Kath. Theologie. Regensb. 1883, 8-o, t. II, str. 170; Hurter, Nomenclator theologiae. Oeniponte 1895, 8-o, t. III).

Goldhahn Mateusz ob. Aurogallus Mateusz.

Goldmann Józef Joachim, bp. sandomierski, ur. 1782 r. 31 marca na Kaszubach, po skończeniu gimnazyum w Schotland pod Gdańskiem, słuchał tamże 2 lata filozofii i 2 teologii, w r. 1804 wstapił do seminaryum w Łowiczu na dalsze studya i jednocześnie uczył alumnów tego seminaryum języka niemieckiego; w r. 1806 został wyświęcony na kapłana. Był proboszczem w Zgierzu; za zasługi położone w tej parafii otrzy-mał order, kanonię i następnie prelaturę. Bp. Tomaszewski przedstawił go na sufragana kujawsko-kaliskiego; przedstawienie zostało uwzględnione: G. 21 listopada 1837 r. został nominowany, a 15 września 1838 prekononizowany na bpa korysteńskiego in partibus inf. Po śmierci bpa nominata Bakiewicza i krótkiej administracyj kanonika Grzegorzewskiego pod d. 10 maja 1842 został przez ces. Mikołaja I nominowany, a bulla z d. 22 stycznia 1844 przeniesiony na bpstwo sandomierskie. Pod d. 9 marca 1°44 r. wydał z Włocławka list pasterski do dyecezyi sandomierskiej, a 14 kwietnia odbył ingres uroczysty do katedry i objął rządy. Wkrótce po objęciu rządów dyecezyi sandomierskiej spotkala G. nieprzyjemność: oto rzad gubernialny mazowiecki wezwał rząd gubernialny sandomierski pod d. 14 września 1844, aby ten ściągnał od bpa rachunki zaopatrzone w dostateczne dowody z administro-wanego przezeń od 30 kwietnia 1833 przez dwa lata probostwa Kowala w powiecie kujawskim, G. rachunki te złożył pod d. 23 grudnia 1844

Tegoż roku pod d. 23 listopada namiestnik Paszkiewicz żąda od bpów, rozumie się i od G., aby zakony nie przyjmowały do klasztorów kandydatów i kandydatek aż po skończeniu 24 lat, a do profesyi 30 lat życia, aby klasztory bez wiedzy i zezwolenia bpów tudzież rzadu nie zwoływały kapituł, nie stanowily uchwał, pie przenosiły zakonników.

ski wysłali przeciwko temu żądaniu protest pieknie umotywowany, podpisany wspólnie w Warszawie 16 stycznia 1845, gdzie między innemi powołują się na nastepujące słowa wypowiedziane do nich w Petersburgu przez Mikolaja I: "Starajcie się, abyście sami i wasi podwładni zachowali się podług praw wa-szego Kościoła, któremi chcę, byście się rzadzili." Niedługo po podpisaniu tego aktu otrzymał G. od namiestnika wezwanie, aby najdalej 10 czerwca wyjechał do Petersburga na konsekracyę Łętowskiego. Wyjechał trochę później z ks. Janickim, usprawiedliwiwszy się, że wcześniej nie mógł przygotować się do drogi; rządy dyecezyi na czas swej nieobecności powierzył prałatowi Moszczyńskiemu. Katedrę zastał G. opuszczoną i potrzebującą restauracyi, to też pod d. 20 stycznia 1845 r. pisze do namiestnika: "objawszy z łaski waszej Xiażecej Mości od lat kilkunastu osierocony urząd pasterza zastałem i t. d." i prosi o zapomoge na restauracya katedry. kolegiaty opatowskiej i dożywotnia pensyą dla bylego regensa konsystorza, teraz kaleki, 73 letniego starca, Storca, człowieka świeckiego, który "umiał pięknie referować papiery i przez długi czas miał duże w dyecezyi znaczenie." Na katedre otrzymał bp. 24,570 zł., a na seminaryum, zdaje się, później 13,195 zł. W katedrze za te pieniądze poprawił opadające już tynki, odrestaurował stalle dla kanoników i z południowego krużganka zrobił kaplice św. Barbary, czem tylko świątynie zeszpecił. Wzgledem władz rzadowych był zawsze G. uprzedzającym i lojalnym.

Kiedy w r. 1845 otrzymał zawiadomienie o naznaczeniu na stanowisko dyrektora komisyi rządowej spraw wewnętrznych i duchownych radcę tajnego i senatora Storożenki, pisze doń pod d. 25 kwietnia, iż "z największą radością serca "odebrał tę wiadomość, i wezwal duchowieństwo, iżby wspólnie z nim wzniosło gorące modły do Boga "o przedłużenie błogich dni życia dyrektora, tyle potrzebnego ku szcześliwemu kierowaniu ta galezia rzadu..." W roku następnym pociągnął dwóch księży zamierzających naruszyć spokój w Królestwie do protokolu i doniósł o tem Komisyi

szyński Goldman, Fijałkowski, Łubień- co otrzymał od ksiecia namiestnika przez pośrednictwo dyrektora Storożenki podziękowanie pod d. 28 kwietnia. Te-goż roku pod d. 21 marca wydał do duchowieństwa list pasterski, w którym powołując się na list swój poprzedni z 2 marca, wzywa je do spokoju i wierności monarsze, do zajęcia się pracą naukowa; zakazuje brać udzialu w ruchu rewolucyjnym i zaznacza. że dotychczas żaden z kapłanów dyecezyi sandomierskiej politycznie się nie skompromitował; wikaryuszom zabrania pozwolenia proboszcza i bez przyczyny umotywowanej wyjeżdżoć z parafii, nakazuje im wreszcie samodzielnie opracowywać kazania i nie wyglaszać ich, aż przeczytane i zaaprobowane zostana przez proboszcza. 4 listopada 1848 r. otrzymał G. rozkaz udania się z Fijalkowskim do Petersburga dla włożenia paliusza na Dmochowskiego i konsekracya na biskupów Żylińskiego, Holowińskiego i Borowskiego. Po włożeniu pa, liusza i akcie konsekracyi bylı biskupi na posluchaniu u cesarza Mikolaja I. który im mówił, iż pragnie, żeby wiara w państwie wzrastala, a na zakończenie audyencyi powiedział: "Starajcie się ją (wiarę) ożywiać, wypełniajcie swoją powinność, kierując sumieniem i opierając tie na wierze." Na to G. miał powiedzieć: "Bedziemy spelniali Jego wole."-"Nie wole-rzekł cesarz-lecz wasza powinność wedle sumienia; a ja za wami stać będę, jeżeli zaniedbacie wasze obowiazki, wtedy zbliże sie i przypomne" ("Przeglad powszechny" zesz, za lipiec 1900 r.) W r. 1848 pod d. 1 września wydał G. z powodu zbliżającej się cholery list pasterski do duchowieństwa i do wiernych: pierwsze wzywa do pracy nad ludem, drugich-do nawrócenia sie do Boga, do Sakramentów, nieobawiania się chorób, używania środków odpowiednich, a także "zaopatrzenia się w to, co opiekuńczy rzad, pragnacy waszego ocalenia przysposobić radzi." Względy Rządu G. cenil sobie wielce: kiedy otrzymal order sw. Anny I klasy, uważał to sobie za zaszczyt wielki i obiecywal, skoro mu tylko zdrowie pozwoli, jechać do Warszawy i podziękować za tę laskę namiestnikowi. Tą uprzedzającą lojalnościa wzgledem przedstawicieli rządu nie ujal ich sobie G., nie zdołał rozbroić spraw wewnetrznych i duchownych, za ich surowości i usunąć podejrzliwości-

1849 r. pod d. 17 maja Komisya rządo- probeszczów instytuowanych, 35 komen; wa spraw wewnętrznych i duchownych niezadowolona z wyjaśnienia bpa, dlaczego pod d. 30 czerwca 1847 ogłosił list pasterski, przypominający wiernym jubileusz, daje mu napomnienie; wcześniej trochę, bo 20 kwietnia robi mu znowu wymówkę, że pewnie otrzymał poczta, jak inni biskupi, wezwanie po francusku do zakonów żeńskich, nawołujące je do 9-dniowej nowenny, z powodu jubileuszu i nie przysłał takowego namiestnikowi, wreszcie dowiedziawszy się, że biskup otrzymał prospekt jakiegoś pisma religijnego włoskiego i wezwanie do prenumerowania go, kazala mu exspedycyę pozostawić bez skutku i bez odpowiedzi. G. dbał o podniesienie służby Bożej i w różnych nabożeństwach sam czesto brał udział. Jubileusz odbywany w formie misyi 1847 r., a trwający od 11 września do 2 października rozpoczął osobiście w katedrze, a drugą niedzielę przewodniczył mu w Radomiu, na trzecią w Studziannie, a zakończył go w kolegiacie opatowskiej. Po drodzę wstępował do Kunowa, Szydłowca. Końskich i Ilży. W każdym dekanacie wyznaczył jeden kościół do wizytacyi i do kościołów tych dla przewodniczenia nabożeństwu wydelegował na tydzień prałatów i kanoników katedralnych. Miało podczas tego jubileuszu przystąpić do spowiedzi i komunii św. 202,124, a do bierzmowania 38,215 osób. Dla dostąpienia odpustu jubileuszowego należało kościół odwiedzać przez tydzień. Ad limina Apostolorum sam biskup udać się nie mógł, do spełnienia więc za siebie tego obowiązku, oraz do złożenia sprawozdania o stanie dyecezyi upoważnił jenerala Franciszkanów Jana Karola Magni pod d. 30 października 1848 r. Upoważnienie to i relacya doszły do Rzymu dopiero 1850 r.; z tej ostatniej widać, że gmachy po-jezuickie (obecne progimnazyum), przeznaczone na rezydencyą biskupa jeszcze za Burzyńskiego i wtedy już w tym celu odnawiane, nie zostały odrestaurowane, tak że G. musiał miesz-kać w domu kupionym przez rząd za 45,852 zl.; widać dalej z tej relacyi, że dyecezya wówczas liczyła 17 dekanatów, 196 parafij, 9 filij, 2 prebendy, 9 kościołów mniejszych (ecclesiae minores), 56 kaplic publicznych i prywatnych, 13 "Pamiętnika religijno-moralnego,» iż bi-klasztorów męskich i 2 żeńskie, 159 skup ten "jak z jednej strony nie odzna-

darzy, 59 wikarych, 12 emerytów, 4 demerytów, 114 zakonników, 29 zakonnicw seminaryum oprócz regensa i ojca duchownego 4 profesorów i 40 alumnów na 4 kursach; wiernych dyecezya liczyła 404,716. Skarży się bp. w swej relacyj na jarmarki w dni świąteczne popołudniu i na to, że inteligencya nieraz gwałci posty i nie przystępuje do sakramentów. Czując się złamanym wiekiem i słabym prosił G. pod d. 9 marca 1849 r. o sufragana, i przedstawił na te godność trzech kandydatów: Michała Marszewskiego, prałata scholastyka katedry kujawsko kaliskiej i oficyała włocław-skiego, Franciszka Szarapskiego, prałata dziekana sandomierskiego i Wojciecha Grzegorzewskiego, pralata archidyakona sandomierskiego; szczególniej oredował za pierwszym, jako sobie znanym od lat 30, zdolnym i enotliwym. Ponowił prośbę za Marszewskim do Komisyi pod d. 11 kwietnia 1850, przypominając, iż 15 stycznia namiestnik dał i jemu i Marszewskiemu pod tym względem obietnice. Pod dniem 13 maja Marszewski donosi G., że chciałby się jaknajprędzej uwolnić od administrowania dyecezya kujawsko kaliską, by usunąć przeszkody do sufraganii sandomierskiej. Sufragania ta pomimo tych wszystkich starań nie doszla do skutku.

Do zasług G. należy, że sprowadził uroczyście do katedry relikwie bł. Wincentego Kadlubka z Jędrzejowa, wydał list pasterski o przepowiadaniu słowa Bożego, porządku nabożeństwa, wznowił w poście zaniedbane rekolekcye dla ksieży, pilnował, aby w większe świeta kapitula cala byla obecna w katedrze, aby księża bez potrzeby nie wyjeżdżali z parafii, prezydował w konsystorzu na sesyach co tydzień. Do minusów G. należy i to, że za jego czasów jak niesie tradyc/a dużo pito wina w dyecezyi i w Sandomierzu, a biskup w tych ucztach chetnie miał brać udział, dalej próżność: na zapytanie cesarskie, jakiei pragnie łaski, prosił o szlachectwo dano mu je z wymyślonym specyalnie dla niego herbem "Biskupiec." Umarl G. 27 marca 1852 r., licząc lat 70 wieku, 7 biskupstwa. Twierdzenie biografa Goldmanna pomieszczone w 22 tomie "Pamiętnika religijno-moralnego,» iż bi-

czał się nigdzie przesadzoną gorliwościa religijna, tak z drugiej wierny był Kościołowi" w pierwszej swej połowie nie zdaje się być prawdą; o religijności jego świadczy między innymi fakt, że za życia porozsyłał do różnych klasztorów legaty po 150 i po 200 rubli na nabožeństwa za swoją duszę i według tradycyi miał przed śmiercią żałować, iż tolerował nadmierne używanie wina i nie chcieć patrzeć na tych ze swego otoczenia, którzy byli mu do tego pobudką. (Życiorys ten jest opracowany prawie calkowicie według akt konsystorskich).

Ks. J. G.

Goldschmidt Jan ob. Aurifaber Jan Vinarensis.

Goldwitzer Franciszek Wacław ks. pisarz teologiczny, ur. w r. 1778 w Bambergu, studyował tamże filozofie i teologię, wyświęcony na kapłana w roku 1805, proboszczem w Büchenbach został w r. 1817. Na tem stanowisku, majac blisko uniwersytecka biblioteke w Erlangen, tak sie wykształcił w naukach teologicznych, że napisał cały szereg prac z zakresu egzegezy, patrystyki i dogmatyki; niedługo potem został okregowym inspektorem szkolnym, w r. 1835 proboszczem w Biburgu (dyec. augsburska) i tam † w r. 1840. Napisal Compendium dogmatum cath. systematicum. Solisbaci 1824: Bibliographie der Kirchenväter u. Kirchenlehrer. Landsh. 1828; Bibliographia dogmatica. Solisb. 1831; Patrologie u. Patristik. Nürnb. 1834, 2 vol.; nadto przelożył na język niemiecki i objaśnił uwagami: Ozeasza proroka, Lamentacye Jeremjasza i Psalmy. Wydał nadto: Böttingera, Allq. Weltgeschichte eingerichtet für Katholiken. Erlangen 1834. W sprawie nierozerwalności sakr. małżeństwa napisal Ein Paar Worte über die Frage: Ist die Ehe... auflösbar? Kulmbach 1810; Einige Bemerkungen über die Abhandlung: "Harmonie der bibl. Stellen über die Unauflösbarkeit der Ehe" w czasopismach bamberskich. (Por. Schäfter, Handlexikon der kath. Theologie. 1883, t. II, str. 170; Hurter. Nomenclator literarius theol. 1895, 8-o, t. III, k. 821-22).

X. J. N.

1584 w Wielkopolsce, poświęcił się Bogu wstepujac do zakonu w r. 1605. Był profesorem filozofii, teologii i polemiki i rektorem w ciągu lat 7. + w Poznaniu w r. 1650. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. Bruxelles, 1892, 4-o. t. III, kol. 1545).

Golgota ob. Grób święty.

Golian Zygmunt, ksiadz, znakomity kaznodzieja, członek Akad. Rzym. "Dei quiriti" i Towarzystwa literackiego krakowskiego, Prałat Domowy Jego Świątobliwości. Urodził się w Alwerni pod Krakowem d. 2 maja 1824 r. W r. 1845 wstapił do seminaryum i ukończył wydział teologiczny w uniwersytecie Jagiellońskim. Świecenia kapłańskie otrzymał w grudniu 1849 r. z rak ks. bpa Letowskiego. Wyższe wyksztalcenie uzupełniał w Lowanium i w Rzymie, gdzie po złożeniu trzech egzaminów z teologii cum summo applausu tytulem doktora i Apostolici Missionarii został zaszczycony. Pierwsza posada jego w Krakowie był wikaryat u św. Floryana na Kleparzu. Nastepnie zostal wikaryuszem przy parafii Wszystkich Świetych, a przytem kaznodzieja katedralnym. Slawa kaznodziei zjednala mu liczne kolo zwolenników. Ks. G. wiecej umilował życie samotne i postanowił opuścić świat i wstąpić do zakonu Ka-znodziejskiego. W r. 1858 przyjmuje habit dominikański w Krakowie, tegoż roku zostaje wysłany do Gradcu; uznawszy jednak życie zakonne za nieodpowiednie swemu powolaniu, wyszedł ze zgromadzenia po roku próby, powrócił do Krakowa i w dalszym ciagu kazal niezmordowanie po wszystkich kościołach. W sierpniu 1862 r. ks. G. otrzymał od J. E. ks. Felińskiego wezwanie i zaproszenie na profesora teologii dogmatycznej w akademii duchownej warszawskiej. Profesorem był znakomitym. W r. 1867, kiedy zwinięto akademię duchowną, ks. G. pozostal jeszcze w Warszawie, jako kapelan zakładu pokutnic, zalożonego wspólnie z M. Teresa Potocka przy ulicy Żytniej; z końcem r. 1868 ustapić musiał z miasta i kraju, przeniósł się do Krakowa i otrzymał zarzad parafii św. Floryana. Były to czasy Soboru, czasy sporów o nieomylność papieska. Cała dusza przywiazany Golemowski Jakób T. J. ur. w r. do Stolicy Apostolskiej, wystapił wówczas ks. G. z całym zasobem wiedzy i M. Massalskiego. (Por. Przegląd Katoognistej wymowy w obronie Kła. Wiele jemu zawdzieczać może wszechnica Jagiellońska, że się nie sprzeniewierzyła prawowierności i przywiązaniu do Sto-licy św. Od r. 1873—1880 pracował przy kle N. Maryi Panny jako koadjutor, później jako administrator. Na stanowisku proboszcza kła N. Maryi Panny nie otrzymał potwierdzenia; za stara-niem ks. bpa Dunajewskiego otrzymał probostwo w Wieliczce i na tem stanowisku zakończył doczesny żywot d. 21 lutego 1885 r. Ks. G. był to maż niezwykłej miary, czerpał skarby swej wiedzy z Pisma św. i dzieł OO. Kła u stóp krzyża, pisał swe kazania klęcząc, gotował się do nich modlitwą i umartwieniem. Był to mąż, którego społeczeństwo nie umiało ocenić, ani nagrodzić jego trudów i poświęcenia, mąż, którego przeciwności losu złamać nie zdołały. Dziela ks. G. sa: Kazania niedzielne. wiąteczne, pasyjne, majowe i czerwco-we, Kraków 1858; Słowo w ruinach kta św. Trójcy, 1858; Słowo na zakończenie nabożeństwa majowego w kle Św. Piotra, 1860; Słowo o prawdziwem zjednoczeniu, 1860; Mowy pogrzebowe na pogrzebie ś. p. Heleny z Turnów, gener. Dembińskiej, 1860; śp. Elżbiety hr. Wielopolskiej 1859; Pociecha dla dusz chrześciańskich, 1854; Nieprzyjaciele sprawy papieskiej w Polsce 1860; Kilka słów o doczesnej władzy Papieża, Adres katolików krakowskich i skarżąca go protestacya 861; Baczność Katolicy! 1860; List do Przeglądu powszechnego lwowskiego, 1861; Moderanci wobec Kościoła, Lwów 1871; Modlitwy za Ojca św. 1860; Nieprzyjaciele spravy papieskiej stawieni wobec prawdy dziejowej, 1860; Kilka słów o doczesnej vładzy Pża 1860. Tłumaczył Taulera, Ustawy duchowe, Kraków 1852; Wenury, Niewiasty ewangieliczne 1845— 66. Redagował "Tygodnik Soborowy," ismo zawierające sprawozdania z posielzeń soborowych, 1870. Tłumaczył takte Danta ostatnią pieśń cz. I Piekla "Czas" 1857 r.). Pozostała liczba znacza manuskryptów; uporządkowaniem ich ajął się ks. Zdzisław Bartkiewicz i wylał: Szkice kazań. Redakcya Homi-etyki we Włocławku wydała kilkadzie-iąt szkiców kazań w opracowaniu ks. po Palestynie, tamże 1896, 8-a, z ill. i

licki, 1885, str. 145; ks. A. Pleszczyński, Dzieje Akademii Duchownej w Warszawie, 1907, str. 122; ks. Wl. Chotkowski, Mowa na pogrzebie śp. ks. Z. G. Kraków 1885).

X, S, G.

Goliat-sławny wielkolud filistyńczyk z Geth. Miał sześć łokci i pięć cali, czyli dwanaście stóp wysokości, broń jego stosowna była do wielkości jego wzrostu. Szyszak i zbroja były z miedzi i ważyły 5,000 syklów, 150 fun-tów. Cała jego zbroja miała ważyć 272 funty. Zabił go Dawid (I Reg. XVII, 4), głowę przyniósł do Jeruzalem (I Reg. XVII, 54), a miecz złożył w przybytku przymierza (I Reg, XXI, 9; XXII, 10). Z powodu tego zwycięstwa Dawid napisał psalm 141. Był także i drugi tegoż imienia Goliat zabity na wojnie przez Elchema syna Jaira. (Por. Hummelauer ad I Reg. XVII, 4. 7; Herodotus I, 68; VII, 117; IX, 83 Plinius VII, 16, 73; Flav. Joseph, Antiq. XVIII, 45; Schlieman, 1873,

Golichowski Norbert z zakonu O. O. Bernardynów, współczesny, napisał: O-Samuel Piasecki. Lwów 1880, 8-a; O. Leon Trusiewicz, wspomnienia pośm. tamże 1885, 8-a; Jubileusz nadzwyczajny nadany przez Ojca św. i t. d. tamże 1886; toż wyd. 2-ie, 1886; Pa-miątka uroczystości 400 letniej rocznicy śmierci bł. Jana z Dukli zak. OO. Bernardynów. Lwów 1886, 8-a; Wykład o Papieżu i świętopietrzu, tamże 837; Ceremonjał trzeciego za-konu św. Franciszka z Assyżu i t. d. tamże 1894; Upominek dla Czcig. zakonnej braci o. o. Bernardynów w Galicyi i W. Ks. Krakowskiem. Część I-III: Szereg prowincyałów i wykaz wypadków znaczniejszych. Lwów 1895, 8-a; Toż. cz. II: Szereg lektorów i t. d. Tamże 1895, 8-a; Toż, cz. III: Prowincyałowie małopolskiej prowincyi i t. d. Tamże 1896, 8-a: Historia et catalogus observantis provinciae ordinis Minorum etc. Leopoli 1895, 8-o; W kwestyi społecznej. Kraków 1896, 8-a; Odczyt o Ziemi św., miany

mapa Palestyny; Bł. Szymon z Lipnicy. Kraków 1898, 16-a; Przed nową epoką: Materyały do historyi oo. Bernardynów w Polsce, tamże 1899. 8-a; Sw. Jan Kapistran, tamże 1899, 16-a; Błog Władysław z Gielniowa. Kraków 1899, 8-a; Zywot św. Bernardyna Seneńskiego, tamże 1899, 16-a; Błogosławiony Rafał z Proszowic i t. d. Kalisz 1904, 8-a i iune. (Por. Estreicher, Bibl. polska XIX stulecia. Kraków 1907, 4-o, t. II, str. 51).

Golicyn Adelajda, Amalia ob. Galicyn.

Golicyn Aleksander Mikołajewicz ur 1773 r., † 1844; potomek w. ksiecia litewskiego Gedymina, maż stanu w Rosyi, osobisty przyjaciel Aleksandra I i Mikołaja I. Aleksander I po wstapieniu na tron niezwłocznie zawezwał G. do Petersburga i mianował go naczelnym prokuratorem synodu, wkrótce dodano mu wydział obcych wyznań, a 1815 r. został ministrem oświaty; w dwa lata później trzy te wydziały połączono w jedno ministeryum spraw duchownych i oświecenia publicznego i powierzono G-wi; gorliwie zabrał się do pracy, starał się poznać sprawy religijne, przeprowadzał odpowiednie studya, nie więc dziwnego, że w działalności swej kierował się pewna tolerancya względem obcych wyznań. a nawet wzgledem raskolników: takie zapatrywanie się na kwestyę religijna zjednalo mu wielu przeciwników wśród wyższego duchowieństwa prawosławnego. co też zmusiło go do opuszczenia stanowiska: od r. 1839 do 1843 stal na czele rady państwa; w r. 1843 podał sie do dymisyi. Pozostawił po sobie prace dwutomową w r. 1870 p. t. Mnienije o raznosti mieżdu Wostocznoju i Zapadnoju Cerkowju s istorieju dielenia ich. (Por. W. E. J., t. 25 -26, str. 340).

X. A. C.

Golicyn Dymitr ks. T. J., ob. Galicyn.

Goliński Bazyli, filolog, profesor i rektor akademii krakowskiej w końcu XVI w., doktór teologii i kanonik krakowski, był profesorem języka greckiego. Od r. 1617 był prowizorem bursy Jeru-

przez kard. Zbigniewa Oleśnickiego. Pisał wiersze łacińskie, epigramata i ody, oraz mowy. Drukiem ogłosił: Acade mica... Kraków 1594; Palinodia sive revocatio Academiae, 1594; In... Sigismundi III .. adventum Cracoviam... 1588; Wtora fundacia Jego Mci Bartłomieja Nowodworskiego w Akad. krakowskiej i w Tucholskiej szkole za żywota uczyniona, Kraków 1625. † 1625 r. w Krakowie.

Golius Jakób, prof. jezyków wschodnich i matematyki w Londvnie, ur 1596 r. w Hadze. Skończywszy studya filozoficzne, teologiczne, matematyczne i medyczne w Leyden, poświęcił się naukom podczas dłuższego pobytu na wsi. spowodowanego choroba językom. Jakiś czas uczył języka greckiego w Rochelli, poczem wypędzony z Francyi w r. 1622 udał się do Maroka gdzie poznał język arabski, oraz zwyczaje Arabów. W r. 1624 powołano go na profesora języka arabskiego i literatury w Leyden. W dwa lata później rząd holenderski wysłał go dla dalszych studyów na Wschód. Powróciwszy w r. 1629 zmuszony był oprócz jezyków wschodnich wykladać także matematyke. Mimo tak wyteżonej pracy znalazi możność napisania Proverbia quaedam Alis imper. muslemici etc., wydane najpierw tylko po arabsku, później z łacińskiem tłumacz. Utrecht 1708; Ahmedis Arabsiadae vitae et rerum etc. historia, Lugd. Bat. 1636; Lexicon arabico-latinum etc. Lugd. Batav. 1,53; gramatyke arabska w r. 1656; Muhamedis fil. Ketiri Fergonensis etc. elementa astronomica etc., Amsterd. 1669; Dictionarium persico-latinum do rozdz. 9, kiedy w 1667 zaskoczyła go śmierć. (Por. Grenovius, Oratio funebris J. Golii, Lugd. Batav. 1668).

Goll Jaroslaw, historyk i poeta czeski, ur. w Chlumen 1846 r. W Pradze uzyskal stopień doktora filozofii. Wykładał w gimnazyum w Młodym Bolesławin od r. 1870—1871, był sekretarzem ambasadora Stanów Zjednoczonych Ameryki półn. w Berlinie. Od r. 1874-1880 byl profesorem akademii handlowej w Pradze. Jako historyk zajmował się dziejami XVII w. napisał: O sleszkém majestatě Rudolfa II, 1874; zalem, zalożonej 1453 r. w Krakowie Poměry europské po bitvě na Bilé Hore 1875; potem poświecił sie dziejom czasów husyckich: Der böhm. Text des Brüderkatechismus u. sein Verhältniss zu des Kinderfragen, Sitzb. 1877; Spis Vita z Krupė proti Bratřim, 1878; Rokycanova Postilla; Jak soudil Luther o Husovi, 1880; Petr Chelčicky a spisy jeho, 1881. Caly szereg artykułów p. t. Jednota bratska v. XV st., 1883-1886. Rozbiera G. początek braci czeskich, uwzglednia wpływy obce. Po nadto: Dvě kroniky o Janu Žižkowi, Praga 1878. König Sigmund u. Polen, 1894; Cechy a Prusy we Sředověku, Praga 1897, zawiera dużo informacyi o stosunkach Czechów z Polakami od czasów św. Wojciecha aż do wojny Zygmunta I z Albrechtem.

X. S. G.

Gollowitz Dominik, bened. ur. 1761 w Geiselhöring w niższej Bawaryi, wstąpił do klaszt. w Oberaltaich, gdzie później był przeorem i uczył teologii. r. 1498 powołano go na prof. teol. moralnej i pastoralnej w Ingolsladzie, wkrótce jednak, gdy uniwersytet ten stracił resztki charakteru katolickiego, G. uczył teologii w liceum w Amberg, † 1809, jako proboszcz w Konzell w dyec. Regensburg. Z pism jego najważniejsze Anleitung z. Pastoraltheolo-gie 2 t. Landshut 1803, kilkakrotnie wydane, a przez Vogla w r. 1851 przerobione (Por. Baader, Lexicon bayr. Schriftsteller Augsb. 1825-65).

Goltz Bogumil, pisarz i filozof moralista, ur. w r. 1801 w Warszawe, od r. 1847 osiadł w Toruniu, gdzie † w r. 1870. W pismach swych przedstawiał życie ludu, ras i narodów. W pojęciach filozoficznych idzie śladami Rousseau i rozwija jego teorye z realizmem częstokroć brutalnym. Najważniejszem dzielem jego jest Der Mensch und die Leute, Berlin 1858; Buch der Kindheit, Frankfurt 1876 i inne. (Por. S. Orgelbr., Enc. Powsz. 1900, VI, str. 316; Blanc, Dict. de la Philos. 1906, 4-0, k. 599).

Golubski Jan z Prus (Sawicki Kasper) jezuita, ur. w Wilnie w r. 1542. Używal także drugiego pseudonimu: Kas-per Cichocki. Napisal: Replica

ster jeden trefny tego roku rozsiał po Prusiech i t. d. Kraków 1614, 4-a, druk gocki; Triplika na duplike X. Tenebriona niedoperza Ministra Zboro-wey Drużyny w Toruniu... Kraków 1615, 4-a; Foremna zgoda, albo raczey istna wrzawa miedzy temi, którzy się tych naszych czasów Ewangelikami niewinnie zowią i t. d. Kraków 1616, 4-a. Niektórzy przypisują mu jeszcze dwa inne dziela. Anatomia consilii de stabilienda pace... Cracoviae 1611, 4-0; Alloquiorum Osiecensium etc. libri quinque. ibd. 1615, 4-o. (Por. Wiszniewski, *Hist. lit. pols.* Kraków 1857, 8-a, t. IX, str. 118-119).

Gołaszewski Antoni, bp przemyski, ur. 1745 r., † 1824 r.: kształcił sie u Jezuitów w Krakowie, nosił się nawet z zamiarem wstapienia do ich zgromadzenia, lecz brat a zarazem opiekun Antoniego nie chciał się na to zgodzie, więc odebrał go z konwiktu i wyrobił mu posade przy kasztelanie wiślickim Jabłonowskim. Zawód prawniczy nie przypadł do gustu Golaszewskiemu, porzucił zatem godności świeckie i udał się na studya teologiczne do Krakowa; po otrzymaniu świeceń kapłańskich został proboszczem w Odrzykoniu, następnie kanonikiem przemyskim, a po śmierci bpa Betańskiego bpem przemyskim, 38 lat rządził tą samą dyecezyą, umarł w Przemyślu 1824 r.

Rzady bpa G. przypadają na ciężkie czasy reform antyklnych Józefa II; G. choć mu nikt nie może zaprzeczyć gorliwości, z bierną uległością wprowadzał w wykonanie rozporządzenia c. k. rządu, rozporządzenia, które przyniosły szkodę dyecezyi przemyskiej. I tak za jego czasów zniesiono konsystorz przy kolegiacie w Brzozowie i utworzono w Przemyślu jeden jeneralny, nad którym rząd c. k. zaprowadził drobiazgową inspekcyę; kapitulę katedralną zredukowano z 48 do 7 członków, a przytem odebrano jej dobra t. z. beneficia incorporata; zomknięto kollegiaty w Jarosławiu i Brzozowie; zniesiono niektóre klasztory Dominikanów, Bernardynów, Kapucynów, Reformatów i Pijarów, przyjęto porządek nabożeństw, który Józef II zaprowadzić kazał; z rozporządzenia tegoż Józefa, po porozumieniu się z arcybpem lwowskim, trzykrotna nowiny z Poznania, które Mini- nie zmieniano granice dyecezyi przemy-

skiej. Owszem G. był świadkiem jeszcze wiekszych nadużyć c. k. rządu; Austrya, wyczerpana finansowo wskutek wojen napoleońskich, położyła rękę na skarbach kościelnych; ofiarą tej grabieży padła i dyecezya przemyska; w r. 1810 G. zmuszony był oddać ze wszystkich kłów dyecezyi przemyskiej wszystkie srebrne i złote utensylia; z boleścia skarży się G. w liście do Piusa VII r. 1818. Po śmierci Józefa II tron objął Leopold II, ten polecił bpom przedstawić sobie środki, któreby zmierzały do naprawy stosunków klnych w Austryi. G. wystosował do cesarza obszerny memoryał, który zawierał w sobie wiele niezbęd-nych postulatów (np. otworzenia seminaryum w Przemyślu, dla przywrócenia normalnego życia religijnego w dyecezyi) i w którym żądał odwołania wszystkich rozporządzeń, gwałcących prawo kanoniczne i krępujących swobodę Kościoła. Śmierć Leopolda była przeszkodą do zobopólnego porozumienia się, G. nie ustawał w zabiegach i dzięki temu pozwolono otworzyć seminaryum w Przemyślu, założyć dom poprawczy dla księży demerytów w Przeworsku, a co najważniejsza, G. wyjednał u c. k. rządu złagodzenie rozporządzeń, które zabraniały bpom komunikowania się ze St. aplska, wyjednywania dyspens małżeńkich etc.

Zarzucają G. zbytnią powolność w przyjmowaniu i wykonywaniu reform józefińskich, zbytni panegiryzm dla zmarłego Józefa II, którego pobożność w liście pasterskim podnosi i pochwala jego innowacye klne. Przyznajemy, że G. nie był bez winy, lecz na jego usprawiedliwienie możemy powiedzieć, iż rozumiał szkodliwość reform józefińskich bolał nad niemi, lecz z drugiej strony rozumiał, że wszelki opór wobec absolutyzmu rzadu będzie bezskuteczny i bezowocny, więc zajął stanowisko wyczekujace i rzeczywiście doczekał się lepszych czasów dla dyerczyi przemyskiej. Dcdajemy, że G., jako pasterz, należycie spełniał swe obowiązki, jako bp, był otoczony czcia podwładnego mu kleru, jako kaplan, był gorliwy o służbę bożą, jako obywatel kraju, wspierał instytucye filantropijne, ubogą kształcącą się młodzież, jako uczony, pozostawił po sobie dziełko: "Ks. Ant. Golaszewskiego mowy i kazania". (Por. W. E. J. t. 2525, str. 339; Pawłowski Franciszek, Premislia sacra, Kraków 1869). X. A. C.

Golaszewski Bartłomiej T. J., litwin z pochodzenia, ur. w r. 1588, przyjęty do zakonu w r. 1616, był kaznodzieją. † w Poszawsze w r. 1660. Pozostawił: Liber concionum in Dominicas et Festa variis symbolis et emblematis adornatus—w rękopisie. (Por. Sommervogel, Bibliothéque de la Comp. de Jésus. Bruxelles 1892, 4-0, t. III, kol. 1536).

Golaszewski Jan Klemens, drugi bp wigierski, herbu Kościesza, ur. na Podlasiu r. 1748 w Kowalewszczyźnie, † 1820 w Warszawie, pochowany w podziemiach kościoła św. Krzyża. Nauki odebrał u Pijarów w Szczuczynie, następnie wstą-pił do Missjonarzy w Warszawie i tutaj po ukończeniu nauk teologicznych w r. 1771 przyjał świecenia kapłańskie. Przez następnych lat dziesięć był kaznodzieją i profesorem u Misyonarzy. Opuściwszy zgromadzenie, został w r. 1781 proboszczem w Waniewie (na Podlasiu) i dziekanem bielskim. Krewny jego bp przemyski, Antoni Golaszewski, (ob.) mianował go kanonikiem przemyskim i powołał go do pomocy w zarządzie dy ecezya. Upadek Rzeczypospolitej za staje go jednak na dawnem stanowisku proboszcza w Waniewie, W r. 1798 po śmierci Jana Szyjkowskiego, tytularnego bpa Synoppy, wikaryusza in spiritualibus per Podlachiam, G., na żądanie króla pruskiego, zajął to stanowisko, na którem pozostawał do r. 1800 t. j. do chwili, gdy po urządzeniu nowej dyecezyi wigerskiej, rozpoczął rządy bp Karpowicz. Nowy bp mianował G. swym officyalem i oddał mu całkowity zarzad tej cześci dyecezyi, która dotad zarządzał. Po śmierci Karpowicza (5 listopada 1803 r.) król pruski mianował G. bpem wigerskim. (Prekonizacya nastapila 27 czerwca 1805 r.). Skutkiem wojen napoleońskich konsekracya mogła sie odbyć dopiero 5 marca 1809 r. w Warszawie.

Jako bp wigerski G. w ciężkiem znalazł się położeniu, mniej niż skromnie uposażony, bez kapituły, bez seminaryum, z duchowieństwem zdemoralizowanem, skutkiem zamieszek krajowych złożonem przeważnie z ex-zakonników Mimo to nie zrażając się niczem z wy- G. jest symbolem niewinności, łagodnośjątkową gorliwością wział się do pracy, ci i wierności. Przy chrzeje Zbawicjela

jątkową gorliwością wziął się do pracy. Rok 1812 sprowadził na bpa wigerskiego nowe kłopoty; jako członek konfederacyi i senator zmuszony był z kraju uchodzić. Ofiarowywano mn wtedy bpstwo krakowskie, ale odmówił. Rok cały mieszkał u Benedyktynek w Staniątkach (pod Krakowem). Po powrocie do kraju, wydał w r. 1814 list pasterski z powodu szcześliwego powrotu

do Rzymu pża Piusa VII.

W r. 1818 doczekał się uporządkowania granic dyecezyi. Pius VII bullą "Ex imposita nobis", mianował delegatem swoim arcybpa Malczewskiego i polecił mu rozgraniczenie dyecezyj Królestwa Polskiego. Skutkiem tego dyecezya wigerska otrzymała nazwe augustowskiej (ob.), powiekszono ja przez przyłaczenie dokanatów: lomżyńskiego, wassowskiego i wiskiego, siedzibę zaś bpią przeniesiono do Sejn. Urządzenie kapituly i seminaryum dyecezyalnego, czego tak bardzo pragnał, G. już nie doczekał; utraciwszy bowiem prawie zupełnie wzrok zakończył życie w Warszawie d. 8 marca 1820 r.

G. na wszystkich stanowiskach, czy to jako profesor w szkołach missyonarskich, czy jako dziekan bielski, czy wreszcie jako bp, wszędzie zasłużył sobie na wdzięczność i uznanie, gorliwy pasterz święty kapłan, ojciec ubogich, przez wszystkich zarówno maluczkich jak i wielkich był kochany i poważany. Wiele ciekawych szczegółów pełnych po-chwał znaleźć można we Wspomnie niach (dotad nie drukowanych) ks. Bonawentury Butkiewicza. O G. nic dotad prócz artykułów w encyklopedyach, nekrologu w "Gazecie Warszawskiej" d. 11 marca 1820 r. i mowy pogrzebowej ks. prof. Ksawerego Szaniawskiego nie drukowano. (Por. Ks. Stanisław Jamiołkowski, Enc. klna Nowodworskiego).

T.

Goląh w P. św. (Columba) ptak domowy, uznany przez prawo Mojżeszowe za czyste stworzenie. Niewiasta po wydaniu dziecięcia na świat obowiązana była udać się do świątyni i złożyć Bogu na ofiarę baranka i golębia; ubodzy składali dwoje gołąbiąt albo dwie synogarlice, jak to uczyniła N. Marya Panna.

G. jest symbolem niewinności, łagodności i wierności. Przy chrzcie Zbawiciela w Jordanie Duch św. zstąpił na Zbawiciela w kształcie golębia. (Por. Gen. VIII, 8; Levit. XII, 8; Num. VI, 10; Is. XXXVIII, 14; Jerem. XLVI, 16; L, 16; Math. III, 16; X, 16. (Por. Calmet, Dict. de la Bible; Glaire, Dictionnaire, I, str. 504).

Gołab w symbolice starochrześcijańskiej często spotykany na rysunkach, rzeźbach, napisach i t. p. Jako zwiastun pokoju od czasów potopu (Tertulian, Adv. Valent., II), symbolizuje Ducha św. i jego działanie (ob. art. Duch św., n. 3); na niektórych pomnikach jest też symbolem Zbawiciela, co wyjaśnia. wiersz Prudencyusza (Cathemer. hymn. III, v. 166) i sam rysunek golebia z krzyżem i gałazka oliwna (np. na lampie, znalezionej na starochrześcijańskim cmentarzu św. Katarzyny w Chiusi i t. p.); na mozajce u św. Klemensa w Rzymie 12 golębi oznacza apostolów; liczne sa też wizerunki gołebia na pomnikach, symbolizujące meczenników, Kł, zmartwychwstanie, wiernych, ich cnoty, wierność małżeńską, pokój i t. p. Na gro bach spotykamy też wizerunki golebi, które dziobią winne grono, jest to symbol duszy chrześcijańskiej, która cieszy się szczęściem rajskiem i t. d. Wreszcie lampy przy grobach męczenników miewały też kształt golębia. (Por. Martigny, Dictionnaire des antiquités chrétien. art. Colombe; ks. J. Bilczewski, Archeologia chrześcijańska, Kraków 1890, str. 150-151; ks. A. Nowowiejski, Wykład Liturgii Kościoła katoli-ckiego, Tom I, Warszawa 1893, str. 569-571).

X. C. S.

Golda Andrzej ks., współczesny, napisał Austrya i Polska, Kraków 1878; Przyczyny upadku materyalnego ludu wiejskiego, tamże 1880; Środki ku zaradzeniu nędzy stanu włościanskiego w Galicyi i W. Ks. Krakowskiem, tamże 1880. (Por. S. Orgelbr., Encyklopedya Powszechna. Warszawa 1900, 4-o. t. VI, str. 219).

Goldonowski albo Goldanowski Andrzej, paulin z Jasnej Góry, przeor i prowincyał zakonu na Polskę i Szląsk, napisał: Żywot S. Philippa Neriusza, tobliwego żywota s. Isidora Rolnika Madryki i t. d., tamże 1629, 4-a; Diva Claromontana, seu imaginis ejus origo, translatio, miracula. Cracoviae 1642, 8-ka, kart 304; Summaryusz historyi obrazu Częstochowskiego i t. d. 1642; Επίδειγμα seu brevis cognitio ortus et Originis Ordinis antiquissimi S. Pauli Primi Eremitae. Thorunii 1635, 4-o; Explanatio Regulae D. Augustini Episcopi Hipponen. Facta etc. Cracoviae 1642, 12-o: 3 wyd. w druk. częstochowskiej 1756, 8-a; Poema historicum de S. Paulo etc., Cracoviae 1626; Stan wdowy, Toruń 1635; O stanie panieńskim krótkie zebranie, Kraków 1746. (Por. Jocher, Obraz bibl. hist. nauk. Wilno, t. III: S. Orgelbr., Enc. Powsz. 1900, t. VI, str. 219).

X. J. N.

Golecki Kazimierz jezuita, ur. w r. 1746, wstapił do zakonu w r. 1764 w Krakowie. Po ukończeniu filozofii w Kaliszu był profesorem w Poznaniu 2 lata, potem poetyki w Krośnie. Podczas kasaty zakonu uczył se teologii w Krakowie; po skasowaniu zakonu został kanonikiem katedry poznańskiej. Prace jego są: *Zbiór kazań postnych* najprz. ks. Lafitau... przełożył, Kalisz 1784, 2 t. in 8-0; Kazanie przy konsekracyi kościoła parafialnego Zbąszyńskiego, Poznań 1796, 8-a; Kazania moralne i świętne. Najprz. JKs. Lafitau i t. d. przetłumaczone. Poznań 1801, 8-ka; Historya hiszpańska czyli dzieje odmian od wtargnięcia Maurów aż do czasów Ferdynanda i Izabelli. Poznań 1799, 4 tomy. (Por. Brown, Biblioteka pisarz. asyst. polsk. Poznań 1862, 8-a. s. 181).

Gołębia zakon rycerski ustanowiony przez Jana I króla Kastylii, w Segouwii w r. 1379, według innych w r. 1390. Niektórzy pisarze hiszpańscy przypisują założenie tego zakonu, jego synowi Henrykowi w r. 1399. Statuty zakonu głosiły, że kawalerowie tego zakonu obowiązani są zachować swą duszę w wielkiej czystości, tak ażeby zawsze byli w stanie przyjąć Komunię św. w każdy czwartek, dochowywac wierności małżeńskiej swoim małżonkom, nie szczedzić

Congr. Oratorii, Romani i t. d., Kraków 1625, 4-a; Krótkie zebranie Świątobliwego żywota s. Isidora Rolnika z Madryki i t. d., tamże 1629, 4-a; granic ojczyzny przed napadami barbanico, miracula. (racoviae 1642, 8-ka, kart 304; Summaryusz historyi obrazu Częstochowskiego i t. d. 1642; Επίδειγμα seu brevis cognitio ortws et Originis Ordinis antiquis: 258 i nast.).

Golebica eucharystyczna (columba eucharistica), w pierwszych wiekach Kla bylo to naczynie św., slużące do przechowania Najswietszego Sakramentu, w kształcie gołębicy (ob. art. C y b orium). Początkowo było to naczynie złote, później srebrne. Dawne takie na-czynie przechowuje kł św. Nazaryusza w Medvolanie. (Opis i rysunek podaje Martigny, Diction. des antiquit. chrétien., art. Colombe eucharistique). Przypuszczają, iż z tego powodu Tertulian (Contra Valent., c. III) nazywa kł "columbae domus". Autor "Żywota św. Bazylego" (domniemany św. Amfiloch por. Acta Bolland., t. II, Jun. c. 2, n. 3) opowiada, že św. Bazyli, podzieliwszy chleb eucharystyczny na 3 części, jedną czastke złożył w złotej gołębicy i zawiesił nad oltarzem. Wspominają o golębicy eucharystycznej św. Jan Chryzostom (Homil. XIII ad popul. Antioch.), Synod konstplski z r. 518 (Por. Labbe, Concil., t. IV), Św. Grzegorz z Tours (Miracul., I. I, c. 72) i in. Dawne opisy cyboryów wspominają o wieżyczkach, w których umieszczano golębicę eucharystyczną. Wiele pamiątek tego rodzaju pochodzi z średniowiecza. We Francyi golębicę wieszano na pastorale. Zazwyczaj okrywano ją velum. Najdłużej przechował się ten zwyczaj w północnej Europie. (Opis i rysunek golębicy eucharystycznej, przechowanej w Brukselli z XV w. ob. u ks. A. Nowowiejski, Wykład Liturgii Kościoła kat., t. 2, Warszawa, 1902, str. 580-581). Co zaś do symbolicznego znaczenia tego naczynka, powszechnie mniemaja, iż użyto gołębicy, jako symbolu miłości, zresztą na dawnych pomnikach chrześcijańskich goląb wyobraża też Zbawiciela (ob. art. Golab w symbolice starochrześcijańskiej). (Por. Martigny, dz. cyt.; Marténe, De antiq. Eccles. rilib., l. I, c. V, art. 3; Bellote,

In observ. ad. rit. Eccl. laud. p. 49; stycznie pod względem językowym obroks. Nowowiejskj, dz. cyt., t. 2, str. 578 —581; W. W. t. XI, k. 1243).

Golebiowski Chryzostom, dr teologii. prowincyał Augustyanów, kaznodzieja króla Jana III. Wydał: Głos wołający na puszczy... t. j. Kazania na niedziele całego roku podczas sejmów. 1757; Niedoleżna śmierć. Warszawa 1681; Kazania na pogrzebie Ad. Lasockiego kasztelana wyszogrodzkiego.

Gołębiowski Paweł, malarz, znany z podpisu na obrazie św. Teresy w kle Karmelitów w Czernej pod Krakowem (1754). Jemu też przypisują inne obrazy tenże kł zdobiące, jak "św. Jan", "Sta-cye" i wizerunki Świętych zakonu Karmelitańskiego. (Por. Rastawiecki, Stownik).

Golebiewski R. ur. w Krakowie w początkach XVIII w. był uczniem Szymona Czechowicza. Mieszkał w Jędrzejowie, dokąd sprowadzili go Cystersi i dla nich malował portrety i obrazy klne z których jeden "Zesłanie Ducha św." z r. 1773 znajdował się w galeryi T. Zielińskiego. (Por. Rastawiecki, Słownik).

Golebiowski Władysław, publicysta; z jego prac zasługuje na uwage Mickiewicz odsłoniony i Towiańszczyzna. Paryż 1844 r.

Golubiew Szczepan, teolog rosyjski, prof. akad. duch. w Kijowie na katedrze historyi razkoła, dr. teologii, ur. w r. 1849; kształcił się w penzeńskiem seminaryum i w akademii kijowskiej, którą skończył w r. 1874 ze stopniem kandydata teologii. W r. 1883 otrzymał stopień magistra za rozprawe Kiewskij mitropolit Piotr Mogila i jego spodwiżniki. Kiew 1883; w r. 1899 został drem teologii za rozprawę na ten sam temat (Kijów 1898) i profesorem zwy-Od r. 1900 pracuje jako proczajnym. fesor akademii. Najważniejszą pracą G-a jest wzmiankowana rozprawa o Piotrze Mogile, na którą autor poświęcił 25 lat pracy. Praca ta oparta jest na źródlach różnych archiwów i bibliotek, do których G. jeździł specyalnie i z wytrwalościa zbierał materyaly i stworzył monografię wyczerpującą z obfitym matervalem historycznym, a nawet i arty- jest obszernem dowodzeniem fizyko-tele-

bioną. Dokładny jej tytuł brzmi: Kiewskij mitropolit Piotr Mogila i jego spodwiżniki. Opyt cerkowno-istoricze-skago izsljedowania. Kiew 1898. T. II. (T. I. w r. 1883). Z innych prac G-a zasługują na wzmiankę liczne rozprawy umieszczone w czasopismach pervodycznych: Bibliograficzeskija zamietki o niekotorych staropeczatnych cerkowno-sławjanskich knigach XVI i XVII stoletij ("Trudy Kiews. Duch. Ak." Wstuplenie Petra Mogily w Kiewskuju metropoliu i jego otnoszenja k swojemu predszestwenniku Isaii Kopinskomu (Prawosławn. Obzor. 1876); Popytki k sojedineniu cerkwi prawosławnoj i uniatskoj w perwoj polowinie XVII stoletja; ("Rukowods. dla selsk. past." 1878); O sostawie biblioteki Petra Mogily ("Trudy 3-go archeoł. sjezda w Kiewie); Materiały dla istorii zapadno-russkoj praw. cerkwi (XVI i XVII stolet.). ("Trudy Kiews. Duch. Ak. "1878); Petr Mogila do postuplenja na kiewo-peczerskuju archimandriju ("Strann." 1882 r. I.—II); Archiw jugo-zapadnoj Rusi. T. I (zawiera polemike prawosł. z łacinnikami i unitami w połudn -zach. Rusi); Kijewskaja Akademja w konce XVII i naczale XVIII stoletij (toż samo t. XI) i w. in. (Por. Lopuchin, Prawosł. bogosł. encikł. Petrograd 1903, 8-o, t. IV, kol. 483).

Golubinskij Dymitr, syn prof. filozofii protojereja Teodora, ur. w r. 1832, poczatkowe wychowanie otrzymał w domu, w r. 1844 wstapił do seminaryum, a w r. 1854 skończywszy akademię duchowna w Moskwie ze stopniem magistra, został profesorem fizyki i geometryi w tejże akademii. Gdy w r. 1870 katedre tych przedmiotów zniesiono, G. postarał się o ustanowienie przy akademii moskiewskiej nadetatowej katedry przyrodniczo naukowej apologetyki na którą wszedł i do dziś dnia ją zajmuje. Za podstawę wykładów swoich wział dewizę, że nauka przyrody winna być prowadzona w duchu wiary. Wierny tej zasadzie wszystkie zjawiska natury przedstawia jako dowody mądrości i dobroci bożej; w ten sposób odbywane wykłady G. prowadza słuchaczów do coraz to dokładniejszego poznania i umilowania Boga, a caly kurs

znakomitsze sa: Razbor i oprowerżenje łożnago mnienja o kiwotie zawieta rozchwytana w krótkim czasie, nie po-(Pribawl, k tworen. św. otcow, cz. XXI); dobała się w sferach oficyalnych, i tylko Christijanskija razmyszlenja ob ustrojstwie ziemli (Duszepolezn. cztenje, 1863 g. cz. I-III); O zamerzanii wody w świazi s uczenjem o konecznych priczynach (Protiw Tindalja, tamże 1875 g., cz. I); Kniga Sekki "edinstwo flziczeskich sił" i tendencii wiatskago izdanja jeja na russkom jazykie. ("Prawost. Obozrjenie" 1875, t. I i II; Iz istorii estestwennonaucznoj apołogetiki w Rosii (Wiera i Cerkow 1901, kn. 3); Ob izuczenii widimoj prirody w duchie św. wiery (tamże 1901, kn. 6), i inne. (Por. Lopuchin, Prawost. bogosłow. encikł. Petrogr. 1903, t. IV, kol. 495--502).

Golubinskij Eugenjusz, profesor zwyczajny prawosławnej mosk. akad. duchownej, dr teologii, ur. w r. 1834 w osa-dzie Matwiejewie, w Kostromskiej guberni. Po odbyciu początkowych nauk w szkole duchownej, kształcił się G. w seminaryum kostromskiem, wyższe nauki odbył w akademii moskiewskiej. Wr. 1858 został nauczycielem literatury w witańskiem seminaryum, w 1859 otrzymal stopień magistra teologii za rozprawe Ob obrazie diejstwowanja prawosławnych gosudarej greko-rimskich w IV, V i VI wiekach w polzu cerkwi protiw eretikow i raskolnikow (w dodat. do "Twor. św. otc." 1859). W r. 1861 mianowany został bakałarzem przy moskiewskiej akad. na katedrze historyi ruskiej cerkwi. Pierwsze prace piśmienne G-o mają za przedmiot historyę klna południewych i zachodnich Słowian, a mianowicie pozostającą w rękopisie mo-nografię Konstantin i Mefodij apostoly słowianskije, praca nagrodzona w r. 1869; Kratkij oczerkistorii prawosławnych cerkwej bołgarskoj, serbskoj i rumynskoj wyd. w r. 1871.

W r. 1872 G. udaje się w podróż naukową do Grecyi i krajów słowiańskich dla zebrania materyalów do historyi kłów prawosławnych w tych krajach. W r. 1880 ubiega sie o stopień dra teologii i przedstawia w tym celu pierwszą część swej pracy Istorja russkoj cerkwi (polowa 1-go tomu). Praca ta przyjeta z wielkiem uznaniem w świecie na-

ologicznem o istnieniu Boga. Z prac G. ukowym i wśród czytającej publiczności, nagrodzona przez akademie nauk, i wskutek usilnych starań metr. Makarego, jej autor otrzymał w r. 1881 stopień dra teologii. W tymże roku wydał G. druga część I-go tomu swej pracy. W r. 1882 G. został mianowany zwyczajnym profesorem, a w 1886 zasłużonym profesorem mosk. duch. akademii. W r. 1895 podał sie do dymisyi. Przy pomocy mosk. Towarzystwa historycznego w r. 1900 wydaje pierwsza cześć II-go tomu, a w 1901 poprawioną edycyę pierwszej części I-go tomu swej historyi (Cztenja Obszcz. Istor. i Drewn. Rossii, kn. 192 i 198). Z innych prac G-o godne sa zaznaczenia: "Istorja altarnoj pregrady ili ikonostasa w prawoslawnych cerkwach" (Prawosł. ob. 1872, t. II); "Św. Konstantin i Mefodii" (1885 r., ks. 36); "Riecz o znaczenii prep. Sergia Radoneżskago w istorii naszego monaszestwa" (Bogosł. Wiestn. 1892, ks. 11) i inne. Przygotował nadto do druku druga polowe II t. swej "Historyi", drugie wyd. książki Istorja kanonizacii światych; Prepodobnyj Sergij Radoneżskij i sozdannaja im Troickaja Ławra i inne. Przygotowuje też do druku Cerkowno - archeologiczeskii atlas do II-ej cz. I t. swej "Historvi".

Jako historyk ruskiej cerkwi G. po-lożył wielkie zasługi. Z nieubłaganym krytycyzmem bada źródła pierwotne, z których czerpali dawniejsi dziejopisowie. Obala legendarne opowiadania o podróży św. Andrzeja apła nad brzegi Dniepru i Wolchowy, opowieść latopisi o nawróceniu i chrzcie św. Włodzimierza, zbija teorye Karamzina o wysokim stopniu oświaty w okresie przedmongolskim na Rusi i t. d. Z drugiej znów strony G. przez ścisle badanie wartości źródel historycznych, toruje drogę do prawdy; przez rozgatunkowywanie źródel watpliwej wartości ustala przez to samo znaczenie pozostałych; przez ścisłą analizę faktów dostarcza on dla przyszłego historyka materyał ściśle naukowy i daje przez to możność dokonania kiedyś trwalego podloża do budowy historyi ruskiej cerkwi, która wtedy będzie jej historyą krytyczną, nie tylko oficyalno-cerkiewną, ale narodowo religijną, i która uwzględni osobliwości życia klnego Byzancyum i Kła

greckiego, z którym w tak ścisłych pozostawala, przez czas długi, stosunkach. (Por. Łopuchin, Prawosł. bogosł. encikł. Petrogr. 1903, t. IV, kol. 502—8). X. J. N.

Golubinskij Teodor profesor filozofii w duch. akad. w Moskwie, ur. w r. 1797. był synem prawosławnego duchownego w m. Kostromie, skończył seminaryum duchowne w tem mieście, a w r. 1814 został profesorem świeżo otworzonej akad. duch. w Moskwie, w r. 1824 - profesorem zwyczajnym; w r. 1826 został cenzorem ksiąg religijnych; w 1827 przyjął święcenia i od r. 1829 był protojerejem w Moskwie. Jako cenzor był nieubłaganym i wymagającym; surowo ganił radcę tajnego Sturdzę za jego inkwizytorskie usposobienie i za upatrywanie w różnych pismach i książkach nieprawo-wierności. W r. 1851 porzucił obowiązki cenzora, a w 1854 — profesora akademii i wyjechał do Kostromy, gdzie † w r. 1854 podczas cholery. G. jest uważany za założyciela teistycznej filozofii w Rosvi. Z pism drukowanych G. godne są zaznaczenia: Piśmo pierwoje o koniecznych priczynach w "Pribawl. k twor. św. otc. 1847, str. 176 — 205; O promyśle Bożiem w "Strannik" 1862 i inne; w rękopisie zostały: Wzgliad na nrawstwiennuju filosofju drewnich, i inne. (Por. Lopuchin, Prawosł. bogosł. enciklop. Petrograd 1903, 8-o, t. IV, k. 486-495). X. J. N.

Goluchowski Józef, ur. w Galicyi r. 1797, kształcił się w Theresianum w Wiedniu, napisal: O filozofii moralnef i Rzeczypospolitej Platona i otrzymał stopień dra filozofii w uniwersytecie heidelberskim, Następnie na uniwersytecie warszawskim ukończył kurs prawa i administracyi ze stopniem magistra w r. 1820 i jakiś czas wykładał prawo natury w liceum warszawskiem. Wkrótce udal się do Erlangen w Bawaryi dla sluchania tam wykładów Schellinga, gdzie r. 1822 wydał pod wpływem filozofii swego mistrza dzieło: Die Philosophie in ihrem Verhältnisse zum Leben ganzer Völker und einzelner Menschen, tłumaczone na pol. przez Ksaw. Bronikowskiego, na franc. i przez Daniela Wellańskiego na język ruski (Petersburg 1834). W 1823 objął G. katedrę burg 1834). W 1823 objął G. katedrę królewskim. (Por. Dykcyonarz biofilozofii w Wilnie, w 1824 musiał opu- graficzny. 1841, 8 o, str. 484).

ścić Wilno, w 1830 dał się słyszeć z prelekcyami w Warszawie. Od 1846 r. zamieszkał w Garbaczu w Sandomierskiem, gdzie poświęcając sie pracom ziemiańskim napisal: Kwestya włościańska w Polsce, Lipsk 1849 i Rozbiór kwestyi włościanskiej. Poznań 1850, tudzież przygotował do druku obszerne dzielo: Dumania nad najwyższemi zagadnieniami człowieka, poprzedzone historycznem rozwinieciem głównych systematów filozoficznych od Kanta do najnowszych czasów. Dzieło to wyszło dopiero po śmierci autora w Wilnie, nakładem J. Zawadzkiego, 1861 r. w 2 t. ze wstępem Eleonory Ziemięckiej. G. † 18 listop. 1858 r., jako wierny syn Kła. W "Dumaniach" G. przekonywa, iż umysł jego, zawsze żądny prawdy, wyrwawszy się z manowców błedu filozofii niemieckiej nowożytnej, która szlachetnej jego duszy zaspokoić nie mogła, uznał prawdę objawioną, jako prawdę najwyższa. Według G. wszystkie nauki powstały z tesknoty za Bogiem, a filozofii zadaniem jest zadosyćuczynić tej tesknocie za pomocą milości i wzroku, tam nawet życie dopatrującego, gdzie zwykle śmierć sie widzi. Sa pewne niedostatki w tej pracy G-go; pochodzą one z braku głębszej znajomości filozofii chijańskiej, ale mimo to, praca ta zajmuje niepospolite miejsce w naszej literaturze filozoficznej. (Por. Ks. Fr. Krupiński, O filozofii w Polsce. Warszawa 1863, dodatek do przekładu Historyi filozofii Schweglera; Paweł Popiel, Jôzef Goluchwski. Kraków 1860. W zeszycie z września 1887 r. czasopisma "Istoriczeskij wiestnik" Pl. Žukowicz ogłosił artykuł p. t. Nowosilcow i Prof. Goluchowski).

Golvński-1) Bazyli, dr teologii i profesor akademii krakowskiej, ur. ok. r. 1545 znakomity mówca i poeta, znawca języków starożytnych. Wezwany na dwór królewski wkrótce go opuścił i † w r. 1625. Zostawił księgę listów w rękopismie, który zaginał. Jego wiersze niektóre umieścił Lipsyusz w IV centuryi swojej.—2) Bernard ks. T. J., był na-uczycielem religii Zygmunta III, później jego spowiednikiem i doradcą. Zył w przyjaźni ze Skargą i Bobolim podkomorzym

Gomaer (Gomorus) Franciszek, znany teolog kalw. ur. w Brügge 1563 r., skutkiem walk religijnych opuścił ojczyzne i osiadł w Niderlandach i Niemczech. W r. 1587 został kaznodzieją w Frankfurcie a w r. 1594 profesorem uniwers, w Lugdunie. Tutaj prowadził on zaciekłą walke w zwinglianinem Arminiuszem o predestynacye. G. skutkiem niej opuścił uniwersytet, przyjawszy katedre teol. w Groningen. Na synodzie w Dodrechcie, występował znowu w obronie swej nauki ściśle kalwińskiej, która też synod zaaprobował. Zwolenników jego gomarystów zwano kontraremonstrantami, arminianów zaś remonstrantami. (Por. I. Regenboog, Historie van de Remonstranten, Amst. 1774; Vandereta, Biographisch Worrdenbock zawiera dzieła G-a)

## Gomaryści ob. Arminianizm.

Gombault F. ks., współczesny, napisal L'avenir de l'hypnose. Reflexions philosophiques, théologiques, physiologiques sur la nature et les effets du sommeil provoqué. Paris, Beauchesnes. 1895, 18-o; Dialogues philosophico-theologiques sur la Providence, tamze 1896. in 8-o; Les visions de l'ecole de Tillu-sur-Seulles. Paris, Libraires associés, 1897, in 16-o; Autour des apparitions de Tilly. Blois, Coutant. 1897, in 8-o; L'Imagination et les états préternaturels, étude psychophysiológique et mystique. Blois, Migault. 1899, in 8-o, i inne. (Por. Blanc, Répertoire bi-bliogr. des auteurs. Paris 1902, 8-0, str. 180).

Gomer — 1) pierwszy z siedmiu synów Jafeta; miał synów: Ascenez, Riphat i Togorma (Gen. X, 2, 3). Uważany za ojca Cymmerów lub Cymbrów. (Por. koment. Tirini, Calmeti, Homeri, Odys. XI, 14; Herod IV, 11; Strabo III, 2, 2. Ci potomkowie Gomera mieli przez Bosfor przejść do Azyi Mniejszej i od nich to pochodzą Bityńczycy, Maryandyni, Paflagończycy, Frygijczycy, — tak twierdzą starzy historycy, nazywając te narody Trakami czyli wychodźcami z Tracyi. (Por. Strabo I, 3, 21; XII, 8, 7; XIII—1, 8; XIV—140; Lenormant, Les origines de l'histoire, II, 332). Potomków Gomera upatrują też pod nazwą Gimirarii w Azyi Mn., lub pod nazwą Gamirarii w Azyi Mn., lub pod nazwą Gamir. (Por. Schrader - Whitchousse,

Cuneiform. Inscript. and Old. Test. T. 62; II p. 124). 2) G.— córka Debelaim, nierządne prowadziła życie; z rozkazu Bożego pojąt ją za żonę Ozeasz prorok (Os. I, 3).

X. R. J.

Gomez y Salazar Franciszek bp Leonu. ur. w r. 1827 w Arija; mianowany w r. 1853 profesorem greckiego i chaldejskiego jezyka a później i teologii w seminaryum w Kordubie. Wyświecony na kapłana w r. 1854, został w r. 1875 profesorem prawa kanonicznego na fakultecie prawa. Mianowany w r. 1876 bpem Leonu. † w r. 1905. Napisał po hiszpańsku wiele dzieł: Podręcznik klny; Biblia i Kł rzymsko katolicki; Traktat o cenzurach klnych; O zasadach prawa kanonicznego itd. (Por. Battandier, Annuaire pontifical catholique. Paris 1907, 8-0, str. 648).

Gomoliński Jan Paweł, bp kijowski i sekretarz króla Augusta II. Zostawszy kaplanem szybko postępowal w hierarchii duchownej, otrzymując godności pralata, archidyakona plockiego i officyała gdańskiego, opata wachock ego. Po przeniesieniu Mikolaja Święcickiego na bpstwo Poznańskie, otrzymał bpsitwo ki jowskie. W r. 1698 delegowany był na Litwe przez króla dla uspokojenia rozruchów, a 1701 do Birż z podkancierzem Szczuką, jeździł także do Wiednia w kwestyi przymierza pko Turcyi, i znosił się listownie z wojewoda kaliskim Malachowskim w kwestyi pokoju Karłowickiego. Po powrocie wszczał sie miedzy nim a Załuskim spór o probostwo płockie i G. zwycieżył dzięki królowi, ale 1702 pogodził się z Zaluskim, ustąpił z probostwa popierał Zaluskiego na kanclerstwo przeciw Jablonowskiemu. G. trzymał się Augusta II w Jaworowie i Łańcucie 1703 i 1704, po przejściu do Stanisława Leszczyńskiego dostał ekspektatywe na bpstwo poznańskie 1706 r. G. † 1711 r. (Por. Otwinowski r. 1697; Epist. hist. fam. t. II, str. 519, 553, 559, 604, 914, 929; III, 592; IV 359; Malachowski, Compendium legationis, str. 5, 6, 11, 14, 17). X. S. G.

—1, 8; XIV—140; Lenormant, Les origines de l'histoire, II, 332). Potomków Gomera upatrują też pod nazwą Gimirarii w Azyi Mn., lub pod nazwą Gamir. (Por. Schrader - Whitchousse, opinii był synem Mikołaja, kasztelana spicymirskiego i Myszkowskiej, kaszte- | 8-a, str. 18 — 19; Gloger, Encykl. stalanki wieluńskiej. Otrzymawszy święce- rop. Warszawa 1901, 4-o, t. II, str. 199 nia kaplańskie, wkrótce został kanoni- -201). kiem krakowskim i 'sandomierskim, w r. zaś 1587 po Goślickim otrzymał bpstwo Kamienieckie. W r. 1589 brał czynny udział w rewizyi i korrekturze praw ko-W 1591 przeniósł się również ronnych. po Goślickim na bpstwo Chelmskie. Obok Solikowskiego i Bernarda Maciejowskiego, jako komisarz królewski, wiele bardzo przyczynił się do zawarcia Unii Brzeskiej (1495). W 1600 r. został bpem łuckim, na tem stanowisku pozostał do śmierci. G. fundował klasztor Dominikanom w Janowie nad Bugiem, Bernadynom oddał Kł Naj. Maryi Panny w Sokalu, w Krasnymstawie jego staraniem stanał pałac dla bpów Chelmskich. (Por. Volumina legum t. II; Wiel. Enc. Ill.

Gomólka Mikolaj największy kompozytor polski XVI w., ur. prawdopodobnie w Krakowie, uczył się muzyki we Włoszech, był nadwornym muzykiem w kapeli Zygmunta Augusta; po śmierci króla prawdopodobnie musiał przebywać różnych domach magnackich jako muzyk w kapelach dworskich. † w Jazłowcu w r. 1609, gdzie ma nagrobek. G. wsławił sie wielkiem swem dzielem Melodue na psalterz polski. Kraków 1580, do słów Jana Kochanowskiego. Dzielo to wykazuje wielki talent mistrza. Jego "Psalmy" tchna dziwna prostota, melodyjnościa, bogactwem myśli i oryginalnościa zwrotów harmonicznych, a nadewszystko swojskościa; niektóre nawet psalmy osnute sa na motywach pieśni ludowych polskich. Kompozytor to nawskroś narodowy, który nie uległ powszechnej wówczas modzie naśladowania wzorów obcych, i sam z chlubą zaznacza że tworzył dla swoich. Przypisują też G. autorstwo koledy "Pastuszkowie mili". Utwory muzyczne G. wydawał częściowo Cichocki (1838), ks. dr. Józef Surzyński, w do-datkach do wychodzącej w Poznaniu Bpstwo w Les G-s powstało w 1861 "Muzyki klnej", Jan Zandmann i A. Poliński w wyd. jubileuszowem dziel Kochanowskiego i w "Śpiewach chóralnych ment rzeki Artibonite. Podług Wernera Kła Rzyms.-Kat.". Studyum o G. po-mieścił A. Poliński w "Echu Muzycz-Brisg., 1890, p. 224) dyczezya G-s liczyła nem" p. t. Gomólka i jego psalmy. ok. 110 tys. wiernych, 9 parafii, 9 klów, (Por. Surzyński ks., Muzyka figuralna 21 kaplic, 15 kaplanów. Administruje w klach polskich od XV do XVIII w. ją arbp z Port au Prince. (Por. W. E.

Gomora ob. Sodoma.

Gomperz-1) Henryk dr. współczesny filozof niemiecki; z dzieł jego dwa są w języku polskim w przekładzie Ant. Krasnowolskiego: Krytyka hedonizmu. Warszawa 1900, 8 a; Uzasadnienie filozofii neosokratycznej, tamże 1900, 8 a.-2) Teodor, filolog i filozof niemiecki, ur. w Brünn w r. 1832, był profesorem w uniwers. wiedeńskim na katedrze filologii klasycznej. Główniejsze dziela jego sa: Herodoteische Studien. Leipzig 1883; Griechische Denker. 1895—99, 2 tomy; 1903, 2 wyd. i w. in. (De Gubernatis, Dictionnaire internat. des Ecrivains. Florence 1890, 4-o, t. II, str. 1079; Herder, Konversations Lexicon. Freib. 1904, 8-o, t. III, k. 1497).

Gompo (Gompoo, Gumpo, Goppo) bp krakowski od 1023 r. (czy 1024) do 1032 r. Miał przybyć z Włoch, razem z Prokulfem, drugim, podług tradycyi, bpem krakowskim. G-o, podług Roczników naszych i katalogów biskupów krakowskich. (Monum. Pol. hist., III, 322-328. 335-337) był bpem po Popponie, wspomnianym pod r. 1000 w Kronice Thietmara. Dlugosz wspomina o G-ie, jako dobrym pasterzu, ojcu swej owczarni, gorliwym działaczu i t. p. Dr W. Ketrzyński mniema jednak, iż Poppo i Gompo, są jedną osobą, powtarza to Stoslaw Łaguna (W. E. I., t. XXV-XXVI, str. 363). Julian Barto-zewicz daje o G-ie osobny artykuł (Enc. Powsz. Orgelbr., t. X, str. 183-4), cytując Łętowskiego, Katalog bpów, t. I.

Gonaives (Les)-bpstwo w murzyńskiej rzeczypospolitej Haiti (dioec. Gonaivesensis). - Miasto G-e na zachodniem wybrzeżu wyspy Haiti położone jest głównem miastem departamentu rzeki Artibonite, liczy ok. 19 tys. mieszkańców.r., jako sufragania arbpstwa Port au Prince. Dyecezya ta obejmuje departacyt.; La Gerarchia Cattolica, Roma, slania nad ewangeliami, Tipografia Vaticana, 1907 r.).

Goncourt, de Edmund (1822-1896) i Juljusz (1830-1870) bracia, literaci, historyografowie, krytycy i romansopisarze w kierunku naturalistycznym. Ich dzieła historyczne pełne są szczególów skandalicznych i zbyt powierzchownie napisane. W romansach opisują zwyrodniałe typy istot chorych, zmarnowanych, niezdolnych do czynu i do opierania się złemu (Charles Demoilly i Coriolis); histeryczek bezwstydnych (Germinie Lacerteux); chorobliwych mistyków (Soeur) Philomène, Madame Gervaisais) itd. (Por. Bethleem L. l'abbé, Romans à lire et Romans à proscrire. Cambrai 1906, 12-o, wyd. 3, str. 81).

Gondal I. L. ks., sulpicyanin, rektor seminaryum większego w Tuluzie, współczesny, autor wielu dzieł treści apologetyczno-historycznej. Napisał: Le Miracle. Paris, Roger. 1894, 18-o; Etudes apologétiques. Du spiritualisme au christianisme. La Réligion, tamže 1894, in 12 o; La Provenance des Evangiles, tamże, Bloud, 1898, in 12-o; Mahomet et son ocurre, tamže 1898, in 16-o; L'Eglise russe, tamže in 16-o, wyd. 6; Le Catholicisme en Russie, tamže, 16-o; Le Christianisme au Pays de Ménélik, tamže, 12-o; Philosophie de la Prière, tamže, 12-o; 2 wyd.; Parlons ainsi, de la voix et du geste. Paris, Bloud, 1900, 8-o, i inne. (Por. Blanc, Répertoire bibliogr. Paris 1902, 8-o, str. 180; Brémond, La Littérature religieuse. Paris 1906, 12-o; Blanc, Hist. de la Phil. 1895, t. III).

Gondek Feliks ks., ur. 1821, prob. w Krzyżanowicach, później w Trzcianie, dyec. tarnow. + w kwietniu 1892; ceniony pisaz religijny ludowy. Dziełka jego są retyckiemi. R. 1555 powrócił do kraju, następujące: Wspomnienia z pielgrzym- r. 1556 d. 21 stycznia na zjezdzie ewan-ki do Ziemi św., Kraków 1871, wyd. 3; gelicko-reformowanym w Secyminie wy-O maronitach i innych pokoleniach stapił jawnie z nauka Michała Serweta na Libanie. Bochnia 1860; Siedm grze- i Franciszka Davidis o Trójcy św.; to chów głównych. Kraków 1900; Go- wywolało takie zgorszenie i oburzenie rzałka źródłem zbrodni. Warszawa wśród zebranych, że posłano go do Me-1896, wyd. 3; Wieczór św. Sylwestra lanchtona, aby ten wypowiedział swe czyli wypisy z mego dziennika, Krak. zdanie o nauce Piotra. Mikołaj Selne-1900, wyd. 2; Józefata dolina czyli cker przedstawił Melanchtonowi Piotra sąd ostateczny, Warszawa 1883; Go- z G., ale Melanchton zażądał, aby G. rzałka źródłem nieszczęść. Warszawa opuścił miasto z powodu bluźnierczych

I. t. XXV, zeszyt 198 b.; Werner, dz. 1881 (tłumaczone na litewski); Rozmy-Warszawa 1901, wyd. 7; Meka Pańska (dzielko do rozmyślania), Kraków 1899; Ćwiczenia duchowne. Kraków 1901; Czyściec, wieczność i czas, Kraków 1900, wyd. 2. (Por. Wiel. Enc. Illustr. 1900, t. 25; Estreicher, Bibliografia). M. B.

> Gondi-1) Jan Franciszek, ur. 1584, † 1654 pralat francuski. Uzyskal on w r. 1623 podniesienie bpiej stolicy paryskiej do godności arbpstwa i został pierwszym arbpem. G. był żarliwym pasterzem dbałym o podniesienie karności kleru i rozwój szkolnictwa. 2) G. Piotr krdl. ur. 1533 r. + 1616. Posiadajac uznanie u dworu szybko posuwał się po szczeblach hierarchicznych, był z kolei bpem Langres, jalmužnikiem Kata-rzyny de Medicis, spowiednikiem Karola IX, bpem Paryża. Był on niezłomnie wiernym królewskości w epoce ligi, tak dalece, iż odmówił przyjecia kapelusza krdlskiego do Sykstusa V, przed otrzymaniem zezwolenia króla. Po ogloszeniu Niepokal. Pocz. N. P. przez drów Sorbonny, wbrew zdaniu G., ten rzucil na nich ekskomunike i żądal, aby na kolanach prosili o absolucye.

> Gonesius Piotr (z Goniadza) ur. 1525 w Goniadzu, obecnie gub. Grodzieńskiej, był jednym z pierwszych głosicieli antytrynitaryzmu i anabaptyzmu w Polsce. Kształcił się w Akademii krakowskiej i był gorliwym katolikiem a nieprzyjacielem wszelkich reform religijnych. Bp wileński Algimont, pokładając wielkie zaufanie w młodym Piotrze, wysłał go swoim kosztem za granice, celem dalszego kształcenia się. G. był w Niemczech, Szwajcaryi, Włoszech i Morawii, zatrzymując się dłużej w Wittemberdze i Genewie, gdzie zaraził sie doktrynami he

P. z G. na zjeździe w Pinczowie 1556, na wniosek Franciszka Lizmanina, jedno- wyd. w Lyonie 1681, 5 tomów. Wykład myślnie został potepiony. Pomimo to Jan Kiszka, w. krajczy litewski, powołał G. na kaznodzieję w Węgrowie, gdzie nowator zyskał wielu zwolenników na Litwie i na Podlasiu, wywołując wielkie zamieszanie i rozdwojenie miedzy kalwinami. Na zieździe w Brześciu Litewskim d. 15 grudnia 1558 r. wystapił G. pko chrztowi dzieci; zjazd potępił jego naukę i pod klątwą zabronił ją szerzyć. Wreszcie zwolennicy G-a poczęli przeciw niemu występować, ponieważ w nauce o Chrystusie zbliżał sie coraz wiecej do pojeć ebjonickich i artemońskich. Pisma G-a są rzadkością bibliograficzną, ponieważ sam Kiszka, oburzony bluźnierstwami G-a, niszczył jego dziela i drukarnie w Wegrowie zniósł. Dzieła G-a drukowane w Wegrowie są: O Synu Bożym, i że był przed stworzeniem świata, a iż jest przez niego wszystko uczynione przeciw falesznym wykretom Ebiońskim 1570; O ponurzaniu chrystyańskim pko chrztu nowochrzczeńców niedawnym, 1570: O trzech t. j. o Bogu, o Synu Jego, i o Duchu św. pko Trójcy Sabelliańskiej, 1570; Scriptum ad Laurentium Criscovium contra Paedobaptismum a 1562 postridie Ioan. Bapt. exaratum; *Libri contra Prae*dobaptismum qui in Synodo-Brzest-Lithuaniae 1558 a. 15 Dec. publice lecti et examinati sunt; Doctrina pura et clara de praecipuis Christianae religionis capitibus contra Sabellianorum, Ebionitarum, Nestorianorum et aliorum haereticorum impia et perplexa sophismata ex puro et expresso Dei verbo collecta, idque secundum veterem ejus illustrationem. P. z G. † w r. 1581. (Por. Łukaszewicz, Dzieje wyzn. helwec. na Litwie. Poznań 1842; Bock Hist. antitrinit. I, 106; Lauterbach Poln. Arian. Socinianismus, p. 127 Fock, Socinianismus, Kiel, 1847, p X. S. G. 114).

Gonet Jan Chrzciciel, dominikanin francuski, słynny dogmatyk, ur. ok. r. 1616 w Béziers, † w r. 1681 tamże. Był to teolog tomista, który system D-ra Anielskiego wyłożył i obronił pko napaściom nieprzyjaciół św. Tomasza w dziele p. t. Clypeus thomisticus con- noszenia sztandaru z literami: S. P. Q. R.

zdań i poglądów. Po powrocie do kraju tra novos ejus impugnatores. Burdigalae 1659-69, w 16 tomach; nailepsze swój skrócił w podręczniku Manuale thomistarum. Bitteris 1650, 6 v. in 12-o. Przeciwnik probabilizmu, zwalczał go jako "intolerabiles laxitates, monstra, praeceptorum divinorum elusionem". Po zatem był to teolog głęboki, który umiał połączyć wysoką erudycyę z jasnością wykładu i wytwornością formy. (Por. Bund, Catalogus auctorum. 1900, 8-0, str. 64-65; Buchberger, Kirchliches Handlex. München 1907, 4-0, t, I, k. 1730—31).

> Gonfalon czy Gonfanon (włas. Ganfalone, staroniem. Gundfano), sztandar, choragiew, może być i klna. We Florencyi G. nazywano choragiew klna, która rozwijano przy werbunku wojska na obronę dóbr klnych. Noszący choragiew podobną nazywał się tutaj opiekunem lub obrońcą opactw. (Por. Wiel. Enc. Orgelbr. t. X).

Gonfalonier, dosłownie chorąży. Włoszech nazywano tak również pewien rodzaj urzędników, zawiadujących jednocześnie siła zbrojna. O powstaniu tego urzedu we Florencyi, mówi Machiawel: aby zabezpieczyć w czasie walk wewnętrznych od zniewag stronników ludu «naczelnicy zgromadzeń rzemieślniczych postanowili, aby władza zamianowała gonfaloniera czyli urzędnika, pochodzącego z ludu, któryby miał pod swemi rozkazami tysiąc ludzi pod dwudziestoma choragwiami, i na każde zawezwanie władzy przywracał powagę prawu. Ubaldo-Rudolfi był pierwszym gonfalonierem". (Por. Wiel. Enc. Org. t. X). Stąd G. znaczyło później tyle co opie-kun lub obrończ. G-mi Saint-Denis byli—hrabiowie du Vexin, później zaś król Francyi. Kł Rzymski miał również G-a, który nosił sztandar przyozdobiony wyhaftowanymi kluczami św. Piotra lub wizerunkiem jego. Obowiązkiem G-a było bronić Kła Rzymskiego, a urząd ten, zależny od pża, powierzany był osobom panującym, jak np. Jakóbowi II Aragońskiemu, Ludwikowi I Wegierskiemu. Nie trzeba jednak brać za jedno G-a Kła, a G-a ludu rzymskiego, choć i ta godność była nadawana przez pży; trwała dożywotnio z obowiązkiem

(Senatus Populusque romanus), w czasie | wypraw przedsiębranych badź przez Kł, bądź przez naród rzymski, a nawet podczas igrzysk. W bulli pża Marcina V z r. 1424, mianującej Piotra Astalli G-m. znajduja się ciekawe szczegóły o tym obowiązku. Następcą P. Astallego był Gabryel Cesarini, a ponieważ w r. 1530 pž Klemens VII uznał ten urząd za sukcessyjny, pozostał on w tym rodzie do końca XVII w. Klemens XIII prawa do tego urzędu przelał na rodzinę Rezzonico, tej zaś ostatni przedstawiciel, † w 1810 r. nie zostawiając następcy. G., jako urzędnik municypalny miast włoskich, najwieksze znaczenie miał we Florencyi, z czasem jednak doszedł do znaczenia tylko urzednika policyjnego. W państwie klnem G. był naczelnikiem urzedników miejskich; urząd ten istniał do zaboru państwa klnego w r. 1870. (Por. Moroni, Dizionario di erudizione storico-ecclesiastica; Perrens, Histoire de Florence; Wiel. Enc. Illustr. t. XXV).

Gonfalonieri (Compagnia del Gonfalon), arcybractwo w Rzymie; nazwe wzieło od choragwi (gonfalone) z krzyżem 1 obrazem Naj. Maryi Panny (Recomendati B. M. V.). Strój członków stanowił habit z czerwonym krzyżem na prawem ramieniu. Podobno początek swój zawdzięcza św. Bonawenturze (1264), za-twierdzone w 1267 przez Klemensa IV z poleceniem zajęcia się wykupywaniem niewolników z rak Saracenów. Do XVI wieku członkowie arcybractwa dawali przedstawienia dramatyczne o Mece Pańskiej w Wielkim tygodniu w Koloseum. Zwyczaj ten ustał w r. 1549 skutkiem zakazu pża Pawla III. Dziś arcybractwo to istnieje w Rzymie przy Św. Łucyi del Gonfalone, zajmuje sie glównie pielegnowaniem chorych i grzebaniem biednych zmarłych. Niesłusznie poczytywano G. za najstarsze arcybractwo. (Por. Beringer, Die Ablässe, ihr Wesen und ihr Gebrauch, Paderborn 1906, 13 wydanie; Buchberger, Kirchliches Handlexikon).

z Gonjadza Piotr ob. Gonesius Piotr.

Goniec Piotr ob. Gonesius Piotr.

Gonnelieu Hieronim de T. J., ur. w r.

wa w r. 1657 w Parvżu. Po kilku latach nauczania poświecił się kaznodziejstwu i duszpasterstwu. † w domu profesów w Paryżu w r. 1715. Napisal: Les exercices de la vie interieure etc. Paris 1684, in 12-o; Methode pour bien entendre la Sainte Messe etc. Tamze 1690; Pratiques de la vie interieure etc. Tamze 1693; De la presense de Dieu qui renferme tous les principes de la vie interieure. Tamze 1703, in 12-o; toż samo wyszło w tłumaczeniu polskiem p. t. O obecności Boskiej, która zamyka w sobie pożytki życia wnetrznego. Kraków 1761, 12-a; Methode pour bien prier. Paris 1710, in 12-0; Le Sermon de N. Seigneur à ses Apôtres après la Cène, avec des reflexions chrétiennes sur ce sermon etc. Tamże 1712, in 12-o; Nouvelle retraite de huit jours etc. Tamže 1734, 12-o, i inne. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. de Jésus. 1892, 4-o, t. III, k. 1560-67).

X. J. N.

Gonzaga Aloizy św. ob. Aloizy św.

Gonzales albo de Gonzalve (Gundi salvi) Dominik filozof scholastyk, archidyakon toledański z XII w. Był to filozof eklektyk, usiłujący połaczyć teorye Arystotelesa z neoplatonizmem i duchem chijańskim. Napisał traktaty: de Unitate; de Immortalitate animae; de Anima: de Processione mundi: de Divisione philosophiae. Przelożył na język łaciński wiele pism Algazela, Avicenny, Alfarabi'ego; Fons vitae Avicebrona; de Causis przypisywane Arystotelesowi itd. (Por. Baeumker, Les ecrits philosophiques de D. Gundisalinus w "Revue thomiste" 1898, str. 727; De Wulf, Philosophie médiévale; Blanc, Dictionnaire de la Philosophie. Paris 1906, 4-o, k. 600).

Gonzales Egidiusz, hiszpan, † w r. 1658, zdobył sławę historyka napisaniem gruntownych dziel: Theatro ecclesiastico de la Iglesias de los Reynos de las dos Castillas. Madrid 1650 i Theatro ecclesiastico de la Iglesia de las Indias occidentales, tamže 1656. (Por. Stang, Historiographia ecclesiastica. Friburgi 1897, 12-0, str. 146).

Gonzales—I) Francisco S. J. prof. filo-1640 w Soissons, wstąpił do Towarzyst- zofii w kolegium hiszpańskiem, oraz penitencyarz watykański, † 1661 r. Napi- tom. Dzieło to jest i w języku fransal "Logica Tripartita i.e. vocalis, realis et rationalis philosophiae Aristotelis. doctrinae Augustini et Thomae conformis" Romae 1639-55. 2) G. Tyrsus Santalla S. J. członek uniwers. w Salamance, gotował się do misyi w Afryce, gdy niespodzianie 1687 r. obrany został generalem zakonu, † 1705 r. Na-pisał Manuductio ad conversionem Mahumetanorum, Madr. 1687, a także z powodu ówczesnych sporów religijnych Selectae disputationes ex universa theologia, 4 t. Salamant. 1680-86. Z polecenia Inocentego XI pko deklaracyi kleru galikańskiego wydał De infallibilitate Rom. Pont. Romae 1689, dzisiaj wielka rzadkość. Występował on pko probabilizmowi, obstając przy nauce majoris probabilitatis, i napisal w tym celu dzielo, którego wszakże asystenci jego nie pozwolili mu wydać; upoważnił go dopiero pż Inocenty XII i wówczas jednak prace swoją ogłosił nie jako generał zakonu, lecz zwyczajny teolog. Praca nosi tytul "Fundamentum theologiae moralis i. e. Tractatus theologicus de recto usu opinionum probabilium". Romae 1694. Nie mogąc pokonać probabilistów, krótko przed śmiercią swoją pisał do Klemensa XI z prośbą, aby Jezuici w szkołach nie wykładali żadnych teoryj "contra eos sensus, in quos Sedes aplica inclinare visa est". (Por. Hurter Nomenclator II, 866 i nast.; Sommervogel l. c.; Reusch, Index. d. verbot. Bücher. Bonn 1885, str. 506). (Ch.)

Gonzales Zefiryn krdi z tyt. "Sta Maria supra Minervam", arbp sewilski, filozof hiszpański, z zakonu Dominikanów, ur. w Vitoria w r. 1831. Wkrótce po wstapieniu do zakonu, wysłany na wyspy Filipińskie był przez czas długi pro-fesorem teologii i filozofii w uniw. w Manili, i tu napisal slawne swe dzielo Estudios sobre la filosofia de St. Thomas, 1864. Powróciwszy do Hiszpanii w r. 1867 ogłosił w Madrycie swa Philosophia elementaria, która zostala wprowadzona jako podręcznik do wielu uniwersytetów w Hiszpanii i zagranica; w r. 1884 napisal Filosofia elemental, w 2 tomach. W r. 1875 zo-stawszy bpem Korduby, napisal Historia de la Filosofia, wydana powtór-

cuskim o. de Pascal'a wyd. w Paryżu w r. 1891, 4 tomy in 8-o. Oprocz tego napisal Estudios Religiosos, Filosoficos, Científicos y Sociales. 1873; Biblia i wiedza (po hiszpańsku) w r. 1891. W r. 1884 mianowany krdlem, w r. 1885 prekonizowany na albpa Toledo i prymasa Hiszpanii. W r. 1886 z powodu słabego zdrowia uprosit Ojca św. Leona XIII o pozwolenie powrotu do swej dyecezyi i tu otoczony szacunkiem powszechnym † w r. 1892. G. przyczynił się swemi pismami do odrodzenia filozofii scholastycznej. Był członkiem akademii rzymskiej św. Tomasza i akademii nauk moralnych i politycznych w Madrycie, członkiem rady królowej Hiszpanii, senatorem i t. d. (Por. De Gubernatis, Dictionn. internat. des Ecrivains. Florence 1890. 4-o, t. II; Vapereau, Dict. des Contemp. 1893, 4-o, k. 697; Blanc, Dict. de la Philos. 1906, 4-o, k. 600).

X. J. N.

Gonzalo (Gonzalvo) de Berceo, ur. 1196 w m. Berceo, nauki pobierał w St. Millan i został nie benedyktynem, jak niektórzy twierdzą, ale świeckim kapłanem. Jest on przedstawicielem poezyi vulgar-erudita, w epoce przekształcenia sie sztuki ludowej w uczoną. † 1260 r. Sancher zebrał dzieła G-a w 2 tomie swej Historia Hıspanica. Dziela te sa: Żywot św. Dominiko de Silos; Żywot św. Emiliana; Żywot św. Aurei; Wiersze o Najśw. Ofterze; Poemat o znakach sadu ostatecznego; Po-chwoły N. M. Panny; Opis cudów N. M. Panny; Opis boleści M. Boskiej pod krzyżem Syna; Męczeństwo św. Wawrzyńca. Wszystkie utwory G-a badź naśladowane, bądź oryginalne świadczą o glębokości jego uczuć religijnych. Poematy składają się ze strof czterowierszowych o jednym rymie; wiersz 14-zgłoskowy. X. S. G.

Goodts F. X. redemptorysta, współczesny pedagog i socyolog katolicki, napisal. De paucitate salvandorum quid docuerunt Sancti? 8-o, wyd. 3-ie; Les Droits en matière d'education. 8-0; Prusse et Belgique; Sanctificetur educatio, ne Socialismus succrescot. w r. 1885 i powiększona o jeden 8-o; Papa sit rex Romae! Summa vitandi in pertractanda quaestione de conditione opificum. 8-0, 3 wyd.; Erreurs et crimes en fait d'éducation. I. Le Féminisme condamné par des principes de théologie et de philosophie. Bruxelles, de Meester, 1903, in 8-0, i inne.

Goossens Piotr Lambert, krdl arbp mechliński, ur. w Perk w r. 1827. Po odbyciu studyów w Mechlinie został wyświęcony na kaplana w r. 1850, w tymże roku profesorem seminaryum w Bruel, r. 1856 i w 1878 administratorem arbpstwa dwukrotnie; w r. 1883 bpem tytularnym Abdery, i w tymże roku administratorem dyecezyi Namur, lecz już w następnym roku promowany na arbpa Mechlinu. Od r. 1887 G. usilnie pracował nad zakładaniem i rozwijaniem instytucyj społecznych i robotniczych Popieral studya historyczne dla duchownych. Występował też w roli pośrednika w sprawie cmentarzy, która tak żywo zajmowała umysły w Belgii. Two-rzył paratie i budował kły; w r. 1905 poświęcał pierwszą cegielkę rozpoczynającej się budować bazyliki narodowej w Kokelbergu, poświęconej Najsł. Sercu P. Jezusa. Kreowany w r. 1889 krdlem; + w r. 1906. Pogrzeb odbył się uroczyście, przy współudziale przedstawicieli rządu z oznakami powszechnej żałoby w mieście. Pochowany na cmentarzu w Perk. Wybór pism G-a wyszedl w 5 tomach. (Por. Battandier, Annuaire pontifical catholique. Paris 1907, 8.0, str. 643). X. J. N.

Goofaerts Alfons Jan Marja, uczony belgijski, naczelnik sekcyi w Archiwach królewskich, ur. w Antwerpii, w r. 1847. Najsławniejszem jego dzielem jest Histoire et bibliographie de la typographie musicale dans le Pays Bas. Anvers 1880; La Musique d'Eglise; état actuel et histoire abrégé de toutes les écoles d'Europe, tamže 1876; mnóstwo artykułów umieszcza w czasopismach: "Bibliophile belge", "Journal des Beaux-Arts et de la littérature", "Revue artistique" i t. d. (Por. De Gubernatis, Dictionnaire internat. des Ecrivains. Florence 1890, 4-o, t. II, str. 1082).

Goovaerts Andrzej Leon, kanonik regularny, współczesny, z opactwa Aver- I, k. 1733).

solutio quaestionis socialis, 8-o; Scopuli | bode, ur. w Antwerpii w r. 1840. Odbywszy studya u Jezuitów w mieście rodzinnem wstapił do Norbertanów w r. 1858, odbył nowicyat w Tongerloo, i złożył śluby w r. 1860, wyświęcony na kaplana w r. 1864. W r. 1867 został wikarym w ludnej parafii Nôtre-Dame de Verviers, w dyec. Liège i pracowal tam do r. 1873; w tym roku mianowany proboszczem w Chanxhe, w 1877 przeniesiony na takież stanowisko we Fresin. W r. 1892, wskutek cieżkiej operacyi, opuścił stanowisko duszpasterza i pracuje odtad jako kapelan przytułku sierot w Goer. Napisal: Bibliotheca Norbertina-dzielo to jest w rekopisie; Notes norbertines, biographiques et litteraires - manuskrypt, zaczyna się od r. 1876; Ecrivains, artistes et savants de l'Ordre de Prémontré. Dictionnaire bio-bibliographique. Bruxelles 1899 -1907, in 4.0, 2 tomy, i inne. (Por. Goovaerts, Ecrivains, artistes et savants de l'Ordre de Prémontré. Bruxelles 1900, 4-o, t. I, str. 320-321).

X. J. N

Göpfert Franciszek Adam, teolog nie miecki współczesny, napisal: Der Eid Mainz 1883; Die Katholizi'ät der Kir che. Würzb. 1876; wydal dzielo peśmiertne, bardzo cenne J. B. Renninger's Pastoraltheologie. Freib. 1893; i zuakomita Moraltheologie. Paderb. 1901. 3 wyd., 3 to.ny; wyd. 4-te, tamże 1904, i inne. (Por. Lemkuhl, Theologia moralis. Fribur. 1898, 8-o; t. 11, s. 832 Heimbucher, Die Bi-Append.; bliothek des Priesters. Regensh. 1904. 12-o, str. 134, 150, 157, 199, 325 i 415).

Gorazd, uczeń sw. Metodyusza, naznaczony przez niego następcą na arbpstwo w Morawach, wyświęcony w r. 868 w Rzymie na kapłana: starał się usilnie o wprowadzenie liturgii słowiańskiej. Wypędzony w r. 886 przez Swiatopelka, schronił sie do ksiecia bulgarskiego Michala, przeszedł na schyzme i został drugim arbpem bulgarskim. Uważany przez Bulgarów za świętego. † ok. r. 890 w Beracie w Albanii. (Por. Assemanı, Kalendaria. Roma 1755, III, str. 144; Ginzel, Gesch. der Slavenapostel Cyrill. u Meth. 1861, str. 93 i nast.; Buchberger, Kirchl. Handlex. 1906, 4-o, t.

Gorazdowski Zygmunt ks., ur. 1845 r., I kandydata praw. W tymże roku otrzykaplanem-1871, dlugie lata wikarvusz. obecnie proboszcz par. św. Mikolaja we Lwowie, szambelan papieski, założyciel internatu dla uczniów seminar. nauczyciels. męsk. we Lwowie, czynny na polu organizacyi miłosierdzia katol.; wprowadził do Lwowa zgrom. Sióstr od św. Józefa III Zakonu św. Franciszka, opiekujących się ubogimi w różnych instytucyach dobroczynnych, oraz przyczynił się do powstania niejednej z tych instytucyj. Wydal: Katechizm, Lwów 1885 (5 wydań); Niezapominajki, rady dla dziewcząt. Lwów 1878; Rady i przestrogi dla chłopców. Lw6w 1880 wyd. 2; O stowarzyszeniach i instytucyach milosierdzia w Galicyi, referat w Księdze pamiątkowej Wiecu katol. Kraków 1893.

Gorączkiewicz Wincenty, organista i dyrektor muzyki przy katedrze krakowskiej. Ur. 1789 r. w Krakowie. W 1820 senat rzeczypospolitej krakowskiej mianował go nauczycielem szkoły organistów i śpiewu klnego. G. uchodził za jednego z najlepszych wirtuczów na organach. W 1847 r. G. wydał w Krakowie cenne dla organistów dzieło: Śpiewy chóralne Kła rzymsko-katolickiego. Prócz tego zebrał i ułożył na fortepian melodye do pieśni ludu krakowskiego, oraz napisał kilka kompozycyj, znajdujących się w rękopismie, w archiwum katedry krakowskiej.

Gorgzakow Michał protojerej, profesor uniwers, petersburskiego na katedrze prawa cerkiewnego, ur. w r. 1838 w gub. kostromskiej. Kształcił się w seminaryum w Kostromie i w petersb. duch. akademii. W r. 1861 G. zostal psalterzystą cerkwi prawosławnej w Stutgardzie. Mając sposobność wyższego ksztalcenia sie za granica G. z zapałem wział się do nauki i po kilkoletniem studyowaniu historyczno-teologicznych nauk na uniwersytetach w Tybindze, Heidelbergu i Strasburgu (1862—64) powrócił do ojczyzny, i tu oddał się studyom prawa cerkiewnego ruskiego. Aby studyom swym dać trwały podkład G. uczęszczał w charakterze wolnego słuchacza na wydział prawny w uniwersytecie petersburskim. W r. 1865 otrzymał medal srebrny za rozprawe O proischożdenii prace do czasopism zagranicznych. Nie-i sistemie pretorskago edikta i stopień mała też jest zasługą G-a przygotowanie

mal święcenia duchowne i został nauczycielem religii w maryjskim petersburskim instytucie panien. Wkrótce potem otrzymał stopień magistra teologii, a w r. 1868 został magistrem prawa państwowego i etatowym docentem prawa cerkiewnego przy uniw. petersburskim. W r. 1871 napisal rozprawe "O zemelnych władienjach wsierossijskich mitropolitow, patriarchow i św. sinoda", za które dostal stopień dra prawa państwowego i został profesorem nadzwyczaj-nym, a w r. 1873 zwyczajnym na katedrze prawa. W r. 1881 został drem teologii za rozprawe "O tajnie suprużestwa, proischożdenje, istoriko-juridiczeskoje znaczenje i kanoniczeskoje dostoinstwo 50-oj gławy peczatnoj Kormczej". Tym sposobem G. miał 6 stopni naukowych: 3 teologiczne i 3 prawne. Jego literacka działalność rów-nież była rozległa. Liczne rozprawy, oceny bibliograficzne w wydawnictwie "Sbornik gosudarstwiennych znanij". zwłaszcza w 2 tomie, w encyklopedyach i słownikach; referaty z polecenia akademii nauk o wydawnictwach naukowych, które należą do najlepszych prac G-a. Jest ich sześć, a mianowicie o dziele A. S. Pawłowa, Nomokanon pri B. Trebnikie; J. A. Czistowicza, Islorja S. Peterburskoj duch. Ak.; K. T. Nikolskago, Anafematstwowanje sowerszajemoje w 1 niedieliu wielikago posta; T. W. Barsowa, Swiatiejszyj sinod w jego proszłom i Sinodalnya uczreżdenja preżniago wremeni; S. G. Runkiewicza, Istorja russkoj cerkwi pod uprawl. św. Sinoda; A. A. Zawialowa, Wopros o cerkownych imienjach pri imperatr. Ekaterynie II. te 6 recenzyj otrzymał G. tyleż złotych medali. Ciekawą też jest pracą G. u-mieszczona w czasopiśmie "Juridiczeska-Lietopiś" 1891, Nr 12: Byla li uczreżdena inkwizicja w Wostocznoj cerkwi? Jako członek komisyi do rozbioru i opisania dokumentów i spraw, przechowujących się w archiwum synodu. G. ułożył i zredagował III i IV tom wyd. przez tęż komisyę zbioru "Polnoje sobranje postanowlenij i razporiażenij po wiedomstwu prawosł. ispowied. Rossijs. Imperii". Posyla też swe

przy różnych uniwersytetach. (Por. Lopuchin, Prawosł. bogosł. enciktop. Petrogr. 1903, 8-o, t. IV, k. 552-560). X. J. N.

Gorczycki Grzegórz Gabryel, kanonik szkalbmierski, dyrektor kapeli katedralnej na Wawelu, znakomity kompozytor muzyczny religijny, ur. w pierwszej po-łowie XVII w. † 30 kwietnia 1734 w Krakowie. Według świadectwa, złożonego na nagrobku G-go w katedrze na Wawelu zwano go powszechnie perlą duchowieństwa. G. był kompozytorem płodnym. Chociaż część utworów jego zaginela, dużo jednak zachowało się w archiwum Wawelskiem. Wszystkie utwory G-go zachowane sa w stylu czysto klnym i w nastroju gleboko religijnym. Jako muzyk G. posiadał wiedze wszechstronna, najsilniejszym był w kontrapunkcie. Józef Cichocki w 2 zeszycie swego wydawnictwa "Spiewy kościelne". na kilka głosów, Warszawa 1839, ogłosił Missa paschalis i część Mszy roratnej. Ks. I. Surzyński w swem wydawnictwie "Monumenta musices sacrae in Polonia" zeszyt 2, niektóre utwory G-go umieścił i A. Poliński w "Śpiewach Kła Rzymsko-Katol." Warszawa, ponadto A. Poliński posiada w swych zbiorach 21 utworów G-go. X. S. G.

Gorczyczewski Jan, ksiądz, kierownik poznański i opat sulejowski, jezuita, później satyryk, † 1823 r., ksztalcił się, żył i działał w Poznańskiem, Z obcych pisarzy na G-go największy wpływ wywarł Boileau-Despréaux, którego satyry spolszczył i zastosował do naszych stosunków, (Warszawa 1805 - pierwsze wydanie, 1818-drugie wydanie); pod jego też wpływem napisal najlepszą swą satyre, p. t. Gotowalnia sentymentalna, w której bardzo ostro chłoszcze modna naówczas sielankowość i tkliwość. W swojskich satyrach np. Malzenstwo czyti kobiety; Uczta; Niewygoda w Warszawie; Honor prawdziwy i u dany; pod względem stylu i sposobu przedstawienia rzeczy G-ki niewolniczo naśladuje Krasickiego. Rozumie się, że ani humoru, ani zwięzłości ani oryginalności Krasickiego nie szukajmy w satyrach G-go, lecz za to znajdziemy tam zawsze jak najuczciwszą tendencye, jak najlepsze serce. G-ki szedł za moda,

zastępu profesorów cerkiewnego prawa więc jak wszyscy ówczesni klasycy-tak i on obok satyr pisał i listy poetyckież tych odznacza się dowcipem Odpowiedź ks. Jana Gorczyczewskiego na anakreontyk ksiedza Kazimierza Chodkiewicza, patryotyzmem Odpis Gorczyczewskiego Chrzanowskiemu z okoliczności śmierci ksiedza Karpińskiego. Słowem G-ski należał do tego rzędu literatów, którzy, majac przed soba wzory francuskie z drugiej polowy XVIII w., onieśmieleni ich wspaniałościa, cały wysilek skierowali ku pieknej formie, chociaż z drugiej strony, jak powiedzieliśmy wyżej, wrodzona szlachetność, zacność charakteru, goraca milość kraju postawiła G-go po nad wielu współczesnych mu poetów. Umieszczal swe utwory w "Pamiętniku Warszawskim", który wychodził pod redak. Ksawerego Dmochowskiego 1801-1805 r. (Por. W. E. J. t. 25 - 26, str. 393).

X. A. C.

Gorczyn Jan Aleksander pisarz i rvtownik polski, ur. w r. 1610 w Krakowie, † w 1676, rytował piekne obrazki Swiętych jak np. Pana Jezusa, błog. Stanisława Kazimierczyka i t. d., ryciny do kart tytulowych i herby polskie. r. 1661 wydawał w Warszawie pismo "Merkuryusz Polski". Umarł w niedostatku. (Por. Kołaczkowski, Słownik rytowników polskich. Lwów 1874, 8-a. str. 24; Łepkowski, Sztuka, zarus iei dziejów. Kraków 1872, 8-a, str. 326; Wiszniewski, *Historya liter. polsk.* Kraków, 8-a, t. VIII, str. 183, t. IX. str. 525).

Gorczyński Ignacy Aniol, paulin z Częstochowy, był drem filozofii i kaznodzieją krakowskim. Napisal kazania: "Nowy odgłos chwały świętych Boskich obiwszy się o Skalkę Stanisława św. na cały świat polski wychodzi. To jest: Kazania na wszystkie święta roczne". Czestochowa 1717. (Por. Pelczar, Zarys dziejow kaznodziejstwa. Kraków 1896, 8-a, t. II, str. 245).

Gorczyński Michal Aquilin ks. Kanonik regul. lateraneński, dr św. teologii, szczególniejszy czciciel bl. Stanislawa Kazimierczyka. Ur. się w r. 1656. Do zakonu wstąpił w r. 1675. Mąż wielkiej powagi, wysoce ceniony, biegły mówca, a przytem niezmordowany w pracy

szczególnie na polu naukowem. Dwa razy odbył podróż do Rzymu. By magistrem nowicyuszów i profesorem teologii, mianowany także komisarzem generalnym i wizytatorem klasztorów Kanoników Regularnych na Litwie. Prace swoje literackie poświęcił przeważnie bl. Stanisławowi Kazimierczykowi. Staral się nawet o jego kanonizacy,ę lecz zaskoczony śmiercią nie mógł jej doprowadzić do skutku. † 16 stycznia 1713 r. G. napisal: Via Coelestis Philosophi B. Stanislai Casimiritani Canonici regularis... per Propositiones aeternae veritatis et Sententiam inoffenso pede in vitae cursu consumata.. In Canonia SSmi Corporis Christi A. D. 1693. Cracoviae typ. Univers.; Żywy wzór Apostol-skiej doskonałości B. Stanisław Kazimierczyk. R. 1702 w Krakowie w drukarni akademickiej; Segregatus a peccatoribus B. Stanislaus Casimiritanus... Conclusiones. Cracoviae Typ. Nicolai Alexandri Schedel 1703; Inhumati verbi allegoriae, theoriae; Zródło troiste nabożeństwa R. P. 1703 wydane w Krakowie. Wydanie nowe w r. 1862 i 1870: Respirium Viatorum in Solitudine Spirituali. Typis Alexandri Nicolai Schedel A. D. 1704; Ioannis de Nigra Valle, Ord. Praemonstratensis Sacri et Apostolici Ord. Can. Reg S. Augustini Genealogia... labore et stu-dio Michaelis Gorczyński luci publicae reostensa. A. D. 1707 (bez miejsca druku); Congregacya albo Bractwo pod tytułem Pokoju y Protekcycy S. Mariae de Gratiis to jest Najśw. Marycy Łaska-wey... w kle Kanoników Zakounych na Antokolu przy Wilnie Zgromadzono. R. 1710. W Krakowie, w drukarni Akademickiej.

Ks. Augustyn Blachut.

Gordon Antoni jezuita, pochodził ze szkockiej rodziny osiadiej w Polsce, ur. w r. 1714, wstąpił do zakonu w 1732, profesyę 4 ślubów złożył w r. 1752. Po ukończeniu w r. 1744 w Krakowie teologii był profesorem retoryki i matematyki w Gdańsku i Lublinie, regensem konwiktu szlacheckiego w Poznaniu i kolegium w Bydgoszczy. Napisał Kazanie na primiciach JMX. Wybranowskiego, kanonika Chełmińskiego. 1753. (Por. Brown, Bibl. pisarzów

asyst. polsk. Poznań 1862, 8-a, str. 189).

Gordonus Jakób T. J., ur. w Szkocyi w r. 1552, † w 1641 r. Mąż znany z czystości życia i wielkiej nauki, spowiednik Ludwika XIII. Oprócz Komentarzy na Pismo św., napisał pięknym stylem: Theologia moralis universa. Lutetiae Parisiorum 1634, 2 vol. in fol. (Por. Bund, Catalogus auctorum. Rothomagi 1900, 8-0, str. 65).

Gordyan i Epimach meczennicy. G. był sedzia w Rzymie. Gdy mu pewnego razu przyprowadzono kaplana Januarego. aby go osądził i skazał na śmierć za wyznawanie wiary chijańskiej, ten ostatni miał do G. przemowe, która ten nawrócony, przyjął chrzest wraz z rodzina. Prefekt Rzymu Apronian skazal go na sciecie. Było to za cesarza Juljana Apostoly w r. 362. Ciało św. G. pochowane zostało w jaskini wraz ze zwłokami św. Epimacha, później przeniesione z Aleksandryi do Rzymu. Od imion tych dwoch SS. nazwany został cmentarz na którym byli pochowani. Relikwie św. G. później przeniesiono do opactwa Kempter w Szwabii, ok. r. 770. Swieto 10 maja. (Por. Pétin, Dict. hag. I, 1220).

Gorgiasz-1) znakomity wódz syryjski z czasów Antyocha IV, Epifana i Antyocha V Eupatora. Wysłany był z Nikanorem do Judei; stoczyli w pobliżu Emmaus (Nikopolis) nieszczęśliwą bitwę w 165 czy 166 prz. Chr. z Judą Machab. Nikanor rozbity, zmuszony został do ucieczki, a Gorgiasz z częścią wojska cofnął się do kraju Filistynów. (I Machab. III, 38; IV, 25; II. Mach. VIII, 9, 36). Pobił żydów Józefa i Zacharyasza, którzy wbrew woli Judy Machab. napadli na Jamnie (I Machab, V, 55, 62). Za Antyocha V po smierci Ptolomeusza G. został rzadca Celesyryi i Fenicyi. Wtedy często z Idumejczykami napastował Żydów, aż omal sam się nie dostał im do niewoli, uciekł do Marezy (II Mach. XII, 32, 37). 2) G. mówca i sofista grecki, ur. w r. 480 w Leontinoi (Sycyl.), a † w 370 w Laryssie w Tessalii. Był uczniem Empedoklesa, przebywał głównie w Atenach. Unieśmiertelnił go Platon przez dyalog, noszący nazwę Gorgiasza. Jako filozof był zwolennikiem Eleatów. (Por. Diels... 1903).

Gorgonia sw., córka św. Grzegorza Starego z Nazyanzu i siostra św. Grzegorza Nazyanzeńskiego i św. Cezarego. Wychowana w pobożności wśród bogobojnej rodziny, wstąpiła w związki mal-żeńskie i stała się wzorem małżonek. Czas wolny od obowiązków spędzała na czytaniu żywotów SS. 1 Pis. św. Zycie umartwione zdobiła niezwykłemi cnotami, chociaż była tylko katechumenka, bo z obawy splamienia niewinności chrzcie otrzymanej przyjęła go dopiero na krótko przed śmiercią. Dotknieta paraliżem kazala się zanieść do kła i tu wśród modlitwy cudownie uzdrowiona została. † w Nazyanzie ok. r. 372. Sw. Grzegorz jej brat wypowiedział nad jej zwłokami mowę pogrzebową, w której wysławia jej cnoty, zwłaszcza miłosierdzie nad ubogimi, poszanowanie kaplanów i rzeczy świętych. więto 9 grudnia. Por. Pétin, Diction. hagiogr. 1850, 24-o, t. I. k. 1220-21).

Gorgonjusz św. męczennik dworzanin cesarza Dyoklecyana, uwięziony wraz z innymi w Nikomedyi, z powodu pożaru pałacu cesarskiego; po wycierpieniu strasznych tortur został uduszony, z rozkazu Dyoklecyana w r. 303. Zwłoki zaś Św. wrzucono z kamieniem młyńskim u szyi w morze. Sw. Damazy pż napisał na cześć Sw. epitafium. Cześć relikwij zostala później przeniesiona do Francyi i tem się też tłumaczy, że wiele parafij francuskich obrało sobie Św. za patrona. Cześć G. również znana jest i w Rzymie. W sakramentarzu Gelazego pża znajduje się officium własne na dzień jego święta – 9 wrzesnia. (Por. Pétin, Dict. hagiogr. Paris 1850, 4-o, t. I, k. 1220).

Gori Antoni Franciszek archeolog, ur. 9 stycznia 1691 r., w r. 1717 został księdzem i pracował przy kle św. Jana we Florencyi. Pisał rozprawy teologicz-ne; z porady swego mistrza ks. Salviniego oddał sie studyom archeologicznym. Zebrał i opisał wszystkie pomni- t. III, k. 990). ki rzymskie w Toskaniii i w r. 1735 zalożył "Academia columbaria". Po Corsottim objął katedrę historyi w uniwer-

Fragm. der Varsokratiker, et romanae, quae extant in Hetruriae urbibus, Firenze 1726-44, 3 vol.; Monumentum Columbarium libertorum et servorum Liviae Augustae et Caesarum 1727; Museum florentinum 1731 -46, 6 vol.; Prodromus Musei etrusci, 1739; Museum etruscum 1837-43: 3 vol.; Bibtiothecae Mediceae, Laurentianae et Palatinae codicum MSS orientalium catalogus, digestus a S. Assemano, 1743; Symbolae litterariae, opuscula varia philosophica... et monumenta medii aevi complectentes, 1748, 10 vol. in 8-0; Thesaurus Diptycho-rum cum notis Passerii, 1759, 3 v. in f. (Por. Hurter, Nomenclator literarius, t. II, p. 1494; Adelung, II, 1529; H. E. Fleurii, l. 245 § 27).

X. S. G.

Gorini Salwator ks., kanonik honorowy, historyk i apologeta francuski, ur. w r. 1803, † w r. 1859. Mąż niezwykłych zdolności i żelaznej pracy. Oddany z gorliwością pracy duszpasterskiej znajdował jednak dosyć czasu na studya naukowe, zwłaszcza historyczne, co tem więcej godne jest podziwu, że żyjac zdala od ruchu naukowego miast wielkich. potrafil zgromadzić potrzebne dziela naukowe, źródła i dokumenty, i zamkniety w swej izdebce długie poświęcał godziny na badanie i studyowanie. Postanowił G. wykazać takim historykom jak Augustyn Thierry, Guizot, Michelet, Quinet i inni bledy historyczne znajdujace się w ich dzielach. Ks. G. studyował głównie wieki średnie. Owocem jego pracy było apologetyczno-historyczne dzielo Défense de l'Eglise contre les erreurs historiques de M. M. Guizot, Aug, et Am. Thierry, Michelet, Ampére. Quinet, Fauriel, Aimé Martin etc. Lyon 1864, in 8-0, 4 vol. z życiorysem au tora; wyd. 1-e bylo w r. 1853, 2 vol Dzielo to należy do najlepszych apolo getyczno-historycznych prac; mimo toże wydane zostało przed klikudziesięciu laty zachowało swą wartość historycznoapologetyczną. (Por. Hurter, Nomencl. litterarius theol. Oeniponte, 1895, 8-0,

X. J. N.

Gorionides, autor dziela historycznego sytecie florenckim. † 21 stycznia 1757 o Żydach, którego zowią Zydzi Josippor. Dzieła jego: Inscriptiones antiquae nem. W 6 ksiegach G-s opisuje dzieje Żydów od początku aż do zburzenia Je- | Versuh d. Gesch. d. armen. Literarozolimy i daje do zrozumienia czytelnikowi, że to jest dzielo Józefa Flawiusza. Wlaściwie G-s korzystał z ksiag P. S., z pism Flawiusza, Liwiusza, Strabona i in. Dzieło to, nie wspomniane w Talmudzie, powstało w IX w. Znamy je w 2 wydaniach: 1-o, krótkie wydanie drukowano w r. 1480 w Mantui, w Bazylei r. 1541, wydał je Seb. Münster wraz z łacińskim przekładem; 2-0, wy-szło w Konstplu r. 1510, w Wenecyi r. 1544, po łacinie wyd. Gagnier - Oxford, 1706; Gotha, 1607. Niemiecki przekład dał pastor G. Wolf, Magdeburg, 1561, Frankfurt, 1613 r.; arabski przekład dolączono do Polyglotty Paryskiej i Londyńskiej. (Por. Wolfii, Biblioth. hebr., I, 508, n. 873; De Rossi, Dizion. stor. degli aut. ebrei, I, 149; W. W. t. V, k. 845-846; Buchberger, Kir-chliches Handlexicon, München, t. II, art. Josippon).

X. C. S.

Goritia Franciszek Antoni, kapucyn włoski; † w r. 1784, napisał dzieło wydane po jego smierci p. t. Epitome theologiae canonico-moralis, in 4-o. ost. wyd. Bassano 1838 r. w którem na 233 tablicach rozłożył materyę całej teologii praktycznej. Dzieło to dopełnił i wydał inny zakonnik Hieronim á Goritia; pożyteczne jest ono dla tych, którzy chca w krótkim czasie przypomnieć sobie teologie. (Por. Bund, Catalogus auctorum. Rothomagi 1900, 8-o, str. 65; Biblioth. Capuc. append. 22).

Goriun (Koriun) współczesny Eznika (ob) uczeń patryar. Izaaka i ś. Mesropa, gorliwie pracował nad umocnieniem Chijaństwa w Armenii. Został bpem w Georgii. Przetłumaczył on wraz z innymi 4-ma armeńczykami, z którymi spotkal się w Knstpolu po synodzie efeskim pko Nestoryuszowi, wiele pism greckich O. O. Kła, inne zaś wraz z aleks. tłum. Biblii przywiózł do ojczyzny. Jedyne znane jego pismo jest żywot ś. Mezropa, odznaczające się pięknym stylem, tak że G. zaliczają do klasycznych pisarzy ormiańskich. (Por. Welte, Goriuns Lebensbeschr. d. h. Mesrop, aus d. armen. Urtexte z. ersten Male übersetzt u. aus arm. Schriftstellern erleutert, Tübinger Programm 1841; Neuman, tem pobożny i miłosierny dla ubogich.

tur, Leipzig 1846, str. 44).

Górka Jakób ks. dr teologii, profesor seminaryum bpiego w Tarnowie, współ-czesny, napisał: Życie świętej Anieli Merici i dzieje przez nią założonego zakonu Urszulanek. Kraków 1901, 8-a: O Lourdes i cudach tam dokonanych za przyczyną Matki Najświętszej. Tarnów 1904, 8-a; Wspomnienia z po-dróży. I. O Muzeum narodowem polskiem w Rapperswylu. II. O grobie Bolesława Śmiałego w Ossyaku. Odczyty, tamže 1904, 8-a; Przemowa no slubie p. Tekli Sulikowskiej i t. d., tamže 1906, 8-a: O. P. Segneri T. J. Kazania, przekł. z włoskiegr, 1907, 2 tomy, 8-a; Blog. X. Jan Marya Vianney, proboszcz z Ars, Kazaniu niedzielne i świąteczne, wyd. z franc. Lwów-Kraków, 1906, Wspomnienia z Królestwa Polskiego i Litwy. 1907, 8-a; Cześć Maryi. O pobudkach i środkach nabożeństwa do Najśw. Maryi Panny, Tarnów 1907, 8-a.

X. J. N.

Górka Ludwik, jezuita polski, słynny kaznodzieja, profess 4 ślubów, był rektorem rezydencyi w Kamieńcu. † w r. Wydał Wieczerza Pańska albo nabożeństwo do Najśw. Sakramentu 1697; Lwów i Sandomierz 1697. (Por. Brown. Bibl. pisarzów asyst. polskiej, Poznań 1861, 8-a, str. 181).

Górka Łukasz, her. Łodzia od r. 1538 bo włocławski († 1542), syn Mikolaja, kasztelana gnieźnieńskiego, poprzednio kasztelan łęczycki i poznański oraz Capitaneus generalis Majoris Poloniae (generał wielkopolski). Jeździł, wysłany przez Zygmunta I, po pierwsza jego żone Barbare Zapolską, a później po Bo-ne Sforza. W r. 1515 towarzyszył Zygmuntowi do Wiednia, przyczem od cesarza Maksymiliana otrzymał dla siebie i rodziny tytuł hrabiowski. W r. 1527 należał do komisarzy królewskich, wyslanych na uspokojenie Gdańska. Po śmierci żony Katarzyny Szamotulskiej wstąpił do stanu duchownego. W r. 1538 po Janie Karnkowskim został bpem włocławskim. Na bpstwie okazał się godnym tego urzędu: słynał z wymowy, sądu dojrzałego i roztropności, a przyNajczęściej przebywał w Poznaniu lub katolikami świeckimi, zamkneli się w w dobrach swoich Szamotułach, gdzie zamku, gdzie wszakże długo bronic się tedrze włocławskiej zbudował kaplicę Najśw. Sakramentu, zostawił fundusz na mszę codzienna "Rorate" i na utrzymanie psalterzystów, nadto sprawił doń aparaty, kielich i pastorał. Powiększył w Piotrkowie. Kiedy herezya w Gdańsku szerzyć się zaczęła, G. początkowo przez wysłańców swoich, a następnie sam pragnął zgorszeniu przeciwdziałać. W tym celu wybrał się do Gdańska, ale w drodze rozchorował się, i przeniesiony do Szamotuł 3 października 1542 r., majac lat 62 tam žywota dokonal. pochowany w katedrze włocławskiej. (Por. Damalewicz, Vitae Vladislaviensium episcoporum, Cracoviae 1642, 3; ks. Stanislaw Chodyński, Wiel. Enc. *Illustr.*, t. 25).

T.

Górka Uryel, her. Łodzia, bp poznański († 1498 r.), syn Łukasza, wojewody poznańskiego. Bpem został w r. 1479 po dbaly, slabego tylko zdrowia, podpadał nawet epilepsyi. Przyczynił się do uposażenia wikaryuszów katedry poznańskiej; w testamencie sto grzywien zapi-Umierając, zaklął rodzinę, żeby nigdy nie odstępowała wiary katolickiej, grożąc w przeciwnym razie zgubą całemu domowi. (Por. Łukaszewich Józef, Krótki opis historyczny kościołów... dyecezyi poznańskiej. Poznań 1858-63; Letowski L., Katalog biskupów, prałatów i kanoników krakowskich, Kraków 1852-53, t. 4).

Gorkum miasto w połudn. Holandyi, słynne z wielkiej liczby męczenników (Martyres Gorcomienses), których świeto obchodzi się 9 lipca. Podczas oblężenia przez powstańców niderlandskich w r. 1572 hufiec żolnierzy hiszpańskich wraz z księżmi, zakonnikami i wieloma

kolegiate fundował, w katedrze swojej nie mógł atakującym kalwinistom. Pozaś raz na rok tylko bywał. Przy ka- stanowiono wiec otworzyć bramy, otrzymawszy zapewnienie od wodza oblega-jących Marinusa Brandta, że każdy po wykonaniu przysięgi będzie mógł odejść. Przyrzeczenie to złamano, gdyż pozwolono wyjść tylko żolnierzom, pozostała nadto dobra kapitulne, i dla bpów wło- zaś garstka katolików została wystawio-cławskich uzyskał od króła dom i plac na na zniewagi i okrucieństwa rozbestwionych kalwinów. Następnie odłączono świeckich, a duchownych wtracono do obrzydliwego wiezienia, gdzie nad nimi znecano się jeszcze okrutniej. Udano się do Wilhelma orańskiego z prośba o zlitowanie: nie czekano wszakże odpowiedzi, i nieszcześni więźniowie nawpół nadzy zostali odprowadzeni do Briel, i oddani w rece okrutnego ksiecia Lumay, głośnego w swojej nienawiści do katolików, a zwłaszcza do duchowieństwa. Bylo ich 16 kaplanów i 3 braciszków franciszkańskich. Nie wszyscy wytrwali mężnie, ale cudownym sposobem liczba nie zmniejszyła się, gdyż na miejsce upadłych wnet następowali inni, oddając się dobrowolnie w ręce oprawców. Pomimo iż od ks. orańskiego nadszedł rozsmierci Jędrzeja z Bnina, poprzednio kaz uwolnienia, hr. Lumay, nienasyco-kanonik krakowski, proboszcz poznański ny w swej zemście, rozkazał wszystkich i gnieźnieński. Maż dobry i o dyecezye 19 powiesić 9 lipca 1572 r.; pastwiono się nad ich zwłokami, a nawet z dwóch. którzy nie majac należytego hartu, depuścili się odstępstwa, jednego rozwścieczony tłum udusił pod szubienicami jego sał na budowę nowej wieży przy kościele katedralnym. Um. 1498 r., pochodo zakonu franciszkańskiego, trzech bywany w kaplicy Górków, obok ojca. lo kapłanami świeckimi, dwóch premonstratensów, jeden kanonik regularny i jeden dominikanin. Ponieważ nad grobem męczenników działy się liczne cuda, Klemens X 24 listopada 1675 r. ogłosił ich beatyfikacyę, Pius zaś IX 29 czerwca 1867 roku kanonizacye. Szczegóły męczeństwa opisal prof. Wilhelm Estius z Douay, siostrzeniec umeczonego gwardyana Mikolaja Pika (u Bolland. Julii 11, 754 i nast.).

(Ch.).

Gorliwość (zelus) jest to goraca milość Boga i plynace stad pragnienie by Go inni poznali i ukochali, a równocześnie smutek gdy się widzi, że Bóg jest za-pomniany, znieważany i przez bezbożników zaprzeczany. Sciśle biorac niepo-

dobna być prawdziwie religijnym, nie cybractwie różanca św., Rzeszów 1884 bedac równocześnie gorliwym, gdyż gorliwość w zasadzie nie jest czem innem, tylko miłością czynna. Chrystus Pan pragnac przeniknać serce nasze uczuciami gorliwości, każe nam mówić w modlitwie "Swięć się imię twoje, przyjdź królestwo twoje, badź wola twoja jako w niebie tak i na ziemi". Ale te uczucia nie beda szczere, jeżeli nie bedzie im towarzyszyła gotowość przyczyniania się do tego wedle możności. Wzorem i przykładem takiej gorliwosci jest sam Zbawiciel, który z gorliwości o chwalę Ojca i z milości ku nam dusze swa dał za owce swoje. Ten ogień gorliwości rozniecił w sercach apostołów i roznieca nieustannie w ciągu wieków w sercach misyonarzy, którzy nie patrząc ani na odległość krajów, ani na dzikość i barbarzyństwo ludów pogańskich, ani na różnice języka śpieszą ratować dusze krwia Jezusowa odkupione. Bez przesady powiedzieć można, że gorliwość tych wysłańców Chrystusowych odmieniła oblicze ziemi i sprawiła, że na pustych i jalowych rolach serc ludzkich zakwitnely najpiekniejsze kwiaty cnót chrześcijańskich.

X. J. N.

Górnicki Leopold, kaznodzieja, ur. w r. 1811, był proboszczem w Pleszowie, a potem kanonikiem krakowskim. Był współredaktorem czasopisma ludowego "Wieśniak". Wydał: Mowa podczas žalobnego nabożeństwa za duszę ś. p. Klementyny Hoffmanowej, Kraków 1848; Przemowa na pogrzebie Katarzyny hr. Badeniowej, Kraków 1843; Przemowa na pogrzebie Stanisława hr. Wodzickiego, Kraków 1843. Najlepsze kazania G. nie były dotychczas drukowane. (Por. Ks. Pelczar, Dzieje kaznodziejstwa. Kraków 1896, t. II, str. 328).

Górnicki Łukasz ks., syn znakomitego pisarza z XVI w., kanonik wileński i warmiński, z polecenia bpa wileńskiego Eustachego Wołowicza przełożył Jana Barklajusa Paraenesis, to jest napominania y Przestrogi nowowiernych. Ksiąg dwoje. Kraków 1628, 4-a. (Por. Wiszniewski, Hist. liter. polskiej. Kraków 1857, 8-o, t. IX, s. 134).

Górn'siewicz Andrzej o. dominikanin, współczesny, napisał Wiadomość o ar-

8-a; Historya Jasnej Góry Maryi w Borku starym i t. d., tamże 1886, 8-a; Pasek anielski św. Tomasza z Akwinu i t. d., tamže 1887, 16-a; Krótki życiorys bl. Innocentego V, papieża, dominikanina i t. d., Lwow 1898, 16-a; Najnowsi błogosławieni zakonu św. O. Dominika. I. Krótki życiorys bl. Rajmunda z Kapuy i t. d., Lwów 1900, 16-a; Toż II. Krótki życiorys błogostawionych meczenników tonkińskich z zakonu O. Dominika i t. d., tamże 1901, 8-a, i inne. (Por. Estreicher, Bibl. pols. XIX stulecia. Kraków 1907, 4-a, str. 57-58).

Görres von -1) Jan Józef, erudyta, katolicki pisarz i działacz naukowy, publicysta niemiecki z końca XVIII i pierwszej połowy XIX w. Ur. w Koblencyi 1776 r. z ojca kupca i matki z domu włoszki, Mazza, młody Jan Józef odbył nauki gimnazyalne w mieście rodzinnem. Obdarzony wybitnemi zdolnościami z łatwościa zapoznał się z filozofia, naukami przyrodniczemi i już wtedy streścił kurs "Geografii" do druku, rysował mapy astronomiczne, czynił doświadczenia fizyczne. W r. 1793 G. opuścił gimnazvum i miał sie udać do uniw. w Bonn na medycynę i przyrodę, lecz na razie odciagnely go sprawy polityczne. W r. 1794 Francuzi zajęli prowincye nadreńskie. Młodemu G., jak i wielu współczesnym idealistom, Francya wydala się wybawicielka ludów z dawnej ciemnoty; niosacą idealy postępu i szczęścia. G. w duchu tych pogladów wygłaszał mowy i redagował gazete Rothes Blatt, zamieniona na Rübezahl im blauen Grunde. Gdy poczał napadać na nadużycia jakich się w krajach nadreńskich dopuszczali komisarze francuscy, gazetę jego zawieszono, sam zaś G. dostał się do wiezienia. Poglady jednak swoje rozwijal dalej w dz. Der allgemeine Friede ein Ideal (Coblenz, 1798). Wr. 1799 udał się G. z poselstwem do Paryża, aby u pierwszego konsula, Bonapartego, wyjednać prawa dla swego kraju. Poznał już wtedy pozory szczęścia, jakie niby niosla Rewolucya i zniechecił się do tego ruchu politycznego. Opisał to w Resultate einer Sendung nach Paris im Brumaire VIII, Andernach, 1800. Holdował G. nowym hasłom, zachował jewrogowie nie moga mu nic nieszlachetnego zarzucić. Odsunawszy się od życia politycznego, G. został profesorem fizyki w gimnazyum w Koblenevi, oddał się studyom przyrody i wydał Uebersetzung der Sunoptichen Tabelle der Chemie von Fourcroy (1801), Aphorismen über Organonomie (1803), Exposition der Physiologie (1805). W pogladach na filozofie natury szedł G. za Schellingem, unikając jednak panteizmu. W r. 1806 objął G. katedrę historyi i literatury w uniw. w Heidelbergu, wraz z Achimem von Arnim i Klemensem Brentano zalożył nowa szkole romantyzmu niemieckiego, aby rozbudzić w ziomkach ducha narodowego. W tym celu wydawali oni Einsiedler-Zeitung i Teutschen Volksbücher (Heidelb., 1807). W owych też czasach upadku wiary, podniósł G. ducha religijnego swojem dz. Die Mythen-Geschichte der Asiatischen Welt (ib., 1810). W czasach najgorętszych dla potęgi Napoleona, G. poczał budzić ducha niemieckiego w piśmie, które wydawał pod tytułem Rheinischer Merkur (1814—1816); wplyw jego był potężny, sam Napoleon nazwał go "la cinquiéme puissance" (piata potega), która powstała przeciw niemu. Umiescil G. tam slynne Napoleons Proelamation an die Völker Europa's vor seinem Abzug auf die Insel Elba, gdzie świetnie streścił przygody Napoleona. Pismo to cieszyło się powszechnem uznaniem. Gdy zaś uciski biurokracyi pruskiej poczęly się zwiększać, G. uderzył na te nadużycia w piśmie Teutschlands künftige Verfassung (Frankf., 1816) i proponował jako najlepsze dla narodu niemieckiego, zjednoczenie się pod berlem austryjackiem. Rząd pruski niechętnie na to patrzyl; za następne dzieła w tym też duchu, chciano G. uwięzić, to też uszedł on do Frankfurtu, stamtad do Strasburga i wreszcie do Szwajcaryi, skąd posyłał dzieła swoje, wykazując szkodliwość polityki pruskiej dla narodu niemieckiego. Do takich pism należą: Teutschland und die Revolution (Coblenz, 1819), Altteutsche Volks und Meisterlieder (1817), Europa und die Revolution (Stuttg., 1821), In Sachen der Rheinprovinzen und eigener Angelegenheit

dnak prawość charakteru tak, iż nawet die Völker auf dem Congress zu Verona (ib., 1822). Badanie spraw politycznych przekonało G., iż tylko od Kła katolickiego można spodziewać sie odrodzenia narodów. Stanał tedy na stanowisku katelickiem i pozostał mu w pismach i swojem nauczaniu wierny do śmierci. A chociaż popełnił niedokladności teologiczne, to jednak przyczynił się do osłabienia wpływów racyonalistowskich. Również nieco utopijne idealy podejmował G. w połaczeniu wyznań różnych w pewną unie religijna i niezbyt dokładnie pisał o stosunku Kła do państwa w piśmie monachijskiem Eos art. Staat, Kirche und Cholera, inne w Athanasius; a przeciw liberalom, którzy na niego napadali, poteżną dal odprawe w dz. Die Triarier (1838). On też założył słynne pismo Historich-politischen Blätter, w którem do śmierci (20 tomów) liczne prace swe pomieszczal. Z dziedziny sztuki napisal Der Dom zu Köln und das Münster zu Strasshurg (1842). + 1848 r. w Monachium. Zbiorowego wydania pism G. dokonala jego córka Marya (Î t. Politischen Schriften; II. Ges. Briefe; razem 9 t.; 1854-1874). Życiorys G. podaly różne pisma współczesne; umieszczono go też w zbiorowem wydaniu dziel jego. Galland dal Joseph. v. Görres, aus Anlass seiner hundertjährigen Geburtsfeier in seinem Leben und Wirken dem deutschen Volke geschildert, Frieb. im Breisg, 1876. Por. też A. Wibbelt, G-s als Literarhistor, 1899. Umieszczał swe prace w Katholik, napisal Franciscus als Trouvadour, Emm. Schwedenborg (1827); przedmowe do pism Henryka Suso (1829) i in. W 1827 r. objął katedrę profesorską w uniw, w Monachium. Skupiał około siebie uczonych rodaków, podtrzymywał stosunki z niektórymi pisarzami katolickimi innych krajów, pismami i wykładami wywierał wpływ poteżny na cała Europe i nawet znany był w Ameryce. Napisał wtedy Ueber die Grundlage, Gliederung und Zeitenfolge der Weltgeschichte (Breslau 1830), nowe wyd. Strodba 1884), slynna Christliche Mystik (Regensb., 4 t., 1836-1842, 2-e wyd. 1869 5 t.), napisał wstęp do Seppa Leben Christi, 7 t., Regensb. 1743 —1846 (przeciwko Straussowi napisane-(ib. 1882) i Die heilige Allianz und go dziela), kierował wydawnictwena

Bilder aus allen Jahrhunderten der tej instytucyi jest wydawnictwo Quellen christlichen Zeitrechnung ("Gott in der Geschichte"), wykłady akadem. Die Japhetiden und ihre gemeinsame Heimat Armenien (Münch., 1844); Die drei Grundwurzeln des celtischen Stammes in Gallien und ihre Einwanderung (ib. 1845). (Por. F. Schultz, G-s und die jüngere Romantik, 1902; tegoz, Charakteristiken und Kritiken von G-s, 1804—1865 (2 Hefte, 1900—1902); W. W. t. V, k. 794—802; W. E. J., t. XXV—XXVI, str. 454: Buchberger, Kirchliches Handlexicon, München, t. I, 1907, k. 1734—1735; Hurter, Nomenclator theol., t. III, Oenip., 1895, k. 957—959). — 2) Gwido, syn poprzedniego i pisarz niemiecki z pierwszej połowy XIX w. Ur. 1805 r. w Koblencyi, kształcił się w Strasburgu i Bonn, uprawiał filozofie, literature klasyczną, indyjską, wreszcie historye, głównie dzieje ojczyste. Był współzałoży-cielem Histor. polit. Blütter, a od r. 1848 redaktorem. Dal po niemiecku Der Nachfolge Christi (1839); pisal poezye, wydane p. t. Marienlieder (1843, 3 wyd. 1853), Gedichte (1844)... wydane też w Deutsches Hausbuch (2 t., 1836...), u Brentano, Märchen (2 t., 1846...). Pisał w duchu szczerze katolickim. † 1852 r. w Monachium. (Por. Allgemeine Deutsche Biographie, Leipzig, 1875... t. IX, 368; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, 1907, t. I, München, k. 1735).

X. C. S.

Görresa stowarzyszenie katolickie powstało w Koblencyi w setną rocznicę urodzin Jana Józefa Görresa (ob.) w 1876 r. Ma na celu pielegnowanie nauki wśród katolików niemieckich. W 1905 r. stowarzyszenie liczyło 35 członków honorowych, 45 - dożywotnich, 2952 - zwyklych, 771-uczestników. Siedzibą stowarzyszenia jest m. Bonn; odbywa ono coroczne zebrania, o czem oglasza w t. zw. Jahresberichte. Wydaje od roku 1880 Histor. Jahrbuch; Philos. Jahrbuch — od r. 1888; Studien und Darstell. aus dem Gebiete der Gesch. od r. 1900. Również wydrukowało Staatslexikon (5 t. 1887 - 1897; 2 wyd. 1900 -- 1904). Od r. 1889 utrzymuje w schichts-Wissenschaft. Owocem prac te... apologeticus. Jedvne pismo G.

und Forschungen aus dem Gebiet der Gesch. (od r. 1892 wydawane) i od r. 1901 drukowane dz. Concilium Tridentinum. Wreszcie ze swoich funduszów (w 1905 r. wynoszących 4875),12 mk.) stowarzyszenie to wspomaga młodych uczonych i wydawnictwa katolickie. O stowarzyszeniu tem pisał Cardauns, 1901 r. (Por. Buchberger, Kirchliches Handlexicon, München, t. I, 1907, k. 1735).

X. C. S.

Górski Jakób, ur. ok. r. 1525, † 1585, rodem z ziemi Liwskiej, uczeń, potem profesor akademii krakowskiej, doktor praw obojga, kaznodzieja, filolog, kanokrakowski i płocki, archidyakon gnieźnieński. Między 1574—1585 ośm razy był rektorem akademii krakowskiej i na tem stanowisku żywota dokonał w r. 1585. Na polu piśmienni-czem dal się najpierw poznać dziełkiem o okresach: De periodis atque numeris oratoriis, Kraków 1558, dzielko odznacza się jasnością wykładu, nie jednak oryginalnego nie zawiera. W następnym 1569 r. ogłosił dzielko stylistyczne: De generibus dicendi, w 1560: De figuris tum grammaticis, tum rhetoricis libri quinque. Skutkiem różnicy w zapatrywaniu na okres retoryczny prowadził G. długie spory z innym filologiem ówczesnym Benedyktem Herbstem.. W 1563 r. wydał w Lipsku logike: Commentariorum artis dialecticae libri decem. Dziełko również odznacza się jasnością wykładu. W 1563 r., uzyskawszy urlop, na cztery lata wyjechał do Włoch. Po powrocie do kraju i uzyskaniu w r. 1569 stopnia doktora praw, zaczął wykłady na wydziale prawnym, a równocześnie otrzymał kanonie płocką. Z tych czasów pochodzą: Praelectiones plocenses powstałe z kazań miewanych w katedrze płockiej (Kolonia 1572-1582). W r. 1581 ogłosił mowę swą w obronie akademii krakowskiej: *Apologia pro academia* cracoviensi. W 1583 r. wydał cztery mowy na uczczenie Batorego, od którego wiele spodziewał się dla akademii: Orationes yratulatoriae. W 1585 wydał obronę swą dogmatu o Trójcy św.: wlasny Institut für Ge- Pro tremenda et veneranda Trinita.

polskie: Rada pańska wyszło 1597 r. (Przedrukował je Wiktor Czermak w Krakowie w 1892 r.). G. występuje tu jako satyryk-moralista. Otwarcie i bezwzglednie piętnuje przesady i przywary szlachty polskiej. Dziełko, po za treścią niezmiernie ciekawą i ważną, celuje pięknością języka i stylu. (Por. Kazimierz Morawski w Encyklop. Wychow. t. V, str. 8—34).

Górski Ludwik, biskup-sufragan pomorski. Urodził się 1724 r. w dyecezyi krakowskiej, w młodym wieku wstąpił do Pijarów. Przez jakiś czas był nau-czycielem synów Wacława hr. Rzewuskiego, potem pierwszym rektorem domu w Złoczowie, gdzie wystawił wspaniałe kolegium i przyczynił się wielce do ozdobienia kła. W r. 1766 jeździł do Rzymu na generalną kapitulę pijarską, jako przedstawiciel prowincyj polskiej. Po powrocie zarzadzał nowym zakładem pijarskim we Lwowie, skąd 1771 r. powołany został na rektorstwo w War-zawie. W kle przy ulicy Długiej poetawil 5 nowych oltarzy stiukowych, sprawił do nich piękne obrazy, jak Pana Jezusa ukrzyżowanego, pedzla Czechowicza; z dawnych zostawił tylko jeden, N. Maryi P. Łaskawej, cudami słynacy. Po nadto rozwinał znakomicie działalność drukarni. W r. 1774 na kapitule w Górze obrany prowincyałem, sprawowal ten urzad do r. 1777. W r. 1781 został bpem sufraganem pomorskim po Macieju Garnyszu. Umarł 25 września 1799 r. w kolegium warszawskiem; (Por. Szymon Bielski, Vita et scripta quorundam e Congreg. Cler. Reg. Scholarum piarum professorum Warszawa 1812, str. 96, 97). X. S. G.

Górski Ludwik. Do ludzi świeckich którzy w nowożytnych dziejach Kościoła katolickiego w Polsce najwybitniejszą odcyrali rolę, zaliczyć niewatpliwie należy Ludwika Górskiego. Urodził się w r. 1818 w Końskich, gdzie ojciec jego Franciszek, generał wojsk polskich, stał w obozie z pułkiem, którego był dowódcą. Matką Ludwika była Teodozya z Kręmpskich, niewiasta cnot wielkich i dzielnego charakteru. Nauki początkowe pobierał w korpusie kadetów w Kaliszu. Po wypadkach 1831 r. przeszedł do gimnazyum gubernialnego w

Warszawie, które ukończył z pierwszą nagrodą. W r. 1838 umiera ojciec jego. Jako 20 tetni młodzieniec, Ludwik objął ster interesów majątkowych rodziny i wraz z matką zajął się wychowaniem mlod zego rodzeństwa. I wychowanie to przynosi pomyślne owoce: jego bracia Stanislaw. Konstanty i Jan wyszli na wybitnych i zasłużonych obywateli kraju. W r. 1814 wchodzi w związki malżeńskie z Pauliną hr. Krasińską, córka kasztelana senatora, Józefa i Emilii z hr. Ossolińskich. Opu-zcza wtedy rodziuny majatek Wolę Pękoszewska osiada w Uleńcu, w pow. radomskim. W r. 1849 obejmuje w osobisty zarząd dobra swej żony Sterdyń w powiecie sokolowskim. Tu w krótkim czasie składa świetne dowody swego talentu administracyjnego i umiejetności gospodarstwa rolnego: majatek oczyszcza z długów, podnosi z upadku i doprowadza do stanu wybornego pod każdym wzgledem. W dalszym ciągu swego życia majątek pomnaża, ale w ten sposób, że razem z nim rosną w zamożność wszyscy wspólpracownicy jego, że jego bogaceniu się towarzyszą nie przekleństwa, ale blogosławieństwa bliźnich; że wreszcie, spojrzawszy na długie pasmo przeżytych lat, może z dumą powtarzać swoje ulubione: "Pamiętalem zawsze o Bogu i Bóg też o mnie pamiętał". Ludwik Górski odznaczał się zawsze wielką pobożnością i przywiązaniem do Kla. Towarzyszyły mu one na wszystkich polach jego rozgalezionej działalności obywatelskiej. Na wszystkich przewodniczyła mu: milość Boga i bliźniego. Na tej miłości opark on swój patryotyzm, swoje umiłowanie dobra publicznego, swoja siedemdziesiąt z góra lat trwajaca, a zawsze gorliwa służbe publiczną. Tę ostatnią rozpoczyna Ludwik Górski piórem i radą. Bierze czynny udział w zawiązanych w r. 1842 "zjazdach klemensowskich" t. j. urządzanych przez Andrzeja hr. Zamoyskiego obradach ziemian, z których narodziły się z czasem "Roczniki gospodarstwa krajowego" a w dalszej filiacyi — Towarzystwo rolnicze. "Roczniki" zamieściły wielką ilość prac Górskiego. Zawiązane w r. 1856 Towarzystwo rolnicze jemu głównie zawdzięcza swoją ustawe. Byl on też potem jednym z najwybitniejszych i najczynniejszych członków zarządzającego tem Towarzystwem komitetu. Od r. 1864 stowarzyszeni okregu siedleckiego wybierają G. na radcę komitetu Towarzystwa kredytowego ziemskiego, w którym przez lat 26 na stanowisku radcy, a potem przez lat jeszcze 16, na stanowisku prezesa urzęduje z największym dla instytucyi i dla kraju pożytkiem. Jednocześnie bierze czynny udział w zakładaniu i zarzadzie wielu innych instytucyj publicznych. Jemu zawdzięcza swoje powstanie i opieke zakład sióstr miłosierdzia św. Wincentego à Paulo, pod wezwaniem św. Kazimierza w Warszawie; on przez długie lata jest opiekunem zgromadzenią panien Kanoniczek; on należy do założycieli i przez długie lata jest prezesem komitetu Towarzystwa Osad rolnych i przytułków rzemieślniczych, on jest również jednym z założycieli Towarzystwa akcyjnego drogi żelaznej terespolskiej, Towarzystwa kredytowego miasta Warszawy i t. d. Na cele publiczne wogóle niezwykle ofiarny, G. szczególnie szczodrą miał rękę, gdy chodziło o potrzeby Kła katolickiego. Zbudował swoim kosztem piękne światynie w Ceranowie, w Zambrowie, kaplicę w Studzieńcu; przykładał się do budowy kościolów ss. Piotra i Pawła oraz ś. Augustyna w Warszawie, uczestniczac gorliwie w komitetach które się tą budową zajmowały. Jego gorące uczucia katolickie ciagnęły go zawsze do stolicy Kościola-do Rzymu. Bywał tam często. Osobiście znany trzem ostatnim papieżom i zaszczycany wysokimi ich względami, utrzymywał blizkie stosunki z licznymi książętami Kła, co niewątpliwie zapewniało mu w Rzymie wpływy bardzo poważne. Z inicyatywy Henryka Sienkiewicza, kraj nasz obchodził d. 26 listopada 1902 r. jubileusz sześćdziesięcioletni pracy obywatelskiej Ludwika Dzienniki z tego czasu Górskiego. podając opis jubileuszu, zamieściły mnóstwo cennych szczególów z życia niezrównanego patryoty – ziemianina. Powstała też podówczas myśl zbiorowego wydania wyboru jego pism. Wydanie to, obecnie już na ukończeniu, przedstawia duży tom, przeszło 50 arkuszy druku obejmujący. Obok przedruku najważniejszych prac G., znajduje się tam i kompletna tychże prac biliografia.

M. G.

Górski Mikołaj, dr. teologii, ur. 27 grudnia 1755 na Podolu. Po ukończeniu seminaryum kamienieckiego, wyświecony na kaplana okole r. 1805, zostal sekretarzem bpa Franciszka Maćkiewicza, a w 1820 kanonikiem kamienieckim. Po śmierci bpa Maćkiewicza w r. 1842 został wikaryuszem generalnym kapituły i administratorem dyec. kamienieckiej; prekonizowany na biskupa d. 27 czerwca 1853 r., otrzymał świecenia biskupie 20 czerwca 1854 r. z rak metropolity ks. Ignacego Hołowińskiego w kle ś. Katarzyny w Petersburgu. Nie długo piastował godność bpa kamienieckiego. gdyż zmarł 27 grudnia 1855 r. Był to przedostatni biskup zniesionej ukazem z 1886 r. dyceczyi kamieckiej, przyłą-czonej do dyceczyi łucko-żytomierskiej. (Por. Pamietnik rel. mor. t. 28 i 30: Rocznik Akademii Duch. Petersb. za r. 1888-89; Ks. biskup Symon, De Catholica facultate theologica in universitate litterarum olim Vilnensi).

Górski Onufry, uczony pijar, ur. 1774 we wsi Włodzimierzu na Wołyniu. W 13 roku życia wstąpił do Pijarów w Warszawie, a w 19 był już nauczycielem w konwikcie. Obok nauki i zdolności pedagogicznych, G. słynał z wymowy; przez lat 5 był najczynniejszym współpracownikiem i członkiem redak-cyi "Pamiętnika warszawskiego" wydawanego przev Franciszka Dmochowskie-W r. 1805 Towarzystwo przyjaciół nauk na dowód uznania wszechstronnej i pożytecznej działalności G-ego, wybralo go na swego członka. G. umarł 1806 r. (Por. ks. Wojciech Szwejkowski, Zyciorys Księdza O. Górskiego w t. 10 Roczników).

Górski Stanisław, kanonik płocki krakowski, zasłużony pisarz historyczny, twórca "Tomicyanów" z XVI w. Ur. 1489 r. w Płockiem, z rodziny szlacheckiej (h. Bogorya). G-i ksztalcił się w Krakowie, teologię i prawo studyowal we Włoszech (prawdop. w Padwie) Po powrocie do kraju, G-i przyjał święcenia kaplańskie, miał być profesorem Akademii krakowskiej. To pewne, iż bp. To-micki (od r. 1524) i podkancierzy koronny uczynił G-ego swoim sekretarzem i używał go do spraw ważnych, nawet tajnych. W 1533 r. bp. Tomicki wyro-

ko" i kanonie plocką. Po śmierci To- pił do zakonu w r. 1589 w 21 ym żymickiego († 1539 r.) G-i został sekre- cia, profes 4 ślubów. Był profesorem tarzem królowej Bony; za jej wstawie retoryki, filozofii i teologii dogmatycznej niem otrzymał kanonie krakowską i i prawa naturalnego. † w Warszawie mógł też poznać dobrze sprawy polity- w r. 1616. Napisał: Chwała świętych czne za Zygmunta I. W godnościach i błogosławionych Polaków. 1598; kościelnych G-i się nie posunał wyżej, prawdopodobnie sie o to nie ubiegal, a riańskiego, 1603, in 4-o; Wyjawienie może naraził się współczesnym potentatom, zwyczajem mówienia prawdy w oczy; † 1572 r. w Krakowie, pochowany obok swego dobroczyncy bpa P. To-mickiego w katedrze krakowskiej. Niespożyta zasługa G-ego, jest praca jego nad zbiorem aktów politycznych, czyli t. zw. tajnego archiwum państwowego. Zbiór ten znany jest pod nazwa Acta Tomiciana. Zjawił się u nas wtedy, gdy jeszcze na Zachodzie Europy o podobnej pracy nie pomyślano. G-i daje zbiór w odpisach (listów wysłanych), w oryginalach (listów przychodzących), w notatach, w aktach o pełnem brzwieniu; do papierów tych często dodawał G-i ważne komentarze, nieraz całe monografie. W rękopisie t. zw. Sapieżyńskim są akta od r. 1462, z innych zbiorów można je dopełnić do r. 1548, na-wet do 1557 r. (Teki Zamoyskie). Najpełniej podano dokumenty z epoki Zygmunta I (1507-1548 r.). Z opisów tych zbiorów powstało 7 dziś znanych egzemplarzy "Tomicyanów." Opracował je dr. Wojciech Ketrzyński i opisał w pracy O Stanisławie Górskim, kanoniku plockim i krakowskim i jego dziełach (VI tom Roczników Tow. Przyj. Nauk w Poznaniu). Tomiciana" wydano nakładem ś. p. hr. T. Działyńskiego (1852—1860—8 to mów); 9-ty tom 1876 r.; t. 10-ty (1899) dal akta z r. 1538, opracował go dr. Zygmunt Celichowski. Wydanie to obejmuje trzecią część pracy G-ego. O G-im jakiś czas zapomniano; Starowolski nie o nim nie pisal. W XVIII w. pisal o G-im Janocki (Janociana, III), J. M. Ossoliński (Wiad. Hist.-Kryt., I, 493) wykazał doniosłość jego pracy; dr. W. Kętrzyński (cyt. wyżej) dał o nim cenna prace. (Por. Encykl. Powsz. Orgelbr., t. X, str. 271—274 i tamże cyt. bibliogr.; W. E. J., t. XXV—XXVI, str. 457—458). X. C. S.

bil mu probostwo "in villa regia Plocz- us Szymon, jezuita polski, mazur, wsta-Wyjawienie pierwsze niewstydu Awstydu Ariańskiego czyli zawstydzenie nowych arianów od X. Piotra Skargi i t. d. Kraków 1608, 4-a-jest to obrona Skargi. (Por. Brown, Biblioteka pisarzów ass. polsk. Poznań 1862, 8-a, s. 182; Wiszniewski, Hist. lit. pols. 8-a, t. VIII, str. 182 i 245).

> Górski Tomasz o, kapucyn, współczesny, napisał szereg życiorysów Świetych w kilkokartkowych broszurkach, w Krośnie w r. 1891, np. Bł. Aniela Merici; Św. Elżbieta z Turynnii; św. Hiacynta z Marescotti; Bł. Humiliana z Cerchi; Sw. Konrad z Placencyi i t. d. (Por. Estreicher, Bibliogr. polska XIX stulecia. Krakow 1907, 4-o, t. II, s. 60).

> Górski Wojciech, ur. 31 mar. 1739 r. biskup kielecki. Jako kanonik kujawski od r. r. 1772 do 1787 dostal się pod panowanie rakuskie w Galicyi i tu otrzymał nominacye na stolice tarnowska. Kiedy staraniem cesarza Franciszka II, a moca bulli Piusa VII z r. 1805 zniesiona została dyecezya Tarnowska, a kolegiata kielecka podniesiona zostala do godności kla katedralnego, G. mianowany był biskupem tej nowej dyecezyi. Wprowadził go na stolicę biskupią wykonawca bulli Piusowej, archp lwowski, Kajetan Kicki. W r. 1809 dyecezya kielecka weszla w skład Ksiestwa Warszawskiego; G. został senatorem. Lat 13 rządził dyecezyą, umarł I lutego 1818 r. Na mocy nowych układów Stolicy Apostolskiej z cesarzem Aleksandrem I, stolice bpia z Kielc przeniesiono do Sandomierza, 7 dekanatów przyłączono do dyczezyi krakowskiej; katedra kielecka wróciła do dawnego tvtulu "Insignis Collegiata" i znowu wyniesioną została do godności kła katedralnego dopiero bulla pża Leona XIII z d. 28 grudnia 1882 r. (Por. ks. W. Siarkowski, Groby Kościoła N. Maryi Panny w Kielcach).

Górski albo Gurski albo Gossi-

X. S. G.

prawosł. akad. duch. w Moskwie, ur. w O sanie episkopskom w otnoszenii k r. 1812 w Kostromie, w mieście rodzin- monaszestwu w cerkwi wostocznoj (tamnem odbył nauki początkowe i średnie że, ks. 21); O drewnich kanonach św. w seminaryum; w 1828 r. przeszedł do akademii, która skończył w r. 1832, zostal profesorem historyi cerkiewnej i świeckiej w semin. mosk., a w r. 1833 w akademii—cerkiewnej historyi. W r. 1837 był profesorem nadzwyczajnym, a w r. 1839 zwyczajnym. W r. 1760 wyświęcony, nie wstąpiwszy w związki małżeńskie, i w tymże roku mianowany protojerejem. W r. 1864 otrzymał sto-pień dra teologii, w tymże roku został rektorem akademii i objał katedre teologii dogmatycznej. Na tem stanowisku pozostawał do śmierci w r. 1875. Zamknięty w sobie, lubiący samotność, ciągle zajety, uczony profesor lubiany był przez wszystkich. Metropolita Filaret spodziewał się, że G. zostanie zakonnikiem, opiekował się więc nim, wyręczał w różnych sprawach, co krępowało G. i odrywało go od ulubionych zajęć naukowych. Do klasztoru jednak G. nie wstapil, co nawet ochłodziło stosunki jego z metropolitą i ściągnęło na G. niechęć tego ostatniego. Rektorem będąc polożył wielkie zasługi dla akademii; wspólnie z Filaretem Gumilewskim zreorganizował pod względem naukowym akademię, na pierwsze miejsce w programie wykładów stawiając historyę. Przez 20 lat zajmu-jąc się biblioteką G. uporządkował ją, wzbogacił wielu dzielami, poczynił notatki i objaśnienia, i stał się istną encyklopedyą i skarbnicą wiadomości i wskazówek, po które zwracali się do G. nietylko wychowańcy akademii, ale i profesorowie i uczeni, tacy jak Pogodin, Sreźniewskij, Suchomlinow i inni. Z piśmienniczej działalności G. zaznaczyć trzeba ważną jego pracę, dokonaną z polecenia metropolity Filareta, która dla nauki rosyjskiej cennym jest nabytkiem, a mianowicie sporządzenie katalogu rękopisów biblioteki synodalnej. Cennej tej pracy wyszło 5 tomów p. t. Opisanje slawiańskich rukopisej moskowskoj sinodalnoj biblioteki. Tom VI, gotowy do druku nie został wydany; materyał przygotowany do dalszych tomów został rozproszony i zaginał. Z innych prac drukowanych G. znakomitsze są: Obrazowanje kanona świaszezennych knig Nowago Zawieta (w chała, a gdy już w starości chodzić nie

Gorskij Aleksander, protojerej, rektor | "Pribawl. k Twor. św. otcew," ks. 24); Kiryllu i Mefodju (tamże, ks. 15); O śww. Kirylle i Mefodii. Moskwa 1843, cz. 3, 1 inne. (Por. Łopuchin, Prawosł. bogosł. encikł. Petrograd 1903, 8-o. t. IV, k. 541-550, art. S. Smirnowa).

> Gorskij Teofilakt, teolog prawosławny. bp w Kolomnie, † w r. 1788. Napisal Ortodoxae orientalis ecclesiae Dogmata. Lipsiae 1784; Streszczenie dogmalów chrześcijańskich. St. Petersburg po lacinie i po rosyjsku; później przetłumaczono tę książkę na język francuski i niemiecki. (Por. Gagarin, De la Théologie dans l'Eglise russe: Nouv. biogr. générale).

> Gorycki Szymon, poeta religijny, rodem z Pılzna nad Wisłoką, żył w XVI w. za czasów Zygm. Augusta, mieszkal w Krakowie i był w wielkiej przyjaźni z Grzegorzem z Samborza. Napisal: Quaerimonia ecclesiae Christi sponsae... versu elegiaco. Cracoviae 1567; in 8-0; De D. Anna matre Virg. Mariae... carmen panegyricum, tamże 1568, in 8-o; Elegiae duae, b. m. i r. in 8-o; Petrum a Poznania... Elegia. Cracoviae. in 4-o. (Por. M. Wiszniewski, Hist. lit. polsk. Kraków 1844, in 8-o, t. VI, str. 320).

> Goryńska Dorota córka Kaspra Goryńskiego i Agnieszki Sobockiej małżonków, pani wielkich cnót, oddana w małżeństwo Wojciechowi Mińskiemu wojskiemu warszawskiemu; po śmierci męża wyszła powtórnie za Stanisława Barziego wojewodę krakowskiego. Prędko owdowiawszy ślubowała Bogu czystość wdowieńską i oddała się całkowicie dobrym uczynkom, pokucie i wychowaniu opuszczonej młodzieży, którą wlasnym kosztem w klasztorach w Krakowie, w Sączu i w Chelmie kształciła. Życie prowadziła prawie zakonne, dzieląc czas między modlitwę, czytanie duchowne a dobre uczynki; co piątek chodzila na Skalke; do Częstochowy też podróż nieraz pieszo i boso odbywała; trzynastu ubogich często przy swoim stole gościła. Mszy św. codziennie pobożnie słu-

mogla, nosić sie do kla w krześle kazala. Goraco milowala ojczyzne i gdy jakie utrapienie nad nia sie zbieralo, przymnażała modlitw i pokuty, by milosierdzie boże dla kraju uprosić. + dn. 9 kwietnia 1613 r. w opinii świątobliwości. Pochowana w Krakowie w kle jezuickim św. Barbary, (Por. Świecki T., Historyczne pamiątki. Warszawa 1856, 8-a, t. I, str. 74; Jaroszewicz, Matka ŚŚ. Polska. Poznań 1893, 8-a, t. II, s. 203). X, J, N

Gorszyciel chory musi naprawić zgorszenie w obecności dwóch świadków, i to zaraz w domu po spowiedzi. Jeżeli napisal dzielo przeciw religii lub moralności, albo przeciw Kościolowi lub duchowieństwu, musi to odwołać pisemnie albo w razie niemożebności, z powodu cieżkiej choroby, ustnie wobec kilku świadków. Jeżeli wyrządził krzywdę na majątku, sławie, musi wynagrodzić, i restytucye uczynić, o ile jest obecnie w stanie, i to albo sam, albo przez spadkobierców. Jeżeli żyje w małżeństwie cywilnem, to spowiednik zbada, czy do zawarcia malżeństwa, według formy trydenckiej, nie stoi na zawadzie przeszkoda kanoniczna, a) Jeżeli nie ma żadnej przeszkody malżeńskiej, natenczas zachęci i upomni chorego, ażeby zawarł malżeństwo w obecności proboszcza i dwóch świadków. Jeżeli się chory na to zgodzi, to go rozgrzeszy, jeżeli zaś na to się nie zgodzi, odmówi mu rozgrzeszenia. Spowiednik postara się, aby jak najspieszniej otrzymać dyspense od zapowiedzi i ślub dać. b) Jeżeli zachodzi przeszkoda, od której można dyspense otrzymać, a chory przyrzeka, iż się podda we wszystkiem rozkazom i prawom Kościola, rozgrzeszy go, rozumie się, jeżeli jest dobrze przygotowany; sam postara sie o dyspense, aby jak najrychlej malżeństwo zostało zawarte.

Leon XIII udzielil biskupom władzy dyspensowania chorych, w wielkiem niebezpieczeństwie śmierci się znajdujących, gdy już niema czasu udać się do Stolicy św., od wstelkich przeszkód publicznych, które z mocy prawa kościelnego malżeństwo unieważniają, z wyjątkiem przeszkody wynikającej z "święceń kaplańskich" i z "powinowactwa godziwego w pierwszym stopniu linii prostej."---

tych, którzy zawarli cywilne malżeństwo, albo żyją w konkubinacie, a to dlatego, ażeby umierający w braku czasu mogli ważne malżeństwo zawrzeć i sumienio swoje uspokoić. To wypływa z pisma S. Kongr. Ink. z dnia 20 lutego 1888, wyslanego z rozkazu papieża do wszystkich biskupów. A taż sama kongregacya ogłosiła następujący dekret aprobowany przez Leona XIII z dnia 1 marca 1889: "Biskupi, którym owa władza pismeni z dnia 20 lutego 1888 udzielona została, moga te władze subdelegować "tylko proboszczom," i to na te wypadki, gdy braknie czasu udania sie do biskupa a niebezpieczeństwo grozi.

Leon XIII zatwierdził następujące pismo S. C. Inq. z dnia 20 lutego 1885 r. odnoszące się do wykonania dyspens, udzielonych od Stoliey św.: 1. Dispensationes matrimoniales omnes in posterum committendas esse vel oratorum Ordinario, vel Ordinario loci. 2. Appellatione Ordinarii venire Episcopos, Administratores seu Vicarios Apostolicos, Praelatos seu Praefectos habentes jurisdictionem cum territorio separato, eorumque Officiales seu Vicarios in Spiritualibus generales, et sede vacante Vicarium Capitularem vel legitimum Administratorem. 3. Vicarium capitularem seu Administratorem eas quoque dispensationes Apostolicas exsequi posse, quae remissae fuerint Episcopo vel Vicario eius generali vel Officiali, nondum executioni mandatas, sive hi illas exsegui coeperint, sive non. Et vicissim, sede deinde provisa, posse episcopum vel eius vicarium in spiritualibus generalem seu officialem exsequi dispensationes, quae vicario capitulari exsequendae remissae fuerant, seu hic illaexsequi coeperit seu minus. 4. Dispensationes matrimoniales Ordinario oratorum commissas exsequendas esse ab illo Ordinario, qui litteras testimoniales dedit vel preces transmisit ad S. Sedem Apostolicam, sive sit Ordinarius originis, sive domicilii, sive utriusque sponsi. sive alterutrius eorum; etiamsi sponsi, quo tempore exsecutioni danda erit dispensatio, relicto illius dioecesis domicillio, in alliam diocesim discesserint, non amplius reversuri, monito tamen, si id expedire judicaverit, Ordinario loci, in quo matrimonium contrahitur. 5. Or-Tej władzy użyczył Papież wzgledem dinario praedicto fas esse, si ita quoque

expedire judicaverit, ad dispensationis | 138 r. prz. nar. Chr. Widocznie tam exsecutionem delegare alium Ordinarium, eum praesertim, in cujus dioecesi sponsi actu degant.

- e) Jeżeli zaś zachodzi tego rodzaju przeszkoda malżeństwa, od której Kościół nie może, albo nie zwykł dyspensy udzielać, a chory szczerze przyrzeka, iż w razie wyzdrowienia podda się poslusznie prawom bożym i kościelnym, natenczas go spowiednik rozgrzeszy. Ale jeżeli chory nie wie o owej przeszkodzie, od której nie ma dyspensy, natenczas pozostawia się go w dobrej wierze.
- Jeżeli w parafii, względnie w gminie publicznie wiedzą o tem, że ów chory nie zawarł małżeństwa według praw kościelnych, natenczas musi to zgorszenie naprawić w obecności zebranych, w ten sposób, iż przyrzeknie albo małżeństwo zawrzeć w kościele, albo nalożnicę usunać.
- Jeżeli chora żyje w separacyi od męża, na własną rękę spowodowaną, spowiednik będzie nalegał, ażeby na nowo do męża wróciła; gdyby ona wzbraniała się to uczynić, dla powodów kanonicznych, tj. przez prawo kościelne uznanych, rozgrzeszy ją, ale pod tym warunkiem, że urazę mężowi daruje. Gdyby opuściła męża bezprawnie, musi w obecności świadków przyrzeknąć, iż po wyzdrowieniu do meża powróci. Gdyby o tej separacyi nikt nie wiedział, ma to przyrzec spowiednikowi. Jeżeli osoba chora żyje w separacyi przeprowadzonej tylko przez sądy świeckie i jest tego przekonania, że nie grzeszy, nie trzeba jej niepokoić, tylko ją pozostawia się w iei dobrei wierze.
- 7. Grzesznik publiczny pozbawiony przytomności może i powinien być warunkowo rozgrzeszony i obdarzony sakr. Ostatniego Namaszczenia; albowiem Kościół przypuszcza, iż i taki grzesznik żaluje. Konieczność zaś znosi zgorszenie. Ale Wijatyku takiemu się nie udziela. Ks. Kopyciński.

Gortyna, miasto na Krecia nad rzeka Lettens; do tego miasta należały dwa porty Matalou i Lebena (Strabo X, 4-11). Dziś jedne ruiny pozostały około wsi Hagia Dheka. Do tego miasta na- rjum, które służy i dla innych dyecezyj pisał senat Rzymski zawiadomienie o sufraganalnych z wyjatkiem Laibachu. zawarciu przymierza z Żydami w 139- Z zakonników są Franciszkanie i Kapu-

mieszkało sporo Żydów. (I Mach. XV, 23).

Gorycya (Görz) nazwa miasta i ksiażęcego arbpstwa z sufraganiami: Laibach (książęce bpstwo), Parenzo-Pola,

Triest-Capodistria, Veglia.
1. Arbpstwo Gorycya - Gradisca (Goritiensis et Gradiscana). Okolice G. należały do starożytnego Illiricum, któremu ces. Henryk nadal tytul hrabstwa. Same miasto zwane Niceą austryácką, liczące 14,000 mieszkańców po raz pierwszy zostało wymienione w r. 1001, w dokumencie, przez który ces. Otton III daroakwilejskiemu polowuje patryarsze wę villa di Gorizia. Miastem stała się G. w r. 1307, gdy hr. Henryk II ustanowił je stolicą uksiężąconego hrabstwa G-yi. W r. 1500 gdy hrabiowie wy-marli, G. posiadł ces. Maksymiljan. Pod względem klnym G. należała do patryarchatu akwilejskiego (ob. kwileja), po zniesieniu którego ustanowiono dwa arbpstwa Udine i G., co potwierdziła bulla pska "Sacrosancta" z 18 kw. 1752 r. Cesarz Józef II usunawszy niewygodnego mu arbpa hr. Edlynga, samowolnie 1787 ustanowił arbstwo Laibach, arbpstwo zaś G. zamienił na bpstwo Gradisca, co później pż Pius VI potwierdził, z warunkiem że w Gradisca bedzie tylko konkatedra, przez co istniały dwie stolice bpie, zarządzane przez jednego bpa, podlegającego metropolicie Laibach. Bulla "Recti prudentisque consilii" z d. 12 wrz. 1797 r. pž przeniósl stolicę bpią wraz z kapitula napowrót do G. z warunkiem, że bp nosić będzie tytuł Goritiensis et Gradiscanus, w r. zaś 1827 bulla "Insuper" przywróciła bpstwu godność arbpstwa, bez tytułu wszakże książęcego, który dopiero w r. 1854 otrzymał arbp Gollmayr. Obecnie liczy 200,000 katol. (wobec 500 innowierców), obsługiwanych przez 356 kaplanów świeckich i 25 zakonników. Kapitula metrop. składa się z proboszcza, dziekana, scholastyka, oraz 4 kanoników, którzy noszą tytuł protonotarii apostolici ad instarparticipantium. Oprócz tego jest 7 kanoników honorowych. Istnieje seminacyni oraz Bracia milosierni i Siostry Milosierdzia ś. Wincentego à Paulo. Akwilei. Pierwszym bpem ok. r. 561 (Por. Gius, Dom. della Bona Strena był Venerius. Leon XII, jak wspomchronologia per l'antica storia del niano w r. 1827 połączył oba bpstwa. Friuli e principalmente per quella di Gorizia sino anno 1500. Gorizia proboszcza, dziekana i 4 karenzo ma proboszcza, dziekana i 4 karenzo ma proboszcza,

2. Dyecezya Laibach (Labacensis). Laibach stolica Krainy liczy 270,000 mieszk., od r. 1200 przypadła książetom Krainy, a od r. 1365 Austryi. Ces. austr. Fryderyk IV (III) w r. 1461 za-lożył tutaj stolicę bpią wraz z kapitulą, co potwierdził następnego roku pż Pius II. W r. 1488 bp Krzysztof Rauber otrzymał tytuł książecy. Bp Tomasz Chroën (1597-1630) nazwany został apostołem Krainy, ponieważ nawrócił 41,000 protestantów. Jak wspomniano powyżej, ces. Józef II uczynił Laibach metropolia zamiast Goryeyi, co jednak pž Pius VII zniósl i pozestawił Laibach bpstwem, pierwotnie podlegającem Stol. aplskiej, a od r. 1830 Gorycyi. Laibach liczy katolików 527,581, posiada kapitułę złożoną z proboszcza, dziekana (obaj infulaci), 9 rzeczywistych i 4 honorowych kanoników, oraz 674 kapłanów świeckich i 53 zakonników. Istnieje tutaj male i duże seminaryum. Z zakonów są Franciszkanie, Kapucyni, Lazaryści, oraz Urszulanki i Siostry miłoś. św. Wincentego a Paulo. (Por. J. L. Schönleben, Carniola antiq. et nova. Laibach 1681; Marian, Austria Sacra V, s. 139, i nst.; Gams 283; V. K. Klun Archiv f. d. Gesch. v. Krain. Laibach 1852).

3. Dyecezya Parenzo-Pola (Porentina et Polensis), utworzona w r. 1827, skutkiem połączenia dwóch bpstw Parenzo i Pola. Parenzo jest miastem o 3,200 mieszk., w Istryi austr. z piękna katedrą. W IV w. mieszkańcy tutejsi wybudowali bazylikę ś. Wawrzyńca. Jako pierwszego bpa wymieniaja niektórzy św. Maurusa, był nim wszakże prawd. ok. r. 523 ś. Eufrozyusz, który katedrę odnowił i wykończył. Bp pierwotnie podlegał patryarsze akwilejskiemu, później po zniesieniu takowego od r. 1813—1830 metropolii Udine, a odtąd Gorycyi. Pola miasto nad morzem Adryatyckiem z 3,600 mieszkańcami, bypo za czasów rzymskich dużem miastem lortowem, posiadającem 30,000 mieszk.

Chjanizm dotar! tutaj już w I w. z Akwilei. Pierwszym bpem ok. r. 561 był Venerius. Leon XII, jak wspomniano w r. 1827 połączył oba bpstwa. Dyecezya posiada 80,000 katol. (z której 230 greko-unitów). Kapituła w Parenzo ma proboszcza, dziekana i 4 kanoników, Pola zaś dwóch prałatów, 3 kanoników. W obu dyecezyach pracuje 121 kapłanów świeckich i 8 zakonników (Reformatów). (Por. Ughelli, t. II, 394 i nst.; Moroni LI, 174; LIV, str. 15; Kandler, L'Istria, Trieste 1847—1850).

4. Dyecezya Trieste—Capodistria

(Tryestina et Justinopolitana). Triest liczacy obecnie 70,060 mieszk., przeważnie Włochów, powstal za ces. Wespazyana, 70 r. po Ch. Po upadku cesarstwa zachodniego wcielony został do patryarchatu akwilejskiego. W w. X zdobyli go Wenecyanie, w r. zaś 1382 zagarnela Austrya. Sw. Hermagoras. wspomniany przez św. Marka jako pierwszy bp Akwilei zaszczepił i tutaj Coyjanizm, lecz właściwego bpa posiadł Tryjest dopiero w ok. r. 524 w osobie św. Frugifera. Za Karlowingów i ich następców posiedli bpi Tryestu znaczne prawa i przywileje i poczęli nosić tytuł hrabiów. Pius II, jako Eneasz Piccolommini (1447-1450) był bpem Tryestu. Po zniesieniu patrvarchatu akwilejskiego bpstwu Tryest od r. 1752 podlega arbpstwu Gorycyi. W r. 1788 zniesiono je, a w r. 1791 napowrót przywrócono. Jednocześnie została z nim polaczona mała, bo licząca zaledwie 25,000 dusz dyccezya Pedena, której pierwszym bpem z początku VI w. był ś. Nicefor. (Por. Dr. A. Huber, Die Ecclesia Petena der Salzburger Urkunden, Wien 1866). Za bpa Antoniego Leonardis († 1830) dyecezya Tryest została znacznie powiększona przez przyłączenie do niej dyecezyi Cittanovo i Capodistria. Cittanovo staroż. Aemonia, miała już w r. 381 bpa w osobie św. Maksymusa. Za 78 bpa Teodora Loredana Balbi została 1828 r. polączona z Tryestem, a kapitula katedralna zamieniena na kolegiacka. Capodistria staroż. Aegida, Egida Capriaria, Capris, Justinopolis z 10,000 mieszk., 30 kłami, przyjęła Chjanizm w I w., jako pierwszego wszakże bpa otrzymała w VI w. ś. Nazaryusza (524?). Była ona już raz przed 400 ostatnio zaś od roku 1830 po śmier- dzina Maryi" przy ul. Żelaznej; kan. ci 48-go bpa Bonifacego do Ponte. (Por. St. Terpini, Eppi Justinopolitani, Triest 1733; Moroni LXXX, 263). Z połączonych z Tryestem dyecezyi zostaly wyjęte dekanaty Adelsberg, Feistritz i poddane dyec, Laibach, Pierwszym bpem połączonych dyecezyj zo-stał w r. 1831 Mateusz Rauniker. Obecnie liczy cała dyecezya 361,600 katolików obsługiwanych przez 307 kapłanów świeckich i 48 zakonników, z których są Benedyktyni, Franciszkanie, Kapucy-ni, Mechitaryści, Minoryci i Benedyktvnki. (Por. Mainati "Cronice ossia memorie stor. sacro-profane di Trieste" Venezia 1817; P. Kandler "Fasti sacri e profani di Trieste dell'Istria," Trieste 1849; Moroni, LXXX, 222—270).

Dyecezya Veglia (Vegliensis) dla kwarneryjskich wysp wyższej Dalmacyi z miastem tejże nazwy. Stolica bpia została tutaj założona w XI w., otrzymawszy ja-ko pierwszego bpa Vitalisa. Jego na-stępcy pierwotnie podlegali arbpowi Zara, od r. 1827 Ĝorycyi. W r. 1822 45-ty bp. Jan Antoni Sinnitich otrzymał administracyę bpstwa Ossero, którego bp jest już wymieniony na soborze powsz. z 787 r. Bullą "Locum B. Petri" bpstwo Ossero zostało zupełnie zniesione w r. 1830, jak również bpstwo Arbe i oba bpstwa połączone z Veglią. Pierwszym bpem połączonych bpstw był Bartlomiej Bozanich (1834—1854), który podlegal już arbpstwu Gorycyi. Dyecezva Veglia liczy 50,000 dusz, obsługiwanych przez 105 kapłanów świeckich i 23 zakonnników (Franciszkanów, Minorytów. Franciszkanek i Benedyktynek), kapitula posiada proboszcza, dziekana, 4 rzeczywistych, 2 honorowych kanoników. (Por. *Ilyria Sacra* V, 2, 94, inst.; Moroni, IXXXVIII, 285 i nst.). (Ch.).

Gorzalczynskij A., napisał dzieło Stanisław episkop krakowskij pryznannyj światym w Rimskoj Cerkwi. Kijew 1868, 8-o.

Gerzelański Mikolaj ks. Ur. w 1835 r. elusiones theologicae pro disputationy 1859 r. na kapłana, zrazu kapelan bp Dekerta, później wikaryusz u ś. Karola Borom., od 1883 r. prawie do końca życia kapelan zakładu dla sierot "Rodusieni kapelan zakładu dla się do Rzymu, gdzie by "

hon. warsz., nauczyciel religii w zakładach naukowych, oddany całe życie pracy pedagogicznej, miał dar pociagania serc łagodnem postępowaniem, a przekonywującemi naukami i usilną a wytrwala praca kształcenia charakterów. Ze szczególnem zamiłowaniem przygotowywał dzieci do pierwszej Spowiedzi i Komunii ś.; w papierach po jego śmierci pozostałych znaleziono ich spis od r. 1860 do 1894; liczba ich wynosi 3762 — Um. 8 kwietnia 1896 r. Napisał i o-głosił drukiem: Trzydniowe rekolekcye czyli przygotowanie się do przyjęcia godnie Sakram. Pokuty i Najśw. Sakramentu dla młodych panien; Warszawa i Wilno 1868; Zbiór nauk i przemówień do dzieci przy pierwszej Spowiedzi i Komunii ś., Warszawa 1870; Miesiąc Maryi dla młodzieży, Warszawa 1870; Historya ś. Star. i Now. Testamentu wraz z geografią Palestyny, Warszawa 1875 r.; Katechizm większy, Warszawa 1879; Maly Katechizm dla dziatek według X. Ségura, Warszawa 1882 (8 wydań): Historya ś., Warszawa 1883 r.—Przetłumaczył z francuskiego: 1) X. Bataille, Przewodnik do pierwszej Komunii ś., czyli zbiór nauk o Sakramencie Pokuty, Eucharystyi i Bierzmowaniu, Warszawa 1871, wyd. 2; 2) O. Huberta Lebon: Sam na sam z Bo-giem, Warsz. 1873, wyd. 2. Z łacińskiego: Modlitwy do Najśw. Maryi Pan, Niepok. Poczęcia na wszystkie dni tygodnia, celem uproszenia szczęśliwej śmierci, wyjęte z psałterza ś. Bonawentury, Warszawa 1877; Krótka droga do prawdziwego szczęścia. (Por. Wielka Encyklopedya illustr. 1900, t. 25; Estreicher, Bibliografia). M. B.

Gorzeński Tymoteusz, pierwszy arbp, złączonych kanonicznie archidyceczyi gnieźnieńskiej i poznańskiej, ur. 1741 r. Mianowany kanonikiem poznańskim w 1764 r., kontynuował studya teologiczne w Krakowie; z tego czasu są jego: conclusiones theologicae pro disputationibus publicis propositae in Seminario Stradomiensi Presbyterorum Congr. Missionis. Ad objecta respondente Timotheo Gorzeński, can. posnan. a. 1765. Po studyach udał się do Rzymu, gdzie by

stał kanonikiem krakowskim, był używany przez bpa krakowskiego do załatwiania ważniejszych spraw, był deputa-tem kapituły krakowskiej na trybunał 1770-71, komisarzem do eksdywizyi dóbr opactwa siewierskiego. Od 1781 otrzymał referendaryę duchowną koronna, w 1788 został kanclerzem księstwa Siewierskiego, a w r. 1790 prekonizowa-ny po Naruszewiczu na bpa smoleńskiego. Po upadku Rzeczypospolitej osiadł w Krakowie. W r. 1810, za czasów ksiestwa Warszawskiego, mianowany bpem poznańskim, gdy zaś dyecezya poznańska w r. 1815 przeszla pod panowanie pruskie i gdy następnie archidyecezyę gnieźnieńską połączono kanonicznie bullą "De salute animarum" z poznańską r. 1821, G. został pierwszym arbpem gnieźnieńskim i poznańskim. Cztery lata piastował nowa godność, gdyż zmarł 1825 r. 20 grudnia. (Por. S. Orgelbranda, Encykl. powsz.).

X. S. G.

Gorzkie żale-zbiór popularnych pieśni o Mece Pańskiej, śpiewanych w kłach w czasie Wielkiego Postu na ni bożeństwach Pasyjnych. Powstały z dawnych mysteryów czy dyalogów (Por. Enc. Kość. VI, 304). Po raz pierwszy ogłoszone drukiem w r. 1707 p. t. Snopek Myrry, staraniem Ks. Wawrzyńca Benika, promotora bractwa św. Rocha, przy kle św. Krzyża, w Warszawie. Nazwa G. Z. pochodzi od pierwszych wyrazów pieśni: Gorzkie żale przybywajcie, która zbiór caly rozpoczyna. Obecnie drukuja G. Z. pod tytulem: Rozmyślania o Mece i śmierciChr.Pana i dodają wiele innych pieśni pobożnych o Mece Pańskiej. Wielokrotnie wydawane w tysiacach egzemplarzy. Ułożone na wzór jutrzni brewjarzowej. Trzem nokturnom odpowiadają trzy części G. Z., poprzedza pieśń wstępna, wyżej wspomniana, a zakończenie stanowi piękne wezwanie, śpiewane trzykrotnie: Któryś cierpiał za nas rany. Nabożeństwo to powaga swoja zatwierdził ksiądz Szczepan Wierzbowski, officyał warszawski i pierwsze nabożeństwo Pasyjne, przy licznem zebraniu ludu w kle św. Krzyża odprawił. Dzieki staraniom ks.ks. Misyonarzy, a szczególniej ówczesnego przełożonego je-

rektorem domu św. Stanisława dla neralnego tegoż zgromadzenia, ks. Barpielgrzymów polskich. W r. 1767 zo- tłomieja Tarły, nabożeństwo to rozpowszechniło się w kraju całym. Na język litewski przetłumaczył G. Z. i wydał w Wilnie Ks. Hilary Stalmuchowski w r. 1873, Melodye pieśni rzewne, słowa i zwroty proste. Próba zamienienia pieśni tych przez inne, podjeta przez Ks. Jana Bogdana (Gorzkie Zale, Warszawa 1853 r., u Orgelbranda) okazała się nie-udatną i przez wiernych nieprzychylnie została przyjeta. Nadmienić należy, że jedna z pieśni do zbioru dodawana: Wisi na krzyżu w pierwszym wierszu zawiera wyrażenie niezgodne z zasadami dogmatycznemi de Com. Idiomatum i wiersz takowy poprawićby należało przy nastepnych wydaniach G. Z.

Ks. H. F.

Gorzkowski Mikolaj (M. z Gorzkowa) zwany Mikolaj z Boryjowa albo Borkowski, bp wileński od r. 1407-14. Po ukończeniu studyów w akademii krakowskiej, gdzie otrzymal stopień dra filozofii, prawa kanonicznego i magistra nauk wyzwolonych, był profesorem a następnie rektorem tejże akademii (Soltvkowicz, Ostanie akademii krakowskiej str. 115). Jednocześnie był kanonikiem kolegiaty sandomierskiej, następnie ka-nonikiem i oficyalem krakowskim. Po śmierci bpa Jakóba Plichty wybrauy przez kapitule wileńska na jego nastepce. zatwierdzony został przez Stolice Aplska za staraniem Władysława Jagielly i w. ks. Witolda, G. przyczynil się do aktu przymierza pomiedzy Jagiella, Witoldem Zygmuntem cesarzem w 1412 r. względem posiadania Rusi halickiej i Podola: również był na zjeździe horodelskim r. 1413, gdzie polożono fundament przyszlej Unii Litwy z Polską (Narbut, t. VI, 279—300). Za rządów jego pobudowane zostaly kly: w Nowych Trokach (1409 r.), w Kownie OO. Franciszkanów i pod wezw. Narodzenia N. Marvi Panny i św. Apostolów Piotra i Pawła. W sprawach kinych był nader czynny, gorliwy i pelen zasług. † 1414 r. Napisal: In philosophiam universam Commentarii. (Por. Przyałgowski, Żywoty biskupów wileńskich, t. I).

Gorzycki Kazimierz dr., historyk współczesny, napisał m. i. Wpływ Stolicy aplskiej na rokowania pokojowe Kazimierza W. z Czechami i Zakonem niemieckim. Odb. z Przew. nauk. Lwów 1893, 8-a; Zarys społecznej historyi Państwa polskiego, tamże 1901, 8-a i inne.

Görz ob. Gorycya.

Goschler Izydor ks. konwertyta, ur. w r. 1804 w Strasburgu z rodziców żvdów, studya odbywał w mieście rodzinnem, a później w uniwersytecie, od r. 1822 pod Bautain'em słuchał filozofii, od którego też nauczył się G. tajemnic wiary Chrystusowej; od r. 1823 studyowal prawo w Paryżu, był nawet czas jakiś adwokatem. Powróciwszy do Strasburga znów studyował filozofię i medycynę. W r. 1827 uczynił wyznanie wiary katolickiej i przyjął chrzest. Wstąpił do seminaryum w Molsheim, w r. 1830 wrócił do Strasburga i został wyświęcony na kapłana; później został profesorem i rektorem kolegium Stanislawa w Paryżu i kanonikiem. † w Saint-Cloud w r. 1866. Napisal Du Panthéisme 1862; Mozart d'après de nouveaux documents 1866. Wiele też tłumaczył z języka niemieckiego na francuski jak np. encykloped ze Wetzera i Weltego p. t. Dictionnaire encyclopédique de la théologie catholique, 23 vol. in 8-0; ost. wyd. w r. 1900; hist. klną Alzoga, i inne. (Por. Blanc, Dict. de la Pensée. 1899, t. I, str. 789; Schäffer, Handlexikon der kath. Theologie. Regensb. 1883, t. II, str. 174). X. J. N.

Gosiewski Bogusław, bp smoleński, † 1744. Bliższych wiadomości o pochodzeniu jego nie mamy, według wszelkiego prawdopodobieństwa był potomķiem znanej historycznej rodziny herbu Ślepowron. Poprzednio pleban oniksztański i kantor wileński. W 1706 r., gdy kapitula wileńska z obawy przed Szwedami opuściła miasto, G. pozostał tam tylko z kanonikiem Michałem Zienkowiczem. W r. 1710 został kustoszem wileńskim. W r. 1716 wraz z bpem wileńskim stanął w obronie i ocalił hetmana Pocieja, przed zaciekłością szlachty, z powodu nieprzyjęcia przez hetmana traktatu rawskiego. Dzięki bpowi Brzozowskiemu, którego względami się cieszył, został sufraganem białorzeskim; tis sui theologici disputat, Raków 1607; dwukrotnie po Brzostowskim 1722; po Odpowiedź na obronę kazania X.

Ancucie 1723 rzadził dvecezva wileńska. Po Karolu Pancerzyńskim w r. 1724 został bpem Smoleńskim, mieszkał jednak w Wilnie, a nawet w 1729 r. starał się o to bpstwo, które jednak dostalo się sufraganowi żmudzkiemu Zienkiewiczowi. (Por. Volumina Legum t. VI; Ks. Osiński Aloizy, Żywoty bpów Wi-leńskich. Warszawa 1856. (Do druku przysposobił H. Skimborowicz); Wiel. Enc. Illustr.).

Goski Adam, franciszkanin, żył w końcu XVI i w początkach XVII w. Wyslany na studya do Włoch został tam profesorem teologii w Neapolu i wydal dzieło dedykowane Jedrzejowi Próchnickiemu, bpowi kamienieckiemu, p. t. Te Deum Laudamus speculativis S. Theologiae conclusionibus ad disputandum et... praedicandum breviter insertum etc. Neapoli 1607. (Por. Wiszniewski, Hist. lit. pols. t. IX, 8-a, str. 184; S. Orgel., Enc. powsz. 1900, t. VI, str. 245).

Goslin, 49-y z szeregu bpów Paryża, należał do rodziny Karolingów. Przywdział habit św. Benedykta w opactwie St. Maur-sur-Loire i prowadził życie zakonne. W r. 847 po bpie Ebroinie z Poitiers został opatem w St. Germain de Près. Był radcą i pierwszym nota-ryuszem Karola Łysego. W r. 858 Nor-mannowie schwytali G-a wraz z Ludwikiem, jego bratem, opatem św. Dyonizego, uprowadzili jako jeńców i dopiero po otrzymaniu okupu wielkiego wypuścili. Był arcykanclerzem przy Ludwiku Zajękliwym i Karolu Otyłym. Po śmierci Ingolwina, bpa Paryża, został G. około r. 883 bpem Paryża. Pierwszą troską G-a bylo ufortyfikowanie stolicy pko Normannom, którzy kraj rahowali. Gdy Zygfryd, wódz rabusiów na czele 40 tysiecy ludzi szturmował miasto, G. stał nieustraszony na murach; oblężenie trwalo dlugo, ale zapal bpa nie ostygl. G. w czasie oblężenia 15 kwietnia 886 r. Mnich Abbon nazywa G-a pasterzem dobroczyńca i bohaterem pełnym słody-X. S. G.

Gosławski Adam z Bebelna, pisarz socyniański, żył jeszcze po r. 1640. Wydal: Adami Goslavii a Behelno Refutatio eorum quae Bartholomaeus Keckermannus in libro primo systemaSkargi, którą był uczynił X. Jakób re Christi. Dal się on słyszeć, iż nie Ostrowski, kan. krakowski. Kraków, wierzy w obecność Chrystusa w Eu1608; Ad. Goslavii Disputatio de percharystyi, przez co katolicy odwrócili sona, Raków 1620 in 8-o.

Gosselin Edmund August, pisarz francuski, sulpicyanin, ur. w r. 1787, regens seminaryum w Rouen, † w r. 1858. Napisal dzielo pożyteczne do historyi Kla, Pouvoir du pape au moyen âge ou recherches historiques sur l'origine de la souveraineté temporelle du Saint Siége et sur le droit public du moyen âge, relativement à la déposition des souverains etc. Paris 1839; 1845 wyd. 2-ie; po niemiecku wyszło w Monasty-rze w 1847 r., 2 t. in 8-o; po polsku w przekładzie dra Wład. Godlewskiego, p. t. Władza pża w średnich wiekach itd. Kraków 1869, t. in 8-o; szkoda tylko, że nie dodano źródeł bardzo obfitych, z których czerpał autor, a których wydawca, mimo przyrzeczenia, nie dolączył. (Por. Hurter, Nomenclator literarius theologiae. Oeniponte 1895, 8-o, t. III; Stang, Historiographia ecclesiastica. Frib. 1897, 12-o, str. 212).

Gossius Szymon ob. Górski Szymon.

Gossner Jan, falszywy mistyk, ur. 14 grudnia 1773 r w Hausen w Szwabii, kończył gimnazyum w Augsburgu, a seminaryum w Ingolstadzie. Wyświecony 1796 r. zetknał się z Marcinem Boosem, od którego przejął naukę o "sola fides" t. j. o zbawieniu tylko przez wiarę, co go wprowadziło na marzycielskie tory. Listy jego z tego czasu noszą już ślady kwietyzmu. Kiedy w r. 1801 nieotrzymał żadanego probostwa, a natomiast skutkiem podejrzanych zdań poddany został śledztwu w Augsburgu, odwrócił się od Kła, chociaż pozornie sprawował jeszcze obowiązki proboszcza w Dielewang, aż do r. 1803. Już wówczas nawiązał stosunki z protestantami w Bazylei i Norymberdze. W r. 1811 po-rzucił probostwo i udał się do Monachium, gdzie otrzymał beneficium. Odznaczał się tutaj gorliwością w katechizowaniu dzieci, spowiadaniu, ale podejrzanemi wydawały się potajemne, niby pobožne zebrania, odbywane w jego mieszkaniu. G. napisał tam objaśnienia Now.

wierzy w obecność Chrystusa w Eucharystyi, przez co katolicy odwrócili sie od niego, a tem wiecej garneli sie ku niemu protestanci. Stosunki jego wikłały się coraz bardziej, tak, że 1819 r. został zasuspendowany. Pomimo to zamianowano go nauczycielem religii w gimnazyum w Düsseldorfie. W r. 1820 na wezwanie ces. ross. Aleksandra I udal sie do Petersburga, gdzie jego wymowa i tajemniczy mistycyzm zjednały mu licznych zwolenników wśród prawosławnych. Gdy cesarz stał się podejrzliwym wzgledem wszelkich tajnych stowarzyszeń, polecono G-wi w ciągu trzech dni opuścić Petersburg. Udał sie do Lipska, ale i ztąd z powodu tajemni-czych zebrań musiał usunąć się. Zamieszkał więc u swego przyjaciela hr. Reuss na Szlasku i tam jawnie przyjal protestantyzm. Wnet udal sie do Berlina, prosząc tamtejszy konsystorz luterski o posadę. Poddano go egzami-nowi ustnemu i piśmiennemu, poczem otrzymał pozwolenie mówienia kazań, lecz dopiero w r. 1829 został pastorem przy kle betleemskim w Berlinie. zania jego sprowadzały licznych słuchaczy. Tymczasem powziął myśl założenia gminy, na wzór Hernhutów, z odłaczeniem się od konsystorza luterskiego, jako zlożonego z "racyonalistów, wolno mularzy i illuminatów". W 64 roku życia przeniósł się na prace misyjną, którą trudnił się już aż do śmierci w 1858 r. Wydal on Schatzkastlein, zbiór wyjaśnień i pieśni na cały rok. Nie ulega watpliwości, że jego działalność w Berlinie miała dodatnie strony, a zwłaszcza skierowana była pko racyonalizmowi i indyferentyzmowi protestanckiemu. Sam jednak zatracał powoli wszelkie poczucie, łaczące go niegdyś zKlem katolickim, tak że nie było tego ani sladu w jego kazaniach i pismach. Nie mniej żałować należy, iż duchowny, posiadający tyle dodatnich warunków, dal się tak dalece oblakać. (Por. Dalton, I. Gossner ein Lebensbild aus d. Kirche d. XIX Jahrh. Berlin 1874; Prochnow. J. Gossner Biographie aus Tagebüchern u Briefen. Berlin 1864).

(Ch.).

kaniu. G. napisał tam objaśnienia Now. Gostomska Elżbieta Łucya, córka An-Test. p. t. Geist d. Lebens u. d. Leh- drzeja z Gostomii wojewody, wychowy-

wana od 13 r. w Warszawie u królowej | żone Zofie z domu Sieniawską pochował, Anny; wydana za Prokopa Sieniawskiego, dyssydenta, którego później nawrócila. Zostawszy wdowa mieszkała we wsi Luka nad Dniestrem, zajmując się do-brymi uczynkami i pobożnemi ćwiczeniami. Córki swe pobożnie wychowała i obie zostały zakonnicami w klasztorze PP. Benedyktynek w Chelmie. Pobożna ta pani fundowała kolegium i kł dla Jezuitów we Lwowie, klasztor dla Be-nedyktynek w Sandomierzu, kł w Rat-nie i szpital w Wuniłowie. Podczas najścia Tatarów na Pokucie, w r. 1616, omal że życia nie straciła. Życie domowe urządziła u siebie jak w klasztorze, pobożnie czas pędząc wraz z kilkudziesięciu pannami, które na wychowanie wziąwszy, potem wydawała za maż z posagiem lub do klasztoru. † nagle wracając od córki swej ksieni, którą od-wiedziła w Górze pod Sandomierzem w drodze do Lublina, gdzie chciala poratować zdrowie, w r. 1624, we wsi Radawcu. Pochowana we Lwowie u Jezuitów, w kle swej fundacyi. Żywot jej opisał ks. Su-słoga T. J., w dziele wydanem w cztery lata po jej śmierci. (Por. Swiecki Tomasz, Historyczne pamiątki znamienitych rodzin. Warszawa 1856, 8-0, t. I, str. 77 79; Jaroszewicz, Matka Świętych Polska. 1894, 8-a, t. III, s. 208).

Gostomski Hieronim z Lezenic, nawrócony z herezyi do wiary katolickiej, wojewoda poznański, starosta sandomierski i t. d. Maż czystych obyczajów i wielkich cnót. Żył w XVI i w poczatkach XVII w. Wychowany w błędach, był gorliwym ich obrońcą i zamierzał założyć seminaryum akatolickie, w któremby młodzież na ministrów heretyckich się kształciła. Syna jednak posłał na nauke do Jezuitów w Poznaniu, przydawszy mu opiekuna, również blędami zarażonego, by czuwał, aby do katolickiej wiary syn się nie nawrócił. Tymczasem sam mentor, prowadząc polemiki i słuchając dysput, sam wiarę katolicką przyjął i G. do niej przywiódł. katolicką przyjął i G. do niej przywiódł. utrzymanie ich połowę wsi Bodzewka Po nawróceniu G. wielką był pomocą zapisał, a w r. 1673 dodał Błażejowo, i obroną Kła katolickiego i jego sług, żona zaś jego Zofia z Opalińskich w r. dbałym o pomnożenie czej boskiej. Brł 1677 wieć Dwodenie czej boskiej. Brł 1677 wieć Dwodenie czej boskiej. dbalym o pomnożenie czci boskiej. Był 1677 wieś Drzenczewo; ona też w r. fundatorem kolegium OO. Jezuitów w 1698 kł i klasztor wystawiła. Cudowna Sandomierzu, w Srzednie kaplicę z mar-muru przy tutejszym kle postawił i w niej oltarzu tego kła. W r. 1748 ukończyła

i kl św. Hieronima oraz szpital przy nim dostatnio uposażył. † w wierze św. pełen zasług. (Por. Jaroszewicz, Matka SS. Polska. Poznań 1894, 8-a, t. III, s. 221–223; Wiszniewski, Hist. lit. pols. Kraków 1857, 8-a, t. IX, str. 108). X. J. N.

Gostowski Jan, jezuita, misyonarz w Imerecyi u Georgjanów, ceniony przez książąt i duchownych tego narodu. W ciagu 2 lat nauczył się ich języka. Pełen poświęcenia, podczas morowej zarazy służył zapowietrzonym i † przy tej po-słudze w r. 1738. Napisał Trophaeum immortale ad pontificioducalem tumulum Ill. ac Rev. D. Andreae Trzebicki... cum in regia Principum Apost. Petri et Pauli Basilica S. J... lacrimis munificentissimus ejusdem Collegii Fundator conderetur etc. Cracoviae 1680, in fol; Redivivus e Paternis fraternis que cineribus honor in Ill. DD. Francisco Comite in Piaskowa Skała Wielopolski, Generali Minoris Poloniae etc-Cracoviae 1688, in folio. (Por. Brown, Bibliot. pisarzów assyst. pols. Poznań 1862, 8-a, str. 182).

Gostyń, miasto powiatowe w W. X. Poznańskiem ze starożytnym kłem parafialnym gotyckiej budowy z XIII w., odnowiony w r. 1680. Pod miastem leży t. zw. Swięta Góra, na której wznosi się wspaniały kł i klasztor Filipinów. Ok. r. 1511 stała tu naprzód kaplica wystawiona przez Macieja z Gostynia i Stanisława z Oporowa proboszcza gostyńskiego, z powodu cudownego zjawienia się N. M. P. Była tu figura Matki Boskiej, która jedna z dziedziczek Gostynia, zagorzała heretyczka, zniszczyć kazała. Gdy żadnym sposobem słudzy tej pani dokonać tego nie mogli, rzucono figure do studzienki i zasypano gnojem. Po latach 30 ukazala się taż sama figura w światłości nad studzienką; lud ze czcią zaniósł ją do pobliskiego drew nianego kościołka. Adam Konaszewski sprowadził tu Filipinów w r. 1668 i na budowę kła Weronika Mycielska, zbudowany na wzór bazyliki N. M. P. zwanej "Madonna de la Salute" w Wenecyi. (Por. Starożytności Polskie. Poznań 1842, 8-a, t. I, str. 335; S. Orgelbranda, Enc. Powsz. 1900, t. VI, str. 248).

X. J. N.

Dod Kazimierzem wjeżdżającego do Kratkowa króla. Wkrótce potem otrzymał nominacyę na bpstwo Chelmskie, ale ze względu na stanowisko jakie zajął wobec rożnowierców G., Rzym zwlekał z prekonizacyą i dopiero 1590 r. takowa otrzymał. W r. 1591 przeniósł sie do

Gościecki Franciszek ks. T. J., ur. w Wielkopolsce w r. 1668, wstąpił do Jezuitów w r. 1684 i został profesem 4 ślubów; był profesorem poetyki i retoryki, przez 2 lata (1712—14) misyonarzem w Turcyi, dokąd udał się jako kapelan legacyi Chomentowskiego, rok był w Moskwie, potem był superyorem rezydencyi w Samborze, gdzie † w r. 1729. Opisał swe przygody w Turcyi pięknym wierszem p. t. Poselstwo wielkie J. W. Stanisława Chomentowskiego... do Achmeta III Sultana Tureckiego... odprawione. Lwów 1722. Wielkie zalety tego poematu z uznaniem podnoszą Juszyński w "Dykcyonarzu poetów" i Załuski. (Por. Brown, Bibliot., pisarzów assyst. pols. Poznań 1862, 8-a, str. 182; Zaleski, Jezuici w Polsce. Lwów 1902, 8-a, t. III, str. 1164).

Goślicki Wawrzyniec, herbu Grzymala, bp poznański († 1607 r.). Studya odbywał w Krakowie i we Włoszech, po powrocie do kraju wszedł do kancelaryi królewskiej i został kanonikiem plockim, nastepnie kujawskim i krakowskim. Zygmunt August, ceniac zdolności G-o, nieraz używał go do ważnych spraw i missyi dyplomatycznych, toż samo Stefan Batory. Ze względu na położone zasługi należałoby się G·mu wyższe jakieś stanowisko. Zamoyski jednak, znajac jego niezależny charakter, usuwal je przed nim. Niedopuścił go np. dwukrotnie do podkanclerstwa przed Borakowskim i przed Baranowskim. Dopiero przed samą śmiercią Stefan Batory nadał mu bostwo kamienieckie i opactwo mogilskie. Podczas bezkrólewia G. odegrał wybitną rolę, na sejmie konwokacyjnym, on jeden z całego senatu, kierując się względami politycznymi, podpisał uchwały przyznające swobody różnowiercom. Na sejmie elekcyjnym, ze względu na dobro Rzeczypospolitej, stanal po stronie Zamoyskiego i Zygmunta III. Z poslami szwedzkimi u-

kowa króla. Wkrótce potem otrzymał nominacyę na bpstwo Chełmskie, ale ze względu na stanowisko jakie zajął wobec rożnowierców G., Rzym zwlekał z prekonizacyą i dopiero 1590 r. takowa otrzymał. W r. 1591 przeniósł się do Przemyśla, wreszcie w r. 1601 posunął się na bostwo Poznańskie, na którem do śmierci pozostal († 1607). Był to człowiek zdolny i niepospolicie uczony; jezykiem greckim i lacińskim władał doskonale, znal gruntownie filozofie i teologie. Piasecki (bp przemyski † 1649) mówi o nim, że "miał rzadki dar języka, dowcip wesoly i uprzejmy, rozsądek obejmujący, najodporniejsze wywody porzadnie w treść zbieral, gruntownie roztrzasał, zręcznie wyluszczał". Z dziel jego pozostały wiersze i proza: De oictoria Sigismundi (wiersz) Padwa 1564, De optimo senatore. Wenecya 1568, Bazylea 1593 (tłum. na jezyk angielski Odilsworth); Witanie rad i stanow koronnych polskich do Króla Jegomości Zygm. III przez jego miłość ks. W. G. bpa Kamien. czynione. Kraków 1587 (przedr. Małecki, w Wybór mów staropolskich i Turowski, (Bi-bliot. Polska); Oratio pro statu sacerdotali; De haereticis discursus animi exercendi causa (w rekopismie nie ukończone). (Por. Ossoliński J. M., Wiadomości histor. krytyczne. Kraków 1819 – 22; Letowski L., Katalog bpów, prałatów i kanoników krakowskich. Kraków 1852-3; Hoszowski K., Obraz życia i zasług opatów Mogilskich. Kraków 1867; Pawlowski Fr., Premislia sacra sive series et gesta episcoporum. Cracoviae 1869; Bartoszewicz Jul. w Wiel. Enc. Orgel.).

kowskim i przed Baranowskim. Dopiero przed samą śmiercią Stefan Batory nadał mu bpstwo kamienieckie i opactwo mogilskie. Podczas bezkrólewia G. odegrał wybitną rolę, na sejmie konwokiej z końca XV i początków XVI w. W 1491 r. J-b był dziekanem wydziału filozoficznego, w 1507, czy 1508 kacyjnym, on jeden z całego senatu, kierując się względami politycznymi, podpisał uchwały przyznające swobody różnowiercom. Na sejmie elekcyjnym, ze względu na dobro Rzeczypo-politej, stanął po stronie Zamoyskiego i Zygladni z posłami szwedzkimi układał pacta conventa, a 1587 r. witał W., Rabin Dawid z jakiegoś listu Ary-

stotelesa przepisał księgę: De determinatione causarum primarum (dzieło zawarty został pokój, mocą którego Goto nieznane w oryginale greckim, poda-no z arabskiego). Do księgi tej Rabin Dawid dodał uwagi z filozofów arabskich, Awicenny i Alfaraba. Traktat ten wyłożył bl. Albert W.; J-b z G-a objaśnił ten wykład, jak mówi "ad intentionem Venerabilis Domini Alberti". (Por. Wiszniewski, Histor. liter. polsk., t. 3-i, str. 208-211; Encykl. Powsz. Orgelb., t. X, str. 343-4 i ten też art. przepisany dosłownie i podany w W. E. I., t. XXV—XXVI, str. 512).

X. C. S.

Gotowie, naród Germański, powstały z pokrewnych mu szczepów, toczył walki zażarte w ciągu III w. z państwami naddunajskiemi, nachodzac rzymskie prowincye w A. Mniejszej i w Grecyi. Zwyciężył go Konstantyn, znosząc pogańskie zabobony i wprowadzając ma-

sowo Chrześcijaństwo. (Philost. *Hist. Eccl.* 2, 5, Migne, PP. gr. LXV, 268). Goci rozdzielili sięwówczas na Wizyi Ostrogotów. — Ci ostatni pod królem z domu Amalów byli silniejsi, Wizygo-ci im niejako podlegali, wraz z swym królem z domu Boldów. Ostrogoci, mieszkali miedzy Donem a Dniestrem, zaś tamci na Podolu i w Rumunii. Szczep Gotów był tak rozmnożony, że po dwóch gwałtownych wylewach do Włoch i Hiszpanii, trzeci szczep Tetraksytów, oderwany od Hunnów, pozostał na Wschodzie; dalsza jego historya nieznana. Ostrogoci pod Ermarykiem doszli do wielkiej sławy; współczesnym u pogańskich Wizygotów był wódz ich Atanaryk. Za jego panowania, prześladowani chrześcijanie, podzielili się na katolików i aryanów; pierwsi ginęli śmiercią meczeńską, drudzy pod arjańskim biskupem Vulfilem, sławnym tłumaczem Biblii, przenieśli się do Rzymu. W 376 r. napad Hunnów rozbił państwo O-strogotów, którzy połączyli się z Hun-nami. Atanaryk ze swym ludem, udal sie w góry sarmackie, zaś chrześcijańscy Goci uciekli nad Dunaj i za pomoca cesarza aryańskiego Walensa, oraz bpa Vulfila w granicach państwa Rzymskiego pozostali. Walens jednak nie ufal cudzoziemcom, wskutek czego przyszło do bitwy, w której cesarz zginął 378 r. gor. Turon. 2.25; Sidon. Apollin, 7,6), co Atanaryk powstał także za swymi Wi- zmusiło katolików do szukania opieki pod

towie osiedlili sie na prawym brzegu Dunaju i stali się "foederati" Rzymian, przyłączając się do Aryanów, zapewne przez antagonizm względem swych ciemiężców. Po Teodozyuszu W. w 395 r. rozpoczał się ruch Wizygotów, jakoznak wedrówki narodów. Alaryk na czele wojska wszedł do Grecyi i zwrócił się, po ugodzie z cesarzem Arpadyu-szem, w stronę bogatych w lupy Włoch. Tu przez feldmarszalka cesarza Honoryusza — Stilicha został odparty, lecz po jego śmierci zwyciężył Włochy i osadził w Rzymie drugiego cesarza, gdy ten jednak przeciw niemu się zwrócił, zburzył miasto i w pochodzie ku Włochom południowym zmarł pod Cosenza 410 r. Po nim wybrano Ataulfa. który ożeniwszy się z siostrą Honoryusza, Placydą, pojednał się z nim, a zebrawszy swoje wojska wkroczył do Gal-lii, skąd wyparty przez Rzymian udał się do Hiszpanii, gdzie już weszli Allanowie, Swewowie i Wandalowie. Ataulf zmarł w r. 415, a Wallja, który po nim wstąpił, otrzymał, za oddanie Hiszpanii, siedlisko w Akwitanii i tak powstało tuluskie państwo Westgotów z gł. miastem Tuluza. Teodoryk I walczył wspólnie z Rzymianami przeciw Attyli, na polach Katalońskich w r. 451. Tutaj wstrzymano pochód Hunnów, lecz dzielny król Gotów zabity zostal. Syn jego Teodoryk II, zamordowawszy swego brata Torismunda, na tron wstapił. Wezwany przez Rzymian prze-ciw Swewom, zwyciężył ich, lecz uważając Akwitanję za zbyt ciasną, udal się na półwysep Pirenejski. Potem wzbogacił się lupami, rozpadającego się państwa Rzymskiego w Gallii, a będąc szwagrem króla Swewów Remismunda, szedł na aryanizm ze swoim ludem (Idatius ad an. 456 i Isid. Hisp. 90). Euryk, następca Teodoryka rozszerzyl swe posiadłości do Loary i Rodanu, zapewniwszy niezawisłość swemu państwu, - gdy zaś Rzymskie upadło, zdobył pólwysep Pirenejski i zatrzymał się aż u Alp Liguryjskich. Wtedy to powstały prawa gockie, a zarazem i prześladowanie katolików, aby tym spo-sobem stworzyć jedność religijną (Gre-

berlem katolickiem. Powstał więc w Hiszpanii wikaryat aplski, a metropolita Zeno był pierwszym, którego papież ta godnościa obdarzył. (Symplicii Ep. ad Zen. u Aguirre III, 120). Pomi-mo usiłowań następcy Euryka, a jego Pomisyna, Alaryka II, ulagodzenia katolików, ci zwrócili się do świeżo nawróconego Klodoweusza, który pobił Alaryka pod Poitiers, zabierając mu koronę i życie w 507 r. Jakiś czas jeszcze utrzymywała się potega Gotów w Gallii, dzięki po-mocy Teodoryka Ostrogockiego, który zarządzał Gallia i Hiszpania przez lat 15. wraz z wnukiem swoim z Alaryka i córki Teodoryka zrodzonym; pozostawiajac Franków w spokoju w Akwitanii i Tuluzie. Po jego śmierci wnukowie podzielili pomiędzy siebie posiadłości zachodnie, a wtedy Amalryk, panujący w Narbonie, aryanin gwaltowny, prześladujący nawet swoją żonę Klotylde, córkę Klodoweusza, zaczął ich niepokoić. Wówczas Childeryk, brat Klotyldy, mściwa wojna polożył koniec potędze Gotów w Pirenejach. Odtad Toledo staje się stolicą. Frankowie zwyciężają Teudesa, po nim następuje Agila, przeciw któremu powstaje Atanagild i za Justynjana wypiera Greków z Hiszpanii. Pod Atanagildem, katolicyzm robi znaczne postępy; córki jego wychodzą za królów frankońskich, a on sam się skłania ku prawdziwej wierze. (Lucas Tudens. Hispania illustr. 4.49). Nastepca jego Leuwigild, żeni syna swego Hermenegilda z hiszpańską księżniczką i przyjmuje wiarę katolicką, – łącząc się z Grekami, przeciw ojcu, który odtąd strasznie katolików prześladuje. Zdrada Greków doprowadza Hermenegilda do poddania się, lecz nie chcąc się wyrzec wiary, ginie na rozkaz ojca swego. (Isid. Hisp. 50. Brev. Rom, 13 April, wedł. Gregor I 3.31), Zalujacy tego ojciec, Dial. na łożu śmierci poleca syna swego Reccareda biskupowi Leandrowi z Sewilli, który miał wpływ na nawrócenie Hermenegilda i umiera, jak drugi Dyoklecvan, ostatnim królem Wizygotów, wspanialy w swoich ziemskich zdobyczach, a zwyciężony przez wiarę, która tak prześladował. Reccared zawiera pokój z Frankami i przyjmuje otwarcie i uroczyście wiarę katolicką, po zwołaniu Koncylium (Greg. Tur. 9,15; Isid. Hisp. on królem stronnictwa, za co wielu po-52). Bez walki, bez rozdarcia, dokony- teżnych panów, a na ich czele arcybi-

wa się masowe nawrócenie hiszpańskich Gotów; walka ducha jedynie i krew meczenników, wyjednały te łaskę u Boga. Nowy król zwołuje wielki synod do Toledo w r. 589, na którym się gruntuja zasady wiary. (Conc. Toled. Papież Grzegorz W. wita z radością najwspanialszą zdobycz swego pontyfikatu (Greg. M. Epp. 1,43. 9,122, ed. Migne). Reccared umiera po latach 15, zostawiając swoje państwo w pełnym rozkwicie. Jego trzej następcy niczem się nie odznaczyli; dopiero od 612 Syzebut, podnosi klasztory, kościoły, wiedzę, przy pomocy sławnego bpa Heladjusza z Toledo, i Izydora z Sewilli. Pokój został zakłócony prześladowaniem Żydów, przyczyny którego dojść trudno. Suintyla następca Syzebuta wypiera Ostrogotów z półwyspu i pozyskuje sobie tytuł "Ojca biednych". Chcąc jednak gwaltem zapewnić tron swemu synowi ściaga gniew na siebie i ustąpić musi Syzenandowi, wyniesionemu przez Franków na tron. Ten zwoluje czwarte koncylium do Toledo, pod przewodnictwem lzydora z Sewilli; tu uchwalono prawo, usuwające wszelkie spory, co do następstwa tronu, a wykazujące najwyższą potege Kościoła, który je sobie rezerwuje pod groźbą klatwy. Koncylia w Toledo od trzeciego do dziesiątego są świadectwem historycznem połączenia w jedność władzy świeckiej z kościelna.

Do r. 672 panuje spokój, rozwija sie wszystko, co piękne i szlachetne. Wamby zaczyna się horyzont zaciemniać, gdyż przeciw niemu powstaje ksia-żę Siedmiogrodu. Wyslany przez Wambe feldmarszalek Paulus, zdrada łaczy się z niechętnymi królowi panami i powstaje przeciw niemu. Wamba zajęty właśnie uspakajaniem Basków, szybko dawszy sobie z nimi radę, w zwycięskim pochodzie pobija Paulusa i przyłącza napowrót oderwane hiszpańskie i galijskie prowincye. Niebezpieczeństwo. w jakiem się znajdował, daje mu myśl podniesienia ducha w wojsku, - co czyni za pomocą wydania prawa wojskowego, tyczącego się również duchowieństwa i tem zadaje ciężką ranę Kłowi. Następca jego Erwik wprowadza dawne prawo wyboru, a nadając ogólna amnestye, używa potegi Kościoła do swoich celów. Był skup z Toledo, poprzysiegli mu zemstę. Żydzi, dotąd uciskani, polączyli się z Saracenami, a Egika, następca Erwika, prześladowaniem ich, wywołał tem straszniejszą nienawiść. Rozpadnięcie się państwa Wizygotów nastąpiło za Roderyka, gdy Saracenowie z Afryki do Hiszpanii wtargnęli i 26 lipca 711 r. pod Kseres de la Frontera zginął ostatni król Wizygocki. Odtąd są dwie Hiszpanie; arabska pod rządem najprzód kalifów Damaszku, potem Kordowy i chrześcijańskie królestwo Asturyi, gdzie się utrzymała reszta pobitych Wizygotów. Najpoważniejszem źródłem, co do dziejów zewnętrznego i wewnętrznego rozwoju ówczesnero Kościoła, są Akty konc. Toled. od XI do XVII w.

Co do Ostrogotów, ci pozostali pod władza Hunnów, walczyli pod Chalons przeciw Ecyuszowi i Teodorykowi i połączyli się z Gepidami, po śmierci Attyli. Otrzymawszy Panonję od cesarza Marcyana, żyli tam pod kilku książętami, lecz gdy im się tam wydawało za ciasno, pociagneli do Illiryi i Tessalii, w końcu udali się do Włoch, gdzie po upadku Rzymu, barbarzyńskie ludy szukały zdobyczy 488 r. Tu król ich Teodoryk pobił Odoakra, zdobył Rawennę i w Rzymie przez cesarza Anastazyusza został mianowany królem włoskim (508). Ostrogoci byli Aryanami, a mało się wogóle zajmowali sprawami religijnemi, pochłonieci raczej duchem wojowniczym. Teodoryk używał biskupów, a mianowicie Ś-go Epifanjusza jako pośrednika ze sto-licą Apostolską, która cieszyła się, że w końcu przejdzie z aryanizmu na ka-(Por. Auct. anonym. edd. Valesius i Procop. De bello gothico 2,6) Teodoryk poważał wielce juryzdykcye i niewzruszoność Kościoła (Cassiod. Var. 1,9; 2,18; 3,7.14; 1,18.44) do czego przyczyniali się matka jego katoliczka i mądry kanclerz. Kasyodor. Koniec jednak panowania jego był smutny. Cesarz Justyn pojednawszy się z Kościolem, wydał edykt przeciw heretykom, rozkazując zamknąć aryańskie świątynie. Teodoryk użył papieża Jana, by bronił praw jego wyznania, na dwo-rze bizantyńskim. Papież nie mógł wiecej uczynić, jak polecić powstrzymanie się od gwaltów. Za powrotem swoim, Teodoryk, mszcząc się, wtrącił pża do więzienia wraz z senatorami Syma-

chusem, Albinusem i sławnym Boecyuszem, który tam napisał swoje "De Con-

solatione philosophiae".

Gdy Teodoryk zmarł w r. 526, wstąpił syn jego Atalaryk, którego matka usiłowała rozjątrzonych katolików uła-godzić. Po Atalaryku w 534 wstąpił Teodat, biorąc gwaltem tron, co wzburzyło Rzymian wschodnich i było po-wodem 20-letniej wojny, zakończonej zupełnem zniesieniem Ostrogotów. Królowie ich: Witiges, walczył przeciw Belizarjuszowi, Hildebald pobił Witaljusza feldmarszałka cesarskiego, Totilas wznowił chwilowo świetność państwa, lecz zginął w wojnie z Narsesem, nakoniec dzielny Tejasz, który zginął rycerską śmiercią w 552. Ostatecznie Narses na gruzach państwa wzniósł egzarchat Raweński (Por. Rosenstein, Gesch d. Westgoten Reiches in Gallien. Berlin 1859; Gamm Kirch. Gesch Spaniens, II, Regensb. 1869, 6. 1874 I u 2; Hefele, Conc. Geschichte III; Helfferich, D. Westgot, Arianismus u. d. span. Ketzergesch., Berlin 1860.

Gotszalk. (Gottschalk) św. męczennik, założyciel państwa Wendów w połowie XI w., syn ksiecia Udo, a wnuk ks. Mistiwoja. Szczepy ramieszkujące na północnem i wschodniem pograniczu Niemiec, pod ogólną nazwą Wendów, zostały wprawdzie w ciągu X w. pozyskane dla Chijaństwa, lecz w r. 968 pod wodzą ks. Mistiwoja zbuntowały się pko Niemcom, zburzyły wszelkie ślady chijańskie i powróciły do pogaństwa. Mistowoj został wprawdzie chijaninem, ale male christianus, jak go nazywa Adam z Bremen (Mon. Germ. SS. VII, 329). Tymczasem syn Mistiwoja Udo kazał swego syna  $G-\alpha$  wychowywać w klasztorze św. Michała w Lüneburgu w wierze chijańskiej. Niebawem Udo został zamordowany. Gdy o tem dowiedział sie G. nciekl z klasztoru, "rejectis cum fide litteris", wezwał swoich rodaków i rozpoczął krwawą walkę z Niemcami, pustosząc okolice Hamburga i Holsztynu, aż został pojmany przez Bernarda margr. północnej Saksonii. Po zawartym pokoju opuścił S. ojczyzne i przebywal w Anglii, gdzie w r. 1043 doszła go wieść, iż król norwegski Magnus ujarzmił Wendów, a ród panujący książąt na Raciborzu wytępił. G. powrócił natychrownież wielka madrościa wskrzesił potežne państwo słowiańskie 1045 r. Arbp Hamburga Wojciech, z którym G. był zaprzyjaźniony, przysłał mu wnet bpów i kaplanów w celach misyjnych. sam pelnil przy nich obowiazki tłumacza wobec ludu swego, a nawet brał udział w nauczaniu. Żarliwość G-a wydała świetne owoce. Znaczna część odpadłych za Mistiwoja Wendów powróciła do Chijaństwa, w kraju zaczeto wznosić liczne kly i wogóle praca aplska za-

wrzała w calej pełni.

Wszakże część uporczywych w pogaństwie tem zawzietsza powziela nienawiść ku ksieciu i jego duchownym współpracownikom. Wybuchło krwawe powstanie. G. padł jako jedna z pierwszych ofiar w Łecznie (Lenzen) w pobliżu Elby dn. 7 czerwca 1066 r. Synowie G-a zostali od rządów usunieci, a na tronie zasiadł zaciekły poganin Kruko. Wszakże siły pogaństwa były wyczerpane i przy pomocy Duńczyków udało się w r. 1105 Henrykowi synowi G-a wprowadzić napowrót Chijaństwo, które wszakże silne korzenie zapuściło dopieropo ujarzmieniu Wendów przez margr. Alberta Niedźwiedzia i Henryka Lwa. Szczególne zasługi w tym względzie położył słodki i pokorny Vincelin w 1148 r. przez arbpa bremeńskiego, mianowany bpem Oldenburga (Por. Bolland, Junii II, 40, nrt; L. Giesobrecht "Wendische Gesch." Berlin 1843; Dehio, Gesch. d. Erzbisth, Hamburg-Bremen. Berlin 1877, I i II).

(Ch.).

Gotszalk (Gottschalk z Orbais, Gottescalcus) Fulgenty, z zakonu Benedyktynów, heretyk - predestynacyonista z IX w. Ur. ok. 805 r. z ojca hr. saskiego Berno, został oblatem w opactwie benedyktyńskiem w Fuldzie i ze ślubów przez ojca uczynionych, miał zostać zakonnikiem. G-k, nie czując w sobie powołania do stanu duchownego, uciekł z klasztoru. (ok. 829 r.) Opat Raban Maur (późniejszy bp Moguncki) zmusił G-a do powrotu, lecz nieszczęsnemu młodzieńcowi udało się przenieść ze zniena-widzonej Fuldy do klasztoru w Orbais (dyec. Soissons). Zdolny i wrażliwy G-t osladzał sobie przymusowy pobyt zgle-

mîast do kraju i mestwem swojem; jak wybitnych uczonych ówczesnych, jak bpa Jonasza z Orleanu, Markwarda z Prüm, Walafrieda, Strabona i in. Z pism św. Augustyna niespokojny i miotający sie umysł G-a wysnuł błedną nauke o uprzedniem przeznaczeniu niektórych ludzi do zbawienia, których tylko chce Bóg zbawić, innych zaś uprzednio, bezwzględnie, więc nielitościwie Bóg przeznacza na potępienie. Stąd wnosił, że przeznaczeni na potepienie musza grzeszyć. Zreszta wola człowieka-pisalpo grzechu pierworodnym może tylko grzeszyć. Aby rozszerzać swe poglady, udal się do Włoch, jakoby dla odwiedzenia grobów Apostolskich w Rzymie. W północnej Italii, G-k znalazł zwolen-ników swej nauki. To też bp z Brescyi Noting zawiadomił opata Rabana o bledach, głoszonych przez G-a. Raban odpisal odpowiedź na te bledy (druk. u Migne P. L., t. CXII, k 1530-1553). Tymczasem G-k udał się do Reims, tu otrzymał, wbrew kanonicznym przepisom, z rak niewłaściwego bpa Richbolda, święcenia kapłańskie i znowu udał się na południe, głosząc swe błędne doktryny. Raban ostrzegał hr. Eberharda z Friaul pismem o bledach wędrownego nauczyciela (Migne P. L. t. CXII. k 1553-1562). Wobec tego G-k udaje się do Dalmacyi, Pannonii, Noriku i do Niemiec. Tu synod w Moguncyi ·848 r.) potępia naukę G-a, jako heretycka i oddaje go w rece arcybpa Hinkmara do Reims. Hinkmar zwolał synod do Quiercy (syn. Carisiaca) w 849 r.; tu potępiono blędy G-a, kazano mu złożyć wyznanie wiary i jako niekanonicznie wyświeconego zasuspendowano i skazano na zamkniecie w klasztorze. G-k nie chciał podpisać odwołania blędów, domagał się próby ogniowej, na co nie zezwolono i za samowolę i szerzenie niepokoju skazano go na chloste podług reguly sw. Benedykta. Pisma G-a spalono; jego zaś osadzono w klasztorze Hautvilliers (pod Reims). Tu G-t w obronie swych blędów napisał dwa dziełka (druk. Migne P. L., t. CXXI, k. 346-350; 349-366). Jedno streszczające poglądy jego, drugie obszerniej-sze, mające na celu je wyjaśnić. Zdaje się G-k poglądy swe zmieniać i zbliżać do katolickich. W istocie zaś rzecz pogmatwal a blednej podstawy swego sybianiem pism OO. Kla, pisywał listy do stematu nie zmienił. To też fałszywie

G-t porównywał swe pisma do Confe-siones św. Augustyna. Wyzywające było również zachowanie G-a, domagajacego się na poparcie swych twierdzeń próby ognia, nawet ze straszliwemi okolicznościami. W tym też czasie zawiązał się spór pomiędzy ówczesnymi pisarzami, co do prawowierności poglądów G-a. Wykręty G-a potępiali Raban, arcybp Hinkmar, Pardulus bp z Laon. Niektóre poglądy G-a cheieli usprawiedliwić opat Servatus Lupus z Ferrières (Epist. ad Hinem., Migne P. L., t. CXIX, k. 606-608) i bp Prudencyusz z Troyes (Migne P. L., t. CXV, k. 971—1010), Ratramnus z Korwei (2 tomy o Przeznaczeniu - Migne P. L., t. CXXI, k. 13-80) i wspomniany opat Lupus w innych pismach (Epist ad regem i De tribus quaestionibus-Migne P. L., t. CXIX, k. 691—605; 622—648). W pismach ich spotykamy dużo niedokładności; niektórzy autorowie poszczególne zdania G-a przytaczają, lecz tłumacza je inaczej, tak iż nie można rzec, iżby bronili fałszywej zasady predesty-nacyonizmu. Najniefortunniej zwróco-no się też do Jana Szkota Erygeny, który rzecz falszywie przedstawił i został potepiony (ob. art. Érigena). ry o kwestye predestynacyi nie ustawa-ły. Dyakon lyoński Florus pisze Sermo de praedestinatione (Migne P. L. t. CXIX, k. 95-102), arcybp lyoński, Amolo: Epist. ad Gothesc. (Migne P. L., t. CXVI, k. 84—96); uderzają oni na bledy G-a. To też Hinkmar i Pardulus posyłaja do Lyonu dwa pisma G-a i odpis listu Rabana do Nottinga (razem t. zw. "tres epistolae"), aby zasięgnąć jego zdania.

Lecz po Amolonie († 852 r.), arcybpem Lyonu został Remigiusz. Ten miał napisać Libellus de tribus quibusdam epistolis (Migne P. L., t. CXXI, 985—1068), w którem broni poglądów G-a w łagodniejszej od rozpatrywanych formie. Najprawdopodobniej jednak dzieło to napisał Ebo, bp z Grenobli, który był niechętny Hinkmarowi. Wobec tego zamieszania Hinkmar odbywa 2-gi synod w Quiercy (853 r.), w obecności króla Karola i tu formuluje 4 artykuły o przeznaczeniu w duchu, jak dziśurnajemy, nauki szczerze katolickiej. W opozycyi stanął autor dz. De tenenda immobiliter scripturae vėritate (Migne

P. L., t. CXXI, k. 1083-1134), zdaje się wspomniany Ebo bp z Grenobli. Zarzuty tu podnoszone są niesłusznie, opacznie tłumacza myśl artykułów synodu w Quiercy. W tym też duchu od-był się synod w Walencyi (Valence) 855 r., zwołany przez bpa Ebo i złożony z 14 bpów z prowincyi Lyonu, Vienny i Arles który potępił artykuły 2 synodu w Quiercy, przypisując im mylne znaczenie, idac więc nie za słusznością, jak raczej dając się unieść niecheci do arcybpa Hinkmara. Lecz w 859 r. bpi ci zebrawszy się w Langres na synod spostrzegli swą przesadę i potępienie to odwołali. Prawdziwe znaczenie predesty-nacyi poczęło się wyjaśniać, Przyczynily sie do tego pisma Hinkmara. Zreszta, słusznie zauważył kard. Hergenröther (Hist. powsz. Kła kat. tl. polskie t. VI, str. 63), spór toczył się raczej o słowo, pod pewnym zaś względem poglady obu synodów się uzupełniały. Hinkmar rzecz wyjaśniał w swych pismach (Migne P. L. t. CXXV, k. 49-56; De praedestinatione Dei et libero arbi-trio, (Migne P. L. t. CXXV, k. 55-Wreszcie na synodzie w Tousi 474). (dvec. Toul) 860 r. spór zakończono, Hinkmar opracował pismo synodalne, streścił tu naukę katolicką o wolności człowieka, potrzebie łaski i śmierci Chrystusa za wszystkich i t. p., co zostało ogólnie przyjęte. Gotszalk nie uznał swych błędów. Napadał teraz na Hinkmara, że ten z hymnu klnego (Commune plur. Mart. 1 vesp.) usunal "trina deitas" i zostawil "summa deitas"; ma to być sabelianizm i t. p. Bronili mnisi G-a, lecz poglądy swe Hinkmar usprawiedliwił w dz. Colletio ex s. scripturis et orthodoxorum dictis de una et non trina deitate. 860 r. (Migne P. L., t. CXXV, k. 473-618). G-t nie ustępowal, wpadał w rozdrażnienie, dopuszczał się nadużyć, bluźnił, przypusz-czano, że zmysły postradał i †868 (czy 869 r.), niepojednany z Kłem. (Por. Usser, Gotteschalci et Praedestinatianorum controversiae ab eo motae historia, Dubl, 1631;—Jansenista Mau-guin w 2-im tomie Synopsis i Disser-tatio — Veterum auctorum qui IX saeculo de praedestinatione et gratia scripserunt, opera et fragmenta..., Paris, 1640 broni G-a;—zbija te bledy Cellot S. J., Historia Gotteschalci...,

G-a: Hottinger, Diatribe historicotheologica, qua praedestinationem et Godescalci pseudohaereses commenta esse demonstrantur, Tiguri, IV, 682...); Borrasch, Der Mönch G-k, Thorn, 1868. Sprawiedliwa ocena Gambs, Vie et doctrine de Godescalc, These, Strass., 1837; Hefele, Conc. Gesch., IV, 130...; 186...; Bach, Dogmengesch. d. Mittelalt, Wien, 1873, t. I, 219...; Schrörs u W. W. t. V, k. 942 — 950; Hergenr., dz. cyt., t. VI, str. 51—65; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, t. I, München, 1907, k. 1754 - 1755).

Gotthard bp Hildesheimu ur. ok. r. 960 w dolnej Bawaryi w Altaich, z ubogiej rodziny, gdzie się też i kształcił. Jako młodzieniec, wyróżniający się cnotami i zdolnościami, towarzyszył arbpowi salcburskiemu Fryderykowi w jego podróżach, który go też wyświęcił na subdyakona. Wkrótce powrócił do kolegiaty Kanoników w Altaich, a takiem sie tam cieszył zaufaniem, że chociaż dopiero miał święcenia dyakona, wybrano go przełożonym. Gdy do Altaich ok. r. 990, staraniem Henryka bawarskiego zostali Benedyktyni przywróceni, G. przywdział tam habit i niebawem zostal wybrany przeorem klasztoru, a w r. 992 wyświęcony na kapłana. Po kilku latach nalegań dopiero w r. 996 zgodził się przyjąć godność opata. Pod jego kierunkiem tak zakwitło życie zakonne, że ces. Henryk II powierzył mu reformę klasztorów Hersfeld, Tegernsee i Kremsmünster. W niezmordowanej a owocnej pracy upłyneło mu lat 24, gdy z zacisza klasztornego został, po śmierci światobliwego bpa Hildesheimu Bernwarda, przez Henryka II przeznaczony na te stolice. Długo się opieral, wreszcie zniewolony naleganiem cesarza i prośbami kleru został konsekrowany 1022 na bpa. I tutaj wnet rozwinął pracę pasterską w całej pełni, budował kły, zakładał klasztory, lub w istniejących zaprowadzał niezbędne reformy, był ojcem i opiekunem swych owieczek, słowem wraz z po-przednikiem swoim Bernwardem był tą

Par., 1655.-W duchu przychylnym dla | ckiemu. Imię jego było tak wielbione w Saksonii i Bawaryi, że od niego bierze nazwe góra Gotthard, a i poza granicami swojej ojczyzny we Włoszech i Polsce był czczony, jako święty bp. Nadmierna 1718, Noris, Historiae Gotteschal canae praca wyczerpała jego siły i zasnał w Synopsis (Opp. omnia, ed Ver. 1732, Panu dn. 5 maja 1038 r. Po śmierci liczne cuda działy sie przy jego grobie. a z różnych stron plynely pielgrzymki do katedry hildeshejmskiej, gdzie spoczywaja jego szczątki. Inocenty II 1131 r. zaliczył go w poczet Świetych i odtad obaj ze św. Bernwardem są patronami m. Hildesheimu. Ku jego czci założono niebawem opactwo benedyktyńskie (Por. Vitae Godhardi, prior et posterior, auctore Woltherio, in monum. Germ SS. XI, 167, nast.; H. Hüffer, Die Lebensbeschr. v. Bischöfe Bernward u. Gotthard, Regedsb. 1868; Sulzbeck, Leben v. h. Gotthard. Regensb. 1863; Lüntzel, Gesch. v. Diöc. u. Stadt Hildesheim. Hildesh. 1858).

> Gotti Hieronim-Maria krdł, karmelita bosy, ur. w Genui w r. 1834, wstapil do zakonu w r. 1858, był profesorem w za konie swoim czas jakiś, później teologiem przybocznym swego generala na soborze watykańskim. W r. 1871 był prokura-torem generalnym Karmelitów, w r. 1881 superjorem generalnym, wybranym powtórnie za dyspensa pska, w r. 1889; w r. 1892 został arbpem tytularnym i internuncyuszem w Brazylii. W r. 1895 kreowany krdlem prezbyterem z tytulem Santa-Maria della Scala. Mieszka w Rzymie, jest prefektem generalnym Propagandy oraz Propagandy do spraw rytu wschodniego. Oprócz tego pracuje w różnych Kongregacyach, a między innemi i w Komisyi pskiej do ujednostajnienia i kodyfikacyi prawa kanonicznego w r. 1904. (Por. Battandier, Annaire pontif. cath. Paris 1907, 8-o, str. 142).

Gotti Wincenty Ludwik, dominikanin włoski, kardynał, teolog z końca XVII i początków XVIII w. Ur. 1664 r. w Bolonii, G-i wstąpił do Dominikanów 1680 r., i po odbytych naukach w Bolonii i w Salamance, uczyl filozofii i teologii w szkolach zakonnych w Mantui, w Rzymie, Bolonii, Faenza, od 1695 świetobliwa, jaśniejąca dwójcą, przyświe- r. w uniw. w Bolonii. Od 1714—1717 cajaca ówczesnemu episkopatowi niemie- r. G-i sprawował urząd Inkwizytora w

teologii do Bolonii. W 1719 r. wydal dz. La vera chiesa di Gesù Cristo dimostrata dai segni e dai dogmi (2 wyd. 1734 — Roma, Milano), łaciński przekład tego dzieła dat dominikanin W. Covi (1750 - Bononiae; 1763-Venet.). W 1727 r. wydal Colloquia theologico-polemica (Bonon.). Znakomita jest pod względem stylu, jasności, glębokości, jego Theologia scholastico-dogmatica juxta mentem D. Tho-mae, 16 voll., Bonon., 1727 — 1735; 3 vol., Venet., 1750, 1763. Pž Benedykt XIII mianował go tyt. patryarchą Jerozol. i kardynałem 1728 r. Jako kardynał G-i żył ściśle po zakonnemu, modlił się i pisał; przeciwko holenderczykowi Janowi Clericusowi wydał De eligenda inter dissentientes christianos sententia (Bonon., 1734; Ratibs., 1740); przeciwko zarzutom heretyckim — Veritas religionis Christianae, 8 voll., Venet., 1750. + Gotti 1742 r. (Por. Riccinus, Comm. de vita et studiis V. L. Gotti, Card. Bonon, O. Pr., Romae, 1742; życiorys w wyd. Theologia scholast, dogm., Venet., 1750; Fantuzzi, Notizie degli Scritori Bolognesi, Bologna, 1781, IV, 194...; W. W. t. V, k. 939 — 940: Hurter, Nomencl. theol. 1893, t. II, k. 1290 – 1296; Buchberger, Kirch. Handlex. München, t. I, 1907 k. 1754).

X. C. S.

Gottignier Franciszek T. J., ur. 1630 w Brukselli, profesor matematyki w Collegium Romanum w Rzymie. Pisał o zaćmieniach księżyców jowiszowych 1665 r.; o figurze komet 1664-1668; Elementa geometriae planae, Roma, 1668 r. Logistykę, 1669, Arytmetykę 1667; Logistica universalis sive mathesis Gottigniana, Neapoli 1678. Umr. w Rzymie 1689.

Gotyk, styl gotycki. Wyraz "styl gotycki" wprowadził Vasavi w XVI w., cheac nim oznaczyć pogardę, z jaką epoka odrodzenia patrzyła na architekturę Gotów jakoby barbarzyńców pólno-cy. Nazwa ta, użyta podobno już poprzednio przez Filareta, w bląd wprowadzila historyków sztuki, którzy na jej podstawie autorstwo stylu gotyckiego architektury połączył się arabski łuk ochcieli przypisać

Medyolanie, poczem wrócił na katedrę wali nawet w pierwszej połowie XIX wieku wyrobić prawo obywatelstwa "stylowi germańskiemu, niemieckiemu". Jest to blędem, dziś już zarzuconym. Oj-czyzną tego stylu jest Francya. Dzień narodzin w r. 1140, około tego bowiem czasu stanał kościół opactwa St. Denis. dzielo znakomitego opata Sugera; wy-rabia się przez drugą połowę XII i XIII w., w epoce tak nazwanej przejściowej; najpotężniejszy rozwój gotyku wypada na lat sto następujących po 1250 r.; w polowie XIV w. rozpoczyna się upadek gotyku czyli późny gotyk.

Gotyk jest szczytem sztuki budowlanej, ale nie estetyki. Budowniczy kościoła w tym stylu myśli więcej o sobie, o wykazaniu panowania swego nad sztuką, niż o Bogu i religii, goni za pozorami, np. skreślając pozornie poziome linie; zakrywając ornamentacya rzeczywistość. Styl ten nie jest czysto kościelnym, ma on piętno na sobie świecczyzny i świecczyzna ta przebija się i w tem, cośmy wyżej powiedzieli i w tem, że styl ten jest zarazem stylem pałaców, gmachów publicznych świeckich. Owczesny stan społeczny wpłynał też na to zeswieczenie. Wojny krzyżowe przyczyniły się do ożywienia handlu, do wzrostu hogactwa miast. Dawniej książęta i bpi, potężne budowali kościoły i klasztory, obecnie o lepsze walczą z sobą miasta; obok dawnych związków klasztornych budowlanych, stają stowarzyszenia robotników budowlanych, świeckich (Bauhütten).

Nie wszyscy zgadzają się na jednakowe określenie gotyku. Według jednych styl gotycki, czyli ostrołukowy jest systemem budowniczym, opartym na zasadzie ostrego łuku; drudzy powiadają, że "łuk ostry i szkarpy, czyli przypory", stanowią zasadniczą odrębność tego stylu; a inni jeszsze twierdzą, że gotyk niesłusznie nazwany został stylem ostrołukowym, ponieważ charakterystyczna cechą jego jest konstrukcya, sprowadzajaca do pewnych punktów i linii ciśnie-nia sklepień. W każdym razie zgadzają sie wszyscy na to, że gotyk daje rozmaite, niebywałe dotad połączenia i zmienia zupelnie wygląd kościoła.

W gotyku z kolumnami chrześcijańskiej bazyliki i sklepieniami rzymskiej. Niemcom; próbo- stry, formy staly się lżejszemi i wynio-

lżejszem, harmonijnem wystapić polaczeniu; strata murów została zmniejszona; sztuki plastyczne przyozdabiaja świąty-

nie i czynia ja wspanialsza.

Słaba strona sklepień beczkowych sa tak nazw. kanty czyli druty, powstałe na przecięciu się płaszczyżn dwóch skrzyżowań sklepień beczkowych; kanty te zaczęto zastępować żebrami, prowadzonemi po liniach przekatnych, skonstruowanemi samodzielnie, jakoby szkiełet, zasklepionemi jako łuki, krzyżujące się w środku i zamkniętemi kluczem sklepiennym czyli zwornikiem. Miejsce pozostałe pomiędzy żebrami czyli kapy sklepienia sa teraz rzecza drugorzędną i mogą przybierać najróżnorodniejsze ksztalty, tworząc w przekroju linie spadziste, poziome lub nawet bombiaste, niejako kopulaste. Zebra sklepień czyli łuki możemy zaostrzać dowoli; przy luku zaś ostrym mogą być o wiele smuklejsze kolumny, słupy, ściany, a to z tego powodu, że ciężar, który jest na szczycie luku, naciska na slup lub ścianę bardziej z góry niż przy łuku pelnym. Stad też stosując luk ostry, zauważono, iż wsparty na szkarpach, umaeniających punkty głównego oporu dla żeber sklepiennych, pozwala prawie na całkowite usunięcie ściany - mury więc nikną w porównaniu z ta rolą, jaką przy sklepieniu beczkowem romańskiem musiały odgrywać. W kościołach wieloramiennych w stylu bazylikowym szkarpy biegły przy ścianie nawy głównej, o ile ta hyła wyższą od bocznych, gotyk wyrzuca szkarpe po za kościół (najwyższe piętro szkarpy nazywa się "fiala" i często bywa zamienioną na kapliczke, z figura Świętego) i stawia na nich łuki przyporne, podtrzymujące punkty ciśnienia żeber sklepienia; luki te opinają wielkie katedry zachodu. Wewnatrz kościoła uwidoczniono wzmocnienie linij oporu przeciw ciśnieniu sklepień przedłu-żeniem żeber pionowo na dół. Ta zasada rozpinania ciśnienia sklepienia daje możność powiększenia okien do rozmiarów olbrzymich, a nawet doprowadziła do tego, że w niektórych częściach kościoła, szczególniej w chórze, można powiedzieć, że ściany zamieniono ełupami, między którymi umieszczono olbrzymie okna i zamieniono budowlę w jakiś pałac szklany. Okna te w go-

ślejszemi; kolumny i sklepienia mogły w tyku sa barwiste, wiec światło przyćmione dawało wnętrzu świątyni charakter uroczysty. Z rozwojem gotyku przychodzi samoistność okien t. j., że polączone pierwej pasy okien teraz rozdzielaja sie i każde staje samoistnie; dawne obramienie okien: dwie kolumienki, a na nich luk - ustępują miejsca ramom rzeźbionym wzdłuż, przyczem kapitele kolumienek coraz bardziej nikna, aż nareszcie znikają i rama od dolu aż pod szczyt luku jest jednolita, żłobiona. pitele kolumienek, stojących pośrodku okna, powoli znikaja i przechodza w ornament, który zapełnia górna cześć okna. Ornament ten poczatkowo był złożony z wycieć w formie trójlistu lub czterolistu, w drugiej polowie XV w. z tak zwanego rybiego pecherza, a w końcu wieku najzupelniej z jakiejś plecionki motywów roślinnych, które bardzo często wyłamują się z pod wszelkich praw dotąd przyjętych. — Empory (loże), które w dawnych budowach budowane były powyżej kolumn głównej nawy, na podstawie sklepień bocznych naw, i były ważną konstrukcyjną częścią kościola, w gotyku, skutkiem rozwoju olbrzymich okien i przy ogromnem podniesieniu ścian ku górze, nie mają racyi bytu i nie moga być w rzeczywistości budowane tak, jak dawniej; gotyk jednak zatrzymuje empory jako ornament, zwany tryforyu m. W stylu gotyckim główna dażnościa i konstrukcyi i większych ornamentów jest pozorne usunięcie linii poziomych, a co najmniej przerwanie ich biegu, do czego przeważnie służa przyczółki nad oknami t. z. wimpergi. Poczatkowo to były tylko trójkaty nasadzone wąską stroną na szczyt okna, później jednakże, jak wszystko w gotyku, pokryly się ornamentem tegoż charakteru, jak w przezroczach okien, zakrywających bieg linii poziomych. Stad rzut poziomy np. katedry Kolońskiej w wysokości okien naw bocznych wyglada jak zbiór punktów, tudzież kresek prostopadłych do właściwego biegu ścian. Punkty grubsze oznaczają filary, punkty cieńsze laski okienne, kreski - szkarpy i luki przyporne. Scian właściwych niema wcale. W poziomie ponad dachami naw bocznych figura ta sama złożona jest z samych już niemal tylko delikatnych punkcików. Fasada gotyckiej budowli

są zwykle dwie wieże, pomiędzy które- oś okrągła kościoła, od wejścia ku ołta-mi jest ujęty przyczolek głównej nawy. rzowi, nie wypadła w kat, lecz na śro-Z rozwojem gotyku wieże te wznosza się coraz wyżej i wyżej, smuklejąc wciaż ku górze, z czworoboku przechodzą jak najprędzej w ośmiokąt, a przytem coraz więcej rozczłonkowują ściany; ostatecznie pokrycie, zwane hełmem, aczkolwiek z kamienia, jest również wycięte w prze-zrocze wzory. Złamania dachów, brzegi wimpergi lub przyczołka są pokryte rzedem karlowatych liści lub guzów zw. krabami. Zakończenie samego szczytu wieży jest uformowane z wieńca liści poziomych, ze środka których wznosi się ku górze pionowa gałązka z pękiem liści na połowie jej wysokości. To zakończenie widziane z powierzchni ziemi z jakiegobądż punktu musi mieć wskutek tego ustroju postać krzyża. W stvlu romańskim bywała jedna tylko fasada, a jeżeli kościół miał dwa chóry, to wtedy żadnej nie było. W stylu gotyckim kościoły posiadają bardzo często po trzy fasady--przy wejściu do głównej nawy większą i okazalszą a na końcach poprzecznych naw dwie mniejsze i mniej bogate konstrukcyą i rzeźbą. To zmienia już bardzo i plan kościoła. W romańskim nawa poprzeczna należała do sanctuaryum, w gotyckim już tylko chór należy, a nawa poprzeczna, mająca w tym stylu niemal zawsze dwie poboczne nawy, przeszła w posiadanie wiernych, którzy do niej mogą już wprost z ulicy wchodzić. W późniejszych budowach, w Niemczech, krzyż w planie ustępuje najzupełniej, naówczas wszystkie nawy są zazwyczaj równej wysokości. To są tak zwane Hallenkirchen (kościoły halowe). Kościoły takie wielkich rozmiarów nie bardzo raża, lecz średniej wielkości robią wrażenie pustki i nie wywierają tego poważnego wrażenia, które właśnie daje urok wszelkiej religijnej budowie. Są to, można powiedzieć, świeckie kościoły.

W stylu gotyckim ustępuje zupełnie krypta, która już nawet w końcu stylu przejściowego nie zawsze była w użyciu i chór znowu, jak dawniej, jest tylko o dwa, trzy schody podwyższony. Chór zaś zmienił się o tyle tylko, że niemal już nigdy nie bywa okrągły a jest częścią wielokątu, zwykle nierównej liczby stron - albo 5 stron ośmiokatu, albo 7 dziesięciokatu i t. d., w ten sposób, aby

rzowi, nie wypadła w kat, lecz na środek strony, przed którą stoi oltarz. Ta wielokątna forma chóru powstała przez wzgląd na system szkarp, naówczas rozwinięty, a który lepiej da sie zastosować do wielokatu, niż do półkola.

Portal w gotyku jest o wiele wynioślejszy niż dawniej. Zmieniaja sie nadto jego części składowe. Przedewszystkiem kolumny, które przedtem były główną składową częścią portalu, schodza teraz na drugi plan, rozstepują się na strony, tworząc nisze, w których sto-ją postacie Świętych. W niszach znajdują się wyżłobienia, w których, w odpowiednich odstepach, znajduja sie konsole z postaciami Świętych. Dolne ich szeregi są jeszcze w dość możliwej postawie, lecz im wyżej, tem bardziej się one pochylają, aż ostatecznie najwyższe już niemal leża w powietrzu. Tam gdzie się kończy łuk, a gdzie szeregi Świętych, podnosząc się z obu stron, mogłyby się zetknąć głowami, tam już zupełnie poziomo a na poprzek łukowi wisi jako zworny kamień, postać Boga Ojca, lub Jezusa Chrystusa, albo Ducha św. stanowiąc technicznie i duchowo zwornię z dwóch stron idacych Swietych.-Drzwi pokryte poprzecznym, poziomym tramem, nad którym jest tympanon, sa podzielone pośrodku słupem z konsola, na której pod baldachimem stoi postać albo Chrystusa, albo Matki Bożej, albo Swiętego Patrona kościoła, dyecezyi, kraju. – Do właściwości gotyku należa też a) kapitel o kształcie kielichalub owocu gruszy, ozdobiony niesymetrycznie liśćmi; b) trzon kolumny smukły i gładki; c) baza czesto spoczywająca na ukośnym sporniku; d) profile gzymsów, kreślone zawsze od linii lub cyrkla spławkiem pochyłym; e) w ornamenta-cyi roślinnej: latorośl winna, bluszcz, liść klonu, dębu, ostu (środkowa chrząstka liścia gotyckiego w pośrodku wygina się kulisto); f) kreśliny (laskowania) geometryczne należa do ornamentacyi gotyckiej i dają nieskończoną ilość kombinacyj; g) w rzeźbach gotyckiej epoki odzwierciadla się ten ponury okres życia ludzkości, gdzie gwalty i przemoc wszystkiem owładneły i h) draperya układa się w splątane faldy ostro zala-

Do budowli w stylu gotyckim z epo-

ki przejściowej należą: chór katedry w St. Denis (1140); katedra w Noyon; w Paryżu (1163-1220); w Chartres (1195--1260); w Laon (okolo 1220); w Soissons (konsekrowana w 1212); w Reims (chór skończony w 1247, inne części pod koniec XIII w.); w Lozannie w Szwajcaryi (zaczeta budowa w 1253; katedra w Magdeburgu (1208-1363); kl Notre-Dame Trèves (1227-43); kl. św. Elżbiety w Marburgu (trzy równe nawy 1235-83); Sw. Guduli w Brukseli (Belgia, 1226-80-wieże, fasady pochodzą z XVw.). Styl gotycki z epoki od 1220 we Francyi i 1250 w Niemczech do 1350 r.: Katedra w Amiens 1220-80; jednym z najpiękniejszych pomników tego stylu jest Sainte-Chapelle de Paris (1245-51); St. Germain l'Auxerrois w Paryżu; nawa z 1250 i fasada z 1276 katedry w Strasburgu; katedra w Kolonii (1248); w Metzu (zaczęta w 1250) i kościół w Wimpen (1259-78); Sw. Katarzyny w Oppenheim (1262); nawa i wieża katedry w Pryburgu Br. (1250-1300); katedra w Ratyzbonie (1275); w Halberstadt; Meissen (o 9 nawach); chór katedry w Tournai (Belgia z 1338 r.).

Styl gotycki plomykowaty (flamboyant) sprzyja raczej sztuczkom niż sztuce i cechuje przekwit i upadek gnostycyzmu w architekturze (1350-1500, w Niemczech spotykamy jeszcze po 1600): kościół w St. Ouen w Rouen (po 1318); St. Maclou w Rouen z XV w.; katedra w Anvers (1352-1422-7 naw); w Erfurcie (po 1349); Sw. Szczepana w Wiedniu (fasada romańska, nawa i wieża z 1359-1433); Katedra(1255—86) ikościół Teyn w Pradze; chór katedry w Fryburgu Br. (po 1354); kościół Najśw. Maryi Panny w Nuremburgu (1355-61); katedra w U l m (1377-1543); wieża katedry w Francfort (1465 -1512); kościół Najśw. Panny w Esslingen (1440-71); Sw. Marcina w Presburgu; kosciól o dwóch nawach Schwaz w Tyrolu; piękna mala dzwonnica kościoła Maria-Stiegen w Wiedniu.

ważnie w północno-wschodnich Niemczech, gdzie niema wielkiej obfitości kamiennego budulcu, lecz spotykamy to i w tych okolicach, gdzie tego budulcu nie braklo. Takim jest np. kościół Sw. Marcina w Landshut i drugi ogromny w Monachium Najśw. Maryi Panny, o trzech nawach równej wysokości, z których boczne okalają chór środkowej nawy. Dwie bardzo wyniosle wieże, nakryte kraglemi czapkami, sa przyozdobione wypukłym ornamentem z falistych luków późnego gotyku, ułożonym z odpowiednio układanych cegieł. Niektóre kościoly, jak np. Sw. Katarzyny w Brandenburg u sa ułożone z różnokolorowej cegly i ta rozmaitością barwy starano się chociaż na oko rozczłonkować jednolite masy muru. W innych kościołach jak np. Panny Maryi w Gdańsku, pomagano sobie w ten sposób, że na ścianach ceglanych stawiano mniejsze, czy wieksze ornamenty wyciosane z kamienia. Do rzędu ceglanych budowli wiekszej artystycznej wartości, trzeba zaliczyć kościoły w Lubece i Wrocławiu. -- Ogniskami, około których w średniowieczu grupują się kościoły gotyckie ceglane, są dwa: jedno w Lombardyi, drugie nad dolnym Renem. W Holandyi stawiają niekiedy kościoły z zastosowaniem połączenia ciosu i cegły i kościoły te odznaczają się więcej rozmiarami wietkimi, niż zdobnościa szczegółów. Najbardziej znane sa katedry: w Utrechcie, Amsterdamie, Leyden, Harlem, Rotterdamie. W krajach poludniowych styl goty-

cki zostal bardziej przyjęty ze strony dekoracyjnej, niż organicznej. We Wło-szech plan kościoła pozostaje dawny starożytnej bazyliki i do niego zastosowuje ostry luk, gdzie mu ten potrzebny do ornamentacyi; na skrzyżowaniu naw umieszcza zwykle kopułę; nie zaciera linii poziomych; kościół Św. Franciszka w Asyżu (XIII w.); katedra w Florency 1 (1296, przebudowana w 1357); w Sienie (1259); Orvieto (1290); Campo Santo w Pizie; S. Maria Novella w Florency i (1278-1350). Do późniejszej epoki należy katedra w Med volanie Zupełnie odrębny dział w całej sumie (1386), budowana przez Henryka z zabytków budownictwa gotyckiego stanowią kościoły ceglane, stawiane prze- gnot. Wpływowi Niemiec trzeba przy-

pisać plan pięciu naw długich, przecię-tych trzema na krzyż, brak kopuły i za ciasne ustawienie kolumn. Obejście budownictwa drewnianego). Wzorem tych w około chóru to wpływ Francyi a stosunkowo mała i trojaka wysokość naw, to już jest właściwością Włoch: katedra St. Petronio w Bolonii. W Hiszpanii katedra w B u r g o s (1221-38, fasada i kopuła w stylu płomykowatym); w Toledzie i Leonie z XIII w.; w Barcelonie (1298-1388). czelną budowlą w stylu gotyckim, z końca epoki gotyckiej, jest katedra w Sewilii (1403—1519); gdy się zebrała kapitula, by ułożyć plan budowy, jeden z kanoników zawołał: "zbudujmy taki kościół, aby przyszte pokolenia wzięły nas za szaleńców", i rzeczywiście stanał kościół olbrzymich rozmiarów o pięciu nawach w przedniej części a o siedmiu w chórze, 130 metrów długi, 97 szeroki (na skrzyżowaniu naw była kopula, lecz zabardzo wyciągnieta w góre, runęła); kościół opactwo St. Juan w Toledo; wieża pochylona w Saragosie. W Portugalii do gotyku należa bardzo bogate ornamentacye w opactwach Batalha i Belem (około 1500).

Z Francyi gotyk przeszedł najwcześniej do Anglii, jednak uległ tutaj zmianom i to charakterystycznym: niepomierna długość kościołów przy małej wysokości (zwykła miara wysokości: szerokość głównej nawy odpowiada jednej trzeciej wysokości, w Anglii zaś czasami wiecej niż połowie); system szkarpowy, jako nie mający co do podtrzymywania mało rozwiniety, małe szkarpy, które tu spotykamy, są raczej silnymi lizenami i służą jako podstawa pod fiale, otaczające koroną cały szczyt kościola; chór okrągły; poza oltarzem głównym kaplica Matki Boskiej (Lady Chapel), zwiększająca jeszcze długość budowli; nawy krzyżowe posiadają tylko jedną boczna nawe od wschodu j przy tej tylko nawie bywają kaplice; na skrzyżo-waniu się głównych naw wznosi się wielka czworokątna kopuła, pokryta plasko i brzegi jej, jako też brzegi calej budowy kościoła wokoło są zjeżone zębami, podobnymi do tych, jakie spotykamy na murach fortecznych; bogata ornamentacya w XIV w. i w ostatnich epokach gotyku; ostatnia epoka stylu gotyckiego (styl Tudorów) odznacza się

budownictwa drewnianego). Wzorem tych sklepień są: kaplica Henryka VII Westminsterze i kaplica Warwick. Oprócz wyżej wspomnianych budowli do pomników gotyku angielskiego należa: Katedry: Canter-bury (po 1177); Salisbury (1220), Westminster (1245); Exeter i York z XIV w.

Styl gotycki w Szwecyi zbliża się do niemieckiego gotyku: Katedra w Up-sali skończona w 1435 i katedra

Drontheim w Norwegii.

W Polsce epoka stylu przejściowego wypada na lata 1154-1266. Pionierami nowego stylu sa u nas Cystersi. Z początku zastosowywano materyał z epoki romańskiej: kamień, następnie cegłę: (1179); Koprzywnica Sulejów (1185); Wachock (1210—posiada już szkarpy gotyckie); Jędrzejów (1154); Sandomierz, kościółśw. Ja-kóba (początek XIII w.); Mogiła pod Krakowem klasztor Cystersów (1252-1266); na Zwierzyńcu pod Krakowem kościół Norbertanów (druga połowa XIII w.). Styl ezysto gotycki wprowadzają do nas Franciszkanie; pozostaje on pod wpływem budownictwa wrocławskiego i południowo niemieckiego, z zastosowaniem ciosu i cegły; jednak typ tych budowli nie zostaje żywcem przyjęty, bo rozwija sie u nas samodzielnie, a nawet wytwarza się specyalny odcień stylu gotyckiego zwany krakowskim; polega on na tem, że w bazylikach trzynawowych. szkarp odpierających ciśnienie sklepień wyższej nawy środkowej, nie przerzucano łukami na zewnątrz naw bocznych, ale le prowadzono poziomo, wewnatrz kościoła, wzdłuż filarów działowych. Wskutek tego filary te traca ksztalt regularny przekroju, otrzymując naddatek prostokatny pe stronie nawy Względną zaletą odcienia krakowskiego jest pewna śmiałość i śmigłość budowy. Nawa główna dosięga znacznej wysokości aż 29 metrów. Użycie kamienia na cześci architektoniczne dozwala na niemałą zdobność węgarów, gzemsów, konsol, baldachinków i t. d. Maswerk kamienny rozwinął się w Krakowie szerzej, niż w innych stronach naszej ziemi, wachlarzowatemi sklepieniami i sklepiel choć nie dorównał bogactwu zachodnie-

mu. Jeszcze jedna właściwościa jest tecza, czyli łuk tryumfalny, będący zwężeniem, za pomoca wielkiej arkady przedwału, między nawą a prezbiteryum. W związku z nim stoi belka, dźwigająca w teczy figuralne przedstawienie Meki Pańskiej. Jest ona u nas dość częstem zjawiskiem nawet po wiejskich i drewnianych gościołach. - Najstarszym kościolem gotyckim jest kościół Panny Maryi w Krakowie (1224-1394). Posiada on trzy nawy, z których dwie boczne kończa się prostą ścianą a środkowa, trochę tylko wyższa od bocznych, wydłuża się chórem zakończonym pięciu ścianami ośmiokatu. Dwa szeregi kabocznych nawach tworzą plic przy czwarta i piata nawę. W chórze zachowały się trzy starożytne okna ze szkiel kolorowych. Linie arkady, wiodącej z głównej nawy do chóru są trzymane w bardzo pięknych rozmiarach; nie są również nizkie luki arkad łaczacych nawę średnia z becznemi. Fasade tworzą dwie wieże, z których jedna siega wysokości 85 metrów i na dachu jest upiększona wieńcem małych wieżyczek, na wzór tego, co widzimy w kościele Teyn w Pradze. Na szkarpach w około kościoła staly dawniej piękne fiale, z kamienia rzeźbione, czego ślad jeszcze pozostał na szkarpach poza chórem; jest też ślad, że miano zamiar dać luki przyporne, czego później zaniechano. Na modlę tego kościoła budują: kościół Dominikanów, Sw. Katarzyny iz XV w. Bożego Ciała. Portale w tych dwóch ostatnich kościolach, gotyckie, rzeźbione w kamieniu, służą jako wzór do odtworzenia zarzuconego portalu kościoła Panny Maryi. Bardzo ważnym zabytkiem jest katedra na Wawelu. Najstarsza jej część-krypta, pochodzi jeszcze z epoki romańskiej. Niewytłumaczona jest rzeczą fakt, że owa krypta nie znajduje sie pod wielkim oltarzem, jak to zwykle bywa, lecz pod przedsionkiem. Być może, iż dawna katedra romańska miała dwa chóry i dwie krypty, z których została tylko zachodnia, a również możebnem jest, że chór dawnej katedry byl nad ta kryptą, a nową budowę posunieto dalej, by połączyć ją z zamkiem Sączu, obecnie jezuicki, wewnątrz czękrólewskim. Obecna budowa datuje się ściowo zbarokowany; w Biężdziez pierwszej połowy XIV w. Ma trzy nawy nierównej wysokości; nawa krzy bowej; parafialne w Strzyżowie, żowa jest bardzo słabo zaznaczona. Po-Czechowie, Wojniczu, Szy-

za nia, naprzeciw nawy środkowej, jest wydłużony chór, zakończony prosta linia, nawy zaś boczne przeszedlszy na druga strone nawy krzyżowej, podnosza sie do wysokości chóru i tworza wokoło niego obejście tychże linii w planie. Nadto jeszcze cały kościół otoczo-ny jest szeregiem kaplic tak, że i kate-drę na Wawelu można nazwać kościołem o pieciu nawach. Kwadratowy chór z obejściem i szeregiem kaplic w około, na takimże planie, tworzy plan uderza-jąco podobny do planu kościołów w Riddaghausen, Lilienfeld i Ebrach, budowanych przez Cystersów. – Katedra Gnieźnieńska, duża bazylika trójnawowa z XIV w., obwiedziona kaplicami; kościół franciszkański w Krakowie, w swej polowie zachodniej wzniesiony zapewne na poczatku XV w., lecz według planów z XIV w. jest rzadkim okazem bazyliki ceglanokamiennej niesymetrycznej, powstalej przez opuszczenie w planie trzynawowym jednej nawy bocznej; fara w Krosnie i kolegiata w Nowym Saczu; kościół w Ruszczy pod Krakowem: w Drzewicy, w Opoczyńskiem, kościół ceglany z r. 1462; kościoły parafialne w Radomiu, Bochni, w Rzeszowie, w Bolechowicach pod Krakowem, mają części gotyckie ceglano-kamienne. Druga polowa XV w. wydoskonalila wzorzysty układ na zewnątrz cegiel dwubarwnych i wprowadziła w Krakowskiem nowy typ profilowanych. schodowato ku górze zweżanych obramień ostrolukowych portali, przypominających motywa ozdoby drewnianej. Po typu tego, nazwanego Długoszowskim, należą kościoly: w Raciborowicach i Luboszycy pod Krakowem; św. Magdaleny w Szczepanowie kolo Bochni; w Odechowie w Radomskiem i t. p. Równocześnie budowano tylko z kamienia w okolicach posiadających kamieniolomy: Kościół z XIV w. w Piasku Wielkim pod Wiślica; w Łapczycy pod Bochnia; w Debnie pod Wojniczem; kościół parafialny w Starym Sączu; Premonstratów w Nowym dzy w Jasielskim; Św. Zofii w Bo-

dłowcu; w Jaśle; w Szkalmie-rzu; w Starym Korczynie (z styniu (1500); w Krotoszynie XIV w.); późniejsze gotyckie kościoły: (1592); w Wągrowcu (1594); kościół w Końskich (z 1520); prezbiteryum w Żarnowie. Najokazalszym kościołem typu halowego jest kościół ciosowy w Wiślicy, fundacyi Kazimierza W., o wydłużonem prezbiteryum, a sklepieniem palmowem czyli wachlarzowem. -Jest w Polsce cała grupa budowli gotyckich niezwykłej organizacyi. W planie mają kwadrat, w środku stoi słup, dzielący się w górze na żebra sklepienne, które złamawszy sie w łuk, druga kończyną opierają się na ścianach. Ta-kim jest kościół Św. Trójcy w Lu-blinie, kaplica Augustyanek w kościele św. Katarzyny w Krakowie, a najważniejszym monumentem ściół Św. Krzyża w Krakowie. Takich budowli niewiele w Europie. Typ kościołów czysto ceglanych w stylu t. zw. wiślano-baltyckim, albo krzyżackim rozwija się u nas pod wpływem budownictwa krzyżackiego, w szczególności toruńskiego. Trudno dać ścislą charakterystykę tego odcienia gotyku; jest on mało znany i jak powiada Łepkowski "tylko długie studyowanie zabytków na sto milowej przestrzeni od | Malborga, przez Litwe, Płockie, Wielko-polske aż po Przeworsk, nad Sanem, w jedną ujęte całość, zgromadzićby moglo wzory na odbudowanie naszej starej szkoły". W każdym razie do właściwości tego typu zaliczyć możemy: najczęściej wzięte pod prostą linię prezbiteryum, ociężałość konstrukcyi, zgrubienie filarów i żeber, uproszczenie okrojów gzemsów i arkad, rysunku laskowań okien. Szczyty zazębione w szereg ku górze idacych ustępów; ornamentacya ze sztucznie układanej we wzory cegły barwnej i umyślnie formowanej: sklepienia załamywane, często bez żeber, mało figur—przeważa system halowy, jako odpowiedniejszy ze względu na materyal (cegłę). Do typu tego wśród innych należa: kościół Opactwa Cystersów; w Paradyżu pod Międzyrzeczem w Wielkopolsce (zapewne z XIII w.); katedra we Włocławku (z XIV w.—ostatnia restauracya mocno zeszpecona); kościół cysterski w Koronowie (z XIV w.); Panny Maryi w Poznaniu (1433-1444); kościół Bo-Poznaniu (1433-1444); kościół Bo-żego Ciała w Poznaniu (1406 – la Philosophie, tamże 1895, 12-o, t.

(1592); w Agrowcu (1594); kościół katedralny Św. Jana w Warszawie (XIV w.), posiada fasadę z trzech polaci, z których środkowa jest o wiele wyższa, a wszystkie sa rozczłonkowane pionowemi liniami występów muru, coś w rodzaju lizen na romańskich kościołach; przebudowania w szeregu wieków bardzo zmieniły pierwotną budowę. (Por. Powszechna ilustrowana Historya sztuki przez Springera, Warszawa; Krótki Zarys Historyi Sztuki przez Michała Źmigrodzkiego, Kraków, 1900; Herders, Bilderatias zur Kunstge-schichte, Freiburg im Breisgau, zweiter (schluss) Theil: Neuzeit; Katechismus der Baustile v. Dr. Ed. Freiherrn v. Sacken, Leipzig, 1898; Encyklopedya Kościelna Nowodworskiego, art. Style, t. XXVII, 1904 r.; Rozróżnianie stylów w Architekturze przez Czeslawa Domaniewskiego i Maryana Wawrzenieckiego, Warszawa, 1900).

X. H. P.

Goudin Antoni, dominikanin, filozof scholastyk, ur. w Limoges w r. 1639, jest autorem dziela Philosophia juxta inconcussa tutissimaque D. Thomae dogmata, które miało 10 wydań jeszcze za życia autora (ost. wyd. w Paryżu 1863, 4 t. in 12-o). W tym traktacie obszernie rozprawia autor o fizyce, niestety, grzeszy on, jak zresztą wielu innych scholastyków, tymi samymi błędami, co filozofja Arystotelesa i jest w rozdźwieku z odkryciami naukowemi z dziedziny fizyki i astronomii. Co jest tym dziwniejsze, że G-i nie były obce odkrycia astronomiczne dokonane za jego czasów. Przyjaciel jego, uczony Cassini, pozwalał robić G-owi użytek ze swoich teleskopów; sam G. obserwował góry na księżycu, plamy słoneczne i t. d., a jednak jeszcze w r. 1695, w którym †, w 50 lat po procesie Galileusza, utrzymywal, że ziemia jest nieruchoma, że jest punktem środkowym świata i że 10 niebios kryształowych obraca się naokoło niej w ciągu 24 godzin... Trzeci tom filozofii G-a stanowi ciekawy pod tym względem dokument. (Por. Blanc, Dictionnaire de la Philosophie. l'aris

II, str. 126; Ortolan, Astronomie et théologie. Paris 1894, 8-a; Bellanger teza o filozofii Goudina po łacinie. Paryż 1905 r.).

X. J. N.

Gougenot des Mousseaux Henryk Roger, pisarz francuski katolicki, ur. w r. 1805 w Coulommiers, † w r. 1876, był komandorem orderu Piusa IX. Napisal wiele dzieł o magii i spirytyzmie z punktu widzenia katolickiego. Celniejsze dziela jego są: La Magie au XIX siècle, ses agents, ses vérités, ses mensonges. Paris, 1864; Hauts Phénomènes de la Magie; Médiateurs et les moyens de la Magie; Moeurs et pratiques de démons et des Esprits visiteurs; Le Juif, le Judaisme et la Judaisation des peuples chrétiennes 1869 (drukowane w przekładzie polskim w "Roli" w 18— r.); Dieu et les dieux ou un voyageur chrétien devant les objets des cultes anciens, les traditions et les fables. Paris, Lagny frères.

Goujet Piotr Klaudyusz ks., był czas jakiś oratoryaninem, członek wielu akademij francuskich, ur, w Paryżu r. 1707, † w 1767, maż wielkiej pracy lecz sprzyjajacy błędom jansenistowskim. Z prac literackich są ważniejsze: kontynuacya Dupin'a, Bibliothèque des écrivains ecclésiastiques. 3 v. in 8-0, lecz bez wielkiej wartości, bo niekrytyczna; suplement do Moreri'ego, Dictionnaire wyd. w r. 1735, 2 v. in fol.; tož samo 2 tomy w r. 1749, lecz i ta praca chybiona, bo jakkolwiek G. poprawił niektóre blędy, to bezstronne wiadomości pierwszego autora przedstawił w oświetleniu swej sekty i z dykcyonarza historycznego zrobił podręcznik konwulsyonistowski. (Por. Feller, Biogr. III, 486, wyd. w r. 1845); Histoires des Inquisitions etc. Paris 1759, 2 vol. in 12-o; Traité de la verité de la Réligion chrétienne etc., tamže 1724, in 12-o; Bibliothéque Française ou Histoire de la Littérature française 1741, 18 vol. in 12-o, jedna z ważniejszych prac G-a, ale zbyt rozwiekła; Discours sur le renouvellement des études depuis le XIV siècle, tamże 1737, in 4-o; Histoire du Pontificat de Paul V, tamže 1766. 2 vol. in 12-o, i wiele innych. (Por. Hurter, Nomenclator literarius theologiae. Oeniponte 1893, 8-o, t. III, kol. 161-163). X. J. N.

Goujon H. ks. współczesny, napisał Kant et Kantistes, etude critique selon les principes et la métaphysique thomiste, Lille, Morel 1901, 8-o;. Les ennémis de la raison, la philosophie de la volonté et l'apologie de l'immanence. 1904. (Por. Blanc, Repertoire bibliograph. Paris. 8-o, str. 181).

Goulburn-bpstwo w Australii (dioec. Goulburnensis). Bpstwo to powstało na mocy dekretu St. Ap. d. 17 Nov. 1862 r., jako suffragania arcybpstwa w Sydney. Dyecezya obejmuje gminy Argyle, cześć Georgiana, King, Cowley, Bugdeugh, Wallace, Selwyn, Harden, Monteagle, Forbes, Gipps. Dowilng, Covper, Bland, Bourke, Carendon, Wyngard, Goulburn, Hume, Denison, Mitchell, Urana, Wellesley, W 1906 r. liczyła ok. 45 tys. wiernych. 101 kościolów i kaplic, 47 kaplanów świeckich, 8 zakonnych, 3 żeńskie zgromadzenia, 65 szkól. uczacych 4691 dzieci, 2 orfelinaty. (Por. Werner, Orbis terrarum catholicus. Friburgi Brisg., 1890, p. 249; Buchberger, Kirchliches Handlexicon, t. I. München, 1907, k. 1756; Austral Cath. Dir., Sydney, 1906, 37-42). X. C. S.

Gounod Karol, ur. 17 czerwca 1818 r. w Paryżu, kompozytor francuski, jeden z najwybitniejszych muzyków XIX w.. zajmował się studyowaniem zabytków muzyki religijnej, w szczególności Palestryny. Był jakiś czas w seminaryum paryskiem, dopiero za porada wielbicieli swoich Schumanna i Berlioza, opuścił stan duchowny i zwrócił się z kościoła do teatru. Glówniejsze dziela jego: kan-"Fernand Messe solennelle," "Sappho" opera, "La nonne sanglante," "Faust" i wiele innych oper. Po nadto "Kantate żalobną" Gallia podług lamentacyi Jeremiasza "Angeli custodes," "S. Cécile," "Messe a Jeanne d'Arc," "Te Deum," "Siedem słów Chrystusa," »Stabat Mater," oratoryum "Tobiasz,» »The redemption, « » Mors et vita» (1885) i wiele innych. G. umarł w Paryżu 17 października 1893 r.

Gousset Tomasz Marya Józef, kard. francuski, arcybp. z Reims, teolog i pisarz religijny XIX w. Ur. 1792 r. w Montigny—les—Cherlieux (dyec. Besangon—dep. wyż. Saony) z ubogich ro-

dziców, G-t rwał się do nauki i czyniąc | fesseurs (2 t.-po niemiecku wyd. w niej szybkie postępy, w 1812 r. wstapił do seminaryum duch. w Besançon. W 1817 r. G-t otrzymał święcenia kaplańskie, udał się na wikaryat w Lure, lecz już 1818 r. został powołany na profesora teologii do owego seminaryum. 13 lat uczył G-t teologii dogm., potem moralnej z wielkim pożytkiem słucha-czów. W 1831 r. kard. de Rohan, arcbp. Besançon, mianował go swoim wikaryuszem generalnym. I na tem stanowisku gorliwie pracował G-t, zarazem wydając dzieła dawniejsze, jak Conférences ecclésiastiques du diocèse d'Angers (26 t. Beançon 1823); Instructions sur le rituel par Joly de Choin, évêque de Toulon (6 t., ib., 1827); Dictionnaire de théologie par l'abbé Bergier (8 t., ib., 1828). Pierwszem dziełem napisanem przez G-a samodzielnie była ksiażka: Exposition de la doctrine sur le prêt à l'intérêt. (Besançon, 1824). Imie G-a slawiło już wtedy dz. Le code civil commenté dans ses rapports avec la théologie moral (Paris, 1827). W teologii moralnej G-t jakiś czas ulegał rozpowszechnionemu wtedy we Francyi rygoryzmowi, lecz gdy poznał dziela św Alfonsa Liguorego, stał się ich obrońca, a nawet w Rzymie na grobie św. Piotra uczynił ślub, że będzie pilnie rozpowszechniał nauke św. Doktora. Wydał też pismo: Justification de la théologie morale du b. Alphonse de Liguori (Besançon, 1832). Pismo to przetłumaczono na język włoski; przyczyniło się ono do nowych wydań pism św. Alfonsa. Oceniając działalność G-a, pż Grzegorz XVI mia-nował go bpem w Perigueux (1836 r.), w 1840 r. G-t zostaje arcybiskupem w Reims, 1850 r. pż Pius IX mianował go kardynałem. Jako bp., G-t słynał z swej opieki i szczodrobliwości dla ubogich i szczerego zamiłowania ducha karności klnej. Odbył synody prowincyonalne w Soissons (1849 r.); w Amiens (1853 r.), w Reims (1857 r.). W 1841 r. i 1844 r. występował w obronie prawa wolności nauczania. W sprawie unormowania ksiąg i zwyczajów liturgicznych pisał do pża Grzegorza XVI, i do słynnego opata Dom Guérangera, wreszcie wprowadził liturgię rzymską. W 1844 r. wydrukował Théologie morale à l'usage des curés et des con- zajace siebie i sadownie wystapil pko

w Aachen i Schaffhausen 1851; Regensb. 1869; po polsku: Teologia moralna dla użytku plebanów i spowiedników. Warszawa, 1858 r., 4 t.); Théologie dogmatique ou exposition des preuves et des dogmes de la religion catholique 2 t., Paris, 1848 (po niem. Regensburg, 1855)—dzieło to autor przeznaczył dla użytku kapłanów i wykształconych osób świeckich. Nadto wydal Observation sur un mêmoire adressé à l'episcopat sous ce titre; Sur la situation présente de l'église gallicane relativement au droit coutumier (Paris, 1852); La croyance générale et constante de l'ealise touchant l'Immaculée Conception de la bienh. Vierge Marie, Paris, 1855; Exposition des principes du droit cano-nique, Paris, 1859; Du droit de l'église touchant la possession des biens destinés au culte et la souveraineté temporelle des papes, Paris, 1862 i in. G-t † 1866 r., powszechnie żałowa-ny. (Por. Févre, Hist. de son Eminence Mgr. Gousset, archévêque de Reims,, Paris, 1882; Besson, Panégyriques' et oraisons funèbres Paris, 1870, t. II; Le cardinal Gousset, Besangon, 1903; W. W. t. V, k. 950-952; Hurter, Nomenclator theol. catholicae, Oeniponte, 1895, t. III, k. 1228—1120; W. E. J. t. XXV—XXVI, str. 544 -545; Buchberger, Kirchliches Hanâ lexicon, München, 1907, t. I, k. 1756-1757). X. C. S.

Gouthe-Soulard Franciszek Ksawery arbp z Aix, ur. w r. 1820 w Saint-Jean-la-Vêtre (Loire), wkrótce po wyświęceniu mianowany profesorem filozofii w domu Minimitow, później proboszczem parafii św. Wincentego a Paulo w Lyonie, zajmował następnie różne stanowiska duszpasterskie aż do r. 1886, w którym został mianowany arcbpem wAîx. Nazwisko G.-S. stało się głośnem z powodu zatargu jego z rządem. Gdy w r. 1891 pielgrzymi francuscy doznali prześladowań ze strony sfanatyzowanych tłumów, minister wyznań Fallières zażądał by bpi powstrzymali pielgrzymki. G.-S. zaprotestował pko cyrkularzowi ministra w liście adresowanym do niego. Fallières uznal brzmienie listu za obra-

archpowi. Wytoczono G.-S. proces i zapadł wyrok potępiający go. Nazajutrz po wyroku archp wydał sprawozdanie z przebiegu procesu p. t. Mon proces, mes avocats. Paris 1891, 18-a, z licznemi aprobatami i zebranymi podpisami pko niesprawiedliwemu wyrokowi. Episkopat francuski stanal po stronie gorliwego ksiecia Kła, co wywołało namietna interpelacye wrogów Kła w izbie, wnioski o oddzielenie Kła od państwa i projekty całego szeregu repressyj pko duchowieństwu i wolności kultu. Jeszcze raz żydowsko-masoński rzad wystapił pko G.—S, gdy ten w r. 1892 wydał sławny swój »katechizm wyborczy.» Uczony i odważny prałat był kanonikiem honorowym kilku dyecezyj, w r. zaś 1880 obdarzony został znakiem legii honorowej. Jako pasterz ks. G.-S. był wzorem aplskiej miłości i dobroci. Jego listy pasterskie wydawane do wiernych w latach 1896, 1897 i 1898 to wzór jasności, prostoty i gorliwości aplskiej w w przemawianiu do ludu. Napisał m. i. cenna, chociaż rozmiarami niewielka książkę p. t. Jesus-Christ. Bonne Presse, 32-o, i inne.

 $X.\ J.\ N$ Gouvea Antoni ks. T. J., ur. w r. 1592 w Casale, wstapił do zakonu w r. 1611. Był wysłany w r. 1636 przez przełożonych jako misyonarz do Chin i tu przez 36 lat apostolował w prowincyi Fo-kien. Był w ciagu 6 lat w niewoli w Kantonie. Wypuszczony na wolność r. 1669, † w Fuczeu w r. 1677. Napisal Innocentia Victrix sive Sententia Comitiorum Imperii Sinici pro Innocentia Christianae religionis lata juridice per annum 1669. Quamcheu, metropoli provincia Quam etc. 1671, fol. pp. 43-dzielo to niezmiernie rzadkie wydrukowane zostało w Kantonie na papierze chińskim. Zawiera dużo tekstów chińskich, pisanych dawnym i nowym charakterem, kursiwem i t, d. Tekst łaciński znajduje się w Paralipomena ad Propylaeum Actorum SS. Maii, str. 131-7; i kol. 1255-1299 dziela Analecta monumentorum omnis aevi Vindobonensia, opera... Adami Fr. Kollarii etc. Vindobonae 1761,

Goux Piotr Antoni, bp Versailles, ur. w r. 1827 w Tuluzie. Po skończeniu »l'Ecole de Carmes,« kaztalcil sie w uniwersytecie paryskim i otrzymał doktorat z teologii. Nastepnie był dyrektorem malego seminaryum w Tuluzie, proboszczem kła Saint-Sernin w temże mieście; w r. 1877 mianowany bpem; był także kanonikiem honorowym kilku dyecezyj. Z pism G. więcej znane są jego tezy: Lérins au V siècle. 1856, in 8-0; De sancti Thomae Aquinatis sermonibus. 1856, in 8-o; Du developpement des dogmes dans la doctrine catholique. 1858, in 8-o. Pomieszczał też wiele artykulów historycznych i krytyk literackich w »Revue de l'année.« Był członkiem akademii »des Jeux floraux." (Por. Vapereau, Dict. des Contemporains. Paris 1895, 4-o, str. 705).

Goworow Aleksy, teolog prawosławny, magister teologii, pochodził z woroneżskiej gubernii, ksz alcil się w seminaryum i akademii w Woroneżu. W r. 1879 został nauczycielem jezyka greckiego w akademii duchownej w Kazaniu, w 1884 pomocnikiem inspektora akademii, a w 1885 r. profesorem homiletyki. Obecnie od r. 1896 jest lektorem języka niemieckiego. Z prac G. godne sa zaznaczenia: Sw. Grigorij Bogosłow kak christianskij poet. Kazań 1886; Efstafij mitropolit sołunskij, pisatel XII w. w "Prawosł. Sob." g. 1—III; Osnownoj princip cerkownoj propowiedi i wytiekajuszczije iz niego predmiety i zadaczi cerkownago krasnorie-czja. 1897; Oratorskoje iskustwo w drewnieje i nowoje wremja, i inne. (Por. Lopuchin, Prawost. bogost. encikl. Petrogrod 1903, 4-o, t. IV, k. 444 - 46).

Goworskij K. napisal Josafat Kuncewicz połockij uniatskij archiepiskop (kanonizowanyj papoju Piem IX). Wilna 1865, in 8-o.

Maii, str. 131—7; i kol. 1255—1299 dzieła Analecta monumentorum omnis aevi Vindobonensia, opera... Adarmi Fr. Kollarii etc. Vindobonae 1761, opera... Adarmi Fr. Kollarii etc. Vindobonae 1761, opera... Adarmi Fr. Kollarii etc. Vindobonae 1761, opera... Adarmi Pr. Kollarii etc. Vindobonae 1761, opera... Adarmi Pr. Kollarii etc. Vindobonae 1761, opera... Napisal Le Pape, les kopisów. (Por. Sommervogel Bibliotation et la question sociale. thèque de la Comp. Bruxelles 1892, opera... Paris, Perrin, 1893, 12-0; Vue générale de la Papauté. Le

Gouvernement central de l'Eglise, wa wydawnictwie zbiorowem »Le Vatican, les Papes et la civilisation » (str. 1—1410) tamże 1895; L'Allémagne religieuse: de Protestantisme, tamže, Perrin, 1898, 16-o; wyd. 3-ie 1901; L'Ecole d'aujour d'hui. tamże 1899, 12-o, 2 tomy; La Franc-Maconnerie en France, tamée 1899, in 16-o; Autour du catholicis-me social, tamée 1901, 3 vol. in 16-o; Landemain d'unité. Rome 1900, in 12-0; L'idée de patrie et l'humanita-risme, tamée 1902; Moehler, tamée, in 16-0; L'Allemagne religieuse. Le Catholicisme de 1800-1849. Paris, 1905, in 12-o; Les Nations apôtres, tambe 12-o; Ketteler, tamże 1907, in 12 o inne. Nadto objaśnił uwagami i lopelnił dokumentami dzieło hr. de dopelnil Béhaine'a, Leon XIII et le prince de Bismark, 1888. G. jest też wspólpracownikiem czasopisma »Revue des Deux-Mondes» i innych. (Por. Blanc, Dictionnoire de la Pensée. 1899, 4 o, t. I, str. 789; tenže., Répertoire bibliogr. 1902, 8-o, str. 181-2; Brémond, La Littérature religieuse. Paris 1906, X. J. N.

Goyaz — bostwo w Brazylii (dioec. Goyasensis) - Miasto G-z, główne stanu tej też nazwy leży nad złotonośnym dopływem Aragwaju, Vermelho. Od nazwy miasta powstało miano dyecezyi. Dawniej zwano je Villa Boa. Poczatkowo na tem terytoryum była wioska S-ta Anna. Villa Boa powstało w r. 1739; nazwę G-z otrzymało od wygasłego już plemienia indyjskiego Gwajazów.-Bpstwo w G-z erygował pż Leon XII bulla »Sollicita catholici gregis« (d. 15 Jul. 1826), dawniej była tu »praelatura," erygowana przez Benedykta XIV bullą »Candor lucis aeternae.» (d. 6 Decemb. 1745). Bpstwo to jest suffragania Bahii (San Salvador). Dyecezya obejmuje stan G-z, 747,311 km. kwadr., liczy ok. 300,800 wiernych, 36 parafii, 39 kaplanów świeckich i 38 zakonnych. Pracują tu bawarscy Redemptoryści, francuscy Dominikanie i Lazaryści, hiszpańscy Augustyanie i Franciszkanie. Wobec braku duchowieństwa świeckiego, pracują oni na parafiach. Bp. rezyduje w m. Uberaba—(stan Minas Geraes). -- (Por. | Werner, Orbis terrorum catholicus, o dlug z gry odrzuca; wyjmuje tylko Friburgi Brisg., p. 212; W. E. J. t. gry zastosowane do wprawy w robieniu

XXV-XXVI, str. 548; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, t. I, 1907, k. 1757). X. C. S.

Gozo-bpstwo w posiadłościach angielskich na m. Śródziemnem (dioec. Gaudisiensis). Dyecezya obejmuje w y-s p y G-o i Cominona północ-zachód Malty, położone na m. Sródziem-G-o jest to starożytna Gaulos uważaja, iż u Homera nosiła nazwe Ogygia. Łącznie z Malta niegdyś należała do Fenicyan, potem do Kartagińczyków. Rzymian i t. d. wreszcie stała się posiadłościa angielska. Obszar jej 52 km. kw. - Bpstwo w G - o (Gaudisium), erygowano w 1863 i poddano bezpośrednio Stolicy Apostolskiej. Dyecezya na obu wyspach liczy 20,390 wiernych, 11 parafi, 25 kościołów i kaplic, kaplanów świeckich.—35, zakonnych.—45 i 25 za-konnic. (Por. W. E. J. t. XXV—XXVI, str. 552; Nuovo Calendario ecclesia-stico ad uso del Clero secolare e regolare delle diocesi di Malta e Gozo per l'anno... 1888. Malta 1888; Werner, Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., p. 37-38; Buchberger, Kirchliches Handlexicon,, München, t. I, 1907, k. 1757). X C. S.

Gra. Umowa, moca której przegrywający płaci drugiej stronie pewną sumę lub rzecz. Gra nie jest istotnie zlą, ale daje sie łatwo nadużyć. Powiona być tedy urzadzona wedle zasad moralnych, w myśl słów św. Tomasza: »Attendendum est, sicut et in omnibus aliis humanis actionibus, ut ludus congruat personae, tempori et loco, et secundum alias circumstantias debite ordinetur, ut scilicet sit tempore et homine dignus« (Summa 2, 2, q. 168, a. 2). Są gry hazardowne, w których wszystko niemal zależy od losu, a nie od zręczności, n. p. gry w kości, w karty i loteryą. Gry zręczności, zależące od namysłu, n. p. gra w warcaby, billard, piłkę. Wreszcie gry mieszane, zawisłe i od losu i od zręczności i biegłości, n. p. niektóre gry w karty. Gry hazardowne są zakazane prawami kościelnemi; chociaż obecnie zwyczaj złagodził tychże surowość. Dług zaciagniety w gry zręczności należy za płacić. Prawodawstwo wszelką skarge

bronia, wyścigi piesze i konne, gre w piłke i tym podobne, o ile sa połaczone ze zwinnością i ćwiczeniem ciała. Ale gdy suma jest za wysoka, to sąd może odrzucić skargę. Ale mimo to każdy zobowiazany jest w sumieniu zaspokoić te nawet dlugi, o które prawo swieckie nie dopuszcza skargi; bo gra, nawet zabroniona, jest kontraktem losowym, który zobowiązuje obie strony. Jestto zdanie najprawdopodobniejsze, które popierają Sylvius, Billuart, Habert, Bouvier, Pothier i X. kardynał Gousset, arcybiskup w Reims, ale ponieważ to zdanie nie jest pewne, więc przy spowiedzi nie nakazuje się spłacić takiego długu, ale sie tylko zachęca. Wygrywający nie jest nigdy zobowiazany do zwrotu; chybaby sie dopuścił oszukaństwa, podstepu, wybiegu. Jeżeli ktoś drugiego przymusił do grania, używając gwaltu, pogróżek, nalegania natarczywego, to mu musi zwrócić zysk osiągniety z gry. Spółnikiem niesprawiedliwości i oszukaństwa staje się i ten, który n. p. daje znaki grającemu, aby go uwiadomić o grze wspólnika, albo daje złą radę grającemu, aby rzucił karty. W razie podstępu, należy zwrócić przegrywającemu, nietylko to, co przegrał, ale i to, coby był wygrał, gdyby go nie zwiedziono (św. Alfons, III, n. 882). Od gry hazardownej powinni proboszczowie i spowiednicy odciągać, i przy trybunale spowiedzi nie wolno poblażać tym, którzy sie narażaja na znaczne straty, albo utrzymują domy gry hazardownej.

X. Kopyciński

Gra-Diakon, cysters z Wagrowa, żyjacy w XVI w., przetłumaczył z łaciúskiego wierszem na język polski Aureliusza Lippus'a "Oratio de Passione Domini," Pultusk 1533 i wydał p. t. Passye albo Kazania o Mece Pańskiej Aur. Lippusa, 1567 i osobno Godzinki male o Pana Krystusowym krzyżu z Kościolem powszechnym swa rzecz prowadzace, wydane przez Jana Patruasa, bibliopolę poznańskiego, 1567.

Grabarze w pierwszych wiekach Kościoła ob. Fossores.

Grabe Ernest, ur. w Królewcu 10 lipca 1666 r., syn tamtejszego prof. historyi teologii Sylwestra G. Dzięki o-

szedł G. do przekonania, że reformacya była zarazem schyzma i że w Kle niezbedna jest tradycya kaplańska. Skutkiem tego G. chciał zostać katolikiem. Śwoje watpliwości wypowiedział w memorvale do kolegium kurfirstowskiego Samlandze w Prusach. Na rozkaz Kurfirsta mieli teologowie protest. ner, v. Sanden i Baier dać piśmienna odpowiedź G-mu. Jakoż skutkiem tej odpowiedzi, a zwłaszcza z powodu dłuższego obcowania ze Spenerem, G. zaczał chwiać sie w swojem postanowieniu. Mianowicie Sanden wytłumaczył mu, iż tradycye episkopatu może znaleść w kle anglikańskim, nie potrzebuje więc zostawać katolikiem. Jakoż G. udal sie do Anglii i został duchownym kła episkopalnego i otrzymał pensyę roczną od królowej Anny. † 13 listop. 1711 r. Sławe uczonego zyskał G. opracowaniem Spicilegium s. s. Patrum ut et haereticorum I, 11 et III saec. Oxonž 1598 i 1714, w 2 tomach. Wydal tepismo ś. Ireneusza (tże 1702), septua ginte (1707), oraz rozprawy o pismach Klemensa rzym. i życiorys ś. Justyna. (Por. Ammon, Gallerie d. denkw. personen welche im 16—18 Jahrh. v. d. ewang. zur Kathol. Kirche übergetreten sind, Erlangen 1833, str. 355).

Grabenius Marek ks. jezuita, profess 4 ślubów, pochodził z ojca szweda, z matki niemki, ur. w Prusiech, wysłany był z bratem swoim, kosztem króla Zvgmunta III do Rzymu na studya, i tam wstapil do Jezuitów w r. 1640. Po odbyciu nowicyatu odesłany na Litwę, dokończył nauki w Wilnie, został misyonarzem obozowym i wielu heretyków do jedności wiary przywiódł. † w Wil-nie w r. 1680. Przetłumaczył z hiszpańskiego języka na polski O duszach w czuścu bedacuch. (Por. Brown. Bibl. pisarzów assyst. polskiej. Poznań 1862, S.a, str. 181-83).

Grabia Stanislaw Stefan, napisal: De beatissimi Bennonis, Canonici primum Regularis Hildesiensis, postea Èpi Misnensis, vita et miraculis deque singulari ejusdem apud Polonos et Tremesnenses praesertim cultu opusculum, Kalisz, 1730 in 8-o, w którem podaje godne u-wagi szczegóły o czci św. Bennona w czytaniu się w pismach O. O. Kla do-Polsce; O pochodzeniu kanoników regularnych św. Augustyna w Królestwie Polskiem od Kanoników regularnych Congregationis Lateranensis, Kalisz, 1747, in 4-0.

Grabianka Tadeusz hr. starosta liwski, syn Józefa, starosty wolkowińskiego i Maryanny z Kalinowskich. Kształcił się w Paryżu, po powrocie do kraju zamie-szkał w Warszawie, zaprzyjaźnił się z Czartoryskimi, chociaż był antagonista Stanisława Augusta. Ożenił się z Teresą z hr. Stadnickich ze Żmigrodu, wyjechał do Paryża i miał wielkie wzięcie u dworu wersalskiego. G. skłonny do mistycyzmu, a nie majac gruntownej znajomości zasad wiary katolickiej, zasmakował w pismach ówczesnych teozofów, chelpiących się znajomością Boga przez osobiste oświecenie z nieba. Zostal illuminatem. Szczególniejszy wpływ wywarly na G-e dziela Saint-Martina, twórcy pseudo-mistycznego illuminatyzmu, poczerpnietego z pism Jakoba Bochmego († 1624), Martineza Pasqualisa, portugalczyka żyda i z doktryny Swedenborgianów, sekty wizyonerów. G. założył mistyczną sekte nowego Izraela, czyli ludzkości odrodzonej, opuścił Paryż, zamieszkał w Awinionie i marzył o zawojowaniu Syryi, Palestyny, części Afryki, o zgnieceniu potegi tureckiej, roz-dmuchaniu w Rosyi rozruchów, przez sfanatyzowanych przez się adeptów, o opanowaniu tronu polskiego i założeniu w Jerozolimie uniwersalnej stolicy swej sekty i zarazem odrodzonej przez się ludzkości. Rachube na łatwe rozkrzewienie swej sekty w Polsce G. opierał na szeroko rozgałezionych kolligacyach familijnych. W Awinionie umiał dziwny wpływ wywierać na tych, co się doń zbliżyli, tak że liczba jego adeptów rosła z dniem każdym. Osoby znakomite urodzeniem, uczeni, bogaci, ludzie różnych narodowości poddawali się G. kierownictwu, mieli go za najwyższego kapłana i cześć mu okazywali. Około 1789 r. przyjechał do dóbr swoich na Podolu i zamierzał rozszerzać propagande po calej Rzeczypospolitej, ale gdy dowiedział sie o rozruchach rewolucyjnych, ogarniających Francyę. w obawie o los swej sekty, G. pospieszył do Awinionu, gdzie swoją dobroczynnością pozyskał mieszkańców Awinionu, którzy powzięli zamiar pozbyć się zależności od Stolicy Apostolskiej i G-e obrać swoim cat., Lublini, 1634, in 4-o; Choragiew

panujacym, lecz temu przeszkodziło zgromadzenie narodowe w Paryżu, które pragnac wywrzeć swa zemste na Piusie VI, za potępienie konstytucyi cywilnej dla duchowieństwa z r. 1790, kazało zająć Awinion i ogłosiło go za wła-sność Francyi 1791 r. W łonie sekty powstały niesnaski, fundusze wyczerpały się i G. zmuszony był przenieść się do Paryża. Tu dawni zwolennicy St. Martina poddali się jego wpływom. dynie znalazł nie tylko adeptów, ale i zasiłki pienieżne, z którymi przybył do Lwowa, by być bliżej Rossyi, mającej stać sie głównym terenem jego działania, przy pomocy wielu znakomitszych osobistości, jak barona Leforta, admirała Pleszczajewa i innych, których pozyskał dla swej sekty jeszcze w Awinionie. W Polsce nie miał powodzenia, katolicy mieli wstret do jego marzeń i blędów sekciarskich. Żona i synowie Antoni i Erazm oraz krewni nie przejeli doktryn G-i, wobec tego G. postanowił czekać pomyślniejszej chwili i zamieszkał w Romanowie u swego przyjaciela Ilińskiego na Wołyniu przez półtora roku, potem udał się do Petersburga, gdzie doznał wielkiej wziętości, co zwróciło baczna uwage policyi. Zarządzono rewizyę, ale G. zjednal dla swych pseudomistycznych idei komisarza rzadowego i zniszczono natychmiast wszystkie pisane dokumenty, mogace kogokolwiek skompromitować. Ale tejže samej nocy G. zmarł nagle, skutkiem ataku apoplektycznego 7 września 1800 r. Dogmatyczne zasady sekty G-i nie są bliżej znane. Podejrzywany o herezyę, bronił się, że jest dobrym katolikiem. Zwolennicy G-i po śmierci jego nie zorganizowali się w osobna sektę, która wraz ze swym twórca istnieć przestała. (Por. W. Huczański, Encykl. Orgelbranda większa, X,

Grabianowski Andrzej, profesor akademii krakowskiej, † w r. 1683. Napisal Quaestio de clericis causa studiorum in ecclesia vel praebenda non residentibus. Cracoviae 1658.

Grabiecki Franciszek, dominikanin polski, słynny kaznodzieja XVII w. w Lublinie. G-i pozostawił dz. Theoria S. S. Trinitatis disputationi exposita in Conventu Lublinen. Ord. Praedi-

W. P. Jana Gniewosza, Chorażego Lubelskiego, Lublin, 1650, in 4-o; zasługują na uwagę szczegóły historyczne, dotyczące rodziny Gniewoszów, które autor w kazaniu tem umieścił. (Por. Encykl. Powsz. Orgelbr., t. X, str.

Grabiecki Wojciech, dominikanin polski, teolog i pisarz kościelny XVIII w. G-i wstąpił do Dominikanów w Warszawie w 1638 r.; w 1640-1650 r. kształcił sie w Paryżu i otrzymał stopien doktora Sorbony. Po powrocie do kraju, G i był przeorem swego zakonu w Warszawie i tu † 1673 r. G-i wydrukowal: Compendium Supplementi tertiae partis D. Thomae seu totius Theologiae promptuarii a Bernardo Bonjoanne in Summam Doctoris Angelici inchoati ex 4 libris sententiarum ejusdem Doctoris consummatio (Parisiis, apud viduam Dyonisii Moreau, 1649 in 12-o; wydanie to należy do rzadkości; 2-e wyd. w drukarni Jana Piotrk., 1663. w 12-o); Tryumf Niezwyciężonej Królowej Polskiej Matki Bożej z wytrąbionego błędu Ariańskiego, w Warszawie, 1660, in 4. Aprobata prowincyalska mówi, że dzielo to będzie pożyteczne, choć już w kraju polskim niemasz Aryanów. G-i też wydal: Jałmużna chrześcijańska, albo tradycya kościelna ze strony miłosierdzia i mowa ubogim... (Por. Baraez, Rys dziejów Z. kazn., II. 166; Encykl. Powsz. Orgelbr., t. X, str. 387: W. E. J. t. XXV—XXVI, str. X. C. S.

Grabiński Józef hr., współczesny, napisal Leone XIII e la stampa catholica. Firenze 1885, in 8-0, (odb. z Rasegna; La Rennaissance catho-lique en Angleterre et le cardinal Newman d'après une étude du card. Capecelatro. Lyon, Vitte, 1893, in 8-o (odb. z "Université cath."); Cesar Cantu, tamże 1896, in 8-o (odb. z tegoż czasopisma); Les Prêtres romains et le premier empire. Lyon, Vitte, 1897 in 8-0 (odb. z tegóż); La Triple alliance d'après une etude de M le sénateur Chiala. Paris 1898, in 8-o (odb. z

żywota pobożnego na pogrzebie J. (Por. Blanc, Répértoire bibliogr. Lyon 1902, 8-o, str. 182; Estreicher. Bibliogr. polska XIX stulecia. ków 1907, 8-a, str. 66).

Grabowiecki Sebastyan-teolog i poeta z XVI w., ur. około r. 1540; prawdopodobnie wykszałcenie otrzymał zagranica; po powrocie do kraju pojal za żone p. Czermińska i został sekretarzem Zygmunta Augusta; po śmierci żony wstąpił do stanu duchownego, um. w 1607 r., jako opat klasztoru Cystersów w Bledzewie. Mniej wiecej około r. 1585 G-ki wydał pierwsze swe dzielo: Martinus Lauter (Luther) ejusque levitas. Książka ta o treści religijnej i polemicznej upoważnia nas do mniemania, że jej autor już wtedy został ksiedzem (zakonnikiem?); w dziele tem G-ki z wielką erudycyą pozbierał liczne przeciwne sady Lutra, Melanchtona, Bezy, Kalwina, Zwinglego i innych pisarzy niekatolickich z epoki reformacyi, tudzież kilau heretyków z pierwszych wieków Kościola. Praca ta, napisana po lacinie i po polsku, na ówczesne czasy wyróżnia się tem, że polemika prowadzona jest podmiotowo, spokojnie, bez żadnych osobistych wycieczek. W r. 1590 ukazała się druga, daleko ważniejsza praca G-go: Setnik Rymów Duchownych t. j. zbiór utworów lirycznych, opartych na silnej wierze i nacechowanych gleboką refleksya; w r. 1893 Józef Korzeniowski wydal nowe wydanie "Rymów Duchownych« z uwzględnieniem życiorysu autora i charakterystyki jego poezyi, a w 1894 r. Edward Porebowicz w »Ateneum« rzucił nowe światło na poezye G-go. Dzieki rozprawom Korzeniowskiego i Porębowicza możemy powiedzieć, że G-ki w »Rymach Duchownych» naśladował a niekiedy wprost parafrazowal Gabryela Fiammy, że w poezyi szukał przedewszystkiem prawdziwego liryzmu a nie sztuczności, że język G-go jest nader poprawny i wyrobiony, znać w nim jędrność wielką i siłę wyrażenia, że »Rymy Duchowne» daja nam wykwintna forme sonetu, zapoczatkowana przez Kochanowskiego, że w poezyi G-go u nas po raz pierwszy pod względem budowy "Correspondant"); La Triple alliance zwrotek spotykamy kauconę, sestynę d'après de nouveaux documents (w "Uni-li prôbe oktawy, ktôrej wprowadzenie versité catholique") Lyon 1902, i inne. powszechnie przypisywano Piotrowi Ko-

chanowskiemu. (Por. W. E. J. t. 25-- | źnieniu, skutkiem opozycyi kapituly, o-26, str 565; Grabowiecki, Rymy Duchowne, wyd. Józeta Korzeniowskiego, Kraków 1893 r.; Wiszniewski, Historya Kraków 1893 r.; Wiszniewski, Historya suiraganem tamze. W koncu C. pize liter. polskiej t. IX, str. 87; Aloizy mógł, został prekonizowany w Rzymie, Osiński, Dzieje Liter. w Polsce, Warinadto został oficyałem 17 kwietnia szawa, 1875, t. II, str. 215; t. III str. 1733 r. Z Lipskim i Hozyuszem stał po-241; Siarczyński, Obraz wieku panowania Zyg. III. t. I, str. 135; Edward Porebowicz w Ateneum 1894).

X. A. C.

Grahowski Adam Stanisław, bp. warmiński, ur. 3 września 1698 r. w Grabowie w powiecie człuchowskim, syn Jedrzeja Teodora, kasztelana chelmskiego i Barbary Zofii Kleistówny. Kształcił się u Jezuitów w Kaminie, na Pomorzu i następnie w Toruniu. Pomimo iż czuł powołanie do stanu duchownego, ojciec jego oparł się temu, kierując go nato-miast na drogę nauki prawa. W tej gałęzi poświęcał się badaniu przejawów życia narodowego, starał się o oczyszczenie języka polskiego od makaronizmów, wprowadził do wyroków sądowych, będąc pisarzem przy sądzie skarszewskim, piekną łaciną, wywód logiczny rozumowania. Po śmierci J. I. Działyńskiego, wojewody pomorskiego, na-stępca jego, Stefan Potocki, uwolnił Grego od tego urzędu; wówczas G. wrócil na wieś i wtedy ojciec widząc trwające w nim powołanie, zezwolił na przyjecie pierwszych święceń kapłańskich. Na dworze Jana Lipskiego, podkanclerzego koronnego okazał się zdolnym i pożytecznym pracownikiem, został sekretarzem mniejszej pieczęci koronnej, pozyskał względy króla Augusta II, który w nim cenił systematyczność, wyróżniajaca go wśród Polaków. Wkrótce bo w maju 1730 r. otrzymał kanonie lwowska, w czerwcu 1730 r. probostwo skarszewskie. D. 21 gr. 1730 r. odprawił G. prymicye u Pijarów w Warszawie; otrzymał kolejno: probostwo tygenhaffeńskie na Pomorzu, dziekanię i probostwo chelmińskie. Pomimo licznych swych beneficyów, G. przebywał stale u dworu przy Lipskim, a jednocześnie pracowal wspólnie z Zaluskim i Konarskim nad wydawnictwem: Volumina legum. Gdy Hozyusz (13 sierp. 1732 r.) został bpem poznańskim, G. dzięki poparciu króla został sufraganem poznańskim. Zatwierdzenie G-ego przez Rzym uległo opó-

pierającej się na zasadzie, że nie bedac kanonikiem poznańskim, nie można być-sufraganem tamże. W końcu G. przestronie Augusta III przeciwko Leszczyńskiemu. August III poslal G-go de-Rzymu, by wyraził obedyencyę dla Stolicy Apostolskiej; z takiem samem po-słannictwem wysłany był do Rzymu przez Leszczyńskiego referendarz Jedrzei. Załuski, osobisty wróg G-ego, a w do-datku obaj oni byli mianowani przezswych królów na wakujące bpstwo Chelmińskie. Zwyciężył August III, a z nim G. i został prekonizowany na to biskupstwo 26 września 1736, w grudniu 1738 r. mianowany bpem kujawskim, a pre-konizowany 22 czerwca 1738 r. Po śmierci Krzysztofa Szembeka 1740 r., korzystając z łask królewskich, G. wyjednał, iż go postawiono na czele 4 kanoników warmińskich, przedstawionych kapitule na kandydatów. Wybrany przez nią na bpwo warmińskie 14 kw. 1741 r. oczekiwał w Warszawie na bulle i brał udział czynny w życiu społecznopolitycznem. Ingres do Frauenburga odbył 8 paździer. 1742. Pomimo zajęć różnorodnych, G. wybornie poznał swoja dyecezye, był pasterzem dobrym, pobożnym i gorliwym, dbał o kościoły, wspomagał je, nowe stawiał. Jako książe udzielny warmiński, był władca sprawiedliwym, popierał nauki i sztuki, przemysł i rolnietwo, dopomagał młodzieży kształcącej się; (Por. Ubaldo Mignoni, Noctium sarmaticarum vigiliae), na sejmie grodzieńskim 1744 r. G. bromi swobód Kła. Wyrobił w Rzymie bulle na obchodzenie w całej Polsce uroczystości ś. Stanisława Kostki, dla bpów warmińskich pozyskał przywilej używania palliusza i krzyża arcybiskupiego (bulla z d. 21 kw. 1742), a dla kapituly dystynktoryum (bulla z 1745 r.). G. umarl 13 grud. 1766 r. w Heilsbergu. pochowany w katedrze we Frauenburgu. Wydał, Explication historique d'un tableau en relief. (Por. Janocki, Lexicon d. einzt. lebenden Gehlert in Polen: Albertrandi, Opis medalionous polskich; J. Krasicki, O rodzinach szlacheckich).

X. S. G.

Grabowski Ambroży, jeden z bardziej w Warszawie, w 1859 r. objął obowiazzasłużonych historyków, głównie w dziedzinie archeologii i historyi sztuki, ur. 1782 r. w Ketach w Galicyi, † 1868 r. w Krakowie. Założył własną ksiegarnie w Krakowie w 1817 r., która zwinal w 1837 i oddał się wyłącznie poszukiwaniom archiwalnym, wspierany światła radą bpa Woronicza i Jerzego Samuela Bandtkiego. Ważniejsze jego prace są: Cuda i osobliwości natury i sztuki w różnych znajdujące sie krajach, Kraków 1811 r.; Krótkie przyjemności dawnych Polaków czyli Apophtegmata, z rzadkich dzieł i rękopismów zebrane, 1819; Historyczny opis m. Krakowa i jego okolic. 1822; Groby królów polskich w Krakowie w kle katedralnym, 1835; Starożytności historyczne Polskie czyli pisma i pamietniki do dziejów dawnej Polski, listy królów i znakomitych mężów, 2 t., 1840; Ojczyste spominki w pismach do dziejów dawnej Polski. Dyaryusze, relacye, pamiętniki i t. p. 2 t. 1845; Władysława IV, króla pol. i wielk. ks. litewskiego listy etc. 1845; Dawne zabytki m. Krakowa. 1852; Skartniczka na-szej archeologii, obejmująca średnio-wiekowe pomniki wojennego budownictwa Polaków etc. Lipsk 1854. (Por. Estreicher, Bibliografia XIX stulecia t. II, str. 71—72; Estreicher. *Grabow-ski* A. Lwów 1860; Janusz Ferdynand Nowakowski, A. Grabowski. Warszawa 1869, in S-o, str. 39). X. S. G.

Grabowski Bronisław literat i poeta, ur. w r. 1841 w Kaliszu, kształcił się w gimnazyum w Piotrkowie, w uniwersytecie petersburskim i w Szkole Głównej w Warszawie. Był nauczycielem w Warszawie, w Częstochowie i Pińczowie. Z rzeczy klnych G. napisał Pięć-setletnie dzieje kła i klasztoru na Jasnej górze. Częstochowa 1882, 16 a; dał opis do "Widoków Częstochowy" W. Dmochowskiego i wydawał "Kalendarz Częstochowski". Wiele dzieł przetłumaczył z obcych języków. † 1901 r. (Por. S. Orgelbr., Enc. pow. 1900, 4-0, t. VI, str. 279-80).

Grabowski German, ks. kaznodzieja i pisarz ludowy, ur. 6 grudnia 1836 r. w Dabiu, gub. Kaliskiej. Ukończywszy gimnazyum r. 1854 w Piotrkowie, wsta-

ki kapelana bpa Platera, sufragana lowickiego. Następnie był wikaryuszem przy kolegiacie łowickiej i kilku innych parafiach, poczem 1873 r. został proboszczem w Parzeczewie, wreszcie 1885 r. proboszczem i dziekanem rawskim i kanonikiem honorowym warszawskim. Ks. G. znakomity pisarz ludowy, prace literacka rozpoczał od współpracownictwa, w wychodzącem dawniej piśmie w Warszawie "Kmiotku", później był wspólpracownikiem "Zorzy" przez lat 26. Na-pisał i wydał: "Pamiątka z Łagiewnik z nowenną do św. Antoniego. Warszawa 1874; Pamiatka pierwszej komu nii św. 1876; Czytania o grzechu nieczystości dla ludu, 1881; Miesiąc Maryi dla ludu z wieloma przykładami, 1881; Obowiązki rodziców 1883; Rady Kapłana dla ludu, 1886; Grzechy jarmarczne; Wiadomości liturgiczne dia organistów i zakrystyanów. 1895: Antek urlopnik, powiastka: Ojciec Prokop, i wiele mnych. Od r. 1890 prowadzi redakcye kalendarza "Świt". Wszystkie prace ks. G-go pisane z talentem, odznaczaja się praktycznościa i znajomościa ludu.

Grabowski Ignacy L. S. Maria de Mercede (w. XVIII) prowincyal trynitarzów polskich i litewskich, kaznodzieja, brał udział w rozprawach o polepszeniu doli włościan, wydał broszure w odpo-wiedzi na pisma Ks. Dawida Pilchowskiego, odnośnie do tego przedmiotu p. t. Dopytanie się u przodków czułości ku poddanym, autorowi Odpowiedzi czyli dodatku do ksiegi o poddanych polskich... odpowiadające, 1790, Odpowiedź bezimiennemu autorowi książeczki w tytule: Co jest Pa-pież, wydanej w Warszawie. 1789; Z dziedziny katechetyki ogłosił: Naukę o rozmyślaniu i rachunku sumienia, Wilno, 1790.

Grabowski Józef, ur. 1842 w Dąbiu, w Łęczyckiem, organista i kompozytor muzyczny. Kształcił się pod kierunkiem Müncheimera. W ciagu lat kilkunastu był organistą przy kle Kapucynów w Warszawie i na tem stanowisku † d. 6 czerwca 1879 w Warszawie. Najcenniejszem jego dzielem sa: Pieśni Kła Rzymsko-Katolickiego. Warszawa 3 pił do seminaryum przy św. Krzyżu t. 1878 — 80, w którem zamieścił 158

pieśni polskich i łać. z towarzyszeniem czesć i chwalę P. Bogu wszechmogącemu organów. Prócz tego napisał trzy "msze na jeden, trzy i cztery głosy mieszane z akompaniamentem organów", "duety" i pare "pieśni" religijnych na pojedyńcze głosy, oraz Pieśni i preludya na organ, drukowane w Warszawie.

Grabowski Kazimierz ks., współczesny, napisal: Katechizm rzymsko-katoli-cki dla dzieci i t. d. Warszawa 1893, Cuda i laski Najświętszej Maryi Panny Leśniowskiej przez Wielebnych Ojców Paulinów od r. 1703 spisywane i t. d. tamże 1896, 16-a; Nauki majo-we ku czci N. M. Panny i t. d. Tamże 1898, 16-a; Nabożeństwo majowe i październikowe z melodyami i harmonia na organy i t. d. Tamże 1902, 8-a; Kolendy z melodyami i t. d. Płock 1904, 8-a; Pieśni postne, droga krzyżowa i gorzkie żale z melodyami i t. d. Tamże 1905, 8-a; Zywot bł. Władysłuwa z Gielniowa, patrona miasta Warszawy. Płock 1905, 8-a j inne.

Grahowski Manswet, bernardyn, żył w XVIII w., był gwardyanem i prowincyalem, przebywał przeważnie w Pozna-Napisał dzieła kaznodziejskie: Illuminacya kaznodziejska nieszpornymi kazaniami odświętnymi od wieczornego audytora objaśniająca. Poznań Godziny kaznodziejskie w niedziele całego roku nieszpornymi kazaniami wy mierzone, tamże 1747; Jeruzalem Pańskie krwawe ślady krzyżowej drogi reprezentujące. Poznań 1745. Pozostawił też dzieło dotad w rekopisie p. t. Historya Bernardynów Polskich od 1450 do 1744 r. (Por. Micler de Kolof, Acta litteraria, p. 115). (Por. Pelczar, Zarys dziejów kaznodziejstwa. Kraków 1896, 8-a, t. II, str. 245; Wiszniewski, Historya literatury polskiej. Kraków 1840, 8-a, t. I, str. 84).

Grabowski Piotr, ks. proboszcz parnawski w Inflantach. † 1625 r. Napisal: Zdanie syna koronnego o pięciu rzeczach Rzeczypospolitej Polskiej należących 1595, w dziele tem przedstawia niebezpieczeństwo grożące Polsce od Turcyi, zachęca do zawarcia ligi z państwami chijańskiemi i podaje sposoby zasilenia skarbu. Drugie dzielko G-ego p. t. czy też, dla odróżnienia go od G. kom-Polska nižna albo osada polska na pilatora dekretu, dodano mu tytul cardina-

i na wiele zacnych ozdób i pożytków Rzeczypospolitej polskiej, 1596, w którem doradza zakładanie osad na południowo wschodnich krańcach Rzeczypo-spolitej, w celu obrony kraju od napa-dów tatarskich. Oba te dzielka wydał w Krakowie Turowski w swojej "Bibliot. polskiej". Nadto wydał G. O annalach 1595. T. Czacki (II, 189), cytuje jeszcze dzieło G-go O Żydach. (Por. Stanisław Tarnowski, art. w, Przegląd Polski", 1869, t. I, 175—179).

Grabowski Wojciech Bertrand ks. kan. reg. lat. profesor i dr teologii, kazno-dzieja i promotor bractw przy kle Bo-żego Ciała w Krakowie. † 15 kwietnia 1770 r. G. napisal: Zywot Bl. Stanisława Kazimierczyka Kan. Reg. Lat. R. 1763 w Krakowie w drukarni Akademickiej; Cnotliwy y Cudowny Żywot Wielkiego Sługi Bożego B. Stanisława Kazimierczyka. 1763 r. Jest to przedruk dzieła A. Michała Gorczyńskiego p. t. Zywy wzór. Na odwrocie tytulu czterowiersz pod herbem Bończa Chmieleckiego, któremu przedruk został ofiarowany. Cuda w liczbie 197 podane są w części drugiej. Między licznemi łaskami otrzymanemi przez przyczynę bł. Stanisława czytamy o uleczeniu Jakóba Niderlanda, sławnego muzyka krakowskiego.

Grabski Wawrzyniec, wydał Cantio-nale ecclesiasticum, in quo omnia quaecumque secundum Almae ecclesiae catholicae ritum singulis ecclesiis parochialibus, praesertim polonicis, per totum cantari solent annum etc. Gnesnae 1873, in 8-0, wyd. 2-ie; Ib. 1895, in 8-0, wyd. 3-ie. Wydanie to opracowano na podstawie starych ksiąg liturgicznych, zatwierdzonych przez synody prowincyonalne polskie.

Gracyan krdł, był uczniem Bulgarusa w Bolonii i sam później uczył tamże prawa kanon. Za Aleksandra III zostal od r. 1178-97 krdlem dyakonem bulli pskich. G. był glosatorem nie zaś autorem dekretu Gracyana, chociaż Maasen nie śmie twierdzić, czy rzeczywiście on sam wykonał one glossy, jako krdł, lis. (Por. Massen, Gesch. d. Quellen d. can. Rechtes. I. 1875).

Gracyan ces. rzym. 375 - 383 ur. r. 359 w Syrmium, syn najstarszy Walentyniana i Sewery, już w r. 367 został w Amiens mianowany Augustem. Otrzy-mał on gruntowne katolickie wychowanie pod kierunkiem znanego poety Auzonjusza. Po śmierci ojca (375) dostala mu sie zachodnia część państwa-Hiszpania, Galia, Brytania, gdy Włochy przypadły małoletniemu bratu Walentynianowi II. G. obrał sobie stolice Trewir, skad skutecznie odpierał napaści szczepów germańskich. W r. 378 pobił na głowę pod Kolmarem Alemanów, poczem pociągnął na wschód państwa, aby i tam walczyć pko barbarzyńcom. Dla wiekszej spreżystości w rządach powierzył wschodnią część państwa Teodozyuszowi I, któremu nadał tytuł augusta, sam zaś rządził w zachodniej. Niewatpliwie posiadał on wielkie przymioty na władcę, lecz niestety, zbyt łat-wo ulegał obcym wpływom. Względem pogan okazał się wyrozumiałym, nie przyjął jednak tytułu pontifex maximus, odmówił kaplanom pogańskim i westalkom zasilków ze strony państwa i posag bogini zwyciestwa kazał usunać z Kuryi senatorów. Energicznie walczył z aryanizmem, zwłaszcza przez wybór Teodozyusza na rządce Wschodu. Sobór konstantynopolski w r. 381 poparciu G a w znacznej części zawdzieczał swoją owocność. Stanowczość jego wywołała niechęć ku niemu, korzystając wiec z jego zamiłowania do polowań względności dla Alanów, wywołano rokosz żolnierzy, którzy zabili go w Lyonie 25 sierpnia 383 r. (Por. *Orosii* historia, t. 32 - 4; Auson. Gratianus acta ad Grat. 10, 12; Ambros., De fide proleg.; Reumont, Gesch. d. Stadt. Rom. I, 693-709 i nast.).

Gracyan od św. Feliksa kameduła ob. Dekret Gracyana.

Graduaine Psalmy (Cantica graduum) ob. Psalmy gradualne.

Gradual, ksiega liturgiczna, zawierajaca wszystkie śpiewy i melodyc we Mszach św. używane. Nazwa stąd pochodzi, że i no najwięcej znaczenia. W wiekach średnich nazywano G. także Cantatorius (Ordo Rom. 1 u. 10), Antiphonarius (Revue Bénéd. 7, 1890), Tabulae (Mign. l. 106, 1123); często laczony w jedna ksiege z innymi śpiewami klnymi.

Graduał, tekst i śpiew liturgiczny, łączący we Mszy św. lekcye i ewangelie. Nazwa Gr. stąd pochodzi, że odśpiewywano go ze stopni ambony, czy oltarza. Wykonywano Gr. jako Responsoryum t. j. przez dwa chory (Quod uno canente Chorus consonando respondet: Isid.. De Off. Eccl. 1. 1, c. 8). czego ślady i w dzisiejszej formie Gr-lu zostały (Ps.-V.). Stad też niekiedy Gr. nosi nazwę "Responsorium, Responsus, Responsorius" (t. j. cantus, psalmus). Juž Konstytucye Aplskie (l. 2, c. 57) polecają po odczytaniu lekcyi śpiewanie Psalmu. Prawdopodobnie zwyczaj ten przeszedł do Kla z Synagogi, jak mniema Leitner w Gottesdinstl. Volksgesang. Z poczatku śpiewano Psalm cały, o czem świadczy Tertulian (De anima c. 9), św. Augustyn (*Jerm.* 176 n. 1), lecz już w Antyfonarzu Grzegorza W. spotykamy skrócony Gr-ał, najczęściej do dwóch wierszy. Przeważnie tekst G. brany jest z Psalmów, niekiedy z innych Ksiąg św., a nawet zdarzaja się teksty nie biblijne, jak np. we Mszach św. z cyklu Bożego Narodzenia lub na niektóre świeta M. Bożej. Gr-dł laczy sie często ze śpiewem Alleluja, często z Tractus, (ob.), a niekiedy z Sequ-Ks. H. F. entia (ob.).

Gradus ob. Stopień.

Gradzki Andrzej, żył w w. XVI i XVII. gwardyan Bernardynów w Kownie, kaznodzieja popularny. Kazania jego i panegiryki, w których przebija niepoślednia erudycva autora, nacechowane sa wadami zwyklemi mówcom tego okresu; przeładowanie mów figurami retorycznemi, liczne allegorye, brak prostoty, obfitość makaronizmów. Dziela jego: Kazania na pogrzebie Aleks. Kniazia Massalskiego, marszalka grodzieńskiego. Wilno 1614; Kazanie na pogrzebie młodzieniaszka Hier. Chryz. Chodkiewicza. Wilno 1615; Kazanie na pogrzebie Win-Graduałów w tej księdze jest najwięcej centego Wojny. 1615; Kazanie na po-i że w śpiewie klnym Graduałom nadawa- grzebie Zofii Chodkiewiczowej. (Por.

Ks. Pelczar, Dzieje Kaznodziejstwa. Kraków 1896, t. II. str. 182).

Graeci—nazwa szydercza, która rzymscy poganie dawali pierwszym chija-nom. Wielu bowiem chijan, prowadzących życie ascetyczne, zamieniło ubiór togi rzymskiej na plaszcz filozofów greckich (pallium), stąd przezywano ich "graecus", co znaczyło "palliatus". Tertulian na te prześmiewiska odpowiedział ostro w dz. De pallio. W Rzymie lekceważono filozofów greckich i z nich szydzono, to też to samo szyderstwo zastosowano do chijan, jak wspomina św. Hieronim (Epist. 54, n. 5, ed. Migne; Epist. 38 ad Marcell., n. 5: "impostor et Graecus est."). Chijanie zaś pierwotni nazwe G-i dawali poganom. (Por. Kraus, Real-enc., I. 653...; W. W. t. V. k. 986).

Graetz Henryk, historyk niemiecki. ur. w r. 1817 w Ksiestwie Poznańskiem, kształcił się w gimnazyum w Oldenburgu i w uniwers. wrocławskim, gdzie później został profesorem historyi i literatury żydowskiej w r. 1870. Napisał cenione wielce dzielo Geschichte der Juden von den ältesten Zeiten bis auf die Gegenwart. Leipzig 1853 - 82, 11 tomów, wyd. 3-e w 1879 i nast. Z innych godne sa zaznaczenia: Gnosticismus und Judenthum. Breslau 1846; Frank und Frankisten. Eine Sektengeschichte etc. Tamże 1868; Kohelet oder der Salomonische Prediger. Leipzig 1871; Kritischer Kommentar zu den Psalmen. Breslau 1882-3. Od r. 1869 jest naczelnym redaktorem czasopisma "Monatschrift für Geschichte und Wissenschaft des Judenthums". (Por. De Gubernatis, Dictionnaire international des Ecrivains du jour. Florence 1890, 4-o, t. II, str. 1090).

X. J. N.

Graffin R. mgr., współczesny, profesor Instytutu katolickiego w Paryżu, przedsięwział monumentalne wydawnictwo Patrologia syriaca, Pars I ab initis usque ad annum 350. Tomus I, cujus textum syriacum vocalium signis instruxit, latine vertit, notis illustravit. Joannes Parisot. Paris, Didot, 1895, 8-o. (Por. Blanc, Répertoire bibliographique. Paris 1902, 8-o, str. 182).

Grafologia jest to sztuka tlumaczenia z pisma, uważanego jako znak graficzny, charakteru osoby piszacej. G. roz-patruje i poznaje z pisma przyzwyczaje-nia, uczucia, przymioty i zdolności osoby piszącej. Pismo to jednak powinno być zwykłe i naturalne. Ponieważ pismo jest zbiorem ruchów delikatnych i wyrobionych, będących w ścisłym i nie-ustannym związku z życiem umysłowem i wewnetrznem człowieka, nic dziwnego że ono pod pewnym względem jest odzwierciedleniem przymiotów jego naturalnych i nabytych. Stąd G., acz nie-właściwie, nazywają filozofią pisma. Słuszniej można ją nazwać sztuką tłumaczenia pisma, jako znaku uczuć, charakteru, temperamentu i usposobień fizycznych i moralnych. Usilowano nadać G. charakter wróżbiarski, lecz opinja ta nie ma żadnej racyi. G. bowiem jest oparta na danych naukowych, jakkolwiek dochodzi niekiedy do rezultatów wprost zadziwiających. Przeważnie jednak opiera się na psychologii. Gra-folog, znający dobrze swą sztukę, musi być glębokim psychologiem, moralista i wytrawnym krytykiem; musi znać duszę ludzką w najlżejszych jej objawach, w czynach bezwiednych i powtarzanych. Skoro bowiem styl, rysy twarzy, zwykły ton mowy jest odzwierciadleniem duszy człowieka, tembardziej jego pismo może być nowym środkiem jej poznania, tym ważniejszym, że jest stalym i przez to podatniejszym do obserwacyi i zbadania. Zauważyć jednak trzeba, że te różne spo-soby odzwierciadlenia stanu duszy, a zwłaszcza pismo, nie zawsze jednakowo je okazują, stad niemała powstaje trudność odczytywania go i tłumaczenia w sposób nieomylny. Wnioski przeto grafologiczne są czestokroć bardzo niepewne i tylko na prawdopodobieństwie opierać się muszą. Co najwyżej z summy spostrzeżeń i porównań sumienny grafolog może uchwycić jakiś rys charakterystyczny duszy danej osoby z jej pisma.—Ojcem G. jest ks. Michon (ob.) zalożyciel "Societé de Graphologie" który wydawał również pismo miesięczne o G. oraz dziela: Systeme de Graphologie. 1885; Methode pratique de Graphologie. 1886, wyd. 3 ie. O G. pisal też Crepieux-Jamin, L'Ecriture et le caractere, w której to książce są wy-

1880, wyd. 3-ie; Arsène Ariis, La Graphologie simplifiée. Tamże 1899, itd. Po polsku mamy: Belejowska Joanna, Grafologia, nauka poznawania charakteru człowieka z jego pisma. Warszawa 1892; Czyński, Grafologia, podrecznik do rozpoznawania stanu moral nego osób i t. d. Kraków 1888, 8-a; O grafologii ezyli nauce rozpoznawania charakteru i t. d. Tamże 1888, 4-o. (Por. Blanc, Dictionnaire de la Philosophie. 1906, 4-o, k. 604-5; S. Orgelbranda, Enc. Powsz. 1904, 4-0, t. VI; Estreicher, Bibliografia. 1906—7. T. I. II).

Graffius) Jakob bened. kanonista, ur. 1548 (albo 1550) w Kapui, wstapił do zakonu w Neapolu, był drem obojga praw; nauce zupełnie oddany wprowadził przy tem żywot tak świętobliwy i ascetyczny, że jak współcześni twierdzą, posiadł dar cudów i proroctw. G. † 19 pażd. 1620 w sławie świetości. Z jego prac ukazaly się drukiem Decisiones aureae etc. Vent. 1610; Consilia sive responsa casuum conscien-Venet 1604 i 1612; Practica casuum a Sum. Pon. reservatorum. Venet 1609—19; De arbitriis confessariorum. Neapoli 1613: Canciones pro toto anno. Oprócz tego zostawił wiele rękopismów, które wylicza Marioni Armellini, Bibliot. benedictina cassinensis. Assisii 1731, które także stanowi źródło do jego źywota.

Grafton - bpstwo w Australii (dioec. Graftoniensis), erygowane 5 maja 1887 r. z części dyecezy Maitland. Bostwo to było sufraganią metropolii w Sydney. Ostatnio d. 7 czerwca 1900 r. stolice przeniesiono do Lismore (Australia) i dziś dyecezya nosi te nazwe (dioec. Lismorensis). (Por. Werner, Orbis terrarum catholicus, p. 249 - 51; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1907, t. I, k. 1762; La Gerarchia cattolica..., 1907. Roma. Tipografia Vaticana).

Grajewski Mikołaj II herbu Łabedź, bp przemyski, pierwszy polak na tej stolicy, maż wielce dobroczynny i milosierny wzgledem ubogich; przedtem był kanonikiem krakowskim. Nominowany przez króla Albrechta bpem przemyskim. Za-

Histoire de la graphologie. Paris pisal w testamencie dobra swoje na założenie szpitala w Brzozowie, na kupno gruntu pod szpital w Radvmnie, na ubogą uczącą się młodzież, na zakonników i t. d. Odbudował katedrę. W r. 1495 pozwolił na zaprowadzenie przy katedrze bractwa N. M. P. i wzbogacił je odpustami. † w r. 1498 ze zgryzoty; pochowany w katedrze przemyskiej. (Por. Vitae Episcoporum premisliensium ritus latini. Viennae 1844, 8-o, str. 34—5; Niesiecki, str. 50).

> Grajowski Andrzej, archidvakon krakowski, kanonik poznański, dr obojga praw, biegły w prowadzenin spraw publicznych; był sekretarzem przybocznym Zygmunta Augusta. † w r. 1573. Po-chowany w Krakowie. (Por. Dykcyonarz biograficzny. 8-o, str. 493).

Gral albo Graal (san gréal, świeta czasza) stanowi jadro legendy siegajacej w odległą starożytność, a wypływającej z właściwego wszystkim ludziom dażenia do wymarzone, ziemskiej pomyślności i szczęśliwości. Powszechnie uważają Wschód, a przynajmniej jego obrazową fantazyą, za źródło tej legendy. Chijański podkład miał jej dać żyjący ok. r. 1124 w Hiszpanii madry i znajacy się na gwiazdach chijanin Flegetanis. Pismo jego w jezyku arabskim miał jakoby znaleźć na rynku w Toledo niejaki Kyot (Guiot) wolnomyślny i swawolny mnich, żyjacy m. 1170 a 1190 rokiem, który połączył je ze znana już legendą o królu Artusie, uosobiającym w sobie średniowieczne rycerstwo z jego dodatniemi i ujemnemi stronami. Z Guyota czerpał Wolfram z Eisenbach a z niego inni poeci i pieśniarze. Osnowa legendy o św. Gralu jest następujaca. W walce św. Michała z Lucyferem, wypadł ostatniemu kamień z korony, z którego pewien poganin zrobił czaszę. Czasza ta zostala przez królowe Sabe podarowana Salomonowi, a od niego droga spadku dostała się Nikodemowi. Na niej spożywał Chrystus Pan baranka wielkanocnego, w niej też maczał ka-wałek chleba, który podał Judaszowi. Według innej wersyi był to kielich, w którym wino zostało przemienione w Krew przenajświętszą. Przy ukrzyżowaniu zbierał weń Józef z Arymatei krew płynaca z ran Zbawiciela. Ten to Józef miał wedrować po całym świecie i utwo-

rzyć ród królów Grala, którym straż nad | tym świetym kleinotem została powierzona. Zaden człowiek nie był godzien go posiaść, aniołowie utrzymywali go w powietrzu, aż dopiero cnotliwy Titurel, syn jednego z najdawniejszych chijańskich królów Francyi, został przez aniołów wybrany stróżem Grala i królem wszystkich jego sług i przeniesiony do Salvaterre "Ziemi zbawienia". Tam z polecenia bożego w głębi lasu, ku czci św. Grala wybudował światynie i warownię, oraz założył rycerstwo dla obrony i pieczy nad tą świętością. Miejsce to jest pelne nadziemskich lask i roskoszy. Kto je oglada, pozostanie zawsze młodym, choćby patrzał nań wieki całe. Co rok w w. piątek, śnieżno biały golab przybywa z nieba i składa hostyc na św. Gralu, przez co odnawia jego siłę cudotwórczą. Strzedz Grala i opie-kować się nim jest największym zaszczytem i szcześciem, jakie człowiek może zdobyć na ziemi. Lecz staje się to udziałem tylko wybranych ze wszystkich krajów rycerzy, wyróżniających się z pośród innych ludzi pokorą i czystościa, mestwem i wiernością. Świątynia Grala jest szczególowo i obrazowo opisana. Jej naśladownictwem jest kaplica św. Krzyża na zamku w Pradze, wybudowana przez ces. Karola IV, dla przechowywania insygniów królestwa czeskie-Wiele romansów opowiada o bohaterskich czynach królów Grala Titurela, Frindla i Anfortasa. Z czasem naród chijański na Zachodzie stawał sie coraz bezbożniejszy i dla tego Gral, wraz ze swymi przeniósł się do odległych Indyi, do państwa króla kapłańskiego Jana. W trop poszła za nim świątynia i warownia i dziś nie ma już śladu tych świetości na Zachodzie. Wielu rycerzy podażyło odszukać sw. Grala, lecz daremnie; wracili, nic nie znalazłszy.

Trubadur Chrestien de Troyes († 1191) pozostawił Contes de Gral, przechowywane dotąd pod № 7523 w bibliotece narodowej w Paryżu. Zarzucają mu, że nagromadził cały szereg różnorodnych baśni, przez co zatarł poniekąd i zeszpecił piękność pierwotnej legendy o św. Gralu. Wolfram z Eisenbachu pierwszy przeszczepił legende o św. Gralu na grunt niemiecki, przyczem nadal jej ponownie barwę nawskroś chijańską. Poeta ten miał przed oczami ideał du-

chownego zakonu rycerskiego, który po-niekąd w Templaryuszach w końcu XII w. znalazł swoje urzeczywistnienie. Gral według niego jest symbolem Eucharystyi, a jego król pod pewnym względem nastepca głowy Apostolów, Parsyfal zaś uosobieniem zachodniej ludzkości. Streszczenie legendy według opracowania Wolframa nastręcza pewne trudności, gdyż autor wiąże ją z różnemi, nie zawsze ściśle z treścia łączącemi sie przygodami rycerskiemi, a przytem często myśl swoją niezbyt jasno wypowiada. Główny zarys poematu jest następujący: Parsyfal syn królewski, wychowuje się w samotni leśnej, gdyż matka jego niechee aby, jak jego ojciec Gahmuret, rzucił się w wir walk i tam zginał. Tymczasem nieprzeparta żądza czynów wypędza go w świat szeroki; matce peka serce z rozpaczy. Parsyfal przybywa na dwór króla Artusa, gdzie podziwiają jego madrość i odwagę. Uwalnia on królowe Kondwiramure od jej wrogów i poślubia ją; lecz szczęście domowe nie dla niego; powołują go większe cele. Idzie wiec w świat szeroki, najpierw dla odszukania matki, o której śmierci nie wie. Przypadkiem dostaje sie do zamku Montsalvaz, w warowni Grala. Tutaj kona nieznany mu dotąd stryj jego Aufortas. Ozdrowieje on, jeżeli nieznany przybysz bez przyczyny zapyta, co mu jest? Parsyfal nie stawia tego pytania. Za późno dowiaduje się Parsyfal, że był w warowni Grala i że stracił okazye zostać królem Grala. Artus czyni mu gorzkie wyrzutu i Parsyfal z żalem i gniewem w sercu idzie znowu w świat. Błaka się przez 5 lat, doznając różnych przygód, sznka Grala lecz jednocześnie nie zachodzi do żadnego kła. Wreszcie rycerz jakis każe mu iść do pewnego pustelnika. Przybycie do owego pustelnika Trewricenta, który jest także jego stryjem, łączy się z przewrotem w duszy Parsyfala; przekonywa się on, że od rozpaczy wybawić go może jedynie pojednanie się z Bogiem i poddanie się Jego woli. Parsyfal czyni to i oto dowiaduje się, że został obrany królem św. Grala. Parsyfal udaje do Montsalvaz, stawia stryjowi Anfortasowi wiadome pytanie. przez co ten odzyskuje zdrowie, a Parsyfal obejmuje królestwo Grala. W końcu długiej epopei liczącej 24810 wierszy, jest

przeznaczony zostaje na małżonka ksieżnej Brabantu, wszakże pod warunkiem, že ta go nigdy nie zapyta, kim jest. Ponieważ niewiasta, nie mogac powstrzymać ciekawości, stawia to pytanie, Lohengrin opuszcza ja. Niewiadomo czy zakończenie to pochodzi od Wolframa. Parsyfala rozmaicie oceniano; gdy jedni krytycy, zwłaszcza protestanccy, widza w nim owoc średniowiecznego zabobonu. ciasnoty, inni, jak romantyk Schlegel stawia Wolframa obok Dantego. Do spopularyzowania utworu i legendy wielce przyczynił się Ryszard Wagner swemi operami, osnutemi na tej legendzie. (Por. L. Lang D. Sage v. h. Gral München 1862; Gietman S. J., Parsifal, Faust Job. u. einige verwandte Dichtungen, Freiburg 1887). (Ch.)

Gralewski Jan ks., znany działacz społeczny, kaznodzieja i pedagog, ur. w r.1868 we wsi Włóki, w powiecie sierpeckim z Jana i Moniki z Rudowskich. Średnie wykształcenie pobierał w Białej i Warszawie. Po ukończeniu seminaryum duchownego św. Jana w Warszawie, otrzymał święcenia kapłańskie w r. 1891. Był wikaryuszem w Grodzisku, a później przy parafii św. Barbary, prefektem w warszawskiej szkole realnej i wikaryuszem, a od roku 1898 aż do ostatnich czaeów rektorem kla N. Maryi P. Łaskawej. Wymowny kaznodzieja, niepospolity pedagog. Jako prefekt szkoly realnej zorganizował letnie kolonje dla młodzieży gimnazyalnej, był inicyatorem ogrodów Raua i pierwszym prezesem tej instytucyi, członkiem Zarządu W. T. Dobr. Szczególniejsza piecza otaczał młodzież szkolną i pracowal nad reformą szkolnictwa w kraju. Założył pierwszą w kraju szkolę angielskiego typu, istniejącą obecnie w Szymanowie; był jednym z założycieli i kierowników Polskiej Macierzy Szkolnej. Był posłem z ziemi Warszawskiej w pierwszej i dru-giej Izbie państwowej. Przemawiał często z mównicy publicznej, pracował w Encyklopedyi wychowawczej, ogłosił drukiem Przygotowanie do pierwszej Spowiedzi i Komunii św. Warszawa 1898, 8-a. X. H. F.

Gramatyka Antoni, malarz polski, ur. w Kalwaryi Zebrzydowskiej (Galicya),

fala, wychowujący się w warowni Grala, studya artystyczne odbywał w Krakowie i Wiedniu. Z obrazów religijnych i rodzajowych G. wymalował: Jacek"; "św. Wojciech"; "Po wpisaniu do szkaplerza", i inne. (Por. S. Orgelbranda, Enc. powsz. 1899, 4-o, t. VI, str. 290).

> Grammatici Nikazy, uczony jezuita XVIII w. G-i był rodem z Trydentu, w 17 roku życia wstapił do Jezuitów (1701 r.), uczył matematyki i hebrajskiego w Ingolsztadzie, zajmował sie astronomia, czynił obserwacye w Fryburgu Badeńskim (od 1718 r.); w Ingolsztadzie (1722-1726); w Madrycie (1727-1728). w Trydencie (1729 r.); † w Ratyzbonie 1736 r. G-i napisal kilkanaście dziel astronomicznych (13-ie wylicza de Backer, Bibliothèque des Ecrivains de la Comp. de Jésus, Liége, 1859, 5 série, p. 250—251). Do najstynniejszych na-leży jego dz. De aera seu epocha con-diti et per natales ac mortem Filii Dei reperati terrarum orbis..., Ingolstadii, 1734, in 4-o. Mówi autor w tytule, że z Pisma św. i pewników astronomicznych ustala czas narodzenia i śmierci Chrystusa Pana. Krytyka chwali solidne dowody w tej pracy przytoczone. (Por. cyt. de Backer; Acta erud. lips., 1756, p. 229-233; Mémor. de Tr., 1734, p. 559-563; Hurter, No-menclator theol. cath., 1893, Oeniponte, t. II, k. 1127). X. C. S.

> Grammont (Grandmont) nieistniejacy dzisiaj zakon pustelniczy (Ordo Grandsmontanus) założony przez żyjącego w XI w. sw. Stefana z Thiers. Pod wpływem arbpa Milo i skutkiem zetkniecia się z pustelnikami w górach Kalabryjskich postanowił prowadzić podobny żywot w swojej ojczyznie. Grregorz VII 1073 (bulla u Holsteniusa, Codex regular. II, 303) pozwolil mu zalożyć na zasadzie reguly św. Benedykta kongr. pustelnicza pod Limoges w samotni Muret, gdzie wybudował sobie szalas z galęzi. Wnet podażyło ku niemu wielu młodzieńców, aby wspólnie poświęcić żywot ubóstwu, modlitwie i umartwieniu. Stefan † 8 lut. 1123 r., i został przez Klemensa III 21 kw. al. 1188 r. zaliczony w poczet SS. Z powodu roszczeń Benedyktynów do Muret pustelnicy przenieśli sie do oddalonego o mile drogi Grammont,

od którego już wzięli nazwę. W r. 1170 zw. ritiro t. j. domy, w którychby bramiał ten zakon już 60 siedzib. W po cia oddawać się mogli szczególnej bogoczątku XIII w. Ademar de Friac, przeor napisal nader surowa regule, którą zatwierdził Inocenty III. Zakon cieszył się wśród książąt i ludu wielkiem uznaniem, tak że powszechnie nazywano zakonników jego Bonihomines. Wynikly jednak z czasem między nimi, a zwłaszcza miedzy ich kaplanami i braciszkami spory, w które zaczęli się mieszać nawet pże m.i. Lucyusz III, Urban III, Grzegorz VIII, Klemens III i Inocenty III. Zakon zaczął powoli upadać, a regula rozluźniała się. Karol Fremont w r. 1643 usiłował przeprowadzić refor-mę, ale nadaremnie, do znaczenia i wpływu zakon już nie doszedł, a rewolucya ostatecznie położyła mu koniec. (Por. Geraldus Itheri, Vita S. Stephani w Martenea, Coll. monum, VI 1045; u Bolland. Febr. II, 205; Ioan. Leveque Annales ord. Grandimontensis, Trecis 1662; Helyot VII, 406).

(Ch.).

Gran Bonawentura bł. braciszek zakonu Braci Mniejszych, ur. dn. 24 listopada 1620 r. w Riudoms pod Barcelona, w młodości był pasterzem owiec i wtedy już okazywał ducha modlitwy i mi-łość samotności. Ulegając woli ojca wstąpił w związki małżeńskie, lecz zaraz po ślubie tak wymownie przedstawił swej małżonce piękność cnoty dziewictwa, że oboje postanowili dochować je do śmierci. Małżonka jego umarła w 16 miesięcy potem i przed śmiercią wyznała, że umiera panną. Po śmierci żony G. wstąpił do zakonu Braci Mniejszych w Escornalbon w r. 1630, w 19 roku życia. Wkrótce stał się wzorem nowicyuszów. Bogu spodobało się uwielbić swego sługę tylu i tak wielkimi cudami, że gdziekolwiek się pokazał, mieszkańcy uważali pobyt jego w swem mieście jako znak opieki bożej nad nimi. Sława jego świętości głośną była w klasztorach Katalonii, gdzie przebywał. Idac za głosem bożym udał się G. do Genui i przybył do Rzymu w r. 1659. Prze-znaczony na furtyana klasztoru św. lzydera. Gdy G. przybył z Hiszpanii do Włoch, umiał zaledwie czytać i pisać; palajac żadza doskonalości i coraz to wiekszej chwały bożej, postanowił zaprowadzić w klasztorach Braci Mniejszych t. sw. Stefana ks. Geiza, on sam ochrzcony

cia oddawać sie mogli szczególnej bogomyślności i ubóstwu, na wzór św. Patryarchy z Assyżu. Stolica aplska za-twierdziła te domy odosobnienia w r. 1662. Pierwszy taki dom powstał w Ponticelli de Sabine, a wkrótce potem Rzymie konwent św. Bonawentury na Palatynie i sam jak prosty robotnik pracował przy budowie tego konwentu. Wiele przy tej okazyi działo się cudów, i im więcej sługa boży poniżał się i pragnał być nieznanym, tem więcej Bóg go wsławiał cudami. Książęta, bpi, krd-łowie zbiegali się do konwentu, by zo-baczyć pokornego braciszka i rozmawiać z nim o najtrudniejszych kwestyach teologicznych, które on z prostotą i pokora jasno wykładal i trudności rozwią-zywał, † w r. 1684 z febry, w 64 roku życia. Dzielo bł. G. rozwijało się po jego śmierci, a z klasztoru św. Bonawentury wyszedł później wielki św. Leonard z Porto Maurizio. Cnoty heroiczne wielkiego sługi bożego zatwierdził w r. 1775 Pius VI pż; w r. zaś 1905 Pius X potwierdził dwa nowe cuda, podane do jegr beatyfikacyi, która nastąpila d. 10 czerwca 1906 r., w Rzymie u w. Piotra. (Por. Battandier, Annuaire pontif. eatholique. Paris 1907, 8-0. str. 601—602).

Gran, prowincva klna na Wegrzech, obejmowała w XI w. cały kł wegierski, lecz już w XII w. przez podniesienie bpstwa Kalocza do godności metropolii znacznie zmniejszona, od r. 1804 po ustanowieniu prowincyi klnej Erlau, posiada dzisiejsze granice, a mianowicie dyecezye ritus latini, arbpstwo Gran, sufraganaty Neutra, Veszprim, Pięć kościolów, Raab, Waitzen, Neusohl, Steinamanger i Stuhlweissenburg; oraz dyecezve ritus graeci Munkacs, Eperjes i Kreuz.

1. Arbpstwo Gran (Strigoniensis) założone zostało przez pierwszego króla Wegier św. Stefana. Astercus, pierwszy opat benedyktyński z Martinsberg, wraz z korona dla świętego założyciela, przyniósł potwierdzenie pża Sylwestra II, na metropolitę G. (1000). Na stolice wybrane zostało G. położone na prawym brzegu Dunaju. Tutaj mieszkal ojciec

został w r. 994 przez św. Wojciecha arbpa Pragi, koronował sie 1000 r. i tutaj też obrał swoją stolice. Ku czci św. Wojciecha św. Stefan wybudował na stromej skale kł. metropolitalny, a on sam, jak również jego następcy uposażyli go hojnie. Oprócz godności metropolitalnej arbp Granu otrzymał tytuł prymasa Wegier. Pierwszy nosił ten tytul Jan III (1387—1418), wszakże był on jeszcze osobistym, dziedzicznym stal się dopiero z nadania pża Mikolaja V krdlowi arbpowi Dyonizemu Széchy (1440-1464). Z godności świeckich nosił arbp Granu tytul "Summus secretarius et cancellarius". Tytuł książęcy otrzymał już Grzegorz II z Palócz (1423-1439) i jego następcy. Jako nadżupan komitetu (supremus Comes comitatus Strigoniensis) występuje pierw-EZV Jan I (1206-1223); i ta godność stała się z czasem dziedziczna. Pełnili też w różnych czasach arbpi G-u różne urzedy świeckie, administracyjne i sadowe, reprezentujące najwyższa władze w państwie. Do przywilejów arbpa G-u należy koronowanie króla wegierskiego. Z długiego szeregu arpów G-u wymienić należy: Jana III z Kanizsa (1387-1419) założyciela probostwa i kapituły kolegiackiej S. Stefani protomartyris de castra Strigoniensi, oraz szkoły kapitulnej i kolegium, z którego młodzież bywała wysyłana za granicę dla dalszych studyów; Grzegorza II z Palócz (1423—1439) walczacego meżnie z husytami; Grzegorza III Szakmary (1521-1524) stawiającego dzielny. opór protestantyzmowi; Mikolaja IV Olah (1553-1568) doskonalego rzadcę kraju, mówce historyka i teologa; Piotra z Pázmány (1616-1637), obrońcę katolicyzmu, założyciela szkól i konwiktów, które poruczył Jezuitom; Emeryka hr. Esterhazy (1725-1745) dobroczyńce któw i klasztorów, Józefa I hr. Batthyanyi (1776-1799) stawiającego mężny opór naciskowi józefinizmu; Aleksandra de Rudnay (1819-1831), który rozpoczał budowe wspanialej katedry; Józefa z Kopacsy (1838—1847) meża głębokiej nauki i gorliwości pasterskiej, wreszcie ur. 1813 krdla Dr. Jana Simora, od r. 1867, który z dochodów rocznych 300000 guldenów w ciągu swoich rządów wydał przeszło 3 miliony na cele naukowe i filantropijne. Arbostwo G. posiada 1,130,000 sis) ze stolica w m. Veszprim (11000

wiernych (wobec 350000 niekatolików), kapitule złożona z nadproboszcza, lektora, kantora, 3 proboszczów, 15 archidvakonów i 6 kanoników honorowych: liczy 475 probostw i 243 kłów filialnych, 771 klasztorów świeckich, 583 zakonników. Młodzież duchowna wychowuje się w seminaryum w G., a także w Peszcie, w Pazmaneum i Frintanianum w Wiedniu, oraz w kollegium germanico-hungoriacum w Rzymie. Z klasztorów istnieją Jezuici, Benedyktyni 2 kl., Pijary 5 domów, Franciszkanie 12 klaszt., Kapucyni 3 kl., Serwici, Bracia milosierni 4 kl., Paulini, a także Urszulanki 2 kl., Elżbietanki 2 kl., Panny angielsk. 2 kl., Siostry Miłości 3 kl., Siostry Szkolne, Siostry Zbawienia, Kongreg. od Serca Przenajśw. Wszystkie kongregacye świeckie zajmuja sie wychowaniem dziewczat i opieka nad chorymi i ubogimi. (Por. Schmitth, Archiep. Strigon Cathalogus Tyrnov. 1752; Moroni, Dizion. LXX 196 i nst.; G. Petri, L'Orbe cathol. II 129; Dr. F. Krauz, Monum. Eccl. Strigon. Strigon. 1874).

Dyecezya Neutra (Nitrensis). z m. tegoż nazw. stolica, komitatu, według wielu już od polowy IV w. siedziba bpa; pewnem jest natomiast, że od IX w. istniało bpstwo N. o czem świadczy dyplom Eugeniusza II z r. 824 (Mansi XIV, 412). Potem następuje szereg lat, gdzie niema wzmianki o bpstwie N., które zdaje sie było wtedy tylko probostwem. Dopiero według Gamsa r. 1034 występuje bp. Bistritus, który w r. 1045 zostaje umeczony. Znowu upływa pewien czas bez bpa, dopiero w r. 1108, a według Gamsa 1123 lub 1133 zostaje proboszcz Mikolaj wybrany bpem N-y. Series epporum po dziś dzień wylicza 69 pasterzy. Dyecezya posiada 295300 katolik. (obok 42000 innowierców), kapitule złożoną z nadproboszcza, kantora, lektora, kustosza, archidyakona, 5 rzeczywistych i 6 honorowych kanoników. W dyecezyi pracuje 258 kapłanów świeckich i 44 zakonników. Z klasztorów istnieja: Pijarzy 2 domy, Franciszkanie 4 kl., i od r. 1861 Siostry Milosierdzia. sw. Wincentego a Paulo. (Por. G. Prag I, 359-375 i Memoria epporum Nitriens, Poson 1835; Moroni XLVIII, 45 i nst.).

3. Dyecezya Veszprim (Vesprimien

mieszk,) wspaniałą katedrą, założoną sza, archidyakona i 6 rzeczywistych i przez ś. Stefana r. 1009 i przez niego hojnie obdarowaną. Pierwszym bpem był Zasłużył się wielce dyecezyi, Jan Ranolder 1850-1875, prawdziwy ojciec wiernych, który ze swoich dochodów ok. 3 milionów guldenów poświęcił na cele dobroczynne, naukowe i patryotyczne. Napisał przytem Hermeneuticae biblicae generalis principia rationalia christiana et catholica 1834 r. Dyecezya liczy 491000 katolików obok 35278 luteranów i 104025 kalwinów. W r. 1842 nie było tam jeszcze żydów, obecnie jest ich 34,300. Kapitula składa się z proboszcza, kantora, lektora, kustosza, 8 rzeczywistych i 6 honorowych kanoników. W dyecezyi pracuje 547 kaplanów świeckich, 193 zakonników. Z zakonów istnieją: Jezuici, Premonstratensi 2 kl., Benedyktyni 4 kl., Pijarzy 2 domy, Franciszkanie 8 klaszt, Cystersi, Bracia miłosierni; z żeńskich. Siostry Miłosierdzia, Panny angielskie, siostry Miłosierdzia od św. Krzyża (Por. J. Roka, Vitae Vesprim. Praesulum, Poson 1779; G. Pray I, 260-307; Moroni XCVI, 97 i nst.).

Dyecezya Pięciu kościołów (Fünfkirchen, Quinque Ecclesiensis) stolica Fünfkirchen (po wegier. Pécs) z 18000 mieszk., jedno z najstarożyt. miast Węgier, prawd. kolonia rzymska Sopina i według innych Serbinum. Nazwę wzięła prawd. nie od tego, że tutaj św. Stefan miał założyć 5-ta stolice bpia, ale ponieważ w jej granicach znajdowało się 5 wspaniałych kłów, które przez po-gańskich Węgrów zostały zburzone. (Pray Annal. Reg. I, 22). Bpstwo P. K. erygował i uposażył św. Stefan r 1009. Pierwszym bpem był benedyktyn Bonipertus sacellan i doradzca króla. Calonus (1188-1218) z powodu zasług w zarzadzie Kroacya i Dalmacya, a także owocnej walki z sekta Patarów otrzymał od Klemensa III prawo paliusza i insygniów arbpich. Z tego powodu przyszło do sporu z arbpem i Granu, skutkiem czego pż Benedykt XIV r. 1754 potwierdził te przywileje, z warunkiem nieużywania ich w obecności krdła, nun-cyusza aplskiego i arbpa Granu. Series epporum liczy obecnie 70 bpów. Dyecezya posiada 414300 katolików, wobec 148500 innowierców; kapitułę złożoną dów). W kapitule zasiadają; nadpro-

tyluż honorowych kanoników. Kapłanów świeckich pracuje 289, zakonników 46, a zwłaszcza Franciszkanie 6 klaszt., Bracia milosierni; z żeńskich-siostry Midosierdzia św. Wincentego a Paulo, a także stowarzyszenie pań Kanoniczek. (Por. Jos. Koller *Historia epp. Quinque Eccl.* Pest 1782—1812; Moroni, XIII, str. 179 i nst.

5. Dyecezya Raab (Jaurinensis), ze stolica w Raab (po węg. Györ, albo Nagy-Györ) 15000 mieszk., z piękną katedrą, wybudowaną przez św. Stefana a świeżo odrestaurowaną. Bpstwo założył ś. Stefan 1009, a pierwszym bpem był Modest († 1051). Demetryusz II Napragyi i (1607-1619) sprowadził do odnowionej przez siebie katedry relikwie św. Władysława. Do rozkwitu ducha, klnego wielce przyczynił się późniejszy prymas Wegier, bp Simor (konsekr. 1857 r.), o czem wymownie świadczą jego wydane 1856—1866 listy okólne Circulares. Dyecezya liczy 315085 katolików wobec 90000 innowierców. Kapituła posiada proboszcza, lektora, kantora, kustorza 10 rzeczywistych i 6 honorowych kanoników. Kapłanów świeckich pracuje 364 i 106 zakonników, z których istnieja: Premonstratensi, Benedyktyni 3 klasztory, Pijarzy 2 domy, Franciszkanie 2 klaszt., Kapucyni, Karmelici, Dominikanie, Serwici, demptoryści; z żeńskich Urszulanki 3 klaszt., Siostry Milosierdzia św. Wincentego a Paulo (Por. L. Karolyi, Specimen Eccl. Jaurin. 1747; Moroni XXX, 229 i nst.).

6. Dyecezya Waitzen (Vaciencis) ze stolicą Waitzen (po węg. Vacz) 13000 mieszkańców. Bpstwo prawd. założył św. Stefan, jakkolwiek jako pierwszy bp jest wymieniony Klemens ok. r. 1052. Szczególniej odznaczył się pracą pasterską i szeroką działalnością klną bp hr. Michal Altthan (1718-1734), który byl poslem w Rzymie i krdlem; przyczynil się on do podniesienia Wiednia do godności arbpiej. Po wyborze Klemensa XII, niewiadomo dla jakich powodów, wpadł w nielaskę u dworu austryackiego, tak, że mu zasekwestrowano dochody. Dyecezya liczy 453700 katolików (275000 innowierców, w tem 19847 żyz proboszcza, lektora, kantora, kusto- boszcz, lektor, kantor, kustosz, archiwych kanoników. W dyecezyi pracuje 227 kaplanów świeckich i 63 zakonników. Z zakonów istnieja: Pijarzy 2 domy, Franciszkanie 3 klaszt., Kapucyni, Bracia miłosierni; z żeńskich; Siostry Miłosierdzia św. Wincentego a Paulo (Por. J. In. Doserici, De episcopau Vaciensi historia, Pest 1770; Moroni

LXXXVII, str. 103 i nst.).

7. Dyecezya Neusohi (Neosaliensis) ze stolica m. Neusohl (po weg. Beszterczebanya) 6000 mieszk., bulla Piusa VI 1776 na życzenie Maryi Teresy, ustanowione bpstem. Pierwszym bpem był Franciszek Berthold (1776-1793). Do rozkwitu dyecezyi, założenia wielu instytucyj naukowych i filaatropijnych, do rozbudzenia ducha klnego wśród kaplanów i wiernych przyczynił się wielce bp Dr. Stefan Moyses (konsekr. 1851 r. † 1869). Dyecezya posiada 168600 katoli-ków (wobec 61900 innowierców, w tych 4000 żydów). W kapitule zasiada proboszcz, lektor, kantor, kustosz, archidyakon, 4 rzeczywistych i 7 honorowych

Z zakonów istnieja: Pijarzy 3 domy, Franciszkanie; z żeńskich: Siostry Milosierdzia św. Wincentego a Paulo (Por. Moroni XLVII, 276 i nst.).

8. Dyecezya Steinamanger (Sabariensis) ze stolica m. Steinamanger (po weg. Szambathely) 6000 mieszk.; wspaniała katedre wybudowano w XVIII w. Miasto znane było w starożytności jako Sabaria; siedziba bpia była już przed napadem Hunów, później opuszczona, bullą zaś Piusa VI z r. 1777 wznowiona. Pierwszym bpem był Jan Szily (1777—1799). Dyecezya obejmuje 369100 katolików, (73400 protestantów, 12300 żydów). W kapitule zasiadają: proboszcz, lektor, kantor, kustosz, 2 rzeczywistych i 5 honorowych kanoników, Duszpasterstwo sprawuje 264 kaplanów świeckich i 46 zakonników. Z zakonów istnieją: Premonstratensi, Benedyktyni 2 kl., Cystersi, Dominikanie 2 klaszt. Franciszkanie 2 kl.; z żeńskich: Domini-kanki i Siostry Miłosierdzia św. Wincentego a Paulo. (Por. Moroni, LIX 250

i nst.). Dyecezya Stuhlweissenburg (Alba Regalensis) ze stolica m. Stuhlweissenburg (po weg. Szekes-Féjérvar) kapitule zasiada Archiprezbiter, Pimice-

dyakon 7 rzeczywistych i 6 honoro- 19000 mieszk. W katedrze przechowyj wana była korona węgierska, dopóki je nie przeniesiono do Preszburga. Do r. 1527 koronowano i grzebano tutaj królow wegiers. Dawniej istniała tutaj kolegiata, którą Pius VI bulla z r. 1777 podniósł do godności katedry bpiej i erygował bostwo. Pierwszym bpem był Ignacy Nagy de Séllye (1779-1789), Wincenty Stef. Zygm. Jekelfalusy (konsekr. 1866); pierwszy w Węgrzech ogłosił dogmat o nieomylności pża, nie zastęgając placetum regium, za co był wezwany do Budy "ad andiendum verbum regis", poczem zrezygnował 1872 r. a † 1874 r. w Rzymie. Dyecezya liczy ok. 200000 katolików (wobec 4094 schyzmatyków, 4846 luteranów, 65265 kalwinów i 7931 żydów). W kapitule zasiadaja: proboszcz, lektor, kautor, kustosz, archidyakon, 3 rzeczywistych i 6 honorowych kanoników. Pasterstwem dusz zajmuje się 112 kaplanów świeckich i 33 zakonników. Z zakonów istnieja: Cystersi; z żeńskich: Siostry Milosierdzia św. Wincentego a Paulo (Por. Moroni I, kanoników. W dyecezyi pracuje 168 kaptanów świeckich i 12 zakonników. 193 i nst.).

10. Dyecezya Munkacs (Munkacsien-Niegdyś uniccy Wolosi i Rusini mieli jako dusz pasterzy Bazylianów, podlegających bpom łacińskim odnośnych dyecezyj, co wywoływało wiele powiklań i trudności, przeto w w. XV założono bpstwo grecko-katolickie Munkacs, którego pierwszym bpem był bazylianin Janmianowany prawd. przez króla Włady-sława (1490—1516). Ciężkie były rządy bpa wśród niesfornych unitów, którzy na domiar złego, wiele musieli znosić przykrości i upokorzenia od łacinników-Schyzmatycy usilowali odciagnać ich od Kła. To też po śmierci bpa Petroniusza 1624 r. zapanowała schyzma. Bp Bazvli Terassowics ok. r. 1642 powrócił jednak do Unii, co jeszcze więcej umocnil jego następca Piotr Parthenius 1655 W r. 1751 lnd znowu przechylil się ku schyzmie, lecz w 10 lat później połączył się napowrót z Klem. Odtad biskupstwo było administrowane przez wikaryusza aplskiego. W r. 1771 pż Klemens XIV za staraniem Maryi Teresy bullą "Eximia regalium" wznowił kanoniczną erekcyę bpstwa M., a wikaryusz aplski Jan Bradacs mianowany bpem. Dyecezya liczy 414000 wiernych. W

riusz Ecclesiarcha, Scholastyk, Chartophylax i 1 kanonik. Kaplanów pracuje w dyecezyi 466 i 40 zakonników. Bazylianie posiadaja 9 ubogich klasztorów (Por. Moroni, XLVII, 34 i nst.).

rów (Por. Moroni, XLVII, 34 i nst.).

11. Dyecezya Eperjes (Epariesensis ritus graec-cath.). Bpstwo założone w r. 1816 z części bpstwa Munkacs. Pius VII bulla z 22 września 1818 potwierdził je. Stolicą jest m. Eperjes 8000 mieszk.; pierwszym bpem był Grzegorz Targovits († 1841). Bpstwo dosięga granic Galicyi i liczy 143000 wiernych. Kapitułe składają: proboszcz, lektor, kantor, kustosz, scholastyk i 1 kanonik. W dyecezyi pracuje 233 kaplanów świeckich oraz 4 zakonników. Z zakonów istnieje klasztor Premonstratensów i Franciszkanów. (Por. Moroni, XXI, str. 295).

Dyecezya Kreuz (Crisiensis rit. 12. graec. cath.). Po wielu latach wahania się między unią i dyzunią, a także i skutkiem przewrotów wywoływanych napadami Turków, dopiero od czasu zamianowania Gabryela Palkowic'a (1740) bpem zaczela dyecezya, założona już od króla Ferdynanda II i pża Pawła V (1605-1621), rozwijać się normalnie. W r. 1770 stolica bpia przeniesiona została do Krzyża (po niem. Kreuz, po słow. Krisever, po weg. Körös) z 2100 mieszk. Dyecezya ogółem liczy 27000 dusz. Kapitulę składają: proboszcz, lektor, kantor i kustosz. Kaplanów świeckich pracuje 24. (Por., Moroni XVIII, 188 i nst.) Bliższych szczegółów o archidyecezyi Gran, dostarcza wyczerpujący artykuł kardynala Havnalda w W. W. t. V kol. 992—1813). (Ch.).

Granacci Franciszek, malarz włoski ze szkoły florenckiej, ur. 1477 we Florencyi, umarł 1543. Uczeń Dominika Ghirlandaja, uległ wpływom swego przyjaciela Michała Anioła, któremu towarzyszył do Rzymu. Większość obrazów jego znajduje się w muzeum berlińskiem. G. naśladował w kolorycie Leonarda da Vinci i Fra Bartolomea, a w końcu przejął się Rafaelem; wpływ ten jest wyraźny w obrazie przechowywanym w Uffiziach we Florencyi, który przedstawia "Matkę Boska" w obłokach, darzącą swoją przepaską św. Tomasza, a także w obrazie "Wniebowzięcia Matki Boskiej".

Granada - arbpstwo w Hiszpanii (archid. Granatensis). Miasto G-a, stolica prowincyi hiszp. tej też nazwy, leży u stóp Sierra Nevada, na prawym brze-gu rzeki Genilua. W starożytności na tem miejscu wznosiła się celtyberyjska Eliberis. (Illiberis) Od tej nazwy powstała Elwira, przedmieście obecnej Granady. (Ob. art. Elvira). Prowincyę tę w 711 r. zdobyli Arabowie i wybudowali miasto, które od położenia swego zaokraglone w około środkowei wyniosłości, podobnego zatem do jablka granatowego, otrzymało nazwę G-a. Piękne położenie G-y stało się przysłowiowem. Do XI w. G-a należała do kapituły Kordoby. W tym czasie zmieniały sie dynastye arabskie. W 1231-1238 r. powstał na wzgórzu zamek słynny z piękności Alhambra. W tym też czasie u-tworzono odrębne królestwo maurytańskie G-a pod dynastya Alhamarów. Już w 1246 r. musieli królowie G-v ulegać Kastylii i płacić daninę. Gdy zaś wy-mawiali się od tego, Izabela 1 i Ferdynand II Katolik rozpoczęli z G-ą wojne, i w r. 1492, zdobywszy miasto, ostatecznie rozbili potęgę Maurów w Hiszpanii. Wtedy to G-a liczyła z góra 300 tys. mieszkańców, posiadała różne gmachy, których szczatki się przechowaly. Obecnie G-a liczy ok. 80 tys. mieszkańców, posiada kłów 31, z tych 23 posiada ciekawe pamiatki. Wspa-niała katedra stoi na miejscu dawnego meczetu, posiada grobowce Ferdynanda i Izabeli, Filipa I i jego żony Joanny i in. Kł. San-Geronimo—słynny grobowiec wodza Gonzaleza da Cordoba (†: 1515). Godne uwagi są też kościolyprzy pustelni Kartuzów; na Monte Sa gro albo Monte de los Martyres z katakumbowemi "Cueva", gdzie złożono szczątki św. Cecyliusza, pierwszego bpa Eliberis (Illiberis) i in. W 1531 r. arbp Gaspar de Avalos założył w G-e uniwersytet, dotad istniejący. Nadto G-a posiada liczne szkoły; 13 szpitali i do-mów sierot, z tych słynny szpital św. Jana Bożego (de Dios); kościół przy tym szpitalu posiada relikwie sławnego św. Jana Bożego, założyciela Bonifratrów († 1550).--Bpstwo w G-e datuje się od czasów najdawniejszych. Początko-wo stolica bpia była w Elvirze (Eliberis, Illiberis). Pierwszym bpem był św. Cecyliusz, którego poslał św. Piotr i Pa-

misyinych. Ok. 306 r. był tu bpem 721). Flawian. Dzieje wspominają o bpach: Grzegorzu Baeticus zw. (ok. 359-392); Recemundzie albo Regimundzie (około 958). Po zajęciu G.y przez Arabów, stolica bpia Elvira była tytularna; takim bpem byl św. Piotr Paschalis, apostoł Maurów, przez nich umęczony († 1300).—Arbostwo w G-e. Po zdobyciu G-y przez Hiszpanów 1492 r. wskrzeszono tu bpstwo, podniesiono je do godności metropolii. Arbpem pierwszym był hieronimita Ferdinando Mendoza de Talavera, spowiednik Izabeli, dotychczasowy bp w Avila, gorliwy apt. (Por. Hefele, Ximenes, 2 wyd., 27). Pż Aleksander VI (1492 r.) nowej metropolii w G-e poddał sufraganie w Guadix i Almeria, w 1493 r. i stolice bpią Malaga. Na mocy konkordatu z r. 1851 do metropolii w G-e należa bpstwa almeria, Cartagena albo Murcia, Guadix, Jaén i Malaga. Z arbpów G-y wspomnienia sa godni: Dom Pedro Guerrero 1568 r. w G-e i zreformował seminamuje prowincyę G-ę, liczy 13 dekanatów, 1765). 182 parafie, 520 kaplanów, 456 kłów i kaplic, ok. 453 tys. wiernych; patronem metropolitalna składa się z dziekana, 5 pralatów i t. zw. Capellanus Major Regum catholicorum, 4 kanoników de officio; 24—de gratia i 20 beneficyatów. 1842; Gam<sup>4</sup>, Kirchengesch. von Spa-Palestynie znajdował się w obfitości nien, I i II i Ser. Epp., 24; M. J. Müller, Die letzten Zeiten von G., Müngranatowych przyrzadzano ochładzający chen, 1863; W. E. I. t. XXV—XXVI, napój (Cant. 8,2). Kora krzewu i skórstr. 623—624; W. W. t. V, k. 1014—ka owocu używa się na Wschodzie, jadka dochładzie, jadka dochład 1016; Werner S. J., Orbis terrarum ko środek leczniczy ściągający. Ze catholicus, Friburgi Br. p. 42; Buchberger, Kirchliches Handlexicon, czne malogranaty, utkane z nici bawel-

weł ok. 65 r. do Hiszpanii, w celach nuario ecles., Madrit, 1904. 709 -X. C. S.

Granado (Granadus) Jakób światobliwy jezuita hiszpański, wybitny schola-styk z końca XVI i początków XVII w. Ur. 1572 r. w Kadyksie, Go wstapil do Towarzystwa Jezusowego, uczył filozofii w Sewilli 1597-1600 r.; dog matyki od 1600-1622 r.; był rektorem Kolegium w Granadzie i tu † 1632 r. Życia był nieskazitelnego, jaśniał cnotami gorliwego kaznodziei, spowiednika, wzorowego syna sw. Ignacego. Jako profesor słynał z jasności i glębokości wykładu. Cechy te zalecaja też dzieła G-o: Commentarii in Summam Theologiae S. Thomae, 8 t. in folio (3 t. pierwsze Hispali, 1623; Mussiponti czyli Pont-à-Mousson, 1624; 2 t. nastepne ib., 1631; szósty t. — Granatae, 1633. Osobno wyszedł jego traktat: De immaculata conceptione B. M. Virg., Hispali, 1617, in 4-o. O. Hemelman do 4-go tomu tych dziel dodał życiorys G-o. N. Antonius (Biblioth. hispan., (1576), uczony teolog i dzielny członek G-o. N. Antonius (Biblioth. hispan., soboru Trydenckiego. Odbył on synod I, 287) podnosi pracowitość, niezwykla pamięć i świętość G-o; Theol. Dogmaryum duchowne (t. zw. "Colegio eccles. tico schol., t. I, prodr. 1. c. 4.) slawi Seminario conciliar de San Cecilio"); jego erudycye. (Por. też Sommervogel, służyło ono za wzór soborowi Trydenc-kiemu do polecenia tego rodzaju zakładow duchownych dla całego Kła. Arbp cath., Oenipotente, 1892, t. I, k. 266— Piotr Gonzalez de Mendoza (1610-1616) 267, daje świetna charakterystyke osowydał dz. Episcolapologium Grana- by i pism G-o; Buchberger, Kirchliches tense. Obecnie archidyccezya G-a obej. Handlexikon, München, t. I, 1907, k. X. C. S.

Granatowe drzewo, inaczej: granatodyecezyi jest św. Cecyliusz. Kapitula wiec, Punica granatum, punicum malum, malogranatum — drzewo, a raczej krzew owocowy z rodziny granatowcowatych. Kwiaty granatowca sa czerwone lub biale, owoce-czerwone lub żółte, (Por. Franc. Bermudez de Pedraza, chłodzące i smaczne. Hodowano ten Hist. eccl., de Granada, 1739; Florez, krzew we wszystkich ciepłych krajach Espan. sagrad., t. XII; D. Jose Historożytnego świata. Za Mojżesza znadalgo Morales, Iliberia o Granada, ny już był w Egipcie (Num. 20,5). W München, 1907 t, I, k. 1764—1765; An- nianych, służyły jako ozdoba tuniki Arcykaplana (Exod. 28,33—34; 29,24; 29, 26). Użyte były także wyobrażenia o-wocu granatowego, jako dekoracya w świątyni Salomona. (Por. Trochon, Lasainte Bible: Géographie et Archéologie bibl.., Paris, 1901, p. 68; Schegg, Biblische Archaeologie, Freiburg im Breisgau, 1887, str. 214—217).

X. A. L.

Grancolas Jan, dr. Sorbonny, pisarz teologiczny od r. 1685, był kapelanem brata Ludwika XIV, surowy i uczciwy, był postrachem dla kandydatur do stopnia doktorskiego Sorbonny, z powodu swej surowości przy egzaminach. G. † 1732 r. jako kapelan St. Benoit. poświęcił się głównie archeologii i liturgii chjańskiej, sposób wszakże jego pisa-nia jest ścisły i mało pociągający i nie posiada też należytej metody, a skutkiem braku zmysłu krytycznego czesto zgoła fałszywie wykłada zarządzenia liturgiczne i formy w Kle. Z dzieł jego wymienić należy: Iraité de l'antiquité des ceremonies des Sacrements, Paris 1692; De l'intincion, ou de la coutume de tremper le pain consacré dans le vin, Paris 1693; Histoire de communion sous une seule espéce, Paris 1698; Les anciennes liturgies... Paris 1697; L'ancien Sacramentaire de l'église, etc. Paris 169 — 99; Traité de la messe etc. 1713: Commentaire historique sur le Bréciaire romain Par. 1727. Z tego ostatniego dzieła, w którem G. domaga się usunięcia z brewiarza wszelkich nowszych dodatków i cofnięcia się do wieków pierwotnych, zarówno co do klasyfikacyi świąt, jak i co do samych swiat, widnieje całe krót kowidztwo krytyczne autora. W podobnym też duchu napisany jest je-go *Le Quiétisme contraire à la* doctrine de Sacrements, Paris 1695. Oprocz tego napisał jeszcze Instruction sur la religion, Paris 1693; La science des confesseurs, Paris 1696. Critique abregée des ouvrages des auteurs ecclés., Paris 1716, rodzaj powierzchownej historyi literatury Ojców i pisarzy klnych, oraz inne rozprawy i książki. (Dupin, Nouvelle biblioth. d. auteurs ecclés. Amsterdam 1715, XVI 291 i nst ; Guéranger, Institutions liturgiques II, 158 i nst.). (Ch.)

Grand d'Aussy T. J. ob. Legrand d'Aussy.

Grand Rapids — bpstwo w Stanach Zjednoczonych Ameryki Północnej (di-Grandormensis). - Miasto G-d R-s w Stanie Michigan, polożone obok wodospadu Grand River, jest głównem w hr. Kent. Liczy z góra 60 tys. mie-szkańców. B p s t w o w G-d R-s po-wstało w 1882 r., z części dyecezyi Detroit utwerzone, jako sufragania arcybpstwa w Cincinnati. W 1906 r. dyecezya ta liczyła ok. 21500 rodzin katolickich, 216 kłów, stacyi i kaplic, kapłanów świeckich 98, zakonnych 18, 4 zgromadzenia zakonne meskie i 11 żeńskich. (Por. W. E. J. t. XXV-XXVI. str. 628; Cath. Direct., Milw., 1906, I. 341-346; Werner, Orhis terrarum ca-tholicus, p. 232; Buchberger, Kirchli-ches Handlexikon, t. I, München, 1907. k. 1765—1766). X. C. S.

Grandami Jakób T. J. ur. w Nantes w r. 1588, wstąpił do nowicyatu w r. 1607. Uczyl humaniorów, filozofii i teologii, był rektorem w Bourges, Rennes, La Flèche, Tours i Rouen, oraz wizytatorem prowincyi francuskiej. † w Paryżu w r. 1672. Napisał: Nova Demonstratio Immobilitatis Terrae etc. Flexiae, 1645, 4-0; De Dei supremo et natali Christi quaestio evangelica etc. Tamze 1661, 4-o; Tractatus Evangelici de Summa Dei gloria in Christo Jesu etc. Parisiis 1664, 4-o i inne. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. Bruxelles 1892, 4-0, t. III, k. 1668-9).

Grandclaude Eugenjusz ks., kanonista francuski, ur. w r. 1826, dawny uczeń Tongiorgiego, prałat domowy Ojca św., wikaryusz generalny w Saint-Dié, laureat Kolegium Rzymskiego, oddany calkowicie nauce, niemało przyczynił się do jej rozwoju w kołach duchowieństwa. + w r. 1897. Główne jego dzielo jest Jus Canonicum juxta ordinem Decretalium, recentioribus Sedis Apost. decretis et rectae rationi in omnibus consonum. Paris, Locoffre 1883, 3 vol. in 8-0; w dziele tem idzie śladami Schmaltzgruebera, lecz zbyt lekko zbywa stronę naukową dziela. Z innych: Principes du droit public. Paris, Lecoffre, in 12-o; Breviarum philosophiae scholasticae. Parisiis 1869, 3 vol. in 12-0; Constitutio SS. DD. NN. Pii Papae IX qua ecclesiasticae censurae latae sententiae limitantur etc. 1877, in 18-0, i inne. G. był założycielem i długoletnim redaktorem miesięcznika "Le Canoniste contemporain", którego redaktorem jest obecnie ks. Boudinhon. (Por. Blanc, Répertoire bibliogr. Paris 1902, 8-0. str. 183; Tenże, Dictionnaire de la Philosophie. Tamże 1906; Tenże. Hist. de la Philosophie. 1895, t. III, str. 572; Bund, Catalogus auctorum. Rothomagi 1900, 8-0, str. 47).

Granderath Teodor T. J., ur. w r. 1839 w Giesenkirschen, wstapił do zakonu w 1860, + w r. 1902 w Valkenberg (Holandya); był profesorem dog-matyki w Ditton Hall w Anglii od r. 1876 - 87, później poświęcił się studyom nad koncylium Watykańskiem. Napisal: Acia et Decreta s. Conciliorum recentiorum Collectio Lacensis. T. VII (ostatni). Acta et decreta s. Conc. Vaticani. 1890; Constitutiones dogmaticae s. oecumenici Coac. Vatic. ex ipsis ejus actis explicatae, 1892; Geschichte des Vatic. Konzils. 1903-6, 3 tomy, wydane przez prof. Kirch'a S. J. (Por. Buchberger, Kirchliches Handlexikon. München 1906, 4-o, t. I, k. 1765; Keiters, Kath. Literaturkalender. Essen 1902, 16-o, str. 92).

Grandi 1) Bonifacy Marya dominik., ur. w Wenecyi, odznaczył się napisaniem Cursus theologicus 3 t., które ukazały się w Ferarze 1692 i 1697 r. G. słynał u współczesnych z pobożności i uczoności, † 1692. (Por. Hurter, Nomencl. Liter. II, 327; Quétif, Script. O. Praedicatorum II, 730). 2) Gwidon, kamedula w r. 1700 prof. filozofii w Pizie, później matematyki. Umysi szeroki, wiedza rozległa. † 1742. Pisma jego wypełniają 44 t., w których także znajduja się jego rozprawy teologiczne i utwory poetyczne. Zasługuje też na wyrôżnienie jego Dissertationes Camaldulenses in quibus agitur de institutione ordinis Camald. Lucae 1707. G. zajmował się też teoryą robót wodnych. (Por. Journ. des savants, XLII, 442-8; Zyciorys w Bondiniego, Memoriae Italorum, VI).

Grandidier Filip Andrzej ks., historyk Alzacyi, ur. w r. 1752 w Strasburgu, w r. 1771 został bibliotekarzem arbstwa strasburskiego; zostawszy kapłanem mianowany został kanonikiem i historykiem królewskim w Alzacyi. † w r. 1787. Napisał: Histoire de l'Eglise et des évéques-princes de Strassbourg. 1875—78, 2 vol; Histoire ecclésiastique, militaire et littéraire de la province d'Alsace. 1787, dzielo nie dokończone.

Grandier Urban, proboszcz w Loudun, dyec. Poitiers, oskarżony o czarodziejstwo i opętanie wielu Urszulanek w r. 1634 skazany stos. G. ur. 1590 r. w Bouère dyec. Mons, uczył sie u Jezuitów w Bordeaux; wyświęcony na kaplana 1615 r. Otrzymawszy probostwo Loudun (15000 mieszk.) zyskał sobie wnet wielki wpływ dla swojej uczoności i dobrego wychowania. Nie mniej odznaczył się pychą i złymi obyczajami, pokrywajac sromem wiele zacnych rodzin miejscowych. Suspendowany przez swego bpa, apelował do metropolity w Bordeaux, który go uwolnił od kary, podniecając przez to jego pychę i pewność sobie. Pomimo, że przyrzekł metropolicie nie wracać do Loudun, odbyl tam w r. 1631 tryumfalny wjazd. Miał też G. swoje dobre strony, gdy bowiem w r. 1632 wybuchła w Loudun zaraza, poświęcił pracę swoje i majatek chorym. Wszakże miary przewinień jego dopelniły wypadki, jakie od r. 1626 zdarzać sie poczeły w klasztorze miejscowym Urszulanek, Zdradzaly one dziwne objawy podniecenia, konwulsyi i t. p. zboczeń, przypisując wine G-owi, że ta droga przez czary i opętanie usiłuje je sprowadzić z drogi cnoty. G. stawiony przed sąd złożony z 13 osób bronił się w ciągu kilku miesięcy zręcznie, ostatecznie jednak został skazany na stos. Przed spelnieniem wyroku poddano go okrutnym torturom, wśród których przyznajac sie do innych win, obstawał przy swojej niewinności, co do czynionych mu obecnie zarzutów. Po wykonaniu wyroku 18 sierpnia 1634 r, niewytłumaczone rzeczy nie przestały się dziać w klasztorze Urszulanek. Sprowadzono egzorcystów, wśród nich wielu Jezuitów, m. i. znanego z życia ascetycznego o. Surin. Dopiero w r. 1638 ustały te smutne wypadki ustaly. Z tego skorzystał kalwin Aubin, i który w piśmie, Histoire des diables de Loudun oskaržal wrogów ks. Grandier'a o niecną intrygę do współki z Urszulankami, dla zgubienia ks. G. Wogóle sprawę tę niejednokrotnie wyzyskiwano dla rzucenia oszczerstw na Kl. Nie ulega watpliwości że G. swojem życiem rozpustnem nie zjednywał sobie zgoła przyjaciól, a także uzasadniał podniesione pko niemu oskarżenia. Wszakże dokumenty danej sprawy nie zdradzają zgoła zlej wiary ze strony sędziów, jak również nie dają zgola prawa do posadzania Urszulanek o odegranie niecnej komedyi. Słowem zarzuty stąd pko Kłowi wyciągać może tylko z góry powziete uprzedzenie. Nie mniej sprawa posiada dosyć obszerną literaturę a m. i. Histoire abrégée de la possesion des Ursulines de Loudun, et des peines du P. Surin. Paris 1829; Legué, Documents pour servir à l'histoire medicale des possedées de Loudun. Paris 1874; tenze A. Grandier et les possedés de Loudun. Paris 1880).

Grandmaison Leoncyusz de, pisarz katolicki współczesny, napisal Théosophes et Théosophie. Le Lotus bleu. Paris, Bloud, in 12-o.

Grandmaison Piotr, archiwista i heraldyk i paleograf francuski, ur. w r. 1824 w Poitiers. Za swe prace heraldyczne otrzymał order Legii honorowej. Oprócz wielu rozpraw i artykułów do czasopism naukowych francuskich jak "Des chartes", "Archives de l'art français", "Correspondant" i t. d. G. napisal: Chronique de l'ubbaye de Beaumont-les-Tours. 1878; Tours archéologiques, histoire et monuments. 1879; Fragments de chartes du X siècle. 1868 i inne. Nadto opracował dykcyonarz heraldyczny do encyklopedyi teologicznej Migne'a w r. 1852. W r. 1892 zo-tal członkiem korespondentem Akademii napisów. (Por. Mgr. Paul Guérin, Nouv. Dictionnaire des dictionnaires illustré. folio t. V).

Grandvaux Karol August, sulpicyanin, ur. w r. 1819 w dyecezyi Saint-Claude, był profesorem filozofii i teologii w Autun, wstąpił do Sulpicyanów w r. 1847 i był profesorem moralnej w Rodez, P. św. i teologii w Paryżu, † w r. 1885. me"; "Notes d'un commis voyageur".

Napisal: Le résultat des conférences de Rodez i był wydawcą wielu dziel Le Hire'a. (Por. Daniel. Manuel des Sciences ecclésiastiques. Paris 1903. 8-o, str. 551).

Granelli-1) Jan T. J., ur. w r. 1703 w Genui, poświęcił się na służbę boża zakonie Jezuitów w r. 1717. Byl profesorem humaniorów w uniwersytecie padewskim i sławnym kaznodzieją. Marya Teresa z powodu jego sławy kaznodziejskiej wezwała go do Wiednia; † w r. 1770, w kolegium w Modenie, gdzie był rektorem. Był członkiem akademii Arkadów pod nazwiskiem Creniso Paronatide. Napisal wiele tragedyj i przemów, nadto Prediche Quaresimali e Panegirici. Modena 1771, 2 vol. in 4-o i czesto przedrukowywana Istoria santa del Antico Testamento. Tamée 1765, in 4-o: ost. wyd. Brescia 1832-4, in 8-o w 18 częściach. Dzieła G-i wyszly p. t. Opere del Padre Giovanni Granelli. Venezia 1828 - 31, 23 vol. in 12-o z portr.—2) Karol T. J., ur. w Medyolanie w r. 1671, wstąpił do Towarzystwa w Austryi w r. 1687. Uczyl filozofii i teologii w Wiedniu. Ze szczególniejszym zapałem studyował nauki matematyczne i numizmatykę. Utworzył nawet cenny zbiór medali. Kolekcya ta została w r. 1773 wcielona do zbiorów cesarskich. Był spowiednikiem cesarzowej żony Józefa I w ciagu lat 30. † w Wiedniu w r. 1739. Napisal pracowite dzieło Germania Austriaca seu Topographia omnium Germaniae Provinciarum etc. Viennae Austriae 1701, in fol.; najlepsze wyd. jest z r. 1759, in 4-o, str. 257; nadto Hispania ter quaterque beata in septem Austriacis Regibus. Tamże 1704, in 8-o. i inne. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. de Jésus. Bruxelles 1892, 4-o, t. III, k. 1662-77). X. J. N.

Grange Jan ks., proboszcz, współczesny popularny nowelista francuski oraz polemista pelen werwy i humoru; † w r. 1892 w Limoges. Napisał wiele powieści i opowiadań w duchu chijańskim. Godne sa zaznaczenia: "La Mère Saint-Ambroise"; "Noblesse oblige"; "Le trésor du souterrain"; "Le Prieur des pénitents bleus"; "Souvenirs d'un gendar-

Le robinson d'eau douce"; "Mémoires d'un vieux drapeau"; "Mémoires d'un bachelier"; "Les récits d'un commissaire"; "Souvenirs d'un entant de choeur"; "Journal d'un ouvrier. Lettres d'un paysan": "Aventures d'un gentilhomme poitevin"; "Histoire d'un jeune homme" i t. d. Serya tych powieści stanowi pewnego rodzaju apologię wiary w formie milych i ciekawych opowiadań. Ks. G. był jednym z najpopularniejszych powieściopisarzy pisma "L'Ouvrier". (Por. Blanc, Dictionnaire de la Pensée. Paris-Lvon 1899, 4-o, t. I, str. 789; Bethleem, Romans à lire et Romans à proscrire. Cambiai 1906, 12-0, 3 wyd. str. 307).

Granvella Antoni Perennot de, krdl słynny maż stanu, ur. 20 sierp. 1517 r., od najmlodszych lat zdradzał niepospolite zdolności. Odbywał studya na uniwersytetach w Pawii, Paryżu, ostatnio w Lowanium, gdzie otrzymał stopień dra teologii. W 14 roku życia mianowany został protonotary uszem pskim, a r 1540 bpem w Arras. Na sobór trydencki stawil sie wraz z ojcem swoim jako posel cesarza; 9 czerwca 1543 r. wyglosił uszczypliwą względem pża mowe, u-sprawiedliwiając nieobecność Karola V, za co przez cesarza powolany został do rady państwa. G. był przeciwnikiem augsburskiego "Interim" (1548), które uważał za bezcelowe. Po śmierci ojca w. kanclerza Karola V (1550), zostal obdarzony jego urzędami i godnościami, wyjawszy kanclerstwo, które cesarz skasował. Książęta protestanccy nienawidzili G-a, nie mniej wywierał on wpływ potężny na współczesne sprawy polityczne, związki, przymierza i układy, prowadzone przez Karola V z książetami rzeszy i obcymi. Na rzady Filipa II w Niderlandach również wywierał G. wpływ wszechpotężny. Na czele licznych wrogów, jakich posiadal G., stanal obludny intrygant ks. Wilhelm orański-Nassau. Starano się więc rozszerzać wśród ludu wszelkie możliwe nań potwarze, Przypisywano mu obecność wojsk hiszpańskich w Niderlandach, umiano też przeciągnąć na swoją stronę niższą szlachtę, która żyła z dzierżawy dóor bpich, a go podziału bpstw, uważała się w swoich

no też Filipowi II zamiar zaprowadzenia inkwizycyi hiszpańskiej, którego on zgoła nie miał, a pko czemu oświadczył sie kategorycznie G. mówiąc "naturellement il n'ya chose qui soit taut odieuse à ses nations septentrionales, que ce vocable de l'inquisition d'Espagne". Nienawistne te intrygi wybuchły z calą sila, gdy G. od Piusa IV otrzymał arbpstwo Mechlińskie (1560 r.) i kapelusz krdlski (1561 r.). Wzburzonych umysłów nie zdolało uspokoić przybycie zasiłków hiszpańskich. Ks. Wilhelm Orański, hr. Egmont 1 hr. Horn zawarli trvumwirat dla obalenia nienawistnego krdla. Rozpowszechniali tedy najobrzydliwsze pamflety pko niemu, przytem podjeli wszel-kie starania, aby go zdyskredytować u Filipa II i na dworze w Madrycie. Zabiegi te nie zostały uwieńczone skutkiem, wszakże chwiejne zachowanie się Filipa II dodawały odwagi intrygantom. Doszło do tego, że członkowie tryumwiratu oznajmili, że nie zjawia się w radzie państwa, jeżeli z niej nie będzie usuniety G. Wreszcie ks. Marya regentka, sprawująca rządy w Niderlandach, z obawy większych powikłań, napisala do Filipa II, przedstawiając niebezpieczny stan rzeczy. Filip uległ d. 22 stycznia 1564 i wystosował do G. wlasnoręczne pismo, polecajac mu opuścić Niderlandy. G. usłuchał i osiadł w Besançon. Niewatpliwie usuniecie G. było krokiem falszywem, który stal się powodem dalszych nieszczęść, jakie spadły na kraj. Historyk niderlandzki Guchas, przyznaje krdłowi wielkie zasługi i najlepsze względem kraju zamiary (Correspondence de Philipp. II t. l. p. XLXXXII). G. odsunał się od interesów politycznych, a natomiast otworzył podwoje swego palacu uczonym. Pius IV powierzył mu protektorat nad zakonem Jezuitów. Zagrażające niebezpieczeństwo od Turków znowu zwróciło oczy dworu na G. Wr. 1570 zostaje poslem w Rzymie i zawiązuje przymierze ze Stolicą aplska i Wenecyą pko Turkom. W r. 1571 zostaje wice-królem Neapolu. Po śmierci Piusa V wplywa G. na wybór Grzegorza XIII. W r. 1578 Filip II czyni G. prezydentem rady dla Kastylii, a gdy w r. 1581 udaje się w podróż do Portugalii, która, z powodu świeżo przeprowadzone- w jego rece składa sprawowanie rzadów tymczasowych. W r. 1584 wybrany arinteresach za pokrzywdzoną. Podsuwa- bpem Besançon rezygnuje G. z Mechli-

nu, nie zdążył jednać przybyć na stale; do dyecezyi, gdy d. 21 wrześ. 1586 r. zaskoczyła go śmierć w Madrycie, skad zwłoki jego przeniesione zostały do Besancon, gdzie w r. 1793 znieważyli je rewolucyoniści francuscy. G. posiadał zdolności nadzwyczajne. Zajmował on często jednocześnie 5 sekretarzy i mówił 7 jezykami. Astronomię, fizykę i nauki przyrodnicze uprawiał z zamilowaniem. Chętnie przytem wspomagał uczonych i poetów. Polityk do szpiku kości, z tego też punktu zapatrywał się na sprawy klne, co do których nie widać w nim było żarliwości pasterza. Utrzymanie religii katolickiej w Niderlandach i zdławienie rewolucyi było celem jego polityki, wszakże był przeciwnikiem środków represyjnych, które stale odradzał Filipowi II. Uprzejmy i usłużny dla przyjaciół, nie był zawziętym względem wrogów, a nawet oszczerców. Posądzanie go o karjerowiczostwo nie ma żadnych podstaw. Jego biograf l'abbé Boisson oddaje mu największe pochwały jako człowiekowi i meżowi stanu. (Projet de la vie du card. G., 37). Jego haslem życia było: "Durate et vosmet rebus servate secundis". (Por. d'état d. card. Granvelle, 7 t. ed. Weiss 1841; Gerlach, Philippe II et Granvelle. Bruxelles 1842; Courchellet, Histoire du card. de Granvelle. Paris 1761; wyżej wspomn. l'abbé Boisson). (Ch.)

## Grany ob. Paschal.

Graser Jan Baptysta, pedagog, ur. 1766 w Eltmann w dolnej Frankonii, wyświęcony na kaplana 1796 poświęcił się zawodowi nauczycielskiemu, już to jako nauczyciel w szkole paziów w Salcburgu, już jako radca szkolny, † r. 1841. Niestety G. porzucił stan kaplański i ożenił się, przez co zerwał wszelkie stosunki z Klem. Zasługą G-a jest, że pedagogikę oparł na gruncie naukowym i ujął ją w pewien system. Wychodził on z założenia, że człowiek, który nosi w sobie obraz i podobieństwo boże, przy zwierzecym pierwiastku powinien, pierwsze przez wychowanie rozwinąć i w całem życiu ujawnić. Przy tej zasadzie jednak był G. w bliższych określeniach swoich dosyć luźnym. Dzieło wychowania wiąże on wprawdzie z Chijaństwem, ale Kł w ścisłem pojęciu pomija zupełnie. Pod fornii (dioec. Vallispratensis), erygowane

pewnym wiec względem przypomina Basedowa i Rousseau'a. Ponieważ ludzkość uważa jako pojęcie abstrakcyjne, a dopiero człowiek w narodzie i państwie za podmiot konkretny, przeto i przygotowanie człowieka dla życia w państwie uznaje za główne zadanie pedagogiki, stosunek zas jego do Kła za rzecz drugorzedną. Słusznie natomiast wiąże nauczanie i wychowanie w nierozłączną całość. Ząda więc aby nauczanie było zastosowane do epoki życia, aby z życia wychodziło i do życia wiodło. Wielka role przyznaje on metodzie pogladowej i co do tego jest pokrewny Pestalozziemu, tylko gdy ten bierze za punkt wyjścia ciało, on uznaje dom mieszkalny. W dziele swojem Der erste Kinderunterricht, die erste kindesqual walczy pko zabójczej metodzie sylabizowania, zalecając natomiast metodę dźwiękową. Naukę czytania łączy z pisaniem i to dając pierwszeństwo ostatniemu, albowiem czyta się dopiero, gdy się napisało. Z pisma dziecko z łatwością przechodzi do poznania liter drukowanych. Metoda G-a znajduje do dziś dnia szerokie zastosowanie. G. zaimował sie też nauczaniem głuchoniemych, lecz metoda jego w tym względzie nie okazała się praktyczną. Działalność G-a przypada na epokę budzącego się konstytucyonalizmu i parlementaryzmu, jakoż w pracach jego ujawnia się tendencya skierowania szkoly ku tym nowym prądom życia państwowego. Z tego względu należy on poniekąd do pedagogów politykujących. Jego główne pisma są następujace: Divinitat od. Prinzip d. einzig wahren Menschenbildung. 1811; Die Elementarschule fürs Leben etc. 1828; Das Verhältniss d. Elemeniarunterrichts zur Politik. 1835: Prüfung d. Unterrichtsmethode d. praktischen Religion etc. 1831. Po śmierci jego wyszło jeszcze dzieło Die Elementarschule fürs Leben in d. Vollendung. 1841. Dzieła G-a, jakkolwiek pisane cieżko i niejasno, doczekały się kilku wydań. G. niedoczekał się dotad obszerniejszego życiorysu, do czego w niemałym stopniu przyczynił się jego stosunek do Kła. (Por. W. W. t. V, k. 1030-34).

Grass Valley, niegdyś bpstwo w Kali-

wikaryatu aplskiego Marysville. Bpstwo to, suffragania metropolii w San-Francisco, przekształcono w 1886 r. na dyecezve Sacramento (Sanctissimi Sacramenti). (Por. Werner, Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., p. 240; La Gerarchia Cattolica. Roma 1907).

Grasset J. dr., współczesny, profesor kliniki lekarskiej przy uniwersytecie w Montpellier. Dr. G. jest wyznawcą spirytualizmu chijańskiego, to jedno zarzuciéby mu tylko można, że nie dosyć wyraźne zajniuje stanowisko, gdy mowa o stosunku władz zmysłowych do umysłowych człowieka. (Por. Pensée contempor. I i II rocznik. passim). Napisal Les Maladies de l'orientation et de l'equilibre. Paris, Alcan 1901; Les Limites de la biologie. Tamze, 1902, in 12-o; L'Hypnotisme et la suggestion, 1903; Le Spiritisme devant la Science. 1904; Les centres nerveux, physiopatologie clinique. 1905; Le Psychisme interieur. 1906, i inne. Napisal też wspólnie z Rauzier'em Traitė pratique des maladies du système nerveux. Paris, Masson, 1894, 2 vol. avec figg. et pl., wydanie nowe. (Por. Blane, Diction. de la Philosophie. Paris 1906, 4-o, k. 605; tenže, Répertoire bibliogr. Paris 1902, 8-o, str. 184 i 418). X, J, N.

Grassi Horacy T. J. astronom i matematyk, ur. w Sawonie w r. 1583. Przyjęty do Towarzystwa w r. 1600, był profesorem matematyki w Genui i w Rzymie w ciągu lat 20. Zajmował się także z zamilowaniem sztukami pięknemi; nakreślił też plan kła św. Ignacego w Rzymie. Był rektorem w Genui i w Sawonie; † w Rzymie w r. 1654. Napisal: De Iride disputatio optica etc. Romae 1617, in 4-o: De tribus Cometis Anno MDCXVIII. Disputatio astronomica etc. Tamże 1719, in 4-ow dziele tem utrzymuje, że komety są planetami, otrzymującemi światło swe, od słońca, i że ukazywanie się ich może być zgóry przepowiedziane napewno. Marjusz Guiducci, uczeń Galileusza zwalczał te opinje publicznie w akademii florenckiej w r. 1619. G. podep zewał, że pod imieniem ucznia Galileusza

w 1868 r. na terytoryum dawniejszego lileusza w dziele: Libra astronomica ac philosophica qua Galilaei Galilaci opiniones de Cometis a Mario Guiduccio... examinantur etc. Perusiae 1719, in 4-o. Galileusz osobiście odpowiedział na pismo G. dzielem Il saggiatore, nel quale si ponderano le cose sostenute nella Libra astronomica Roma 1523, in 4-o. Guiducci ze swej strony nie zaprzestał polemiki, w której już Galileusz udzialu nie brał. a G. nie pozostał mu dłużny w odpowiedzi, Jak twierdzi Montucla, polemika ta przyczyniła się niemalo do surowszego wystąpienia inkwizytorów w tej sprawie. Twierdzenie to jednak wymaga dowodów. Z innych dzieł napisal G. Divini Templi excisio. Oratio habita in Vaticano etc. Romae 1631, 4-0, i in-ne. (Por. Sommervogel, Biblioth. de la Comp. de Jésus. Pruxelles 1892, 4-0. t. III, k. 1684 86).

Grassis de -senatorska rodzina z Bolonii, wydała kilku wybitnych meżów: 1) Antoni de G-s, w latach 1478-79 był nuncyuszem przy Frydervku III; posiadal stopień dra utr. juris, jako audytor Roty pracował lat kilkanaście i z namiestnika Kampanii został bpem Tivoli 1486; na tem stanowisku † 1491. (Por. Schlecht, Zamometič I, 1903 r., 37 ...: Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München. t. I, 1907, k. 1767--68). 2) Achilles de G-s, kardynał i legat papieski w Polsce z końca XV poczatków XVI w. Ur. 1463 r. w Bolonii, de G-s, cieszyl się opieka swego stryja Antoniego (ob. n. 1). Odbył nauki prawne w uniw. bolońskim, pracowal jako audytor roty. Pż Juliusz II. oceniajac zdolności Achillesa de G-s. darował mu dawne życie niezgodne z duchem czystości kaplańskiej i używał go do zalatwiania różnych spraw dyplomatyczno-klnych. W r. 1506 de G-s zostat bpem w Cita di Castello. W 1507 r. udal sie jako nuncyusz pski do Francyi, szło bowiem o skłonienie Ludwika XII do pokoju z cesarzem Maksymilianem I. Zarazem usiłował pż pozyskać Ludwika XII, iżby nie popierał rodziny Bentivologio, wrogiej Juliuszowi II. De G-s załatwił misyę pomyślnie. W r. 1509 udal się do G-s, jako legat St. Ap. on sam się ukrywa, i odpowiedział na do Berna, a od r. 1510 sprawował pojego rozprawe wprost pod adresem Ga- selstwo do naszego Zygmunta Starego,

cesarza Maksymiliana I, i Władysława, króla wegierskiego i czeskiego. Pż polecil mu skłonić tych władców do wojny pko Turkom i pogodzić Polskę z Krzyżakam De G-s był na sejmie w Augsburgu, jeździł do Węgier, przebywał w Polsce, lecz nie nie wskórawszy, wrócił do Rzymu. Dla Polski był życzliwie usposobiony, to też pozostała u nas po nim pamieć czlowieka szlachetnego i sprawiedliwego. W 1511 r. G-s zostal kardynałem, i wkrótce bpem Bolonii, lecz miał tu przeciwników, którzy oddali stolice bpią nielegalnemu pasterzowi Antoniemu Galeazzo. W 1512 r. Juliusz II wprowadził go na stolicę bpią w Bolonii. Jako kardynał-protektor Polski, de G-s sumiennie i dla nas życzliwie wiele spraw załatwiał w Rzymie i tu † 1523, pochowany w odbudowanej przez siebie bazylicy Najśw. Maryi P. na Trastevere. Pozostałe po nim: Zbiory wyroków Roty zostały wydane pod jego imieniem. (Romae, 1590; 2 wyd. Marburgi-1600, 3 wyd.-Romae 1601 r.)-(Por. Cardella, Memorie storiche de' cardinali della S. Romana Chiesa, Roma 1792..., t. III, 352-5; Pieper, Zur Enstehungsgesch. d. ständ. Nuntiaturen, 1894, 46...; Pastor, Geschichte der Päpste seit dem Ausgang des Mittelatters. Freiburg im Breisg., t. III...; Moroni, Dizionario di erud. stor. eccl., t. XXXII, 75...; Tomiciana, t. I, II; Łętowski, Katalog..., IV, 199; Theiner, Monumenta Polon. II, 330-4; źródłowy i obszerny art. Bartoszewicza o Achilesie de Gs w Encykl. Powsz. Orgelbr., t. X, str. 584 — 6; W. E. I. t. XXV — XXVI, str. 656; Buchberger, Kirchliches Handlexikon cyt. wyżej). 3) Parys de G-s, brat poprzedniego, liturgista, historyk włoski z końca XV i początków XVI w. Ur. 1470 r. w Bolonii, Parys de G-s po odbyciu nauk ze stopniem dra utriusque juris, był kanonikiem i mistrzem ceremonii za pży Juliusza II i Leona X. W r. 1515 r. został bpem w Pesaro, † 1528 r. w Rzymie (podług innych † 1529 r.). Wydał dz. De caeremoniis cardinalium et episcoporum in eorum dioecesibus libri 2, (Romae 1580, 1587, Venet., 1582); Martene w dz. De antiqua Ecclesiae disciplina in div. officis (Lugduni 1706) na str. 595 i nast. wydał jego traktat Ordo roma- Stosownie do tego, czy nadają pewną

nus. Wreszcie z dzieła G-a Diarium curiae romanae, dal Ch. G. Hoffmann w Nova Script. ac monum. collectio. (Lipsiae 1731, p. 401-500) fragment od r. 1518 — 22; Döllinger w Beitrage... III, 1882, 363... i in. użyli tego dzieła. (Pour. Souchon, Papstwahlen, I.. 343...; Pastor. dz. cyt; Hurter, Nomenclator theologiae. Oeniponte 1899, t. IV, k. 1147-8; Buchberger, dz. cyt.). 4) A-chilles de G-s, nuncyusz pski z XVI w. pochodził z tej też rodziny de G, Ur. 1498 r. w Bolonii, w 1551 r. został bpem w Montefiascone, był legatem pskim do Wenecyi i Trydentu w 1551 r.; w Neapolu i na dworze cesarkim w latach 1552-3 r. zalatwiał sprawy St. Ap., wreszcie na Soborze Trydenckim pracował jako papieski "advo-catus consist. Concilii"; † 1558 r. w Rzymie. (Por. Pieper, Die päpstl. Legaten I, 1897; Concil. Trident., I, 1901, XIAI, 509; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, t. I, 1907, miejsce cyt.).

Gratia Aretinus, kanonista z XIII w., ur. w Arezzo, † po r. 1243; był archidyakonem i profesorem prawa w Bolonii. Napisal De ordine judiciorum; wyd. nowe Bergmana w r. 1842 p. t. Pillii, Tancredi, Gratiae II de judiciorum ord. (Por. Buchberger, Kirchl. Handlex. 1906, 4-o, t. I, k. 1767).

Gratiae, łaski, jest to ogólna, rodzajowa nazwa tych wszystkich przywilejów (ob.), dyspens (ob.), pozwoleń, pełnomocnietw (ob. facultates) i t. p. dobrodziejstw i prerogatyw, których wyżsi zwierzchnicy Kła, a wiec bpi, przeważ-nie zaś pże, w odpowiednim do swej władzy zakresie zwykli udzielać swym poddanym. Łaski takie bywają udzielane albo na skutek prosby osoby interesowanej (ad supplicationem, ad preces), albo na skutek wstawiennictwa osoby trzeciej (ad instantiam), albo wreszcie z własnej inicyatywy pży, własnowolnie (motu proprio). Mogą być nadane ustnie (oraculo vivae vocis albo piśmiennie: w zwykłym reskrypcie (ob.) przez breve (ob.) lub bulle (ob.), w zależności od stanowiska i położenia osoby obdarowywanej, jako też ważności i rozciagłości samego dobrodziejstwa. prerogatywę, wychodzącą poza obręb prawa powszechnego, lub też pewien przywilej pko prawu powszechnemu, zupelnie usuwajacy dla osoby obdarowanej przepis prawa powszechnego, dzielą się łaski na gr. praeter ius i na gr. contra ius. Co do sposobu, w jaki bywają udzielane, mogą być nadane osobie obdarowanej bezpośrednio przez samego pża, bez udziału egzekutora czy delegata, i wtedy są to t. zw gratiae factae, które nabierają mocy i dla osoby proszącej i przyjmującej takowe stanowia prawo nadane od daty udzielenia laski (a die dotae sive expeditae gratiae), reskrypt zaś, przez który nadane są takie łaski, uważa się danym in forma gratiosa, skąd też wypływa, że przyczyna (causa motiva), dla której zostaje udzieloną w ten sposób jakas las-ka, winna już istnieć w chwili nadama samej łaski (ipso tempore datae sive expeditae gratiae). Zazwyczaj jednak pże nadają łaski przez t. zw., reskrypt *in* forma commissoria, zawierający polecenie (mandatum), w którym pż albo nakazuje t. zw. wykonawcy koniecznemu (executor necessarius), żeby z zachowaniem tego, co się zwykło w tych razach zachowywać (servatis servandis) udzielil proszącemu żądanej przezeń łaski, albo też pozostawia t. zw. wykonawcy dobrowolnemu (executor voluntarius) do jego uznania i sądu udzielić łaskę lub też nie. W ostatnich zatem dwoch wypadkach reskrypty in forma commissoria zawierają łaskę, już wprawdzie określona, ale mająca dopiero być nadaną (gratia facienda), co ma miejsce w pierwszym wypadku w dniu przedstawienia reskryptu wykonawcy koniecznemu (a die praesentatae), w drugim - po sprawdzeniu i powzięciu przez delegata decyzyi, że przyczyny do nadania łaski, wskazane przy prośbie o łaskę przez petenta, istnieją przynajmniej w czasie wykonywania mandatu pskiege, że petent, starając się o otrzymanie od pża łaski, nic nie zataił (ob. Subrepcya) ani też falszywie nic nie przedstawil (ob. Obrepcya) i że zatem godzien jest otrzymania łask. (Szczegóły wykonania reskryptów ob. w art. Egzek ucya reskryptów papieskich). X. K. B.

Gratiarum actio. Canticum trium pu-

erorum. Poprzedzony przez antyfone Trium puerorum. (Dan. 3; Ps. 148), powtórzenie antyfony z dodaniem Kyri elejson, Pater noster, pieciu wersetów trzech oracyj, stanowi wlaściwą "gratiarium actionem," czyli dziękczynienie nakazane rubryką mszalu (tit. XII), którą kaplan umieć na pamieć i odmawiać bezpośrednio po skończonej Mszy św. powinien. Antyfona zdwaja się w święta rit. duplicis, a w czasie wielkonocnym dodaje się Alleluja. Po Mszy św. żałobnej, uroczystej antyfona się nie dwoi. chyba że wypada święto ritus duplicis. Durandus (lit. IV, l. 59) powiada, że kantyk ten i psalm były dawniej po Mszy św. odmawiane i dlatego Pius V do wydanego przez siebie mszału dolaczyć je kazal. Ogólne zdanie teologów i liturgistów uważa rubrykę nakazującą odmawianie G. a. za directivam, a więc pod grzechem nie obowiązującą. Sw. Alfons Liguori (Praxis confessarii, 155) jednak zaleca usilnie, aby kaplani po odprawionej Mszy ś. choć pół godziny trwali na modlitwie (Gury n. 385 powiada, że poblażliwsi teologowie choć kwadrans na dziekczynienie przeznaczyć każa) i dla tego tak we mszale, jak w brewiarzu, czy na tablicach zwykle w zakrystyi umieszczonych, znajduje się wiele podniosłych, i odpustami obdarowanych modlitw, na podziękowanie Panu Bogu po Mszy św., ułożonych. W katalogach liturgicznych Pusteta i innych znajdzie-my też wiele specyalnie w tym celu ulożonych książek, ponieważ dla zadosyćuczynienia prywatnej pobożności rubryk zmieniać nie wolno. De Herdt (wyd. z 1902 r. n. 285) tłumaczy, że przed odmówieniem powyższej Gr. act. i złożeniem liturgicznych ubiorów nie wolno jest dla zadosyćuczynienia prywatuej swojej lub innych pobożności odmawiać jakichkolwiek innych modlitw przy oltarzu, np. Ps. Miserere itp. Jeżeli kaplan chce to uczynić, powinien w komży po ukończeniu swego Gr. atc. powrócić i dopiero takowe odprawić. Ale wolno jest udzielać bezpośrednio po Mszy św. Komunję św. w ornacie, rozdzielić popiół, dać do ucalowania SS. Relikwie. Wolno też z rozkazu albo na życzenie biskupa odmawiać pewne modlitwy nawet w języku miejscowym, jak np. litanję do Serca P. Jezusa, N. M. Panny, modl. z racyi jakiej nowenny, byleby były przez Kościół aprobowane. (Por. De Herdt i Decr. S. C. R. 30 Aug. 1867 n. 3157, 1882 n. 35, 37).

X. Kaz. Kobrz.

Gratiarum actio pro victoria ex Turcis anno 1621 eadem die obtenta, dxm—taki tytuł w brewiarzu pomiędzy Patronami Królestwa Polskiego ma święto dziekczynne, obchodzone w Polsce dnia 10 października, z powodu zwyciestwa, odniesionego nad Turkami r. 1621 pod Chocimem, przez Jan Karola Chodkie-wicza, w hetmana w. ks. l. Król Zygmunt III łącznie z biskupami Królestwa prosił Grzegorza XV o naznaczenie święta, na pamiątkę odniesionego zwycięstwa, i d. 23 czerwca 1623 r. dane było zezwolenie: festus perpetuus in regno Poloniae praefato sit isque solemni cum celebritate primo anno, post promulgationem hujusmodi litterarum; deinceps autem cum processione et litaniis celebratur. (Por. Breve Gregorii XV in Constit. Synodor, ad ealcem synodi Gembicianae). Ceremonial tej procesyi umieszczony był w pierwszem wydaniu rytuału piotrkowskiego. (cz. II, str. 205). Oficyum brewiarzowe Gratiarum actionis... synod piotrkowski 1628 r. polecił ułożyć Janowi Foxowi, archidyakonowi krakowskiemu i Sebastyanowi Nucerynowi, ś. t. dr., kanonikowi skalmierskiemu, którzy to officyum mieli złożyć arcybiskupowi dla wyjednania aprobaty Stolicy Apostolskiej. (Por. Constit Synod. de offic. Patronorum; Fabisz, Wiado-mość o synodach, 217). Św. Kongr. Obrz. za pża Urbana VIII, d. 21 czerwca 1629 r., officium wspomniane sub ritu dx zatwierdziła. (Por. Gardelini n. 4181 ad 7, edit. 3, t. II, p. 417; P. M. Bo-naventura Grabowski O. M., Breves Oservationes et annotationes ad Proprium Officiorum et Missarum de San-ctis Patronis Regni Poloniae et Sueciae, Varsaviae, 1759 a., p. 42).

X. S. G.

Gratius (van Greas), prof. przy uniwers. kolońskim, pochodzący ze szlacheckiej rodziny niderlandzkiej, ur. ok. r. 1470. Uczęszczając na uniwersytet w Kolonii, z powodu szczupłych funduszów, zajmował się korektą wydawanych dzieł klasycznych i średniowiecznych, co mu wielce ułatwiło zapoznanie się z niemi. Był on zagorzałym humanistą, przyja-

cielem Piotra z Rawenny, ku uczczeniu którego napisal Ad Petrum Ravennatem suae peregrinationis criticomastix. Col. 1508. Również w ścisłych pozostawał stosunkach z innymi współczesnymi humanistami, u których cieszył się dużem uznaniem; przyjaźń ta wnet przybrała wprost poufny charakter, gdy G. w sporze Reuchlina z teologami kolońskimi stanal po stronie ostatnich. Obrzucono go najhaniebniejszymi wymysłami, odmówiono talentu i nauki, sponiewierano nawet jego pochodzenie. Satvry jedna po drugiej ukazywały się pko niemu. G. na napaści odpowiadał z godnością w piśmie Epistola apologetica, Col. 1518, niemniej użył też i zastosowywanej względem niego broni satyry oglaszając Lamentationes obscurorum virorum. Col. 1518, w którem Reuchli-na i jego zwolenników piętnuje, jako obskurantów. Ponieważ jednak G. nie posługiwał się potwarzą, więc i satyra jego nie zrobiła wrażenia. Tymczasem w r. 1522 przyjął swięcenia kapłańskie, a zarazem i posade rektora bursy Wyssbeder. Prace jego odtąd są przeważnie teologiczne, z zakresu Pisma ś., jak przedmowy do wydań Biblii, komentarze do Proroków mniejszych, na Listy ś. Pawła i in. R. 1535 ukazało się w Kolonii jego pismo Funiculus rerum expelendarum ac fugendurum, jest to zebranie oczekiwanych od przyszłego soboru reform. Pismo to dostało się na indeks. Wszakże G. bynajmniej nie zerwał z Klem, owszem pozostał zawsze wiernym jego synem. † r. 1542 w nędzy. (Por. Reichling Ortwin Gratius s. Leben und Wirken, Heiligenstadt 1884).

Gratowski Bernard ksiądz, kapucyn, urodził się 14 stycznia 1834 w Olsztynie w Prusach Wschodnich—wstąpił do klasztoru OO. Kapucynów w Lubartowie w 1860, śluby zakonne wykonał 19 marca 1861—wyświęcony na kapłana 23 lipca 1865 — przebywał w klasztorach kapucyńskich w Zakroczymiu i Nowem-Mieście, pełnił urząd kaznodziei klasztornego. Zmarł 14 października 1904 r. Oprócz zajęć swego powołania, oddawał się z zamiłowaniem studyom geograficznem naszego kraju. Ułożył i wydał szereg map różnych dyceczyj i dekanatów: Archidyecezyi Warszawskiej

dwa wydania 1887; Dyccezyi płockiej r. 1888; Dyccezyi Włocławskiej r. 1887; Dyccezyi Sejnejskiej r. 1890; Dekanatu Płońskiego r. 1892; Dekanatu Płońskiego r. 1893; Dekanatu Lipnowskiego r. 1893; Stać po stronie Dupanloup'a: z chwila, Dekanatu Rypińskiego r. 1893; Dekanatu Sierpeckiego r. 1893. Mapy te wyszły z litografii Wattsona, a drukiem i nakładem S. Niemiry w Warszawie,

Ks. L. L.

Gratry, August Józef Alfons, oratoryanin, ur. 30 marca 1805 r. w Lille, do 17-go roku życia wychowywal się bez religii. Zastanowienie sie nad czczością życia bezreligijnego doprowadziło go do kongregacyi Oratoryanów. Ksztalcił się w Lille i Paryżu. Po skończeniu szkoły politechnicznej był profesorem wymowy w malem seminaryum w Strasburgu; w r. 1841 zostaje dyrektorem kolegium św. Stanislawa, w roku zaś 1847 obejmuje trudne stanowisko kapelana szkoły normalnej; z przyjętego na się obowiązku wywiązuje się jaknajlepiej, umie pozyskać poszanowanie u wolnomyślnych, a uczniów wprost entuzyazmuje swa gleboka wiara i wielka wymową. Sam przechodził burze zwatpień, wiec też umiał roztropnie kierować młodymi umysłami, narażonymi na zwątpienia, i sprowadzać je na drogi prawdy. W r. 1852 wstępuje do kongregacyi, do której wznowienia nie mało się przyczy-W r. 1863 zostaje profesorem teologii moralnej w uniwersytecie paryskim, w r. 1868 członkiem akademii umiejetności. Charakter szlachetny, prawy, całą duszą milujący Kościól, usposobienie mistyczne, daleki od pychy, lecz ze słabem wykształceniem teologicznem. Wymowa swa i pismami wzmógł życie religijne we Francyi. Przyjął żywy udział w dysputach o kwestye sporne z okresu przed koncylium watykańskiem. W czterech listach do arcybiskupa mechlińskiego Dechamps'a (Mgr. l'évêque d'Orléans et Mgr. archévêque de Malines, I-IV lettre, Paryż 1870), broni tezy Dupanloup'a, przeciwko której wystąpił Dechamps, i dowodzi, że sprawa ta dawno jest roztrzygnięta na niekorzyść nieomylności papieskiej. Dnia jednak 25

lecz głębokie przekonanie, że tak dla dobra Kościoła musi postąpić, kazało mu stać po stronie Dupanloup'a; z chwila, gdy przekonał się o blędzie, bez wahania, szczerze takowy odwoluje. Wiele bardzo zostawił pism, pomiedzy któremi: Commentaire sur l'Evangele selon S. Matthieu, 1863-65, Paryż, t. 2; dzieła ascetyczne i filozoficzne zjednaly mu slawa we Francyi, chociaż brak w nich ściśle logicznego przeprowadzenia myśli i autor skłania się opinii ontologistów. Filozofia De la Connai-sance de Dieu, Paryż, 1853, t. 2; de la Connaissance de l'âme, tamże, 1857, t. 2; 1873 wvd. 5; Logique, tamże. 1855, 1858 t. 2 z dodatkiem polemicznym; 1868 wyd. 5; la Philosophie du Credo, tamže 1861 i 1864 (tlum. na polski przez ks. Józefa Szpaderskiego p. t. Filozofia Składu apostolskiego, Warszawa, 1863); les Sophistes et la Critique, tamze 1864; Une Etude sur la sophistique contemporaine, 1863, wyd. 3; Une Étude sur l'Immaculée Conception de la bienheureuse V. Marie; 1854; Lettres sur la Religion, tamže 1869; La Morale et la loi de l'histoire, 1868, t. 2: 1871. (Por. Jungmann, KL45, 1034; Ingold. Bibliogr. str. 57 i nast.; Nomenclator Literarius, H. Hurter S. J., t. III, str. 1288; Adolphe Perrau, Le P. Gratry, ses derniers jours, son testament spirituel, Paryż, 1872). X. H. P.

wy, całą duszą milujący Kościól, usposobienie mistyczne, daleki od pychy, lecz słabem wykształceniem teologicznem. Wymową swą i pismami wzmógł życie religijne we Francyi. Przyjął żywy udział w dysputach o kwestye sporne z okresu przed koncylium watykańskiem. W czterech listach do arcybiskupa mechlińskiego Dechamps'a (Mgr. Pévêque d'Orléans et Mgr. archévêque de Malines, I—IV lettre, Paryż 1870), broni tezy Dupanlowi, przeciwko której wystąpił Dechamps, i dowodzi, że sprawa ta dawno jest roztrzygnięta na niekorzyść nieomylności papieskiej. Dnia jednak 25 Justins apostol. Denkwūrdigkeiten, listopada 1871, w liście pisanym ze stuttę. 1814; Ueber d. Interpolation in Szwajcaryi, gdzie z powodu choroby przebywał i gdzie † 7 lutego 1872, do arcybiskupa Paryża, Guibert'a, odwoluje heit... in d. Erklärung d. h. Schrift,

Ellw. 1817; Dissertatio in Pastorem | München 1852, (archeologia biblijna); Hermae, 1817. Po r. 1817 skutkiem Erd u. Länderkunde d. h. Schrift, polaczenia uniw. Ellwangen z Tubinga Kempten 1848. (Por. WW. t. V, k. G. przeniósł się do tego miasta i stal sie współzałożycielem Tübing. theol. Quartalschrift, gdzie pomieszcza uwagi nad Apokalipsą. W r. 1819 obejmuje katedrę w nowotworzonym uniwersytecie w Bonn, Tutaj napisal komentarz do ewang. ś. Mateusza, Tübing, 1821-1823, który wszakże spotkal się z dosyć ujemną krytyką. Od r. 1828 zostaje G. radcą szkolnym w Trewirze, na którem to stanowisku rozwinał niezmordowana prace okolo podniesienia szkolnictwa i poziomu naukowego nauczycieli. Jemu należy się pomysł roztoczenia opieki, ze strony szkoly, nad drzewami owocowemi, dzięki czemu rozbudziło się w calym jego okregu zamilowanie do ogrodownictwa. Wielki też kładł nacisk na zabawę, muzykę i śpiew w szkole. W ogóle działalność pedagogiczna G-a znamionuje na każdym kroku meża wielkiego serca i rozleglego umyslu. Wydawane przez niego czasopismo Apoleget. d. Katholicismus niepomierne oddalo usluobronie prawdy katolickiej. G. † jako w Darmstadzie. emeryt 1849 Trierisches Schulblatt z r 1850 Nr. 38; Werner, Gesch. h. Kath. Theologie, 206 i in.).

Gratz Wawrzyniec Klemens, egzegeta katol. ur. 26 styczn. 1806 w Stötten w Bawaryi, † 8 list. 1884 w Augsburgu jako dziekan kapituły. Odbywszy nauki filozoficzne i teologiczne w Landshut i Monachium wyświecony na kaplana 1829 r. został pierwotnie prefektem seminaryum dla studjów w Augsburgu, a od r. 1832 profesorem egzegezy i nauk biblijnych w liceum w Dillingen. W ocenieniu zasług powołano G. w r. 1850 do kapituły augsburskiej. W cią gu lat 26 był wikaryuszem generalnym. W r. 1879 jako sterany praca starzec cofnał się do życia prywatnego, oddany modlitwie, ćwiczeniom pobożnym i opiece ojcowskiej nad studentami. Zewsząd otoczono go czcią i miłością. G. napisal Commentatio de Codice sacro interpretando, Campod. 1832; Euchologium graeco-latinum etc. tže. 1837. *Ueber Charakter u. Deutung d. pro-* mura, leży w głębokiej dolinie Gravifet. Schrift d. n. Bundes, Dillingen ny, dopływu rzeki Bradano, liczy ok. 1841; Schauplatz d. h. Schrift etc. 17 tys. mieszkańców, posiada szkoły.

1041).

Gravamina narodu niemieckiego (nationis germanicae), Gravamen znaczy w języku prawnym skargę na wyrok poprzedniej instancyi. W dawniejszem prawie politycznem nazywano gravamina zażalenie stanów na wymiar sprawiedliwości; stąd niektóre dawne prawa ogłaszano pod nazwą zbiorową Resolutio gravaminum. W szczególności zaś od XIV w. zwano Gravamina nationis germanicae, wszystkie zażalenia narodu niemieckiego na papieży, a w r. 1522 przesłano od stanów świeckich Rzymowi 101 żądań, odnoszących się do uciażliwości doznawanych od Stolicy Apostolskiej i i duchowieństwa p. t. Gravamina Sanctae Sedis non ferenda Germanis. "Uciążliwości" owe odnosiły się do rzeczywistych i mniemanych nadużyć w spełnianiu władzy duchownej, a mianowicie ekskomunik i interdyktów; w przekraczaniu osób duchownych w sferę świecką; inne dotyczyły dyspens, opłat odpustowych, i innych rozporządzeń kościelnych. "Gravamina" owe wszakże w niczem nie obrażały boskiej podstawy i boskiego charakteru Kościola. (Por. F. J. Holzwarth, Historya powszechna, tl. polskie, Warszawa, 1884, t. VI, str. 84).

Graveson Ignacy Hyacynt Amat de, dominik. dr. Sorbonny ur. 1670 r. w Graveson pod Awinionem. + w Arles 1733. Dzieła jego nie cieszyły się poczytnością. Najwybitniejszą jest napisana po łacinie historya Kła. Jego zasługą było, że w sporze jansenistowskim arbp Paryża krdł de Noailles pogodził się ze Stolica aplską i podpisał konstytucye "Unigenitus."

Gravier ks. współczesny, ogłosił wielkie dzieło muzyczne Cantiques des paroisses et communautés.. 4 o. (Por. Blanc, Dict. univers. de la Pensée. 1899, 4-o, t. I, str. 789).

Gravina-bpstwo we Włoszech (dioec. Gravinensis). - Miasto G-a in Puglia, w prowincyi Bari, obwodzie Alta-

w 1818 r. połączono je z dyecczya Monte Peloso (Montis Pelusii), powstało w XV w. Dyecezye tu połączone, bezpośrednio zawisłe od Stolicy Apostolskiej, obejmują 2 gminy w prowincyi Bari i Potenza; w 1906 r. liczyły razem ok. 28 tys. wiernych, 9 parafii, 35 kościo-łów i kaplic, 63 kapłanów świeckich i 7 zgromadzeń religijnych żeńskich. (Por. W. E. J. t. XXV—XXVI str. 667; Werner S. J., Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., p. 14; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, t. I, München, k. 1770).

Gravina Dominik, dominikanin włoski, teolog-apologeta z końca XVI w. i poczatków XVII w. Ur. 1573 r. na Sycylii, G-a wstąpił do Zakonu kaznodziejskiego w Neapolu i tu zasłynał życiem świetobliwem i apostolskiem; uczył teologii w szkołach swego zakonu; kazał po miastach włoskich. Sprawował różne urzędy w zakonie, był nawet jeneralnym prokuratorem, "Magister S. Palatii," dziekanem uniwersytetu rzymskiego, teologiem przy arcybpie neapolitańskim; † 1643 w Rzymie ad Minervam. Pozostawił liczne pisma. Manu-skrypta jego wylicza Quétif (Scriptores Ordinis Praedicat., II, 532...). Wydrukował słynne: Catholicae praescriptiones adversus omnes veteris et nostri temporis haereticos... in 12 t. Podał traktaty, które dziś stanowią teologie fundamentalna i historyczne informacye o bpach i arcybpach Neapolu. (4 tomy w 7 księgach wyszły Neapoli, 1619—1639 r.) Przeciwko błędom M. A. de Dominis wydal: Pro sacro fidei catholicae et apostolicae deposito... apologeticus... (Neapoli, 1629 in 4-o; Coloniae, 1638) i Pro sacrosancto ordinis sacramento vindiciae orthodoxae... (Neapoli, 1634; Coloniae, 1638 in 4.0). Bronil św. Tomasza w dz.: Cherubim paradisi S. Thomas Aq. characteribus divinae sapientiae illustratus... Neapoli, 1641 in 4-o. W dziele mistycznem podał zasady Ad discernendas veras a falsis visionibus... lapis lydius (ib., 1638 in 4-0). sytetu i bpstwa Seckau. Jego też staraniem wyszły F. Joannis de Neapoli..., Quaestiones quodlibetales...; mentach dziejowych spotykamy się z nazwą (Por. Quétif, dz. cyt.; Hurter, Nomen- G. w r. 1128, a jako z miastem w 1136

stary zamek, katedrę godną uwagi.— | clator liter. theologiae, Oeniponte, Bpstwo w G-a powstało w IX w., 1892, t. I, p. 413...; W. W. t. V, k. 1045; Buchberger, Kirchliches Handtexicon, München, 1907, t. I, k. 1770).

> Gravina Jan Wincenty, prawnik włoski z końca XVII i początków XVIII w. Ur. 1664 r. w Roggiano w Kalabryi, studyował prawo w Neapolu, z zamilowaniem uprawiajac literaturę. 1689 r. przybył G-a do Rzymu, od r. 1699 począł wykładać prawo cywilne w Sapienza, a od 1703 r. prawo kanoniczne. W 1695 r. założył w Rzymie "Accademia degli Arcadi" i 1711 r.—"Accademia Quirinale." Prace jego poetyckie wylicza Varola u Tipaldo, Biografia degli Italiani illustri, (VII, 1840, 367-375). Z prawnych pism G-y wyszło dz. Originum juris civilis libri III, Neapoli, 1701-1713 — po franc. Esprit des lois romaines, (3 v., Paris, 1775). Do tego dzieła dodał pra-ce: De romano imperio. Rozpowszechnione bylo jego dz. Institutiones canonicae (Taurini, 1742; Romae, 1832). G-a † 1718 w Rzymie na rekach swego ucznia i przyjaciela słynnego Metastasio. Dzieła łacińskie G-y wyszły w 3 t., Lipsiae, 1717, 1737; włoskie—Nouva Ruccolta, Napoli, 1743. W 1828 r. w Neapoli jako opus posthumum: Del governo civile di Roma. (Por. O dzielach i życiu G-y pisal Serao, Romae, 1762; Biogr. univ., XVIII, 355...; Tiraboschi, Storia della Letteratura italiana, t. 8, l. 2; Taillandier, Nouv. Biographie générale, XXI, 1857, 750 -753; W. W. t. V, k. 1045--1046; W. E. J., t. XXV-XXVI, str. 667; Hurter, Nomenclator theologiae cath., Oeniponte, t. II, 1893, k. 903-904). X. C. S.

> Gravina Józef Maria, teolog, † w r, 1775 lub 1780. Bronil probabilizmu w dziele Conclusiones theologicae critico-ethicae de usu et abusu opinionis probabilis. Panormi 1752. (Por. Hurter, Nomencl. literarius theologiae. Oeniponte 1895, 8-o, t, III, K. 209).

Graz, stolica Styryi, siedziba uniwer-

1) Miasto. Po raz pierwszy w doku-

powoli staje się G. stolicą Styryi, a od w. XIV gdy Styrya, Karyntya, Kraina i hr. Gorycya dostają się domowi Habsburgów, siedziba władz centralnych tych krajów. Najstarożytniejszym kłem jest św. Egidyusza z r. 1174, przebudowa-ny r. 1463—1471. W tym czasie po-wstaje tam wiele kłów i osiadają liczne zakony meskie i żeńskie. Ważna role odgrywa G. w epoce reformacyi, tutai bowiem nowinki luterskie znajdują chętne przyjęcie i powoli usiłują protestanci utworzyć sobie z G. warownie, z której rozwijaliby propagandę na okoliczne kraje. Na czele założonej szkoły staje jeden z najwybitniejszych teologów luterskich Dawid Chyträus (ob.) a dziatwa szlachty i mieszczan garnie się do niej tłumnie. Temu rozrostowi protestantyzmu stara się zapobiedz arcyksiażę Karol II, syn panującego w Austryi od r. 1564 ces. Ferdynanda I, do Kła kat. szczerze przywiązany. W r. 1570 sprowadza on Jezuitów, których kolegium w G. potwierdza Grzegorz XIII 7 kwiet. 1575 r. Kazaniami swemi, pracą misyjną, a wreszcie założonem w r. 1575 konwiktem, walczą Jezuici skutecznie z protestantyzmem i wiele zbałamuconych powraca na łono Kła. Po śmierci Karola II rządy przeszły w ręce wysoce prawowiernego Ferdynanda, który w r. 1598 wydai rozkaz, aby wszyscy protestanci opuścili G. i całą Styryę. D. 7 lipca 1600 r. arcyksiąże wraz z całym dworem przybyli do kła parafialnego, dokad zwołani zostali wszyscy obywatełe miasta, po płomiennem kazaniu bpa Sickau Brennera oznajmiono zebranym, że winni wszyscy powrócić ne lono Kła kat., w przeciwnym razie w ciągu 6-8 tygodni mają opuścić miasto. Tym sposobem wywędrowało wielu protestantów; m. i słynny astronom Kepler. Spalono też 10,000 książek luterskich, a na tem miejscu położono kamień węgielny pod kl i klasztor Kapucynów. Kł luterski zamieniono na klasztor Klarysek. Miasto rozwijało się pomyślnie, zdobywało znaczenie i bo-gactwo i istotnie stało się miastem nawskroś katolickiem. Przyszły jednak i ciężkie czasy, zwłaszcza przez zniesienie zakonu Jezuitów w r. 1773, a także w epocie Józefińskiej, kiedy wiele klasztorów żeńskich i męskich zostało zam- zajaśnieli także na polu fizyki, matemaknietych. W r. 1832 wrócili Jezuici tyki a zwłaszcza astronomii, dla której

lecz już w r. 1848 zostali wydaleni, a klasztor ich oddany został Dominikanom. Od r. 1829, od czasu objęcia rządów przez ks. bpa Romana Züngerta życie klne znacznie się ożywiło. Po-wróciło wiele zakonów, a mianowicie w 1829 r. Karmelitanki, w r. 1841 Siostry Miłosierdzia, w r. 1844 Karmelici, w 1746 Sercanki, w 1857 Bracia Maryi, w 1858 Siostry od Dobrego Pasterza. Parafia Krwi przenajświętszej w r. 1870 została inkorporowana do kapituły bpstwa Seckau. Obecnie liczy G. 93,000 katolików, 1.300 protestantów i 2.000--3.000 żvdów.

Dzieje G-u, które wiążą się z historya bpstwa Seckau posiadaja bogata literature: wymienimy główniejsze źródla: Litterae annuae Towarz. Jezusowego 1573 — 1773; A. J. Polsterer, Gratz u. s. Umgebungen Graz 1897; J. v. John, Urkundenbuch v. Herzogth. Steiermark, 2 t. Gratz 1875 -1879. Wreszcie całość literatury znaleść można w Ant. Schlossera, D. Literatur d. Steiermark, Graz 1886).

Uniwersytet. Wobec owocnej pracy Jezuitów na polu nauczania, powziął arcyksiąże Karol II zamiar zało-żenia uniwersytetu. W r, 1585 wysta-wił tedy dokument erekcyjny, wszakże już to skutkiem zarazy, już z innych przyczyn uroczyste otwarcie nastapiło 14 kwiet. 1586 r. Sykstus V 1. stycz. t. r. zatwierdził erekcyę. Uniwersytet miał na wskroś charakter katolicki i pozostawał pod kierunkiem Jezuitów, a do czasów Maryi Teresy, każdy rektor kolegium jezuickiego w G-u był zarazem rektorem uniwersytetu. Celem wycho-wywania katolickiej młodzieży połączone zostało z uniwersytetem gimnazyum. Uniwersytet otrzymał znaczne uposażenie i liczne przywileje, które potwierdził arcyksiąże Ferdynand w 1606 r. Wspaniały budynek na jego pomieszczenie wykończono w r. 1609, pierwotnie istniały dwa wydziały; teologiczny i filozoficzny. Ustawa pierwotna uniwersytetu przetrwała aż do zniesienia zakonu Jezuitów. Przyznać należy że z zadania swego wywiązywali się Ojcowie znakomicie. Nie tylko w teologii praca ich zdobywała sobie zasłużone uznanie, ale

w r. 1745 wybudowano wspaniale obser-1 watorym. W r. 1756 Marya Teresa rozporządziła, aby na uniwersytecie oprócz Jezuitów wykładali także Dominikanie Augustyanie. Dekret cesarzowej 1760 zezwalał oprócz tego powolywać i innych meżów. Nowa epoka w dziejach uniwersytetu rozpoczyna się od r. 1773 t. j. od zniesienia zakonu Jezuitów. Pierwotnie zostawiono ich przy kate drach, jako prywatnych uczonych. r. 1779 ustanowiono wydział prawny. Cesarz Józef II w 1782 zniósł uniwersytet jako taki i pozostawił tylko liceum z prawem promocyi w teologii i filozofii. Ces. Franciszek I w 1827 przywrócił uniwersytet z trzema fakultetami i nadał mu nazwę, z powołaniem się na pierwotnego założyciela Karl-Franzens Uniwersität. W r. 1863 uzupelniono fakultety przez dodanie medycznego. Obecnie stan uniwersytetu jest kwitnacy i cieszy się znaczną frekwencyą. Bogata biblioteka licząca przeszło 150,000 tomów i doskonale urządzone laboratorja stanowią jego siłę przyciągającą. (Por. Oprócz licznej literatury do dawniejszych dziejów uni versytetu G. szczególnie zaleca sie: Fr. Krones, Gesch. v. Karl-Francens Uniwer. in Graz; W. W. t. V. k. 1053-1057).

3) Bostwo Seckau w Grazu. Zalożone zinicyatywy arbpa salcburskiego Eberharda II zatwierdzone przez pża Honoryusza III w r. 1218, przyczem ces. Fryderyk II nadał bpowitytuł księcia rzeszy, a arbp. Salzburga uczynił go jednocześnie swoim wikaryuszem generalnym, na część podlegającej mu Styryi, przez co pomimo b. szczuplego terytoryum dyecezyi pierwotnej, władza bpia stała się rozległą. Ponieważ tym sposobem, zwłaszcza z powodu zależnej od arbpstwa Salcburskiego dotacyj, Seckau, pozostawało w ubpstwo stawicznej styczności z arbpstwem, przeto pže kilkakrotnie nadawali arbpom przywilej każdorazowej zgody na kandydata na bpstwo Seckau. Przywilej ten istnieje dotad, nietylko co do bpstwa Seckau ale i odnośnie do wszystkich sufraganów podlegających arcbpstwu salcburskiemu. Ok. r. 1267 bpi Seckau wybudowali sobie stolicę w Grazu. Wła-

wała często powód do sporów między bpem Seckau a archidyakonem Styrvi. który był członkiem kapituly salcburskiej i takie sobie rościł prawa, że nawet bez wiedzy bpa zwolywał synoly. Zarówno w jednej, jak w danej części bostwa osiedlały sie liczne zakony, z których najstarsze jest opactwo Benedyktynek w Göts w Styryi, z 1004 r. Bp stwo Seckau składało się 1-mo, z wlaściwego bpstwa Seckau, które rozpadalo sie na archtdiakonat Seckau w górnei Styryi z 14-ma parafiami i archidyakonat Hengsberg z 12 parafiami; 2-o, z części archidyec, salcburskiej na terytoryum Styryi, rozdzielonej na archidjakonaty Admont. Pöls i Bruck w görnei Styryi, Graz zaś i Strossgang w niższej. Okrąg Wiener-Neustadt, który również należał do wikaryatu generalnego bpstwa Seckau posiadal w Styryi 2, w niższej Austryi 41 parafij. Józef II dekretem z 20 listop. 1783r. postanowił zalożyć arbpstwo Graz poddajac mu bpstwa Gurk, Lavant, Laibach i Gorycya. Tym sposobem cześć bostwa Seckau dostałaby sie pod władze nowego arbpstwa, część zaś przyłączonaby została do również nowo erygowanego bpstwa Judenburg. Plan ten nie został wszakże wykonany, skutkiem opozycyi arbpa Salcburga, oraz pża Piusa VI. Natomiast ustanowione zostalo nowe bostwo Loeben, do którego od bostwa Seckau przyłaczono parafie w górnej Styryi, a natomiast przydano mu te część okregu Grac, która dotad bp Seckau zarzadzal, jako wikaryusz jeueralny Saleburgu. W r. 1486 kl ś. Egidyusza zamieniony zostal na katedralny z kapitulą składającą się z proboszcza, dziekakustosza, 4 kanoników. czasie skasowano wiele klasztorów, inne zaś rozwiązały się same; pozostała tylko niewielka liczba dotąd istniejących. statnia ważna zmiane zaprowadziła bulla Piusa IX-go z 26 listop. 1857 r., przez przyłączenie do bpstwa Seckau, bpstwa Loeben, a odłaczenie od niego do bostwa Lavant 10 dekanatów okregu marburgskiego. Tym sposobem cała Styrve podzielily między sobą bpatwa Seckau i Lavant, z siedzibą w Marburgu, w ten sposób, że pierw-ze posiada przeważnie ludność słoweńską, drugie zaś prze vażnie ściwe bpstwo składało się z archidyako- niemiecka. Dyecezya Seckau jest obenatu Seckau i cześci styryjskiej archi- cnie podzielona na 44 dekanatów z 977 dyec. Salcburg. Ta ostatnia część da- kaplanami świeckimi i 321 zakonnikami wiernych zaś liczy 791,872. Liczne za | issial. La Vie Religieuse est-elle un kony i kongregacye osiedlały się zarówno w Grazu, jak na prowincyi, a mianowicie: Dominikanie, Franciszkanie 4 klasztory, Minoryci, Kapucyni 6 klaszt., Karmelici, Serwici, bracia Milosierdzia 3 klaszt., Lazaryści, Redemptoryści 2 klaszt., Bracia Maryi, a z żeńskich Karmelitanki, Urszulanki, Elżbietanki, Stostry od Dobrego Pasterza, Sercanki, Siostry Szkolne, Dominikanki, Siostry Szkolne 3-go zakonu ś. Franciszka, Siostry Miłosierdzia od ś. Krzyża, Siostry Miłosierdzia od ś. Wincentego a Paulo z licznemi filjami w Grazu i na prowincyi. Hansitz Germania sacra II: A. Klein, Gesch. d. Christenth. in Oestreich u. Steiermark, Wien 1840 -1842; M. Robitsch Gesch. d. Protestant, in d. Steiermark Graz 1859: Zapletal Die Domcapitel d. dioec. Seckau in Graz u. Loeben in Göss, Graz 1887; W. W. t. V, k. 1046-1070). (Ch.).

Grazian Baltazar T. J., ur, w r. 1601 w Belmonte, wstąpił do Jezuitow w r. 1619, † w 1658 w Tarazona, był profesorem filozofii, moralnej i egzegezy w różnych kolegiach prowincyi zakonnej aragońskiej i wymównym kaznodzieją. G. wprowadził do hiszpańskiej prozy t. z "estilo culto" hiszpańskiego poety Gongory. Napisał La Agudeza, y arte de ingenio. Madrid, 1642; 1649 wyd. 3-ie; El Criticon (Obrazy z życia ludzkiego). Tamże 1650-3, 3 tomy; Oraculo manual (Przepisy życia); El discreto; El politico; Don Fernando el Catolico; El Comulgatorio etc. i inne. Dzieła G-a wyszły pod imieniem jego brata Wawrzyńca p. t. Obras de Lorenzo G. Amberes 1652 i inne wyd. (Por. Schäfler, Handlexikon der kath. Theologie. Regensburg 1883, 8-o; Buchberger, Kirchliches Handlexikon. München 1907, 4-0, t. II, str. 1761; Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. de Jesus. Bruxelles, 4-o, t. III, k. 1646 - 56). X, J, N,

Grea A. Dom, opat Kanoników regularnych Niep. Poczęcia N. M. P., da-wny wychowaniec Szkoły "des Chartes." wydał źródłowo i pięknym stylem napisane dzielo De l'Eglise et de sa divine constitution. Paris 1885, in 8-0; L'Etat religieuse et la Clergé paro.

obstacle à l'action de Clergé séculier? Paris, 12-o, wyd. 2-ie. (Por. Hurter, Nomenclator liter. theologiae. ponte 1895, 8-o, t. III, k. 1247; Brémond, La Littérature religieuse. Paris 1906, 12-o, str. 105).

Greard Oktawjusz, literat i pedagog francuski, ur. w Vire (Calvados) w r. 1828, † w Paryżu w 1904, członek akademii paryskiej i dlugoletni jej wice-rektor. Wielce zaslużony w sprawie wychowania publicznego. Napisał: łacińską tezę o Senece i francuską De la morale de Plutarque. 1866; 1880 wyd. 3-ie, oraz druga: Lettres d'Hé-loïse et d'Abailard 1870. Z innych dzieł znakomitsze sa: La Législation de l'Instruction primaire en France depuis 1789 jusqu'à nos jours etc. Paris 1874, 6 vol. in 8-o; L'Enseignement secondaire des filles. 1883; L'Education des femmes par les femmes. Etudes et portraits. Tamże. Hachette. 1887—sa to studya nad sławnymi pedagogami jak Mme de Maintenon, Mme de Lambert, J.—J. Rousseau i t. d.; Edmond Scherer. Tamze 1880, in 18-o, studyum psychologiczne; Nos adieux à la vieille Sorbonne. Tamże 1894, in 8-o, 2 wyd. i w. in. (Por. Blanc. *Dict.* de la Pensée. 1899, 4-o, t. I, k; 789; Tenže, Dict. de la Philos. 1906, 4-0, k. 607; Tenže, Répertoire bibliogr. 1902, 8-o, str. 184). X. J. N.

Grecka literatura. Powołaniem danem przez Opatrzność Grekom, było przejmowanie kultury od starszych narodów Azyi Mniejszej i doprowadzenie jej do najwyższej doskonalości. Fenicyanie byli pierwszymi pionierami cywilizacyi, ale Grecy rozumieli jej konieczność i potrzebę, jak żaden naród na świecie. Doskonały zmysł prawdy, dawał im wyższość nad fantazya Wschodu, - polot ducha nad praktycznością Rzymian, a szybkość wyobraźni, nad powolnem rozwijaniem się sąsiednich Niemców. Literatura grecka miała nieustający wpływ na kulturę świata calego.

Cudowny klimat i położenie kraju, podniecały działalność Greków we wszystkich kierunkach, rozwijając w ich duszy umilowanie swobody i natury. Był to naród opatrznościowy, który niosąc światło wiedzy, oddał wielkie usługi Chrześcijaństwu. Oryginalny przytem i barwny ich język był sam w sobie szczeblem do cywilizacyi. Język grecki należy, jak łaciński, celtycki, germański i słowiański, do szlachetnego Indo-Germańskiego szczepu, którego wschodnie galęzie tworzą indyjski i perski. Różnica między Eolskim a Doryckim, a Jońskim i Atyckim, nadala literaturze charakterystyczną barwę, która się szczególniej do pewnych rodzajów nadaje i godna jest uwagi. Dyalekt Joński używany w eposie, oszlifowany, miękki, charakteryzuje opowiadania Homera; dorycki i joński odpowiada lirycznemu nastrojowi; ateńscy dramaturgowie posługiwali się nim w chóralnych cześciach swych dzieł. W politycznym zakresie używali Grecy macierzystej mowy jońskiej. Od czasów Aleksandra przybrała ona pewien pokrój sztuczny. Język macedoński, twardy z natury, urobiony został wy-kwintniej przez Aleksandryjskich uczonych. Nowy Testament z jego wschodnimi zwrotami pisany był po helleńsku. Od czasu Saracenów, Bizancyum nadało ton literaturze. Nowogrecki, ubarwiony barbaryzmami, jest jednak bardziej zbliżony do języka Starej Hellady, niż włoski do łacińskiego.

Okresepicki od najdawniejszych wieków do wojen Perskich 500 l. przed

Najdawniejszymi zabytkami literatury, sa epopeje Homera Illiada i Odvsea. Kunsztowna budowa tych poematów i ich duch idealny, przeszły wszystko, co tylko wydano w tym rodzaju do tej chwili. Poezva Grecka objawiła się nagle, doskonała i skończona, co przypisują starożytni dziedzictwu, wyniesionemu przez Greków z Azyi. (Aristot. Poet. 4; Cic. Brut. 18,71). Wyprawa Argonautów jest jej ulubionym tematem. Styl i język Homera, zdradzają długą tradycyę; mówi on wyraźnie o śpiewakach, doktorach, wieszczach i budowniezych.

Spiewacy uchodzili za przyjaciół bóstwa. Byli i recytatorzy, czyli opowiadacze nadzwyczajnych wypadków; posługiwali się oni formą metryczną, czyli heksametrem, najlepiej odpowiadającym ich uroczystym, to szybciej, to spokojniej płynącym strofom. Rycerze Troi, nadawali się szczególniej na bohaterów

tych śpiewów, a Homer uwiecznił ich w Illiadzie w 24 ksiegach. Odyssea również w tej liczbie ksiąg sie pojawlła, o. piewając wierność małżeńską i cnoty rodzinne. Poemat ten daje nam wierny obraz kultury przedhistorycznej. mer stworzył Hellade" powiedział Plato: te słowa mówia najlepiej o wpływie jego, który się udziela nawet prozie "Herodota i wciela sie w Fidjaszowe kreacye. Jedni filozofowie usiłowali go obniżyć, pomawiając wielkiego poetę o bezreligijność, objawiającą się w szydzeniu z bo-gów, z ich liczby, ich namiętności i rozkoszy zmysłowych - co jednak nie przeszkadzało mu poddawać świat cały panowaniu jednej, najwyższej istoty. Do epopei bohaterskiej, przyłącza się mitologiczna o gnomach i tytanach, tak zwana genealogia epiczna. Hezyod był jej twórca, lecz życie jego jest również mało znane, jak życie Homera. Oprócz dwóch dzieł, które zaginęły, napisał on "Theogonię" o porządku w najdawniejszym świecie, wraz z historya bogów; oraz budujące, pełne etycznych i religijnych myśli "Dzieła i dni". Olen z Dellos, był wynalazcą heksametru, a Orfeusz czarował naturę samą swemi słodkiemi pieśniami. Przy tych śpiewakach byli jeszcze wielkiej sławy, Azyusz i Pizander ze swoją "Heraklea" . Quintus zeSmyrny ułożył epopeję podług Homera, żył w IV w. po Chr., potem Nonnus, napisał "Dyonizyakę" i parafraze ewangelii św. Jana, lecz Homer pod względem języka pozostał niedoścignionym pierwowzorem epoki.

Okres liryczny od dwunastej olimpiady (730) do wojen Peloponeskich (431). Jończycy stworzyli rodzaj, na który się składały pieśni wojenne i po-lityczne; pieśniom tym akompaniował

zwykle flet, zamiast cytry.

Kallinus I Tyrteusz, śpiewali ogniste pieśni wojenne. Elegie o duchach były spokojniejsze, mówiły one prawdy polityczne i etyczne w pieśniach ludowych. Tu sie odznaczyli Solon, Ksenofanes i Theogni. W elegii żałosnej mistrzem był liryk Simonides z Keos. Homer po-sługiwał się w przyznawanej mu "Margites" heksametrem i jambami, które nadawały poezyi żartobliwość i świeżość, używano ich także w komedyi, a nawet był instrument zw. "Jambika". Doryjczycy i Eolczycy uprawiali me-

lodramat. kościelną, drudzy posuneli ja nawet o stopień wyżej. Alcäus i Sapho (600), stworzyli te strofy, które znamy z Horacego. Od Anakreonta, powstal rodzaj zwany Anakreontyka, opiewajacy miłość i wino, ilustrował go taniec, – poeta więc musiał panować i nad wierszem i nad muzyką; dytyramby jednak zapanowały nad rodzajem melodramatycznym. Szczątki tylko poezyi lirycznej nas doszły, głównie 45 pieśni Pindara, opiewa-jące zwycięstwa. Pindar ur. się w Tebach, tworzyl pełne lat 60 (522-442). Wpływ Homera, zdradzał się nietylko w zabarwionym epicką formę języku Pindara, ale i w mitologicznym charakterze jego liryki. Opowiadanie jego odznacza się uczuciem i mądrością etyczną, a słaba strona utworu leży w obyczaju pogańskim i religii.

Okres dramatyczny od początku wojen Perskich do końca wojny Pelo-

poneskiej (500-404).

Tragedya, swoim skończonym artyzmem i szlachetną godnością, stoi ponad liryka. Eschylos i Sofokles siedmiona dramatami, a Eurypides ośmnastoma, zdobyli sobie poważne uznanie. Liczni poeci tych czasów mało nam są znani, a jednak przyczynili się oni niemalo do udoskonalenia tego rodzaju. Śpiew i orkiestra, prolog i wystawa, aktorzy i chóry, zewnętrzna technika i poglębienie duchowe — były nieporównane. Podstawą był epos, heroiczne i mytyczne wzory dostarczały mu materyalu. Dlatego aktor tragiczny stał zawsze na wysokich koturnach a wytwornem skandowaniem wiersza, odsuwał daleko wszystko, co poziome. Dzięki temu tragedya grecka nie stracila nawet przy Szekspirze. Po dramacie nastąpiła komedya, w której zasłynał Arystofanes. W Atenach wystąpiło 480 komików. Życie dostarczało wątku temu rodzajowi sztuki, a publiczność oklaskiwała śmiało swobodę w mowie i genialną karykaturą. Po wojnie peloponeskiej, charakter komedyi się zmienil; żart został zaniechany ze względów politycznych i religijnych.

Okreshistoryczny, oratorski i filozoficzny od 450 do Aleksandra W. Proza stala o wiele niżej od poezvi greckiej; jest to objaw naturalny, gdyż | nowożytna. młodość narodu, jak młodość jednostki, Krasomóstwo doszło do wielkie-

Pierwsi wzbogacili poezyę wyraża się latwiej wyobraźnia, niż refleksya. Ferecydes z Syros (560) a po nim Heraklit pierwsi pisali filozoficznie, a Cadmus, Hakateusz i Akuzylaus, położyli fundamenty do historyi. W środku V w. Herodot napisał historyę powszechną, z wrażeń wojny Perskiej ze-braną, w której przedstawia pychę perską, ukaraną przez greckie bóstwo-Nemezys. Nazwany on został historyi", Ateńczyk Tucydydes (472-396) opisuje wojnę między Atenami a Spartą (431—404) z punktu widzenia czysto ludzkiego, ale niestety, jest to dzielo nieskończone, bo siega tylko 21 roku wojny peloponeskiej. Ksenofon pisze dalszy ciąg w "Hellenice", doprowadza-jąc do bitwy pod Mantinea (362); trzyma on strone Spartan, przeciw Ateńczykom. W Anabazis opowiada on o młodym Cyrusie, w Cyropedyi przedstawia ideal księcia podług zasad Sokratesa. "Wspomnienia Sokratesa" są nieustającem źródłem do badania charakteru jego i nauki. Ktezyasz napisał historye perska w 23 ksiegach, z których tylko pozostały niedobitki. Filistus, Teopomp i Eforus, kladą więcej nacisku na retorykę, niż na rzecz samą. Historye Aleksandra pisali jaskrawie Ptolomeusz Lagi i Aristobul.

Filozofia była uprawiana już za czasów Ksenofonta, ale Plato nadał jej idealniejszą powłokę. Mianowicie, mistrza swego Sokratesa, urobił w postać doskonala, prowadzae dalej samoistnie nagromadzone przez niego skarby wiedzy. Szkola, od niego pochodząca, Akademia zwana, dzieli się na: starożytną, średnia i nowożytna; coraz więcej gromadziło się w niej sceptycyzmu w miejsce—czystej prawdy. Neoplatonizm przyswoił sobie idee Platona, łącząc egipskie perskie i żydowskie wyobrażenia i gnbiac się w mistycznym zachwycie. Jeśli Plato dażył do idealu wiecej, niż tego czysta wiedza wymagała, uczeń jego Arystoteles (384-322) swoją skłonnościa do krytyki i do empirycznego poszukiwania prawdy, utrzymywał równowage systemu. Łączył on logikę, metafizykę i naukę przyrody z retoryką i poezyą, przygotowując w ten sposób nowożytną crudycye i stajac jako pośrednik między staro-heleńskim okresem sztuki a epoka

lotu mówca, ale i przed nim i po nim ną. Z czasów chijańskich, źródłem wielnieniu, którego wynikiem było zawszezwyciestwo.

Okres erudycyi. Wraz z wolnościa utracili Grecy twórczość swoją; a tem samem i sztuka więdnąć poczęła. Pisarze tego czasu, pisza, jak uczeni dla uczonych, zachowując jasność stylu w kiej. Literatura grecka miała wielki prozie, w poezyi zaś do wielkich porywów nie są zdolai. Tu przybywa jeden gi Nowego Testamentu były przeważrodzaj jeszcze "Idylla" celują w niej: nie napisane po grecku. Pierwsi OjTeokryt, Bion i Moszus; — w tym czacowie Kła posługiwali się mową gresie, kwitna jeszcze listy erotyczne i romans; - poprzednio tylko liryka eolska posługiwała się miłością, jako tematem. Filozofia także upada. Szkola Epikura ogłasza używanie, jako szczyt szczęścia. Sceptycyzm podniesiony zostaje do godności filozoficznego syste-

Za to filozofia stoików wyróżnia się, szlachetnem dażeniem do cnoty, lecz upada, chyląc się ku panteizmowi. Za-Znani stoicy byli: Antipater, Pozydo-njusz, Epiktet. Teozoficzną byla ży-dowsko-grecka filozofia w Alexander (bis auf Alexander 1973). dalej, Nowo-Pitagorejska, do której się (bis auf Alexander d. Grossen), 2. B de przyłącza neoplatonizm. Retoryka owe- München 1884—1886). go czasu, odznaczała się ozdobami bez smaku, (styl Azyatycki). Hermogenes napinał retorykę, która długo jako wzór cińskim i ich czasowe połączenie. szkolny slużyła. W czasach chijańskich, Wschód i Zachód, za czasów i nowe życie wprowadziła świętym rze rzenia Chijaństwa, zostawał pod panoczom oddana wymowa Ojców Kła: Ba- waniem Rzymskiem, ale składał się z zyly, Grzegorz z Nazyanzu, Jan Chry-dwóch narodowości, mówiących dwoma

go znaczenia. jako droga do zaszczytów i zostom. W historyi Polibjusz zasługuje wpływu. Perykles był pełnym siły i po na uwage, ze swoja metoda pragmatyczbyli meżowie słynni z wielkiej wymowy, kiej wartości są: Józef (Wojna żydow-Wzorem ich był zwłaszcza Tucydydesa ska), Plutarch (opisy życia). Arryan (po-(bes. 1,140, 2,35 u. 60). Gorgiasz, Pro-chód Aleksandra), Appjan (historya tegoras, Hipiasz byli to mówcy wielkiego Rzymu), Herolyan (historya cezarów). powodzenia i świetności, uczący się tej Geografia, była opracowywana już przez sztuki, podług pewnych reguł. Wyma- Herodota, ale systematycznie ułożyl ją ganą była kunsztowna forma, oraz gra-Krato-tenes, ok. 220 w. Wielkiej war-matyczna i logiczna ścisłość. Antyfon, tości są: Strabo, 10 r. po Chr., Ptolobył pierwszym mistrzem szkoły retorycz- meusz 150 po Chr., Pauzanjasz 150. – nej owego czasu, a Tucydydes, jego ucz- Nauki przyrodnicze reprezentowali goniem; Andocydes, Lizyasz, twórca no- dnie: Arystoteles i Teofrast. W medywej szkoły, Izokrates, celujący w mo-cynie zasłynał Hipokrates. Aleksandryj-wach prawnych i politycznych. Ze szko-czycy wytworzyli anatomię. Jak przy-ły tego ostatniego wyszli: Likurg, Hy-roda, tak matematyka z astronomią, są pervdes, fzeusz i Demostenes. Ten był z filozofia połaczone; w arytmetyce zanadzwyczajnem zjawiskiem, obrońcą wol- słynął Pitagoras. Skarby greckiej liteności i prawa, słynny w malowaniu wy- ratury zawierają: aleksandryjska i pertwornem swej tezy i namietnem jej bro- gameńska biblioteka. Filologie uprawiali: Kalimachus, Kratostenes, Arystofanes, Dyonizyusz i Apollodor. Leksykografia zakwitla w Bizantyjskim wieku, między innemi Tomasz Magister był twórcą "Etymologicum magnum".

Znaczenie literatury grecwplyw na kulture wszechświatowa. Księcka. Scholastyka zawdziecza swa wiedze studyum Arystotelesa. Zbytecznem jest mówić o wpływie Hellady na Euro-pę, od czasów odrodzenia. Nie trzeba też zapominać, że Rzymianie wiele zawdzieczaja sztuce i kulturze greckiej. Bez Homera, nie mieliby Wirgiliusza, bez Pındara—Horacego, bez Demostenesa, żadnego Cycerona, to też nie taili się z tem, że są uczniami Greków. (Por. Histoire de la litterature grecque

Grecki Kościół. Rozdział tegoż z ła-

Wschód i Zachód, za czasów rozsze-

głównymi językami; łacińskim i greckim. mi Kła, oraz sprawiedliwego sądu w kwe-Wschód był grecki, zaś Zachód, jak styi Illiryi, oderwanej od rzymskiego Pa-Gallia, Hiszpania, a nawet Afryka, zdobyte przez Rzymian, przyjęły ich prawa, język i zwyczaje. Aplowie nie pytali o narodowość lub język, lecz głosili naukę Chrystusową, gromadząc wszystkie ludy w jednym Kle Chrystusowym. Powodem niezgody między Wschodem a Zachodem, był wpływ greckiego języka i cy-wilizacyi na kł Wschodni, a łacińskiego na Zachodni. Liturgia, poslugując się to jednym, to drugim, pozwoliła wkraść się pewnym różnicom co do formy modlitwy i świętych tajemnic, a to powoli szkodziło jedności Kła i wiary. Kł, który miał ryt grecki, wkrótce greckim nazwany został; w zachodnim pże zasiadali na stolicy Piotrowej, pozostawiając wschodnim patryarchom pra-starą jurysdykcyę. Ci ostatni grupowali się w Konstpolu, koło bpa, na godność patryarsza wyniesionego, który tym sposobem objął pewną nad nimi władzę, nienaruszając naczelnego zwierzchnictwa pża. Rywalizacya starego Rzymu z nowym, oraz pycha ekumenicznych patryarchów, wywołały nieporozumienia, gdyż pże żadną miarą nie mogli się zgodzić na jakiekolwiek naruszenia lub uzczuplenia przysłującej im z tytułu prymatu władzy. Z drugiej strony Łacinnicy nie ufali Grekom, z powodu często powstających w Bizancyum herezyj; byli oni rozgoryczeni, że Włosi tak długo znosili krzywdy od cesarzy i egzarchów; za oderwanie połud. Włoch i Illiryi od Patryarchatu i zabranie majatków klnych; zaś dwór grecki nie mógł odżałować panowania we Włoszech środkowych i wyniesienia zachodniego cesarza. Trullański synod, zaostrzył spór między łacińskim a greckim Kłem przez nieusprawiedliwiona nagane obrządków zachodnich.

Do czasów patryarchy Focyusza (ob.) zatargi nie dotknely zasad wiary, w nim dopiero i przez niego zawiść znalazła dogmatyczną podstawę. Patryarcha Focyusz był człowiekiem szerokiej wiedzy, lecz i wielkiej pychy i zarozumiałości. Dzięki jego knowaniom, pobożny Ignacy pozbawiony został swojej władzy, a na jego miejsce wyniesiony Focyusz. Pż Mikolaj I, pomimo różnych falszywych insynuacyj, zażądał wyjaśnienia przyczyn niezgody miedzy tymi dwoma książęta-

tryarchatu. Nie mogac się tego doczekać, zwołał sobór 863 r., na którym całe duchowieństwo uznało Focyusza nieprawym patryarcha, a Ignacego przywróciło do władzy. Focyusz zaczał wtedy rozbudzaćo gień nienawiści między Łacinnikami, a poslużyła mu do tego Bulgarya, która zdobywszy dużą część Illiryi, o-trzymała naukę Chrystusową od greckich kaplanów. Nawrócony ksiaże Michał poszukiwał misyonarzy na Zachodzie, a otrzymawszy takowych od pża, odesłał tych, których mu Focyusz dostarczył. To oburzyło Konstpol, a Focyusz uczynił sie obrońca Patryarchatu. Rozesłał w tym celu cyrkularze, w których obwiniał cały świat łaciński, a głównie pża o herezyę. Posługiwał się do tego sofistycznem dowodzeniem o pochodzeniu Ducha św., co dało sporowi temu podkład dogmatyczny, (Hergenröther., Hist. pow. Kła kutol., tom IV).

Focyusz złożony ze swej godności przez sobór 867 r. i wyklęty, został skazany na pokutę klasztorną, przez cesarza Bazylego. Pż Jan VIII, zmuszony okolicznościami, po śmierci Ignacego (878 r.), przywrócił Focyuszowi Patryarchat, lecz pod warunkiem, że się upo-korzy i postara przylączyć Bułgarskie prowincye do Kła. Tymczasem Focyusz zrobił całkiem przeciwnie i w końcu wyklęty i wygnany w 886 r. przez cesarza Leona IV, umarł pod klątwą w r. 891.

Pod siedemnastu jego następcami, pokój względny panował, choć nie wyrzekli się Grecy swej pychy i różne czynili krzywdy stolicy Aplskiej. Mianowicie Syzyniusz II wydobył znów manifest Fecyusza i rozrzucił go między Grekami. Sergiusz, (999-1019) wykreślił z dyptychów imiona pży. Polieuktusza bronił używania rytu łacińskiego, czem wielce sobie stolice Aplską narazil. Eustacyusz II w 1024 r., za pża Jana XIX chciał doprowadzić kl w Konstpolu, (in suo orbe) do równego znaczenia z Rzymskim w całem Chijaństwie. (Hefele, Conc. Gesch. IV, 765). Łacinnicy powstali energicznie przeciw temu, a pismo pża, wysłane w tej kwestyi, obraziło Greków, zaś jednoczesna walka z Normanami, odwlekała porozumienie miedzy Wschodem a Zachodem.

Michał Cerularyusz (ob.), został mia-

nowany patryarcha, bedac laikiem, co gomitow prześladował. Pod Janem IX, sie niezgadzało z uchwala ósmego soboru. Człowiek ten chciwy i pyszny, a nie mający rozległej wiedzy Focyusza, był zdeklarowanym nieprzyjacielem Łaod Piotra patryarchy Antyochii, drugi buntowniczy przeciw Rzymowi, od metropolity Leona z Achridy. Ponieważ jednocześnie pż otrzymał wiadomości uboczne, o zamachu na Kł łaciński, wystosował odpowiedź, jedna do cesarza Konstantyna Monomacha, druga do Cerularyusza, a obie przynoszą mu za-szczyt, jako pokój miłującemu. Poslowie jednak, nie mogąc wpłynąć na chciwego i zawistnego patryarchę, zostawili bulle klatwy na wielkim oltarzu kla św. Zofii i opuścili Konstpol. (Hergenröther I. c.). Duchowieństwo greckie zebrało synod na prędce i odpowiedziało klątwą Rzymowi, zarzucając mu gwalt, niesprawiedliwość i ignorancye. Cerularyusz umarł bez skruchy, na wygnaniu, lecz duch schyzmy został ży-

Po Cerularyuszu, nastąpił przemądry Konstantyn Lichudes (1059-1063), który w jego ślady wstapił. Na jednym z synodów wyglosił on, że zabójstwo karane będzie niewolnictwem, co się nie zgadzało z zasadami Kła katolickiego, starającego się usilnie usunąć niewolnictwo Jan VIII Xifilinus (1063-1075), nie chciał porozumienia z Kłem, podczas, gdy cesarz Michał VII, przyjął łaskawie bpa Piotra Anagni i cały rok go u siebie zatrzymał. Pż Grzegorz VII, wszedł z nim w układy, uważając, że spór o dogmat, traktujący pochodzenie Ducha św., da się załagodzić. Upadek tego cesarza, spowodowany przez Nicefora Botaniatesa, którego pż wyklał za bunt pko Kłowi 1078 r., zniweczył te dobre zamiary. Gdy Nicefor został usunięty przez Aleksego Komnena, tron się na pewien czas umocnił. Po złożeniu ze stolicy patryarchalnej Kozmy z Jeruzawykształcony Mikołaj III, Gramaticus, (1084—1111) i wraz z cesarzem błedna na-

Hieromemnonem (1111—1134) pż Pa-schalis II posłał do cesarza medyolańczyka, arcybpa Piotra Grosolanusa, by bronil wobec niego nauki o pochodzecinników. W tym czasie przyszły do niu Ducha św.; powstała wskutek tego pża Leona IX dwa listu ze Wschodu. żywa polemika, lecz bez rezultatu; wkrót-Jeden pelen czci dla stolicy Aplskiej, ce potem miała miejsce druga dysputa, ce potem miała miejsce druga dysputa, między Nicetasem z Nikomedyi, a bpem Anzelmem z Hawelbergu, ambasadorem cesarza Lotaryusza.

Nicetas zwalczał wprawdzie Filioque (ob.) lecz okazał się łatwiejszym, niż in. Grecy w kwestyi konsekracyi chleba przaśnego i zgodził sję na zwolanie soboru powszechnego. Owczesny patryarcha, Leon Stypiota (1114-1143), zwalczajacy doskonale biędną naukę mnicha bogo-milskiego Konstautyna Chryzomallusa, nie był Unii przeciwny. Następny synod potępił dwóch bpów za szerzenie nauki bogomilskiej, a patryarcha Kos-ma II Attykus, (1146--1147), był usunięty za jej bronienie. Mikołaj IV Muzzalon (1147-1151), wywołał wielką burzę, bo chciano go pozbawić tytulu bpa, ponieważ zrzekł się bpstwa Cypru. ()-brona Mikoja z Metony, dowodząca, że rezygnacya hierarchicznej godności pozbawić nie może, niczego niedokazala. (Hergenröther l. c.) Bazyliusz z Achrydy pracował nad połaczeniem Kla,, Andronicus Camaterus zaś napisał wielkie polemiczne dzieło przeciw Lacinnikom i Armeńczykom.

Ze strony Rzymu wymagano następnych warunków: 1. Uznania papieskiego prymatu. 2. Prawa dla tegoż do przyjmowania apelacyj. 3. Wypominanie pży w Liturgii. Te warunki bylyby rozbierane na proponowanym przez Manuela I synodzie, lecz fanatyczny Michał III Anchialus nie przybył wcale na synod i ogłosil pża, z powodu "lacińskiej herezyi", za potępionego, a Łacinników za kacerzy. To zerwało stosunki na czas dłuż-szy. Od Michała III, cesarze trzymali Patryarchat w niewolniczej zależności. Teodozyusz Boradiotes był wygnany i znów przywrócony. Cesarz Izaak Angelem (1075—1080) a następnie obrotnego lus złożył ze stolicy czterech patryareunucha Eustacyusza Garidasa (1081 — chów: Kamaterusa (1°84—1186), Ni-1084), utrzymał się nieco dłużej, wiecej cetasa II Muntanesa (1186-1190), Leoncyusza i Dozyteusza (1191-1193). Dowolne mianowanie i degradowanie prałatów, było na porządku dziennym. uke Nilusa odrzucił, Armeńczyków, od których ta nauka przyszla, wyklał i Bo- Patryarcha Jan X Kamaterus, zwany Symeonem przez Łacinników, opuścił nych, bo jużw 1098 r., zwołany został przez Knstpol i obrał sobie siedzibę w Nicei. Pastpol i obrał sobie siedzibę w Nicei. Pastpol i obrał sobie siedzibę w Nicei. Pastpol i przez Urbana II synod w Bari, gdzie sławny Anzelm z Canterbury bronił dogmanus (1206—1212) i Teodor II Lenicus byli niepospolitymi ludźmi, podczas gdy nodu, bylo tylko przyłączenie się niżmaksymus II był rozwiązłego życia.

Manuel I Charitopulus, który zwołał synod w 1220 (Hefele l. c. V, 921) i Germanus II, byli na wysokości, wło-żonego na nich zadania. Nienawiść je-dnak wzrastała wciąż, ścierano oltarze po obrzadkach łacińskich, chrzcono po raz drugi, jeśli tej ceremonii przedtem dopełnił kapłan katolicki. Cesarz Jan II Watazyusz znów usiłował nawiązać z Rzymem stosunki. Zdarzyło się, że pieciu Franciszkanów misyonarzy, wracając z tureckiego więzienia, w Nicei się zatrzymali. Tu ich jak najlepiej przyjęto, i dano im listy do pża i kardłów. W pismach tych Germanus II przyznaje pierwszeństwo stolicy Aplskiej, twierdzi jednak, że Grecy pozostali wierni zobowiązaniom swoim. Grzegorz IX wysłał z odpowiedzią czterech zakonników; - ci debatowali długo nad Filioque i chlebem przaśnym, zarzucając Grekom, że nie uznają konsekracyi. Pomimo jednak wszelkich usiłowań cesa-rza, do porozumienia nie doszło. Za Inocentego IV chciano zawrzeć polityczne z Rzymem przymierze, lecz na to się pż nie zgodził. Po uczonym Metodym, stolica wakowała przez rok cały, — w końcu zajął ją kapelan nadworny Manuel II. Pż Aleksander IV i cesarz Teodor Laskarys probowali połączenia, lecz polemiczne pisma przeciwne, nauce o Duchu św., rozniecały coraz bardziej niechęć. Uczony Nicefor Blemides w 1255 r., bronil dogmatu o Duchu św., jako pochodzacym od Ojca przez Syna, później jednak okazał się niechętnym Łacinnikom, którzy w tym czasie w wielu pismach, a mianowicie, Grzegorza Akropolity — zwalczani byli. Cesarz Michał Paleolog, który się zbrodnią na tron dostal. osadzil na stolicy patryarszej mnicha Arseniusza. Ten zrzekł się swej godności w 1260 r., lecz został bpem Efezu. Germanus III, obrany po rocznem osieroceniu stolicy, zrzeka się jej po czterech miesiącach i następuje Józef Galezyota (1267-1274), który zwołuje wielki dla Unii synod. Od czasów Cerularyuszanie brakło usiłowań dokonania Unii, niestety zawsze bezskutecz-

pża Úrbana II synod w Bari, gdzie sławny Anzelm z Canterbury bronił dogmatu o Duchu św. Rezultatem tego synodu, było tylko przyłączenie się niż-szych Włoch i kilku wysp. Wojny krzyżowe nie nie wpłynęły, chociaż Krzyżowcy osadzali w zdobytych prowincyach, łacińskich patryarchów. Jednak założenie cesarstwa łacińskiego w Konstpolu, powinno było połączyć Kościoły;patryarcha Aleksandryi, Mikolaj I postanowił na to wpłynąć, a uczeni teologowie greccy jak Nicetaes, arbp Tessaloiki, archiwista kościola w Konstpolu, Jan Beccus podnieśli głos w tej sprawie, lecz różne względy cesarskie sprzeciwiały się temu. Gwalty ze strony Łacinników, zdrada i fanatyzm Greków opóź-niały porozumienie. W końcu greccy patryarchowie nie chcieli zostać razem z łacińskimi w Antyochii i Jerozolimie i tylko w Konstpolu byli obierani, i tam zamieszkiwali, coraz więcej się skłania-jąc ku schyzmie. Bezwzględność Łacinników dużo się do tego przyczyniła. Cesarz Michał Paleolog, który w 1261 r. znów wstąpił na tron, w 1263 wszedł w stosunki z pżem Urbanem IV. Najlepsi teologowie kraju zachodniego, ścierali się z Grekami; Tomasz z Aquinu napisał traktat o błędzie Greków. Klemens IV odrzucił formułę cesarza co do Unii i posłał inną w 1267 roku. Ochłodzony zapał cesarza i wakująca stolica aplska na te chwile, znów oddalily sprawę na lat kilka. Grzegorz X zwołał wielki synod do Lyonu i zaprosiwszy cesarza, doprowadził porozumienie do skutku. Beccus wstąpił na sto-licę patryarszą, jako Jan XI, na miejsce patryarchy Józefa. To trwało ledwie lat osiem, bo Grecy trzymani byli tylko wolą cesarza i okolicznościami, a bynajmniej do zgody nieskłonni. Grzegorz II z Cypru (1282-1289), wpadł w podejrzenie o herezyę, z powodu sprzyjania Unii, bo gmin doszedł do takiej nienawiści, że nie chciał uważać Łacinników za Chijan, a w końcu Grecy sami nie mogli się już w tej kwestyi miedzy soba zrozumieć.

Ezajasz (1323—1333), od którego lud wymagał prowadzenia dysputy w bpami łacińskimi, musiał odmówić, gdyż zaledwie umiał czytać. Jan XIV zwołał znany synod przeciw Hezychastom (ob.). Dopiero za Józefa II (14I6-1439), zawarta rostała Unia w Ferrarze; (ob. Florencko-Ferarviski sobór). Podpisali ja wszyscy bpi greccy I wschodni, z wyjątkiem arb-pa Marka z Efezu 1439 r. Jednak tak mało się z nią godził lud i duchowieństwo, że długo trwać nie mogła. Naprzód odłączyli się od niej wyznawcy wschodni, podburzani przez fanatyzm mnichów i zakonnic. Konstantyn XII, ostatni cesarz grecki, traktował raz jeszcze z pżem Mikolajem V w tej sprawie; poslany w tym celu kardi Izydor, jako legat, wielkie jednak napotkał trudności. Pomimo to, święto Unii, nakoniec uroczyście obchodzonem być moglo, w kościele św. Zotii. Fanatycy byli tem oburzeni i postanowili unikać kłów, gdzie liturgia wspólnieodprawiana była.

Lecz kara była blizka, bo nowy Rzym przez Turków zdobyty dn. 29 maja 1453 r. musiał odtad Islamowi służyć. (Por. Cuypers, l. c. 187 - 194; le Quien, I, 309-312; Hergenröther I. c.). Wspaniały ki św. Zofii na meczet zamieniono, a Mahomet II zatwierdził wybór patryarchy Grzegorza Scholariusa, jako Genadiusa II; ten zaś przedstawił sułtanowi treść nauki chijańskiej. Zapewnioną została opieka i przywileje Patryarchatowi, który pozornie odzyskał dawną świetność, lecz stał się igraszka tureckiego despotyzmu. Grecy zaś nie mogac wiecej sie spierać z Łacinnikami, czynili to teraz między sobą. Gdy sułtan, położył koniec państwu Greckiemu, od Trapezundu przybyło wiele świetnych rodów do Stambulu i osiadło w cześci miasta, zwanej Fanar. Ci Fanaryoci chcieli sobie Patryarchat zapewnić i płacili w tym celu znaczne summy. Przekupstwo doszło do szalonych rozmiarów i stanowi główną cechę historyi ówczesnego Kła greckiego. Patryarchowie obciążali podatkami duchowieństwo, a nawet posydnych patryarchów. Pod Maksymem III i Nifonem II, zażywali chijanie w Turcyi niejakiego spokoju; - Niphon zaupokuta za rozdział Kła. Jeremiasz I, zy usuwany od władzy przez Joanicyu-

Dvonizvuszu, nastapił Joazaf II, lecz ponieważ był postrachem duchowieństwa, zawieszono go w jego czynnościach (1564) Melanchton, za jego rządów probowal greckie dogmaty do miary protestanckiej dopasować (Hefele, Beiträge, I, 433). Uniwersytet w Tubindze pragnal także Wschód protestanckim uczynić. Przy wyborze Metrofanesa III, uchwalono na synodzie, że bp odtąd, żadnych nie ma przyjmować datków, oprócz daniny ingresowej. Mimo to symonia kwitnela w dalszym ciagu. Metropolita z La-Jeremiasz II, trzy razy poryssy, wracal na stolice; umarl w 1594 ro-ku. Rafael II metropolita z Metymnii dużo pracował dla Rzymskiego Kla: poslał on Franciszka Kokusa z Naksos z holdem do Rzymu. Neofitus, usunal sie na góre Athos (1605-1606). Cyryl Lucarys, probował kalwinizować kł. Tymoteusz, metropolita z Neopatras, umarl od trucizny. Wielki Wezyr Tszeteebi Ali Pasza, żądał od niego 100,000 dukatów, ponieważ mógł mianować trzystu metropolitów, którzy wnieść 300,000, liezac po tysiac dukatów od osoby. Cyryl Lucarys, nie będąc przez duchowieństwo lubiany, złożony został ze swej godności i wygnany. Grzegorz, metropolita z Amazyi, pelnil swe obowiazki 73 dni zaledwie. Cyryllus dzieki kosztownym podarkom, wyniesiony zostaje na stolice, pięć razy w ten spo-sób powracał, w końcu przez Janczarów uduszony, wrzucony był do morza. Cyryllus II w 1638 r., zgładzony przez stronników swego poprzednika, za cofniecie nowatorstw jego na synodzie w tym celu zwołanym. Parteniusz I M. z Adryanopolu zwołał synod, na którym wyraz "transsubstantiatio" aprobowany został. Uchwały tego synodu, podpisał rosyjski metrop. Piotr Mogila z Kijowa, ezezony do dziś dnia za obronę prawolali do Europy, po žebraninie dla bie- slawia greckiego. Parteniusz II Cuscines metrop. Adryanopolu, podejrzany, że był w duchu kalwinem, został zesłany do Cypru. W dwa lata później, za Joaniważył nawet, że to co się dzieje, jest cyusza II z Hereklei, Parteniusz II z pomocą wojewody Moldawii znów zowysoce ceniony patryarcha, był dwa ra- staje, patryarchą, a w półtrzecia roku powieszony w 1650 r. Patryarcha Gabrysza I, lecz ponieważ lud za niego pięć- el II, zwany Illiteratus, powieszony za set dukatów zapłacił, pozostał na sta-nowisku do końca (1523). Dyonizyusz II szedł na mahometanizm. Metodyusz II musiał już 3,000 dukatów zaplacić. Po metropolita Heraklei, (1669) przedsta-

wiony sułtanowi, ucałował jego rękę, za jakie coraz rozgrywają się na tle wpłyco otrzymuje, "velum coccineum sericum cum crucibus aureis aspersum" jako nakrycie głowy; od tej pory ozdabiają nim patryarchów. Kł grecki był zbyt glęboko starożytny, by przyjał latwo protestanckie nowatorstwo; - to też Metodyusz II przy dyspucie z jansenista Mikolajem i Arnauldem, oraz z reformowanym teologiem Jean Claude w kwestyi Wieczerzy Pańskiej, uznaje wyższość nauki katolickiej. (Por. Harduin XI, 179-272). Jeremiasz III z Cezarei, został usunięty i ledwie z życiem uciekł, za stosunki nawiązane z Rzymem. Cyryllus ogłasza na synodzie za nieważny chrzest łaciński; mianowicie forme jego, to jest wylanie wody na głowe, a przyjmuje trzykrotne w wodzie zanurzenie. Za Samuela w 1770 r., ustanowiono rade z sześciu najstarszych bpów, dwóch kupców, dwóch szlachty i przemysłowców, dla czuwania nad wyborem i usuwaniem patryarchów.

Walka o wolność naruszyła spokój, jakiego zażywał Kł grecki w ciągu zeszlego stulecia. Patryarcha Grzegorz, zastaje na drzwiach swego pałacu powieszony 22 kwietnia 1821 r. Agathangelos, w 1827 r. otrzymuje rozkaz od sułtana, uspokojenia z buntowanych Greków. Gdy w skutku tego, dwanaście okręgów objętych powstaniem, prosiło o amnestyę, sultan wynagrodził patryarchę, ubierając go w kosztowne futro i na wspaniałym koniu odsyłając do pałacu; odtąd stał on się narzędziem Porty. Grzegorz V zakazuje tłumaczenia Biblii anglikańskiej, ślubów mieszanych na wyspach Jońskich i powstaje przeciw misyonarzom protestanckim; ambasador angielski w Konstpolu, postaral się o usunięcie go w 1840 r. ze stolicy patryarszej. W roku 1854 było siedmiu expa-

tryarchów żyjących. Niepokoje, w obniżonym tak bardzo moralnie, patryarchacie, mocno się powiększyły, pomimo ostrzejszej formy wyborów. Sofroniusz w 1863 r. wybrany, pragnał doprowa-dzić KI do dawnego kwitnacego stanu; musiał jednak przenieść, iż Aleksander ks. rumuński, sekularyzował klasztory i oglosił niezależność Kla swego kraju. -Biskup z Derkos Joachim IV, w 1883 r. robił co mógł, by Kł wschodni z martwoty wydobyć i nowe w niego

wów greckich i słowiańskich od czasu do czasu podnoszą się głosy o połączeniu Kła greckiego z Rzymskim, jako jedynej desce ratunku jego niezależności. Encyklika Leona XIII o św. Cyrylu i Metodym wiele w tym kierunku zdzialała. Unia ta była jednem z najgoręt-szych pragnień tego wiekopomnego pża. Wszakże zbyt wiele jeszcze istnieje przesadów, zbyt wielka odgrywa role współzawodnictwo polityczne, aby ta nadzieja prędko ziścić się mogła. Ufać jednak należy, iż czas, dobra wola, a nadewszystko duch kościelny zrobia swoje. (Por. Histoire du schisme des Grecs. Paris 1677: H. S. Schmidt, Harmonie der morgenländischen u. abendländ. Kirche. Wien, 1824; L. Tosti, Storia dell'origine dell, dello scisma greco. Firenze, 1856, nast.; Hefele, Zur Gesch. d. griech. Kirche, w Beiträge, Tübingen 1854, I. 407-490; Hergenröther, Neue Studien über d. Trennung d. morgenländ. u. abendländ. Kirche. Würzburg, 1865).

Greckie Bizantyjskie Cesarstwo powstało w roku 330, gdy cesarz Konstantyn przeciwstawił siedlisku pogańskich tradycyj, staremu Rzymowi, nowy Rzym, (Konstantynopol), na granicy Azyi i Europy leżący. Nie wskrzesił on cesarstwa Greckiego, lecz Rzymskie na jego gruncie zaszczepił. Zmiana ta jednakże. skutkiem skłaniania się cesarzów wschodnich do Aryanizmu, niweczyła zdobycze Kła, w ciągu trzech krwawych wieków zebrane.

Dopiero Teodozyusz zatrzymał rozkład państwa, wprowadzając doń ład i porządek, śmierć jednak przeszkodziła mu w przeprowadzeniu wszystkich zamiarów rekonstrukcyjnych; połączone państwo znów się rozdzieliło i dopiero w VI w. Belizarjusz i Narses, poludniowa cześć zachodniego państwa Rzymskiego do wschodniego przyłączyli. Ponieważ Włosi przez Longobardów, Gallowie przez Franków, Hiszpanie przez Westgotów, Brytańskie i germańskie prowincye przez osiadłe tam narody niemieckie, obcy się stali państwu, środek jego ciężkości przypadł na południe Grecyi. Ten stan rzeczy bardziej się uwidocznił w VII w., gdy z jednej strony tchnąć życie. Wśród ustawicznych starć, Bułgarowie i ludy Słowiańskie, z drugiej Persowie do Konstantynopola sztur- bów, często z samej tylko składal i mowali, jedni chcąc osiąść na półwyspie się stolicy. Tak nagannem było postę-Bałkańskim, inni przepełniając Azyę Rzymską. Wtedy Herakljusz wybawił Państwo, uspokajając Słowian i zwyciężając Persów, a potem wprowadzajac możliwy ład do monarchii Justynjań-Lecz Włochy nie mogły już być odebrane Longobardom i powoli części składowe łacińskie odpadały od całości. Wewnętrzna zmiana Państwa Greko-Rzymskiego, dokonała się, gdy po wygaśnieciu dynastyi Herakljusza, izauryjska, przez obrazobórstwo, oddzielila się od zachodniego państwa zupelnie, armeńska zaraz po niej uczynila to samo, a Arabowie wepchneli do Konstantyno- mu Rzymowi, a nawet z Longobardami sie pola grecka ludność wysp i nadbrzeż- przeciw pżom łaczyli, pże wiec mieli spenych miast, cheac swojej dynastyi tron sobność po oderwaniu Włoch od Bizan-zapewnić. Ta reforma była tem latwiej cyum, 1234 r. przybliżyć się do Franków. szą, że świat grecki przejęty był herezyą-i zanim łaciński, przez utworzenie do reformy. Wschód tak dalece oslabł wepaństwa łacińsko-germańskiego, swoją politykę umocnił, rozdział klny już był dokonany. "Jestem cesarzem i kaplanem" powiedział Leon Izauryjezyk, a te słowa oddzieliły Zachód od Wschodu. Włochy, dzieki donacyom Pepinów i Karlowingów, stały się Rzecząpospolitą Rzymską, Rzymianie zas powitali w Kasię Rzecząpospolitą rolu W. w r. 800 króla swego, a nie kaplana. Charakterystyczna różnica miedzy frankońskiem, potem niemiecko-Rzymskiem a Romańskiem cesarstwem, leżała nie tyle w języku, ile w dążeniu zlania Sacerdotium od Imperium i do uczynienia Patryarchatu, dogmatu i Kła, podległym temu ostatniemu. To wszystko sprzyjało schyzmie, a autokrata, który wytworzył ten kult, dla naleciałych Słowian, wycisnął na nich piętno swego systemu. Znamiennem bylo w kraju Zachodnim, że kaplaństwo i władza świecka były rozgraniczone zupełnie i schodziły się tylko w jakimś wyższym, wspólnym celu. Na Wschodzie natom ast czesto wyglaszana zasada, że cesarzowi wszystko wolno, że boską i ziemską władzę w sobie łą-czy, niweczyła kraj i powagę Kła. Nic już nie trzymało cesarza, prócz rewolucyi palacowych; okrutne zamety detronizacye przypominały światu od czasu do czasu, że cesarz jest tylko człowiekiem. Cudem jedynie u-trzymywało się państwo w VII i VIII w. a wśród napadów Persów, Ara- kiem XIII w.; Konstantynopol w r.

powanie obrazobórczych cesarzów, tak haniebne prześladowanie duchowieństwa, ustanawianie dyktatury wojskowej, zupełne przytem zanikniecie sztuki bizantvjskiej, że choć miecz jest rzeczą autiklna, on jeden mógł się tylko do utrzymania państwa przyczynie. Czas już był, by jacyś dzielniejsi monarchowie. w miejsce rozterki jedność wprowadzili. Uczynili to straszna przemoca Ikonoklasci. Ponieważ cesarze, chcac pży za ich niecheć do Ikonoklazmu ukarać, oderwali bizantviskie prowincye od Kla. i powstawali coraz groźniej przeciw stare-

cyum, 1234 r. przybliżyć się do Franków. Podczas gdy Zachód przygotowywał się wnetrznie z powodu nadmiaru przemocy, że pod koniec walki o obrazy Arabawie skorzystali, aby zapanować na morzu Sródziemnem, zabierajac Krete, Svcylie i Cylicye. Słowianie weszli do Peloponezu i rdzeń greckiego państwa stal sie slowiańskim. Dopiero z wstapienie n na tron domu Macedońskiego Sti -- 1056 r. nastal większy porządek, lecz nienawisc Greków do ludów łacińskich wzmogla

sie znacznie.

Palacowe rewelucye nieco ustaly z powodu dziedziezności tronu; - utworzyła się też pewnego rodzaju państwowa szlachta, skutkiem dziedziczności państwowych urzedów. W r. 971 Byzancyum zdobyło Bułgarye; Rosya, dotad największy nieprzyjaciel Rzymian, przyjela Chijaństwo i tem samem utrwalila swoją niechęć ku Zachodowi. Wpływ byzantyjski ścieral sie z niemieckim (łacińskim) nawet na Wegrzech i tylko gwaltowne wysilki Niemiec zabezpieczyly południowe granice kraju. Gdv dom macedoński, występkiem i zbrodnia, przyspieszył swój koniec, a nowi nieprzyjaciele powstali tak w Euro-pie jak w Azyi, udało się feldmar szalkowi Aleksemu państwo zdobyć i wprowadzić dynastyę Komnenów. Po rozszerzeniu kraju, który do r. 1092 między Bosforem i Adryanopolem sie zawieral, zapragneli oni kraju zachodniego. To ich doprowadzilo do zguby z poczat-

1204 został przez Krzyżowców zdobyty: Komneni zrzuceni z tronu; cześć europejska podzieliła się między Wenecyan a Krzyżowców. Cesarstwo stało się potrójne: Łacińskie w Konstantynopolu do r. 1261; Teodora Laskarysa, potem Paleologów w Nicei, które łacińskiemu kres polożyło; nakoniec Komneńskie w Trapezuncie do r. 1462, które Paleolo. gów przetrwało. Potem przyszlo ki6lestwo Salonickie i moc malych państewek na wyspach, nowa Francya we właściwej Grecyi i szczatki rozbitej całości. Łacińskie cesarstwo mogło się utrzymać tylko ciażeniem ku Zachodowi, a musiało upaść, gdy cesarz i pż zamętowi epoki Fryderyka II ulegli, Paleologiczne straciło grunt swój, gdy Jerozolima, jego przedmurze, wpadła w rece Mameluków, utrzymało sie jednak jeszcze jakiś czas, lecz nie jemu ale Osma-nom przeznaczone było stać się biczem Bizancyum i Zachodu. Spory Kantakuzenów z Paleologami, pozwoliły Osmanom w r. 1356, zapanować nad europejskiemi cześciami państwa. W r. 1360 zdobyli oni Adryanopol i upadek Konstantynopola byl blizki, gdy wkroczenie Mongołów pod Tamerlanem i wielka porażka Padyszacha Bayazida pod Ancyra, nową przyniosły zwłokę, niestety, nie wyzyskaną odpowiednio. Bizantyńczycy przekładali turban nad kapelusz łaciński, zaś łacinnicy własne nieporozumienia, nad 1 atowanie czci, wolności i Chijaństwa. Kostantynopol wpadł w ręce Osmanów pod Konstantynem XII, 29 maja 1453 r. W dziesięć lat później cale państwo, oprócz części zajętej przez Wenecyan, dostało się Mahometowi II i tem się kończa wieki średnie. Europa staje się centrum chijańskiem, zaś niewierni strzegą bram Wschodu. Dotychczasowy system europejski na Wschodzie zostaje zniweczony, a sam Wschód bezwzględnie wrogo usposobiony względem Zachodu. Co do kultury historycznej państwa

Romańskie o, to ta wydała rozliczne owoz upadającym rzymskim i greckim poganizmem, rozszerzyło Chijaństwo mięmiędzy ludami nad morzem Czarnem, wprawdzie herezye, ale co stwarzało i tepilo je, w miarę gdy z lona Aryanizmu powstawały, a rozjaśniało i utrwalało dogmaty, odnoszące się do a rozjasnialo i osoby Chrystasa P., wypowiedziawszy stępnie historyi klnej w Würcburgu. Po

wojne pogaństwu, zdobywało dla Chijaństwa różne słowiańskie ludy, niestety, mimo cieżkich doświadczeń. zaszczepiło schyznie. Cesarstwu i Patryarchatowi zapewniło jedność i wskrzesiło nowy naród grecki, ze wspaniała literaturą starożytną. Konstantynopol był najcywilizowańszem miastem chijańskiem przy wybitnym charakterze wschodnim. Tem smutniejsze, że państwo tak długo o swój byt walczące, z tak świetną stolica, staje się warownia, wrogów Chijaństwa - a cywilizacya jego zniweczona, 800 lat historyi poświęca walce z Islamem, któremu się w końcu poddaje.

Green Bay - bpstwo w Stanach Zjednoczonych Ameryki Północnej (dioec. Sinus viridis). Bostwo to powstalo w r. 1868 z części dyec. Milwaukee, jako sufragania metropolii Milwaukee. Obejmuje terytoryum na zachód od jeziora Michigan, a na wschód od rz. Wiscon-W 1906 r. liczono tu 135 tys. wiernych, 218 kłów i kaplic, 5 stacyi, 146 kaplanów świeckich, 37 zakonnych, 6 zgromadzeń męskich (Kapucyni w Appleton; Premonstratensi — de Pere; Salwatoryanie w St. Nazianz i in.) i 19 zgromadzeń żeńskich. (Por. Werner, Orbis terrarum catholicus. Brisg., p. 235; Cath. Dir., Milw., 1906, I, 349-56; Buchberger, Kirchliches Handlexikon. München, t. I, 1907, k. 1770--1).

Green Tomasz Ludwik, gorliwy obrońca wiary, którego Pius IX nazwał z tego powodu drem teologii (w r. 1868), ur. w r. 1799, † w 1883. Wydał m. i. A Series of Discourses on the principal Controverted Points of Catholic Chapel. Norwich 1830, in 8-o; Indulgences, Sacramental Absolutions and Tax Tables of the Roman Chancery and Penitentiary Considered, in Reply to the charge of Venality. London 1872; 1880, i inne. (Por. Hurter, Nomenclator. ce. Państwo Rzymskie podjelo walke liter. theologiae. Oeniponte 1895, 8-0, t. III, k. 1256).

> Grebner Tomasz ks. T. J., ur. w Bawaryi w r. 1718 w Mergentheim, wstapił do zakonu w r. 1736. Był profesorem humaniorów w Fuldzie, filozofii w uniw. w Heidelbergu i Würcburgu, na

skasowaniu zakonu G. wykładał w dal- bela wyrzec się Chijanizmu stal się poszym ciągu historye Kła aż do śmierci dejrzanym i rewolucyonistom i był wyw r. 1787. Napisał m. i. *Ideα philo* - stawiony na ustawiczne niebezpieczeńsophiae moralis. Heidelbergae 1753, in 8-o: Dissertatio philosophica de Chijanstwo i demokracya były nierozveritate apparente etc. Wirchurgi 1754, laczone. W r. 1794 przemawiał za swoin 4-o: Philosophia moralis etc. Ib. 1755, 8-o i inne. Większego znaczeuia sa dziela historyczne G-a: Dissertatio historica de conciliis nationis germanicae Wirceburgi in Francia Orientali celebratis etc. Wirceburgi 1757, in 4-o -dzielo pelne erudycyi ale bardzo rzadkie; Compendium historiae universalis et pragmaticae etc. Wirceburgi 1757-64, 2 vol. in 8-o, bardzo źródłowa, ścisła i krytyczna praca; Germania Sacra in primitivo statu Ecclesiae etc. Bambergae et Herbipoli 1767, in 4-o, i inne. (Por. Sommervogel, Bibl. de la Comp. 1892, 4-o, t. III, k. 1726-28; Stang, Historiographia ecclesia-stica. 1897, 12-o, str. 189).

X. J. N.

Grégoire Henryk bp konstytucyjny z Blois ur. 1750 w Veho pod Luneville, wychowany u Jezuitów w Nancy, syn ubogich rodziców, poświęcił się stanowi duchownemu rozwijając owocną pracę pasterska wśród ludu. Odbył też liczne podróże, przyczem przedsiębrał poważne studya. Akademia w Metz 1788 nagrodziła jego pracę O fizycznem, moralnem i obywatelskiem odrodzeniu Zydów. Wybrany deputowanym stanał w szeregach opozycyi i brał czynny udział w budzącym się duchu rewolucyjnym. W r. 1789 przemawiał za zniesieniem dziesięcin klnych na rzecz kleru. D. 2 stycznia 1791, był G. pierwszym z kleru franc., który złożył przysięge na Konstytucyę, za nim poszło 80 probo-szczów i 4 bpów. Mając do wyboru jedna z wakujących stolic bpich wybrał Blois, lecz pozostawał jeszcze w Paryżu, gdzie przemawiał za zniesieniem nietykalności osoby króla i wytoczeniem mu procesu. Przybywszy do Blois zarządzał wprawdzie dyecezyą gorliwie, ale wybrał sobie za wikaryusza generalnego nikczemnika i potwora rewolucyi Chabota. G. potepiał wprawdzie zamordowanie króla, nie mniej w dyecezyi swojej usposabiał pko niemu lud i zawsze agitował za republiką. G. niechcąc w r. 1793 za przykładem apostaty bp Ga-

stwo śmierci. Według jego przekonania boda nabożeństw, przez co jeszcze więcej podrażnił skrajnych. Mowa jego była tłumaczona na wiele języków. Po rozwiązaniu Konwencyi wszedł G. do Dyrektorvatu. Usiłował on przywrócić organizacyę klna, a zwłaszcza oczyścić kler z wyrzutków. W r. 1797 brał udział w zgromadzeniu narodowem. Nieprzyjaciele, których miał wielu, korzystając wygaśnięcia jego mandatu w tymże roku, pozbawili go wszelkich dochodów, tak że musiał spieniężyć swoją bibliotekę. Za Konsulatu został G. 1799 r. członkiem ciała prawodawczego. Mniemajac, że w Napoleonie znajdzie prawdziwego rzecznika wolności, zawiódł się wnet. Po zawarciu konkordatu G. zrezygnowal z bpstwa, został 1801 r. senatorem i otrzymał tytuł hrabiowski. G. stal sie przeciwnikiem Napoleona, glosował też w senacie pko zaborowi państwa klnego, a w r. 1814 za detronizacyą Napoleona. Za Restauracyi usunięty z senatu poświęcił się nauce i opracowal projekt połaczenia Kla greckiego z katolickim, dla którego wszakże nie mógł pozyskać ani Ludwika XVIII. ani ces. Aleksandra. Pozostawał on w stosunkach z ówczesnymi uczonymi. Widzac zbliżajaca się śmierć zażadał ostatnich sakramentów, arbp Paryża wszakże domagał się odwołania przysiegi na konstytucye, czego G. odmówił, uważając ją za prawnie usprawiedliwiona. Pomimo to ks. Barodère udzielił mu ost. Sakramentów. poczem G. † 28 maja 1831 r. Pochowany został w szatach bpich, lecz bez udziału kleru. Suspendowany ks. Grien odprawił mszę żałobną. (Por. M. H. Cornet, Memoires de Gregoire etc. Paris 1837 — 40; Krüger, H. Gregoire Bischof. v. Blois. Leipzig 1838. Zbiór prac literackich G-a rozpoczęto w Paryžu 1886 r.).

Gregoire Leon ob. Goyau Jerzy.

Gregoras Niceforus, pisarz grecki, przeciwnik łacinników i hezychastów, ur. ok. r. 1295 w Heraklei w Poncie. Mając lat 20 przybył do Knstpola, gdzie patryarcha Jan Glykas uczył go filozofii i retoryki, Metochita zaś nauk astro- sprawy hezychastów. Pomimo przestróg nomicznych. Wnet pozyskał G. wzglę- G. stanął na synodzie i wygłosił piorudy ces. Andronikusa II, przed którym i przed całym dworem w r. 1324 miał mowę o oznaczeniu dnia Wielkiejnocy. Dowiódł on, że rok juliański jest o czastkę dnia za długi, pomimo to ccsarz, acz przekonany, nie zgodził się na pro-ponowaną przez G. reformę kalendarza, obawiając się, że przyjęcie jej przez cały świat wywoła dużo zamętu i trudności. Po straceniu z tronu Andronikusa przez jego wnuka tegoż nazwiska, G. popadł w niełaskę, uległ konfiskacie majątku i skutkiem tego cofnął się do życia prywatnego. Na widownie publiczna wprowadziło go wyzwanie na dyspute naukowa przez mnicha kalabryjskiego Barlaama (ob.). Swietne zwyciestwo, które G. odniósł nad Barlaamem, a które opisuje sam w dyalogu Peri Sophias zjednalo mu cesarza. Sława jego uczoności nabrała takiego rozgłosu, że najwybi-tniejsi mężowie duchowni i świeccy, siedząc u jego stóp słuchali wykładów fi-lozofii, retoryki i astronomii. Cesarz, skłaniający się ze względów politycznych do unii z Łacinnikami, polecił G., choć świeckiemu, obronę Greków. W dyspucie zaproponowanej przez Łacinników poradził G. udziału nie brać, skutkiem czego wysłani przez pża Jana XXII w. 1333 r. delegaci opuścili Knstpol z niczem. To samo nieprzejednane dla Unii stanowisko zajął G. po raz drugi, gdy ces. Andronikus wysłał mnicha Barlaama w celu rokowań ugodowych do Awinionu (1339 r.) do pża Benedykta XII.

Niepomyślnie obrócił się dla G-a spór z hezychastami. Już w r. 1328 G. oświadczył się pko twierdzeniom Palamasa i marzycielskim teoryom mnichów hezyhastowskich. W synodzie knstpolskim r. 1341 G., pomimo życzenia cesarza, nie wziął udziału, na naleganie jednak ces. wdowy Anny wydał nieprzychylny sad o hezychastach, skutkiem czego wpadł w nielaske u dworu. Wkrótce zagarnał Knstpol Kantakuzen (r. 1347), który jak i ce-. Anna sprzyjał hezychastyzmowi. Wszystkie usiłowania, celem pozyskania G. dla sprawy hezychastów, spelzły na niczem. Ofiarowano mu nawet w r. 1349 patryarchat, ale go nie przyjał. Na stolicy patryarszej został hezychastowski mnich Kallistus, a cesarz postanowił zwołać synod, celem poparcia

nującą mowę pko hezychastom, piętnując jednocześnie stronniczość cesarza. Lud stanał po jego stronie, a gdy pogróżkami i pochlebstwami nie zdolano pozyskać G. dla sprawy, został uwięziony i osadzony w klasztorze, gdzie nietylko ściśle go strzeżono, ale i odmawiano zaspokojenia najkonieczniejszych potrzeb. Tutaj napisał on 10 pierwszych ksiąg znakomitego swego dziela Historya bizantyjska. Gdy na tronie zasiadł w r. 1354 Jan Paleolog, G. odzyskał wolność, nie zdołał jednak skłonić ces, do obalenia uchwał synodu hezychastowskiego. Na zarzuty, iż w dziele swojem bezcześcił pamięć ces. Kantakuzena, oświadczył, iż uczynili to jego wrogowie, falszując dodatkami pierwotny jego tekst. Według powszechnego przypuszczenia G. + 1359, gdyż na tym roku urywa się jego historya. Zpośród przysłowiowego wiarolomstwa bizantyjczyków G. wyróżnia się siłą przekonań i charakteru. Należał on też niewątpliwie do najwybitniejszych współczesnych uczonych greckich. Wspomniana Historya bizantyjska w 38 księgach obejmuje dzieje greckie od 1204 do 1359 r. Oprócz poprzednich częściowych wydań Wolfa w Bazylei r. 1562 i Boivina w Paryżu 1702 i Wenecyi 1729 r., całość obejmuje Corpus script. hist. bisant. Niebuhra i Bek-kera, Bonn 1829-58, oraz Migne, PP. gr. CXLVIII do CXLIX. G. napisal też sporo mniejszych rozpraw z dziedziny filozofii, astronomii i gramatyki. (Por. L. Schopen, Beiträge z. byzant. Gesch. aus d. noch ungendruck. Büchern d. Niceph. Gregoras. Bonner. Programm 1834). (Ch.).

Gregorio, de, Maurycy, dominikanin włoski, teolog-tomista XVII w. Ur. w w Camerata (Valle di Mazzara) na Sycylii, G-o wstąpił do Dominikanów, był magistrem i regensem szkoły swego zakonu w Messynie, profesorem uniwers. w Neapolu, wikaryuszem generalnym bpa Horacego Aquaviva z Cajazzo, † 1651 r. w Neapolu. G-o slynal z erudycyi głębokości wykładu i oczytania teologicznego. Napisał liczne prace teologiczne, kanoniczne, kaznodziejskie i in., jak Commentarii laconici ad sensum proemii paraphrastici in IV libros München, t. I, 1907, k. 1786; Hurter, Dictionnaire intern. des Ecrivains.

Nomenclator theol. 1892, t. I, p. Florence. 1890, 4-o, t. II, s. 1100).

384-385).

X. C. S. Gregoryspek, pagwa, chlores którego.

Gregorovius Ferdynand, historyk niemiecki, ur. w r. 1821 w Neidenburgu, odbywał studya filozoficzne i teologiczne w uniw. w Heidelbergu, później prze-rzucił się do badań literackich i historycznych. † w r. 1891. Najważniejszem dzielem G. jest jego Die Geschichte der Stadt Rom in Mittel-alter. 1859-73, 8 tomów; wyd. 5 w 1903 i nst.; praca to pelna erudycyi, krytyczna i źródłowa, pod względem stylowym wykończona, ale napisana stropniczo i niesprawiedliwie, odnośnie Papiestwa, i dlatego umieszczona na indeksie. (Decr. 5 febr. 1874 a.); obecnie już nie odpowiada dzisiejszemu poziomowi badań historycznych. Oprócz tego napisal: Lucrezia Borgia. Stuttgard 1874, 2 vol.; 1875, wyd. 3-ie, próba rehabilitacyi; jest w przekładzie polskim Fr. Henr. Lewestama w "Bibl. najceln. utworów." Warszawa 1877, 8-a; Urban VIII im Widerspruch zu Spanien und dem Kaiser etc. Stuttgard 1889; Geschichte der Stadt Athen. 1889, i inne. (Por. Blanc, Diction. univers. de la Pensée. 1890, 4·0, t. I, str. 789; De Gubernatis, Dictionnaire internation des Ecrivains. Florence 1890, 4-o, t. II, str. 1100; Buchberger. Kirchliches Handlexikon, München 1906, 4-o, t. I, kol. 1886).

N. J. N.

Gregory Kacper, René. teolog, profesor uniwersytetu lipskiego, ur. w r. 1846 w Filadelfii (Stany Zjednoczone), studya odbywał w uniw. w Pensylwanii,

sententiarum (Neap., 1645 in folio); ceton Theological Seminary." Przybyw-Commentariiluconici ad sensum pro- szy do Europy został drem filologii w emii in IV libros contra gentiles 1876, licencyatem teologii w 1881, w (Neap. 1644); Encyclopaedia i. e. o- tymze roku prywatnym docentem i wremnium scientiarum circulus, ad sensus szcie w 1889 profesorem nadzwyczajproemii in IV libros c. gent. (ib., 1652); nym. Był wiceredaktorem czasopisma Aphorismi seu summa omnium con- "Theologische Literaturzeitung" w Lip-ciliorum et bullarum (ib., 1642); Ex- sku od r. 1876—1884. Oprócz wielu positio laconica paraphrastica om artykułów umieszczanych w protestancnium bullarum (ib., 1645); Anatomia kich czasopi-mach teologicznych napisal totius Bibliae V. et N. Test. et prae- Les cahiers des Manuscrits grecs. cipue Apocalipsis... Inne dzieła wylicza Paris 1885; Prolegomena in Novum Echard et Quétif (Script. Ord. Praed., Test. Tischendorftanum. Lipsiae 1884 II, 567; W. W. t. V, k. 1192—1193; —89. ed. 8-a; tłumaczył dzieła Lut-Buchberger Kirchliches Handlesikon hardi's i jame. (Par. De. Cubernetic.) Buchberger, Kirchliches Handlexikon, hardt'a i inne. (Por. De Gubernatis,

Gregoryanek, nazwa chłopca którego oddawano do szkól w dzień św. Grzegorza. Zwyczaj ten powstał w Polsce na zasadzie tradycyi, że św. Grzegorz skupował dzieci przywożone na targi publiczne na sprzedaż i umieszczal je w szkolach, stad weszło w zwyczaj, że w tym właśnie dniu oddawano chłopców do szkół, i nazywano ich grego-ryankami. Taż nazwę miały zaba-wy chłopięce, urządzane po szkołach w dniu św. Patrona młodzieży szkolnej. Przebierali sie oni wtedy za rycerzy, biskupów, cyganów, żydów i t. d., śpiewali pieśni, wypowiadali oracye, stad G-i nazywano również i owe wiersze i przemowy. Zwyczaj przebierania się chłopców w dniu św. Grzegorza przechowuje się dotad w Krakowskiem, pomiedzy ludem wiejskim. (Por. Starożytności polskie. Poznań 1842, 8-a. t. I, str. 336; Gloger, Encuklopedya staropolska. Warszawa 1901, 4-a, t. II, str. 211-12),

Gregoryańska woda. Przy konsekracyi kościola, biskup do poświęcenia jego wnetrza i oltarzy używa specyalnej sw. wody, której przyrządzenie ustano-wił św. Grzegorz I papież, i dla tego nazywa się ona wodą gregoryańską. Biskup odmawia egzorcyzm i modlitwę poświecająca nad sola, egzorcyzm i modlitwę poświęcająca nad wodą, modlitwę poświęcającą nad popiolem, sypie potem w formie krzyża w imię Trzech Osób Boskich popiół do soli i te mieszanine, w podobny sposób-do wody. Następnie odmawia modlitwę poświęcającą nad winastępnie od r. 1867 do 1873 w "Prin- nem, wlewa w formie krzyża, w Imię

Ojca i Syna i Ducha św. pośw. wino do wody i odmawia nad ta mieszanina dwie modlitwy. Woda oznacza tu człowieczeństwo, wino — bóstwo, popiół — śmierć. sól, która chroni ciało od zepsucia — zmartwychwstanie Chrystusa Woda wiec Gregoryańska symbolizuje nam, że jak ten nowy budynek tylko przez Pana naszego Jezusa Chrystusa jest oczyszczony i poświęcony na światynie Najwyższego, tak i my przez tegoż Boga Człowieka, który za nas umarł i zmartwychwstał i o którego łaskę ciągle się starać winniśmy, możemy być prawdziwie oczyszczeni i stać sie przez to kościolem Ducha Świetego. Wodą gregoryańską biskup namaszcza środek i cztery rogi oltarza, siedem razy obchodzi i pokrapia oltarz, trzy razy obchodzi kościół i pokrapia jego wewnętrzne ściany, pokrapia posadzke kościoła na cztery strony świata, rozrabia wodą mastepnie cement do zamurowania pokrywy grobu oltarzowego, a reszte wylewa u stóp oltarza na około. Woda gregoryańska poświęca się jeszcze, kiedy biskup konsekruje same oltarze a nie kościół, do poświęcenia portatylów czyli oltarzy przeznaczonych do rekoncyliacyi kościoła po jego sprofanowaniu. (Por. Epistola S. Gregorii M. 76, lib. 11; Pontific. Rom. Pars II; Cozma de Papi, § 236). Ks. Każ. Kobrz.

Gregoryański kalendarz ob. Kalendarz.

Gregoryański Ołtarz. Na miejscu gdzie znajdował się dawniej pałac rodziców św. Grzegorza, który on później na klasztor przebudował, na Monte Coelio, w kościele pod tytułem tego Świętego, w głębi prawej nawy, znajduje się kaplica, a w niej oltarz św. Grzegorza. Napisy jakie się na nim znajdują świadcza o wielkich łaskach, jakie Pan Bóg przez Swiętego szczególniej duszom wiernych zmarłych świadczył. Jednocześnie też z Mszami Gregoryańskiemi (ob.) upoodprawiania się zwyczaj wszechnił zmarłych przed tym św. za oltarzem z podobną jak do Mszy tej ufnością, a papieże, jak też napis o tem świadczy, nadali mu przywileje. Z biegiem czasu kościół na górze Coelio nie był w stanie zadosyć uczynić wszystkim pobożnym życzeniom i fundacjom

gorz XIII, poczeli nadawać przywilej oltarza św. Grzegorza innym oltarzom, które zwano: "Altaria privilegiata ad instar Altaris S. Gregorii in monte Coelio," lub "Altaria gregoriana ad instar." Kiedy później podniesiono watpliwości, co do różnicy zwyklego ołtarza uprzywilejowanego za zmarłych, a oltarza gregorjańskiego pż Pius IX zakazal 15 marca 1852 udzielania takich przywilejów "donec res maturius perpenderetur et absolveretur." 18 marca 1884 S. kongregacja zapytana znowu w tej matoryi, uznała ufność wiernych do Mszy św. za zmarłych odprawianej przed oltarzem św. Grzegorza w kościele na Monte Coelio i oltarzach posiadających przywilej "ad instar," jaką pobożną "piam" i przez Kościół uznaną, "ab Ecclesia probatam" i na jej prosbe pap. Leon XIII 15 marca zdanie OO. kardynalów potwierdził i cofnał zawieszenie nadawania nowych przywilejów ołtarza Gregoryańskiego "ad instar." Różnica oltarza Gregoryańskiego od obdarzonego zwykłym przywilejem za zmarłych jest, że do pierwszego przywiązane jest jeszcze wstawiennictwo św. Grzegorza, szczególniejszego patrona dusz w czyscu cierpiących. (Por. P. P. Mocchegiani, Collectio indulgentiarum. Quaracchi 1897). X. Kaź. Kobrz.

Gregorvański Sakramentarz. Papież św. Grzegorz I dokonał gruntownej przeróbki Sakramentarza Gregoryańskiego, jak o tem świadczy Joannes Diaconus (Vita S. Gregorii I. II, c. 17), Strabo (De rebus eccl. c. 22) i sam św. Grzegorz (Ep. XII ad Joann. Syracus lib. IX). Skrócony i odnowiony, szczególniej przez zmniejszenie liczby prefacyi i modlitw, przedtem do Mszy św. używa-nych, i przerobienie lub dodanie nowych, sakramentarz nosi miano Gregoryańskiego i został zaprowadzony przez św. Grzegorza w Rzymie i całych Włoszech (Joan, Diec. l. c.), Papież Adryan I zadosyć czyniąc prośbie Karola Wielkiego, poslał mu odpis sakramentarza Gregoryańskiego przez opata Jana z Rawenny. Tutaj dolaczono stosownie do potrzeb kościoła Gallikańskiego osobny dodatek, ułożony zdaje się przez uczonego Alkuina i opatrzony oddzielnym wstepem (w niektórych odpisach dopelwiernych. Papieże, a szczególniej Grze- niono go w tekście) i w takiej formie

szych czasów niedochował się ani oryginal, ani żaden z odpisów z czasów przedkarolińskich tego sakramentarza. Odpisy z czasów późniejszych istnieja, np. w bibliotece Watykańskiej. Niektóre nawet drukiem ogłoszono. Jeden z nich, a mianowicie opata benedyktyńskiego Hugona Menarda, jest umieszczony w t. 78 Migne'a Patrol. cursus completus, między dzielami św. Grzegorza. (Por. X. Nowowiejskiego, Wykł. litur-Ks. Każ. Kobrz. gii).

Gregoryański śpiew ob. Choral.

Gregoryański uniwersytet ob. Kolegia rzymskie.

Gregoryańskie Msze, czyli pobożna praktyka odprawiania trzydziestu Mszy św. w przeciągu dni 30 bez przerwy, na intencje pewnej duszy zmarlego, w celu wybawienia jej z mak czyścowych, opiera się na następującej tradycyi: Sw. Grzegorz I, przedtem nim, papieżem obrano, został zakonnikiem w r. 575, a potem, założył w Rzymie w 584 w kalsztorze św. Andrzeja, jaki założył na górze Coelio w swoim pałacu. W księdze "Dialogów" pisze sam św. Grzegorz, że po śmierci jednego z zakonników, który zgrzeszył przeciw regule (przechowywał w swej celi między lekarstwami trzy sztuki złota, co się sprzeciwiało ubóstwu zakonnemu). "Wezwałem, powiada św. Grzegorz, jednego z zakonników i powiedziałem mu: "Idź więc od dnia dzisiejszego, przez dni trzydzieści bez przerwy, spełniaj za niego ofiarę, staraj sie, aby żaden dzień nie przeminał w którym, dla wybawienia jego zbawienna Hostya nie byłaby ofiarowaną." Po dniach 30-u Justus ukazawszy się bratu swemu Kopjozyuszowi, powiedział: do dnia 30 mialem się źle, ale teraz dobrze mi jest." Bracia zaś, mówi św. Grzegorz, starannie rachowali dni, i był to dzień, w którym dopelniona była trzydziesta ofiara za niego. Rzymianie zaczeli naśładować praktykę św. papieża i odtąd datuje się zwyczaj odprawiania Mszy św. przez dni 30 bez przerwy za dusze zmarłej jakiej osoby, nie żeby w liczbie 30 moc jakaś szczególniejsza miała się ukrywać, ale że wierni maja pobożna i rozumną ufność do tej wiekami uświeconej praktyki, co też św. Kongr. Odp. i

oddano do użytku kościelnego. Do na-Rel. 11 marca pochwaliła i zatwierdziła. W r. 1888 (24 Augusti i 1889, 14 Januarii) przedstawione były św. Kongr. Odp. i Relikwij różne watpliwości i na podstawie ich rozwiązania, co do Mszy gregoryańskich następ, reguly:

> 1) Ufność jaka wierni przywiazuja do odprawiania 30 Mszy św. pospolicie Gregoryańskiemi zwanych jest pobożna pias

i rozumna "rationabilis."

2) Zwyczaj ten jest od Kościoła potwierdzony. Msze Gregoryańskie odprawiać sie

winny nie za żywych, ale za umarłych. 4) Kaplan który w dobrej wierze od-prawił te Msze św. według intencyi da-jącego za żywych, mysląc, że za życia można uprzedzić sufragia, do niczego nie jest obowiazany.

5) Nie jest stwierdzonem, aby do M

G. był dolączony odpust.

6) Nie jest koniecznem aby te Msze odpr. były na pam. św. Grzegorza.

7) Nie jest koniecznem, aby je odpra-

wiał jeden i ten sam kapłan.

8) Msze odprawiane być winny za te dusze, której wybawienia pragniemy wyblagać u Boga z mak czyscowych.

9) Koniecznem jest, aby były odprawione przez 30 dni bez przerwy.

Nie jest koniecznem, aby odprawiane byly na jednym i tym samym oltarzu. (Por. P. Mocchegiani, Collectio Indulgentiarum, Quaracchi 1897, revisum per S. C. Ind. et S. Rit. 17 Febr. 1897 pars II, cap. V, Art. VIII, p. 485; Nowowiejski, Wykład liturgii, t. I, str. 349). Ks. Każ. Kobrz.

Greith Karol, kościelny kompozytor. muzyczny, ur. w r. 1828 w Aarau, † w 1887 w Monachium, był w r. 1849-51 profesorem śpiewu w St. Gallen, w r. 1856—7 dyrektorem muzycznym w "Stella matutina" w Feldkirch, w 1857-61 dyrygentem chóru w Szwyc, w 1861-71 w katedrze w St. Gallen, w 1877-87 w kle katedralnym w Monachium. Utwory muzyczne G. odznaczaja się wykończeniem pod względem formy, bogactwem kompozycyi i doskonalością expresyi.

Greith Karol Jan bp. St. Gallen, historyk klny, apologeta, kaznodzieja ur. 25 marca 1807 w Raperswylu. Studyowal teologię w Monachium i w Paryżu. Powróciwszy, wyświęcony na kapłana

1831 r., został vice regensem seminaryum duch. Jako zaufany sedziwego bpa Chur-St. Gallen Karola hr. Buol-Schauensteina napisal świetną apologię jego walk w obronie praw Kła. G. za to pozbawiony stanowiska vice-regensa udał się do Rzymu na studya w bibliotece Watykańskiej, których owocem była 5-cio tomowa niedrukowana Bibliot. Vaticano-britanica i wydane 1838 r. w Frauenfeldzie Spicilegium vaticanum. Powróciwszy do kraju został w r. 1838 drugim proboszczem St. Gallen i tutaj gorliwe rozwinał starama około erygowania osobnego bpstwa St. Gallen. Gdy to po wielu walkach nastapiło 1846 r., G. został dziekanem katedralnym i i doradca bpa Mirera. Niezmordowany w twórczych zabiegach, założył w r. 1848 liceum filozoficzne, w którym tam wykładał filozofię. Z tych wykładów urósł podręcznik filozofii, wszakże w druku ukazaly się tylko propodeutyka, antropologia, logika (Freib. 1853-57). Prace G-a w bibliotece St. Gallen nawiązały z nim stosunki najwybitniejszych uczonych współczesnych świata katolickiego. Nie mniej był on niezmordowanym bojownikiem wolności klnej w Szwajcaryi. Zabiegał też około szkoły katolickiej i i swobodnego wychowania kleru. śmierci bpa Mirera został jego następcą 1863 r. i jako taki brał udział w soborze watykańskim. Jako wieloletni przyjaciel Döllingera należał on do opozycyi, uważając chwile za nieodpowiednią do ogłoszenia dogmatu, lecz z gruntu klnego nie zszedł, owszem wszelkiemi silami usilowal opamiętać Döllingera. Po ogloszeniu wraz z całym episkopatem szwajcarskim był żarliwym rzecznikiem nieomylności. Gdy nastała chwila większej wolności klnej w Szwajcaryi, w której G. brał czynny udział, a powaga i wpływem swoim umiał kler i wiernych utrzymać ścislej łączności ze Stolica aplską. Znekany praca, po długich cierpieniach, † 17 marca 1882 r. Prace jego nader nader liczne rozpadają sie na historyczne i filozoficzne, klno-polityczne, wreszcie homiletyczne. Z nich oprócz wymienionych, na szczególne wyróżnienie zasługuja: Deutsche-Mystik im Prediger Orden (1250-1350). Freib. 1861: Die Glaubensboten Columban u. Gall St. Gallen 1865; D. Rechte d. Bischofts u. d. Clerus etc. St. Gallen 1855; duje się list Teodozyusza, w któ-

Was uns z. Freiden dient St. Gallen 1861; Kath. Apologetik in Kanzlerreden, 3 t., Schaffhausen 1847-1852 iin. (Por. Baumgartner, Erinerungen o. der Karl. J. Greith, Freiburg 1885; Wetzel "Er ist nicht gestorben," Ein-siedeln, 1882). (Ch.). (Ch.).

Greko-melchicki katolicki Kościół.

Greko-melch. Kl. w obecnej swej or-ganizacyi w Syryi, Palestynie i Egipcie można uważać jako rozwinięcie patryarchatu autyocheńskiego. Okres dziesięciowiekowy tego Kła jest mało znany, z braku wiarogodnych dokumentów, stwierdzających ortodoksyę wiary patryarchów z tego czasu. Do-piero w końcu XVII w, udało się zyskać pewne rozjaśnienie dotychczasowych pod tym względem watpliwości. Tradycya przechowywana wśród katol ków-greków w trzech patryarchatach: antyocheńskim, aleksandryjskim i jerozolimskiem, że wśród Greków zawsze byli bpi prawowierni, bedacy w zjednoczeniu ze St. Aplska. znalazła potwierdzenie w najnowszych badaniach historycznych, zaczerpniętych z manuskryptów arabskich, przechowywanych w bibliotece patryarszej w Jerozolimie, a wyświetlających niejeden zawily i watpliwy dotad punkt w tej sprawie. Spodziewać się należy, że z biegiem czasu, sumienne poszukiwania w archiwach miejscowych pozwola tem gruntowniej i pewniej utrwalić niewielki jak dotad spis bpów napewno katolickich Kla gr.-m. Idzie tu zresztą glównie o bpów, bo co do ludu, rzeczą jest pewna, że jego schyzma była zwykle więcej materyalną niż formalna; lud bowiem szedł za swymi kaplanami, a ci, przy małej nauce, jaką posiadali, szli za swymi bpami i ich patryarchami.

I. Od Focyusza do Cyryla

Thanasa (869—1724).

Historye Kla kat. gr.-m. rozpocząć można od Mikołaja I, który był wedle chronologii Le Quien'a, 24-ym patryarchą antyocheńskim (847—869) i ichowa 6 patryarchy któryy potenia jednym z 6 patryarchów, którzy potępili Focyusza. (Por. Oriens christia-nus, t. II, k. 748). Następcą jego był Teodor I, który poslal na synod focyański, zwolany przez cesa za Bazylego I, swego reprezentanta Bazylego z Martyropolis. W aktach tego synodu znaj-

rym on powiada, że ten ostatni i jego wrócili go na stolice patryarszą; wido-kł uznają Focyusza za prawego patry-cznie więc Jan IV był w jeduości z arche. Ale jest prawdopodobieństwo, że list ten, jak wiele innych, został sfalszowany przez Focyusza (tamże, kol. 749). Po Teodozyuszu nastąpil Eustacyusz II, który otrzymał list od Focyusza, gdzie ten dziekuje Eustacyuszowi, za jego ku niemu przyjaźń; lecz list ten wysłany był już po zatwierdzeniu Focyusza przez pża Jana VIII.-O następnych kilkunastu patryarchach malo mamy pewnych wiado ności.-- Teodor II zasiadal na stolicy patryarszej od r. 970, znany jako pustelnik wielkiej świętości życia. On to prosił ce-arza, by zeslal na wygnanie na Zachód manichejczyków, którzy zarażali Syrye blednemi naukami. Cesarz Tzimisces przychylił się do żądań patryarchy i zesłał heretyków do Filipopolis w Tracyi (Zonaras, XVII; Oriens christ. II, 752; G. Schlumberger, L'épopée byzant. etc. Paris 1896, p. 28, i nast.). - Agàpios II następca Teodora (od r. 977), skazany na wygnanie przez Bazylego II. (Schlumberger, dz. cyt p. 410 i nast.).— Jan III, który wpisał do dyptychów imie pża, (por. list Piotra III do Michała Cerularyusza w Migne'a, P.-G. t. CXX, k. 800).—Czterej następni patryarchowie niepewni są co do swych wie-rzeń.—Piotr III był zdecydowanym przeciwnikiem Cerularyusza i zerwania z Rzymem. Intronizacyę swą rozpoczał od wysłania listu do pża Leona IX (Le Quien II, k. 754) za pośrednictwem pewnego pielgrzyma do Palestyny, na co otrzymał list pski, datowany w kwietniu 1053 r., peten łaskawości. Jakkolwiek pojecia Piotra o hierarchii klnej i innych kwestyach spornych ówczesnych różniły się od pojęć panujących na Zachodzie, to jednak widoczna jest jego dobra wiara i uczucia katolickie.-Następca Piotra Teodozyusz już widocznie sprzyja schyzmie; widzimy go w r. 1057 w Byzancyum w liczbie zwolenników zbuntowanego pko pżowi patryarchy; wtedy to przyłączenie się patryarchatu antyocheńskiego do schyzmy zostało dokonane. W czasie wojen krzyżowych patryarchat antyo heński dostaje sie pod panowanie Krzyżowców. Stalo sie to za patryarchy Jana IV dn. 3 czerwca 1098 r. Patryarcha wiele wycierpiał od niewiernych. Krzyżowcy przy-

Rzymem. W 2 lata później gdy Jan ustapił do Knstpla, Krzyżowcy obrali na jego miejsce jako patryarche łacińskiego Bernarda rodem z Walencyi, który przedtem był bpem Artezyi pod Antyochią. Po śmierci Jana IV, Grecy knstplscy obrali na jego nastepce patryarchę rytu greckiego, który rezydowal w mieście cesarskiem. Pomiedzy Raulem z Antyochii i Manuelem Komnenem stanela ugoda, aby do Antyochii postać patryarche rytu greckiego. Na ten punkt ngody nie przystał Baldwin, król jerozolimski. Wtedy właśnie obrany zostal na patryarche Soterichos, który jednak z powodu blednych nauk o Mazy św. został potepiony na synodzie w r. 1156, i nawet nie figuruje w spisach patryarchów antyocheńskich. Po nim obrano Atanazego II; ten gdy przybył wraz z Bohemundem III hrabia antvocheńskim do Antvochii, siedzący tam wtedy na stolicy patryarcha łaciński Amaury, opuścił miasto, u-dał się do zamku Koceir i rzucił na Antyochie i mieszkańców interdykt.-Symeon II (ok. r. 1170) był w łączności ze St. Aplska, lecz jego następca Teodor IV Balsamon (1186-1203) byl schyzmatykiem,-Z następnych patryarchów napewno był w jedności z Kłem Teodozyusz V, który podpisal akt zjednoczenia Klów zawarty za Michala VIII Paleologa. Gdy Unia została zerwana, Teodozyusz zrzekł się patryarchatu i usunal się do Syryi, gdzie Beyrut, Tripolis, Ptolomaida, Tvr i Svdon jeszcze pozostawały w posiadaniu Krzyżowców. Odtad aż do Soboru Florenckiego niema żadnego patryarchy, o którymby pewne były wiadomości, co do jego wiekatolickich. W r. 1367 patryarchowie Filoteusz z Knstpla, Nifon z Aleksandyi i Łazarz z Jerozolimy przysy-łają do pża Urbana V listy wyrażające uległość St. Aplskiej. Stolica antyocheńska widocznie wtedy wakowała, gdyż niema żadnej wzmianki o tem mieście w sprawie zjednoczenia.-Za patryarchatu Doroteusza I, odbywał się Sobór Florencki (1438-1439), który tak decydujący wpływ wywarł w Syrvi. Trzej patryarchowie: antyocheński, aleksandryjski i jerozolimski podpisali przez swych reprezentantów akt Unii (por.

Acta Conc. Flor. ed. Romae 1865, p. XIV założył w Rzymie kolegium grec-321). Gdv po skończonym soborze pa- kie św. A anazego, z krórego wyszlo tryarcha knstplski Mitrofan, szczerze oddany sprawie Unii, złożył z godności bpów niespokojnych i burzycieli pokoju, aby obsadzić stolice bpami pobożnymi i po katolicku myślącymi, trzej patryarchowie uznali czyn ten za nielegalny, i ulegając wpływom tureckim, którym bardzo było nie na reke zjednoczenie Klów ze względów politycznych, zwołali synod i potepili breve zjednoczenia, podpisane we Florencyi; nadto postali do cesarza i Mitrofana decyzyę synodu, grożac ekskomunika w razie oporu. Knstplu miał się wtedy odbyć w r. 1450 synod, na którym jakoby uroczyście potepiono i odrzucono Unie. Historycy Leon Allatius (De Ecciae Orient. et Occid. perp. consensu. l. III, c. IV, n. l.) i Pitzipios (L'Eglise orientale, p. III, p. 113—130) dowodnie wyka-zują, że akta tego synodu są wyraźnie sfalszowane. O ile jednak synod ów jest zmyślony, o tyle apostazya trzech patryarchów jest historycznie stwierdzona.-Po śmierci Doroteusza, jego następca Michał III zebrał swych bpów na synod i odnowił przyjęcie Soboru Nastepnie porozumial sie Florenckiego w tej sprawie z patryarchą aleksandryjskim i jerozolimskim i otrzymawszy ich zgode, wysłał do Rzymu z zawiadomieniem o poddaniu się St. Aplskiej archidvakona Mojžesza (Por. Tacticon Antyocheński wyjęty z manuskryptu arabskiego przez o. Rijk, kaplana grekokatolickiego, obecnie archimandryte i wikaryusza patryarszego w Kairze; część manuskryptu tego jest przełożoną na język francuski w "Revue des Eglises d'Orient," t. II, p. 411, 412). Po Mi-chale III nastapil Teodor V, który uczynił to samo co jego poprzednik i † katolikiem w r. 1465. Trzeci następca Teodora V, Michał V przeniósł stolice patryarszą do Damaszku w r. 1531, wskutek zburzenia Antyochii przez trzęsienie ziemi ("Revue des Eglises d'Orient." II. 485).—Z nastepnych patryarchów, zwraca uwage Joachim V, (ok. r. 1560), który wedle wyżej wspo-mnianego »Tacticon" szanował decyzye sob. Florenckiego; wysłał on list okólny, w którym zabrania wyrażać sie ubliżająco o pżu i wykazuje jego prymat w calym Kle.-W r. 1581 pž Grzegorz tryarchów katolickich.-Cyryl V jak-

wielu meżów sławnych greko-unitów, hellenów, rusinów, rumuńczyków i t. d. Joachim VII, trzeci następca Joachima V, był obecny na synodzie w Knstplu, w r. 1593, na którym zatwierdzono erekcye Moskwy na patryarchat. (Oriens christ, II, 772) Od drugiego jego następcy Atanazego III zaczyna się coraz więcej uwydatniać ruch katolicki w poprzednikach bezpośrednich Cyryla Thanasa. Co do Atanazego III niema watpliwości, że był katolikiem (Por. Table chronogr. de l'estat du Christianisme, Paris 1621, fol., p. 848; Allatius, op. cit. l. III, c. 7, Nr. 8, c. 988); on to zwołał synod do Damaszku, na którym bpi uroczyście przyjeli 5 artykułów wiary, określonych we Florencyi. W tym właśnie czasie miał miejsce znamienny wypadek, Grecy szukający schronienia we Włoszech, byli przedmiotem nieustannych prześladowań ze strony Łacinników, zmuszających ich do konsekrowania na chlebie przaśnym. Grecy udali się ze skargą do Rzymu; po długich dyskusyach decyzye pskie potępiły postępowanie Łacinni-ków, Grekom zaś polecono zawsze zachowywać zwyczaje ich Ojców. (Por. Allatius, op. cit, l. III, c. 7, Nr. 3, c. 982). Ten akt sprawiedliwości ze strony St. Ap. jest tvm charakterystyczniejszym, że w tej właśnie epoce Arabowie z Aleksandryi, palili księgi greckie i usiłowali zniszczyć całkowicie ich język.—Eutymios II (od r. 1643) pełen był uczuć katolickich i znany był z życia bardzo surowego. Już poprzednio, jako arbp Alepu, dał się poznać z przychylności ku Klowi. Jako patryarcha miał za doradce o. Queyrot jezuite, który będąc znawcą języków wschodnich i O O. greckich, ważne oddał usługi patryarsze. Po Eutymiosie Melitios mnich z Chio, który wstąpił na stolice patryarsza pod imieniem Eutychiosa, lecz przejściowo tylko siedział na tej stolicy, gdyż już w r. 1643 na patryarche był obrany Makaryu s z I I I. Dwuznaczne jego postępowanie, a zwłaszcza potwierdzenie na sy-nodzie w Knstplu w r. 1668, wyznania wiary Piotra Mogily, metropolity kijowskiego, nie pozwala zaliczyć go do pakolwiek wybrany na stolicę patryarszą przez schizmatyków, nawrócił się i szczerze był oddany Kłowi katolickiemu. Zwołał on synod do Tripolis, na którym obmyślono środki utwierdzenia w wierze katolików i rozszerzenia decyzyj soboru Florenckiego. (Revue des Eglises d'Orient, t. II, p. 412). Za czasów Cyrylla V wielu pralatów poszło za przykładem jego, między innymi op. Bevrutu i arcbp Tyru i Synodu Eutymios, który wprowadził do rytu greckiego różne zmiany, (zmiany te były zniesione przez Benedykta XIII), odnosił się z zmiany, różnemi sprawami do St. Aplskiej; on także zbudował klasztor zwany Deir-el-Moukhalles czyli Najśw. Zbawiciela, w Dżuni (na Libanie), który później stał się domem macierzystem kongregacyi bazyliańskiej. Po śmierci Cyryla V w r. 1720 następcą jego został dawny jego współzawodnik do stolicy antyocheńskiej Atanazy IV, (1720—1724). Był to ostatni patryarcha schyzmatycki. Mimo pewnych skłonności do katolicyzmu, † nie chcąc złożyć katolickiego wyznania wiary.

Następcą jego był Cyryl VI Thanas, który ostatecznie odłączył katolików od shyzmatyków.

Z tego co dotad powiedziano jasny wniosek, że nieprzerwana prawowierność katolicka pewnej liczby Greków patryarchacie antyocheńskim jest rzecza bardzo prawdopodebna, zwłaszcza od soboru Florenckiego, Ani też nie można utrzymywać napewno, że patryarchat ten przed Piotrem III był jednomyślnie schyzmatyckim, bo za Jana III pża, którego pontyfikat zajmuje pośrednie miejsce między Mikołajem I, współczesnym Focyuszowi a Piotrem III, imię pża urzędownie było umieszczane w dyptychach. Zresztą wpływy Krzyżowców musiały korzystnie oddziaływać na katolickie stosunki na Wchodzie. Przypuściwszy nawet, że patryarchat ten był schyzmatyckim, pewną jest rzeczą, że shyzma ta była tylko materyalna.

II. Cyryl VI Thanas (1724—1759). Po śmierci Atanazego IV bpi zebrani w Damaszku obrali na patryarche Serafina Thanasa, dawnego ucznia kolegium Propagandy, który przyjąl imię Cyryla VI. Mąż ten był w rękach Opatrzności narzędziem do stanowczego

wskrzeszenia katolicyzmu w patryarchacie antyocheńskim. Jak zwykle wielkie dzieła zaczynają się od prześladowania. Pewien Sylwester niewiadomego pochodzenia, rościł prawo do patryarchatu. Skoro Cyryl został intronizowany w Damaszku, Sylwester udał się do Knstpla, zjednawszy sobie przedtem patryarche Jerozolimskiego i Knstplskiego obietnica, że jeżeli uznają go za patryarche, on obiecuje odwieść Kł antyocheński od Zwoluja tedy synod w katolicyzmu. Knstplu i przedstawiają wielkiemu wezyrowi, że zakonnicy łaciń-cy podstepnie zmuszają poddanych sułtana do zmiany religii i zostania papistami. Sultan wtedy zabronił swym poddanym przyjmować wiarę katolicką, misyonarzom łacińskim utrzymywać stosunki z Grekami, Armeńczykami itd., nakazujac, że jeżeli kto z jego poddanych przyjął wiare katolicką, musi wyrzec się jej natychmiast i wrócić do dawnej. Sylwester, wskutek starań ajentów angielskich i niektórych wpływowych Turków, uzyskał firman, uznający go jako patry-archę antyocheńskiego i pozwalający mu uwięzić lub skazać na wygnanie swego współzawodnika i jego zwolenników. Nielegalność takiega postepowania sultana skłonila ambasadora francuskiego d'Andrezel'a do zwrócenia uwagi wielkiemu wezyrowi, że ono jest przeciwne umowie z rządem francuskim; wskutek tego wykonanie tych rozporzadzeń zostalo zawieszone; d'Andrezel pracowal, by je skasowano, gdy śmierć jego przer-wała te rokowania. Między ir nemi synod knstpiski postanowil, by podano Klowi antyocheńskiemu formule wyznania wiary, w której nietylko opuszczono "Filioque," ale wyraźnie zaznaczono, że Duch św. tylko od Ojca pochodzi,

Na wieść o rozporządzeniach Sylwestra Cyryl VI schronił się do klasztoru Zbawiciela na górze Libanu. Władze cywilne uwięziły bpów i kaplanów wiernych Klowi i notablów grecko-katolickich w Damaszku, Alepie, Tripolisie i Sydonie, grożąc jednym wygnaniem, innym śmiercia, jeżeli nie przyjmą wiary nowego patryarchy. Znależli jednak katolicy przyjaciół, którzy przez swe wpływy, a także drogą dypłomatycznych interwencyj krola francuskiego, otrzymali

dla uwięzionych bpów i wiernych uwol- jęła wyznanie wiary od patryarchy, pónienie.

Sylwester przybywszy do Alepu zażądał od kapłanów i ludu przyjęcia 2 formul wiary przeciwnych wierze katolickiej. Wielu katolików odmówiło podpisania tych formul; wielka jednak liczba kaplanów uległa, inni wierni Kłowi poszli w góry dzielić los swego pasterza. Gwalty których dopuszczał się Sylwester i interwencya z tego powodu konsula francuskiego u gubernatora miasta sprawiły, że Sylwester lekajac sie, by sprawa nie poszla do Knstpla, sam udal sie tam. Wtedy katolicy wystąpili ze skargami do władz miejscowych i do Stambulu i zażadali od Porty depozycyi intruza, co też otrzymali. Sylwester żył czas jakiś w Knstplu w zapomnieniu, nie zaprzestał jednak intryg i starań, by wrócić do dawnej godności. Przez protekcye księcia Scaltatoghlou na Woloszczyźnie wrócił do łaski sułtana, który dal mu firman, nadający mu dawną juryzdykcyę i prawa. Wróciwszy do Damaszku rozpoczął nowe prześladowanie katolików, używając do tego szeregu intryg, lecz ponowne interwencye konsula francuskiego w Sydonie i ambasadora w Knstplu spowodowały ponowna depozycyę Sylwestra, jak to zobaczymy później. W r. 1743 katolicy wznowili starania o uzyskanie firmanu dla Cyryla VI, co wiele kosztowało starań i pieniedzy, ale tylko 40 dni był ów firman prawomocny, a Cyryl po dawnemu sprawował swą juryzdykcyę przez prokuratora. Sylwester ze swej strony dopial tego, że uzyskał nowy firman, dający mu prawo uwięzić Cyryla, skazać na wygnanie i zamknąć w monasterze greckim schyzmatyckim na górze Synai. Cyryl ukrył się ponownie w klasztorze Zbawiciela; przyjaciele patryarchy ucierpieli nie mało, a władze tureckie w Syryi, rozpoczęły prześladowania katolików, chcąc wycisnąć z nich, ile się da, pieniedzy.

Tymczasem w Damaszku katolicyzm szerzył się, dzięki opiece gubernatora przychylnego Kłowi. Do r. 1750 było już katolików 9,000, z których wielka liczba była rytu greckiego. Cyrylowi VI zawdzięczać należy, że z Rzymem nanowo zawiązane zostały stosunki. Stolica aplska przez swych delegatów przy-

zniej (w r. 1744) udzieliła mu paliusza, wreszcie regulowała różne sprawy, tyczace rytu Kla greckiego i inne, zastrzegając, aby żadnych zmian na przyszłość nie czyniono bez upoważnienia pża. Za patryarchatu też Cyrylla VI pż Benedykt XIV potwierdził konstytucye Bazylianów kongregacyi św. Jana Szueir r. 1756. Cyryl czując bliski swój goniec abdykował ze swej godności w r. 1759 i + w r. 1760. Abdykacya Cyryla wywołała zaburzenia wśród Greków. Ponieważ abdykował bez zgody St. Aplskiej, Klemens XIII uznał abdykacyę za nieważną, naznaczony zaś przez Cyryla na jego następce Ignacy Ĵohar został obłożony cenzurami: Stolica zaś Aplska mianowała patryarchą Maximosa Hahim arcbpa Alepu.

III. Od Cyryla VI Thanasa do Maximosa III Mazlouma.-Maximos Hahim arcbp Alepu wstapił na stolicę patryarszą w roku 1760, po długich sporach, pod imieniem Maximosa II Hahima, który zmarł w następnym 1761 roku. Po smierci Maximosa II-go obrany zostal Atanazy Dahan, który przyjał imie Teodozyusza VI (1761–1788) i obrał za rezydencyę klasztor Qarqafe. Johar, o którym wyżej była mowa, znów upominal się o swe prawa do stolicy patryarszej antyocheńskiej. W tym ce-lu udał się on do Rzymu; toż samo uczynił Teodozyusz, nie osobiście wprawdzie, ale przez dwóch posłów, zakonników z kongregacyi św. Jana z Szueir, prosząc o potwierdzenie swego wyboru. Johar upokorzył się i okazał swą sub-misyę Teodozyuszowi VI, i wtedy uwol-niony został z cenzur. Klemens XIII pż zatwierdził patryarchę w jego godności w r. 1764 i udzielił mu paliusza. Sprawa zdawała się skończona; tymczasem Johar powróciwszy z Rzymu, zwołał synod z oddanych sobie bpów, którzy go powtórnie wybrali na patryarchę. Po dojwiadomości o tem do Rzymu, Johar i jego wyborcy zostali w r. 1764 ekskomunikowani, a elekcya unieważniona. W r. 1768 Johar poddał się wyrokowi pskiemu i tym razem już szczerze, a za jego przykładem poszli inni bpi exkomunikowani. Teodozyusz VI Dahan † w r. 1788.

bpi jednomyślnie prawie obrali na patryarche Ignacego Johara bpa Sydonu, który, tym razem już legalnie, zasiadł na tronie patryarszym pod imieniem A tanazego V (1789-1794) i zatwierdzony został przez pża Piusa VI w r. 1789. Atanazy w r. 1790 zwołał synod do klasztoru Zbawiciela. W r. 1792 pewien grek niekatolik w Deir-el-Qamar na Libanie zabil greka katolika, pochodzącego ze szlachetnego rodu, i bojac sie zemsty rodziny zabitego schronil się do patryarchy Atanazego V, który osobiście udal się do Deir-el-Qamar i pojednał zabójcę z rodzina ofiary. Ten czyn szlachetny tak wzruszył greków niekatolików miasta, ze wszyscy przyjeli wiare katolicka.

Atanazy V + w r. 1794 w klasztorze św. Eliasza, w miasteczku Rechmaia na Libanie. Następcą jego został Cyryl VII Siaga, zatwierdzony w godności patryarchy przez Piusa VII w r. 1796, lecz w tymże roku †. Patryarcha wtedy został Agapios III Matar (1796-1812), potwierdzony przez Piusa VII w r. 1797. Był to uczony mąż, znawca F. św. i O. O. Kla i gorliwy pasterz. Miał zatarg z misyonarzami Franciszkanami o przyjmowanie G-eków-katolików do III zakonu św. Franciszka, co było wzbronione misyonarzom dekretem patryarchy Teodozyusza IV, i potwierdzone przez Propagandę w r. 1767. Franciszkanie nie liczyli się z tym zakazem, wtedy Agapios III otrzymał z Rzymu nowe potwierdzenie de-kretu swego poprzednika w r. 1801. W myśl powzietych zamiarów reformy patryarcha postawił w r. 1811 w Ain Traz semmaryum, w którem duchowień--two świeckie miało pobierać systematyczna nauke i ksztalcić serce. Pierwszym dyrektorem tego seminaryum był archp Alepu Maximos Mazloum. Tu też Agapios III oddał Bogu ducha w r. 1812, i tu w kaplicy seminaryjskiej został pochowany.

Następcą Agapiosa III był Ignacy VI Sarruf, poprzednio bp. w Bayruth, który jeszcze przed otrzyma-niem godności patryarchy założył kongregacye bazyliańską w Mar Sema- sa III.

Po śmierci Teodozyusza VI Dahana, został zamordowany dn. 6 listopada. Bpi zebrali się w Ain-Traz i w r. 1813 obrali na patryarche Atanazego VI Matara, który założył swą rezydencye Ain - Traz; lecz zanim został zatwierdzony przez pża, † w tymże 1813 roku z zarazy, która wybuchła gwal-townie w Syryi. Pierwszą ofiarą grasującej przez 10 lat epidemii był wlasnie Atanazy. - Na osierocona stolice wstapił Makary IV (1813-1815), którego krótkie, bo dwuletnie zaledwie rządy na stolicy patryarszej, pełne były niepokojów i prześladowań, zwłaszcza w Homs, ze strony archpa greckiego schyzmatyckiego. Makary † dn. 3 grudnia 1815 r. w Deir el Moukhalles i został pochowany w kościele klasztornym. Dopiero dnia 11 lipca t. r. wybrano nastepce Makarego o. Mojżesza Qattan'a, kaplana z Zug-Mikhail. hail. Wybór dokonany był przez 4 tylko bpów, gdyż tylu zostało tylko wskutek zarazy i prześladowań. Po o-trzymaniu sakry bpiej nowy patryarprzybrał imię Ignacego V (1816-1833) i obrał za rezydencye klasztor św. Michała w Zug. Potwierdzo-ny przez Piusa VII w r. 1817, otrzymal paliusz w r. 1818. Za rzadów tego patryarchy zaszły ważne nieporozumienia w kongregacyi w Szueir, które w końcu doprowadziły do rozdziału kongregacyi na dwa oddzielne zgromadzenia: Bazylianów Szueritów i Bazylianów Alepinów. Miały też miejsce srogie prześladowania katolików w Alepie i Damaszku. Zaraza dziesiatkowała ludność. Wreszcie patryarcha dotknięty został choroba oczów, która zakończyła się slepota. Ježeli dodamy do tego brak bpów na wakujących stolicach, będziemy mieli smutny obraz nieszczęść, które zwaliły sie na te cząstke owczarni Chrystusowej. Jedyna pociecha dla wiernych w tym okresie był szybki rozwój i kwitnacy stan katolicyzmu w dyecezyi Alep. W r. 1833, skolatany wiekiem i ciepieniami † sędziwy patryarcha w 84 r. życia, w klasztorze Zwiastowania w Zug i tamże został pochowany. Po śmierci Ignacego V Qattana obrany został patryarchą w d. 14 marca 1833 arcbp Myry Maximos Mazloum pod imieniem Maximo-

an. Zostawszy patryarchą w r. 1812 IV. Maximos III Mazloum osiadł w Mar Semaan. W tymże r. (1833–1855). Wybór Maximosa na pa-

tryarchę zrobił bardzo dobre wrażenie przez Greków katolików, M. konsekrował w Syryi. Znane były wiernym świetne czyny gorliwego pasterza. Stan Kla w Syryi w chwili objęcia przez M. stolicy patryarszej, wedle statystyki, która z konieczności nie może być ścisła, gdy idzie o Kł na Wschodzie, tak się przedstawial. (Por. Annales de l'oeuvre de la Propagation de la Foi, t VIII, p. 218) Damaszek posiadał katolików rytu greckiego ok. 5,000 do 6,000; Alep 7,000 z 14 kapłanami świeckimi. Tyrzaledwie 600 i nieco wiecej Beyruth.Smyrna ok. 200. 8 bpów rządziło wiernymi. W okregu Yabroud stanowiacym resztke dawnej dyecezyi Homs, katolicy należeli do juryzdykcyi bpa Balbeck'u. W E-gipcie melchici byli bez bpa. Co do duchowieństwa stan nie wiele byl lepszy. Oprócz pewnej liczby kaplanów żonatych, kaplani świeccy nie istuieli. Zakonnicy nie mieli odpowiedniego wyksztalcenia; przytem niezgody i stronnictwa między istniejącymi kongregacyami nie przyczyniały się do ich rozwoju i wpływu ich członków na wiernych. Co do wiernych, to różnice między grekami katolikami a schyzmatykami stanowiło chyba prześladowanie pierwszych przez drugich. Malżeństwa mieszane zawierane były zwykle ze szkodą prawowierności strony katolickiej. Zgromadzenia męzkie i żeńskie były zupelnie rzeczą nieznaną. Pod względem cywilnym wszakże katolicy, wskutek starań dyplomatów francuskich, zdobyli pewne prawa i stosunki bardzo się poprawiły a duch w narodzie znacznie się ożywił.

Maximos został potwierdzony na stolice patryarszą na konsystorzu, odbytym w dn. 1 lutego 1836 r. przez Grzegorza XVI pża. Pierwszą troską nowego patryarchy było seminaryum w Ain Traz. Na przełożonego naznaczył o. Bazylego Chahiat'a. Seminaryum to jednak nie dawało oczekiwanych rezultatów. W r. 1840 wśród zamieszek, jakich widownią była Syrya, zostało spalone przez Druzów i dopiero przez pózniejszego patryarche Grzegorza II Youssef'a je odbudowano. Otrzymawszy pozwolenie Ibrahima Paszy udał się Maximos do Damaszku w roku 1834, Od stu prze- na czas jakiś z terenu wypadków, i udał szło lat żaden patryarcha katolicki nie mógł pokazać się w tem mieście, z powodu nieprzyjaznej postawy Greków chał do Marsylli i Paryża. Z tą poschyzmotyków przyjaty z godziele postawy do chał do Marsylli i Paryża. Z tą poschyzmotyków przyjaty z godziele postawy do chał do Marsylli i Paryża. Z tą poschyzmotyków przyjaty z godziele postawy do chał do Marsylli i Paryża. schyzmatyków. Przyjęty z zapalem dróżą łączy się fakt założenia kla rytu me-

nowo wystawiony kł i odbył wraz z ludem tygodniowe rekolekcye, przygotowujace do Komunii św. wielkanocnej, wedle zwyczaju zachowywanego dotad w Syryi. (Por. Kronikę albo Roczniki Szueritów z r. 1834). Następnie zabrał się do pracy pasterskiej w zapuszczonej dotad owczarni: usunał nadużycia, założył kongregacyę Zwiastowania dla meżczyzn i kobiet, mającą za zadanie nauczanie katechizmu maluczkich; założył kasę dobroczynną dla ubogich; wydał list pasterski dogmatyczny o pochodzeniu Ducha św. i inny o małżeństwie. W r. 1834 udało mu się otworzyć kaplice katolicką w Homs, mieście dotąd zam-kniętem dla katolików. Odbył wizytę pasterską do Hauran. Kraina ta zaniedbana od 150 przeszło lat, niemająca bpa, potrzebowała bardzo troskliwej o-pieki patryarchy. To też Maximos zwie-dzał szczegółowo wioski i miasteczka, katechizował, odprawiał rekolekcye z ludem, aby zas zaopatrzyć najpierwsze i najgwaltowniejsze potrzeby duchowne wiernych, wyświęcił dla nich kilku ka-planów. Kilka miesięcy trwała ta wizyta pasterska, a skutki jej byly blogoslawione; jeszcze są starcy pamiętający patryarchę i z zachwytem wspominający o jego bytności w ich prowincyi. Podobną wizyte pasterską odbył później do Egiptu. Najważniejszym jednak aktem dokonanym przez Maximosa był synod melchickí zwołany do Ain-Traz w r. 1835. Wydano na nim 25 kanonów w kwestyach obyczajów i liturgii wschodniej. Postanowiono też między innemi, aby dla Egiptu nie naznaczać bpa z tytułem bpa tego kraju, ale tylko w charakterze wikaryusza stolicy Aleksandryjskiej, wysylanego z ramienia patry-archy antyocheńskiego, który też całkowita zastrzegł sobie juryzdykcya nad klami w Kairze, Aleksandryi, Damiecie i Rozecie. W r. 1840 Maximos, po odbyciu wizyty pasterskiej w Egipcie, zamierzał jechać z powrotem, gdy w Syryi wybuchla rewolucya pko Ibrahimowi Paszy. Trudne było polożenie patryar-

chickiego w Marsylii. - Maximosowi też należy się zasługa utworzenie kle- 1864), gorliwy i uczony ten prałat tro-ru świeckiego, który faktycznie nie skał się nieustannie o dobro powierzoistniał, oprócz w mieście Alep; nielicząc nej mu owczarni. W r. 1865 odbudorównież kilku kapłanów żonatych, rozproszonych po dyecezyach. Mnóstwo też! wystawił kłów, między innymi i w Jerozolimie, a nadto rezydencye patryarchalna, o co specyalnie jeździł do Knstpla, by otrzymać pozwolenie. Nie mniejszą też zasługa M-a było zwołanie synodu do Jerozolimy w r. 1849. Synod ten miał zorganizować zewnętrznie Kł. melchicki i uporządkować dyscyplinę wewnętrzną. Niestety, zadania swego nie spełnil; nawet zaginely jego akta oryginalne i pamięć o nim się zatarła. Synod ten wydał 140 kanonów, w kwestyi administrowania rakramentów, hierarchii klnej, karności, liturgii, żakonników i rytu. Maximos † w r. 1855 żałowany przez wszystkich. Był to jeden z tych opatrznościowych mężów, którzy zja-wiają się od czasu do czasu w Kle, w chwilach ciężkich, aby przez swą gorliwość, odwagę i świętość życia ożywić ducha wiernych a pasterzom wskazać wymowny przykład życia apostolskiego

V. Od śmierci Maximosa Ill Mazlouma do naszych czasów.

Okres ten jest epoka odradzającego sie Kla melchickiego. Dwudziestoletnie rządy Maximosa zapewniły mu dalszy rozwój, zapoczątkowany przez Cyryla VI Thanasa, który polożył trwałe podstawy jego istnienia, przez stanowcze wyodrebnienie go od schyzmy greckiej i wyraźne oparcie się na zasadzie katoličkiej jedności ze Stolicą Aplską. Na-stępcy Maximosa przykładali cegiełkę po cegielce do tej budowy, która mimo wysiłki piekła, utrwala się coraz wiecei.

Po śmierci Maximosa następujący patryarchowie rządzili Klem melchickim.

Klemens I Bahous (od r. 1856) mąż wielkiego zaparcia się i wysokiej doskonalości († w opinii świątobliwości). Za jego patryarchatu wynikły groźne zamieszki z powodu kalendarza gregoryańskiego, zaprowadzonego zbyt pospiesznie; nawet doprowadziły one do rozdwojenia w łonie Kla melchickiego, które, na szczęście, dało się zażegnać.

Grzegorz II Youssef (od r. wał seminaryum w Ain-Traz, zburzone w czasie zamieszek w r. 1841.

Piotr IV Geraigiry (od r. 1898), ur. w Zahle w r. 1841; obrany bpem Cezarei Filipowej albo Paneas w r. 1886. Za jego patryarchatu seminaryum w Ain-Traz na Libanie zostało zamkniete, a wychowańcy jego w liczbie 15 wysłani zostali do Rzymu, do kolegium greckiego, przez Leona XIII zreorganizowanego.

Cyryl VIII Geha (od r. 1902), ur. w Alepie w r. 1840, obrany arbpem Alepu w r. 1885, patryarchą został dn. 20 czerwca 1902 r., potwierdzony przez Stolice Aplska w dn. 22 czerwca 1903 r. Za jego patryarchatu Damaszek uznany zostaje za siedzibę patryarchy, który za specvalnym indultem St. Aplskiej otrzymał juryzdykcyę na stolice Aleksandryjską i Jerozolimską. Na mocy wiec tego indultu patryarcha Antyocheński ma nadto tytuł patryarchy aleksandryjskiego i jerozolimskiego i posiada 3 wikaryuszów patryarchalnych w Damaszku, Aleksandryi i Jerozolimie. Nadto, jeszcze od r. 1895 ma również juryzdykcye nad katolikami grekami patryarchatu knstplskiego. Rezyduje latem w Damaszku, zima w Aleksandrvi.

Kościół więc greko-melchicki katolicki pozostaje pod zarządem patryarchy antyocheńskiego, który równocześnie jest patryarcha aleksandryjskim i jerozolimskim. Bpstwa należące do patryarchatu są: Tyr, Saida i Deir el Qamar, Bossa i Hauran, Homs, Beyruth i Gebail, Laodycea, Baalbeck, Tripoli, Tourzol, Zahle i Bequa, Tars, Damietta, Akra, Nazaret i Paneas. Kaplanów dla narodu melchickiego dostarcza seminaryum św. Anny w Jerozomie, zostajace pod kierunkiem O. O. Białych. Zresztą wiele jeszcze spraw w Kle greko-melchickim pozostaje do uregulowania i całkowitej jego reorganizacyi wewnętrznej i zewnętrznej. Bedzie to zadanie przyszlego soboru narodowego melchickiego, przepisanego przez Leona XIII i przez niego w głównych zarysach przygotowanego, a tak goraco upragnionego przez melchickie ducho-

wieństwo i wiernych.

Literatura do historyi Kla melchickiego oprócz dzieł wyżej wspomnianych, obecnie jest dosyć bogata. Z nowszych dziel wymieniamy: Ata Gregoire, Abrègé de l'histoire de la nation des Greeqs melchites catholiques. Beyrouth 1884, 8-o; Kayata Polycarpe, Monographie de l'Eglise grecque catholique de Marseille etc. Marseille 1901, 180; Le mémoire sur l'Etat actuel de l'Eglise grecque catholique dans le Levant. Marseille, 1841, 8-o; Charon C., Histoire de l'Eglise grecque melchite w miesięczn. "Echos d'Orient," 4-o, Paris 1901, str. 168, 325; 1902, str. 18, 82, 141, 203, 264, 332; 1903, str. 16, 113, 198, 298, 379; 1904, str. 21; 1906, str. 11, 32, 199, 283, 360; 1907, str. 21, 102, 167, 223, 329, i wiele innych artykułów cennych, dotyczących pojedynczych wydarzeń lub biografij osobistości, wybitnych w dziejach Kła melchickiego. (Por. L'Echos d'Orient, Il. cc.; Battandier, L'Annuaire pontifical catholique, 1906, 1907).

X. J. N.

Gremjał (velum gremiale) okrycie, jakiego używają bpi od czasu wieków średnich do osłonięcia przedniej części ornatu, gdy siedzą (Gavantus, t. I pars II tit. I str. 79) podczas uroczystej Mszy św. W początkach wieków średnich w wielu kłach katedralnych, w celu uchronienia ornatu od zabrudzenia kaplani zaczeli używać białych lnianych lub jedwabnych opon do okrycia kolan celebrującego kaplana oraz dyakona i sub-dyakona. W w. XVI, kiedy ornaty skrócono i zaczeto je ozdabiać bogatym wypuklym haftem, skrócono też i gremjał i ozdobiono go też podobnie jak ornat. Gavantus, (p. V, str. 257. De mensuris propriis sacrae supellectilis) daje miare: długości 2 łokcie a szerokości lokteć jeden i uncyi okolo dwunastu. Dziś gremjal jestto czworoboczny jedwabny płat materyi, tego koloru co i ornat, długi na metr i prawie tyle szeroki, opatrzony miękką podszewką i obszyty dokoła złotym galonem lub torsadką, a Episcoporum (lib. I, c. XXI, n. 9). Po za Mszą św. nie jest używany. Podczas Znajdują się dotąd na Igallico-Fjordzie

uroczystej Mszy bpiej, trzyma go kleryk w skrzyżowanych przed piersią rę-kach, a ile kroć razy bp usiądzie, podaje dyakonowi asystentowi, a ten okrywa nim kolana bpa. Na uroczystość N. M. P. Gromnicznej i przy rozdzielaniu popiolu kolana bpa okrywa się osobnym lnianym białym obruskiem. (Por. Cer. Episc. lib. II, t. XVI i VIII). Ks. Każ. Kobrz.

z Grenady Ludwik ob. Ludwik z Grenady.

Greneto ob. d'Hauterive.

Grenlandya. Wyspa północno-polarna należąca do Ameryki. Północne jej brzegi nieznane. Norwegczyk Eryk Raudi, albo Hin Röde, przybył w 986 r. do kraju, na zachód od Islandyi położonego, który już przedtem był zauważony przez rozbitków morskich. Nazwał go Grenlandya, od brzegów jego, latem zielonych. Wyspa ta przyciągnęła Islandczyków i utworzyło się społeczeństwo pod naczelnictwem Fryka. Syn jego Leif odwiedził Norwegję w r. 999, i został namówiony przez króla Olafa do przyjęcia Chijaństwa. Misyonarze sprowadzeni w celach propagandy dopelnili swego zadania. Początkowo Grenlandya podlegala arcystolicy Brema Hamburskiej. Pierwsze o niej wieści, znajdują się w liście pża Wiktora II w r. 1055, pisanym do arbpa Adalberta: "Archiepiscopatum Hamburgensem tibi confirmamus cum omnibus ad eum pertinentibus, videl, episcopos in omnibus gentibus Sueonum... Gronlandon et universarum septentrionalium nationum".Adam z Bremy, w swojej "Historia ecclesiastica", mówi o grenlandzkim bpie Adalbercie. Chijaństwo rozszerzyło się wzdłuż brzegów Ameryki półn.; na południu od Bostonu znajdują się jeszcze ruiny kamiennego kła, najdawniejszego stylu. Po odjeździe do Finlandyi Eryka Gnüpsőna, uchodzącego za pierwszego bpa Grenlandyi, udano się do króla norwegskiego Sigurda, by mianował innego w jego miejsce. Ten posłał do arbpa Lundu Asger'a w r. 1103, jako do metropolity mianowanego przez pża, Asger zaś poczęsto bogatym haftem ozdobiony. U- świecił uczonego norweg. Arnalda. Śtożycie gremjału przepisuje Ceremoniale lica bpia ustanowioną została w Gardar, święcił uczonego norweg. Arnalda. Stogdzie się utrzymywała do reformacyi. giego, 14 szerokiego, z murami, grubymi na 4 do 8 stóp. Oprócz tej katedry było jeszcze 11 klów i dwa czy trzy klasztory. Stolica bpia często wakowała, skutkiem odosobnienia kraju i rzadkich stosunków z Norwegją. Król Eryk † w r. 1299 a bp Oslow cztery lata potem, zaś dopiero w r. 1308 bp Arne uwiadamia o tem bpa Thord; nic więc dziwnego, wobec tego, że osierocenie stolicy trwalo długie lata. Jon I Kunt nastapil po Arnaldzie na stolicę Gardu; po nim Jon II 1187 — 1209. Z czasów Arna 1314 – 50, znajdujemy kwit na dziesięcinę klną i grosz ś-go Piotra. Za życia Arna jeszcze, w r. 1343 zo-stał poswięcony na bpa Jan III, który zwołał koncylium prowincyonalne. Omawiano na niem kwestye czystości kapłanów, ich obowiązki jako dusz pasterzy, ubiory klne, obowiazek starszych księży kierowania młodszymi, klauzurę zakonnic, duchowne prawa, niewzruszoność Kła etc. Bp Arne † w r. 1378, a śmierć jego była wiadomą dopie-ro w lat pięć, po jego zgonie. Tymczasem stosunki Grenlandyi coraz się stawaly gorsze, a wiara i życie chijan były w niebezpieczeństwie. Handel był monopolem królewskim; Norwegja wy-ludniona przez epidemję, a miasto Bergen w 1393 r. zburzone. Sasiedni naród pogański Eskimosi kilkakrotnie napadali na chijan, niszcząc kły w r. 1418. W XV w. Grenlandya zostaje zupełnie od Europy odcięta. Przedostatni bp Drontheimu Eryk Walkendorf chcial odszukać kraj stracony i w tym celu studyował dawne dokumenty i rozpytywał ludzi, lecz przygotowana już wyprawa nie doszła do skutku. Arbp chciał ją na koszt własny ryzykować, lecz z warunkiem, by następnie w ciągu lat dziesieciu dochody kraju, do niego należały, król jednak na to się nie zgodził. W r. 1536 wybuchł bunt przeciw duchownej władzy, lud chciał tylko litery Ewangelii, a nie władzy bpiej się trzymać. Odtad Grenlandya zostaje zupelnie zapomniana.

W późniejszych czasach Holendrzy ją odwiedzili, lecz nie osiedlali się na miejscu. Wtedy Luteranie obrali ją so-

ruiny kła ś-go Mikołaja, 42 stóp dłu- od 1721 do 1736 i założył seminaryum grenlandzkie w Kopenhadze. Gdy zmarl, syn jego prowadził dalej to dzielo, tlumaczac na jezyk grenlandzki N. Testament, katechizm i pieśni religijne. W r. 1733 przybyli tu bracia Morawczycy (Hernhuci) założyli cztery misye. Ludności liczyła G. w r. 1880 do 10,000 dusz. Co do katolicyzmu, ten się już nie utrwalił, tembardziej, że się nie powiodły próby propagandy na Islandyi i Färroerze. (Por. Grenlands historyske. Mindesmaerker Kjobenhavon 1845 (3 tomy, szczeg. zaś t. III-ci); Den Norske Kirkes Historie under katholicismen, 2 Bind, Krist. 1856 - 8; Tönder Nissen, De nordiske Kirkers Historie udgivet ret Th. Odland, Kristjania 1884).

Grenoble—bpstwo we Francyi (dioec. Gratianopolitana). Miasto Geleży w szerokiej dolinie rz. Izery, przeważnie na prawym jej brzegu. Niegdyś było to Cularo "oppidum" Gallów. W IV w. na cześć cesarza Gracyana otrzymało nazwę Gratianopolis. W wiekach śred. G-e należało do królestwa Burgundzkiego, a od r. 1033 podpadlo pod panowanie Niemiec. Bylo G-e głównem miastem Delfinatu (Dauphiné), a od r. 1349 należy do Francyi. Obecnie G-e jest głównem miastem depart. Izery (Isère), posiada katedrę N. M. Panny, ciekawe kly, szkoly, towarzystwa naukowe, muzeum, biblioteke; jest miejscem urodzenia filozofa Condillaca, pisarza Beyle'a (de Stendhal), liczy ok. 65 tys. mieszkańców. Bpstwo w G-e powstało już w IV w. Pierwszy bp Donninus był na synodzie w Akwilei 381 r. Za bpstwa św. Hugona (1080 - 1132) św. Bruno 1084 r. založvi erem kartuski (Chartreuse). W r. 1779 z części dyecezyi G-e utworzono bpstwo Chambéry (ob. art. Chambery). Do r. 1801 bpstwo Ge bylo sufragania metropolii w Vienne. Od tego czasu należy do arbpa Lyonu. Dyecezya G-e obejmuje departament Izery i m. Villeur banne (depart. Rhône). W 1906 r. liczyła 601,940 wiernych, 51 parafie, 530 filij, 130 wikarya-tów, 35 żeńskich zgromadzeń. (Por. Duchesne, Fastes Episcopaux. Paris, bie za pole działania i pierwsza misya założona została przez kaznodzieje norwega Jana Egeda, który przebywał tam t. I, 2 wyd. 1907 r.; Gallia christ.. XVI; 27...; Vernet, 3 t., Grenoble, 1900 wega Jana Egeda, który przebywał tam 825; Werner S. J., Orbis terrarum eatholicus, 1890, Friburgi Brisgoviae, p. 64; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München 1907, t, I, k. 1787—1788).

Grezemund Teodoryk, humanista, wielce przez współczesnych wielbiony dla wielkich zdolności, biegłości w łacinie, czystości obyczajów i prawomyślności. Ur. się prawd. 1472 r. Ciekawy wiedzy młodzieniec, za radą ojca, lekarza kurfirsta mogunckiego, poświecił się klasykom i doszedł do takiej bieglości w lacinie, że uważano go za urodzonego włocha. Dla dalszych studyów podążył do Włoch i w Ferrarze otrzymał stopień dra. Powróciwszy do Niemiec chwilowo wykładał prawo, lecz wnet podążył do Rzymu z pobudek pobożności. Wrócił nieco rozczarowany. Mowa wygłoszona na synodzie mogunckim zyskał sobie takie uznanie, że arbp Berthold w 1506 zamianował go swoim wikaryuszem generalnym, a w r. 1508 protonotaryuszem, † 1512 r. G., jak wielu współczesnych humanistów pisał przeważnie wierszami. W sporze o Niepok. Pocz. N. M. P. stanal po stronie jego wyznawców i w tym celu m. i. napisal Carmen in monuchum quendam dogma de B. V. M. sine peccato concepta impugnantem. Większą samodzielną pracą G. byla Bonarum septem artium liberalium Apologia ejusdemque cum philosophia dialogus et oratio. Moguni. 1494. Inny wielce dla obyczajów współczesnych charakterystyczny dyalog Podalirii Germani cum Catone Certomio de furore germanico diebus genialibus carnis privii Dialogus, ukazal się również w Moguncyi 1495 r.; karcił on zwyczaj niemiecki urządzania maskarad i pohulanek podczas ostatków. Z powodu pewnego ślubu napisał poemat: Carmen de historia violatae Angent. 1512 — 1514. Z pod Crucis. jego pióra wyszło sporo epigramatów i wierszy okolicznościowych oraz listów do współczesnych. (Por. Gebwileri vita Gresemundi w strasburskiem wydaniu Historia violatae Crucis. 1514; Geser, Allq. deutsch. Biographie, IX, (Ch.)

Gret llat Augustyn, pisarz szwajcarski, d. wny pastor, profesor teologii systematycznej w Neuchatel, ur. w r. 1837 w Fontainemelon. Napisal Exposé de Théologie systématique 1885, 3 tomy, (zaleca się erudycya i metoda); Le Socialisme et l'Evangile. 1879; Les Citations de l'Anc. Test. dans les deux premiers chapitres de S. Mathieu. 1878; Place de la théologie dans l'ensemble des sciences. 1880: Pascal et les Jesutes. 1882; La Theorie du Sacrifice lévitique d'après Bachr et Ochler. 1881, i inne. (Por. De Gubernatis, Dict. des Ecrivains. Florence 1890, 4-0, t. II, str. 1101).

Gretsch Adryan, wybitny kaznodzieja, przeor Benedyktynów w Schottenhofe w Wiedniu, dr teologii, ur. w r. 1753 w Schottenhofe, † tamże w r. 1826 W kazaniach swych porusza tematy na czasie, pko niereligijności swych czasów wymierzone; styl męski, pełen siły i obrazowości. Napisał: Fastenpredigten, Wien 1796 i nast. 2 t.; Mainz 1829; Wien 1835; Sonntagspredigten. Tamże 1806, 2 wyd., 4 tomy; Feiertagspredigten. Mainz 1830, 2 tomy; Homiletischer Nachlass. Wien 1834 i nast., 11 części: Sämtliche Predigten. Mainz 1829, i nast. 8 tomów; ost. wyd. Freib. 1380 - 81, 4 tomy; Einzelne Predigten Grätz 1822—33, i inne. (Por. Schäfler, Handlexikon der kath. Theologie. Regensburg 1883; 8 o, t. II, str. 200).

Gretser (Gretscher) Jakób ks., uczony jezuita, płodny pisarz XVI w., ur. w Marckdorf (Szwabja), wstąpił do nowi-cyatu w r. 1577, był nauczycielem hu-maniorów we Fryburgu szwajcarskim, potem przez 3 lata filozofii w Ingolszta. dzie, przez 7 lat moralnej i przez 14 lat dogmatyki, w r. 1601 brał udział w dyspucie religijnej w Regensburgu, gorliwie walczył z protestantyzmem, i + w Ingolsztadzie w r. 1625. W ciągu swego niedługiego stosunkowo życia napisał przeszło 150 dziel, nadto gramatyke grecka, słowniki greckie, wiele tłumaczeń Ojców greckich na język łaciński. Z dziel oryginalnych cytujemy: Disputatio philosophica de Demonstratione etc. Ingolstadii 1589, in 4-o: Disputatio Aristotelica de primo moto-re etc. Tamze 1591, in 4 o; Vita D Mariae Virginis Deique Genitricis etc. Tamże 1592, in 16-o; Epistola de Historia Ordiniis Jesuitici etc. Dilingae 1594, in 4.0; De Cruce Christi

Ingolstadii 1598—9; in 4-o; Antiquae 93, 2 tomy; Synopsis evangeliorum Lectionis... in quo XVI antiqua monumenta ad historiam mediae aetatis illustrandam... edita etc. Ingolstadii 1601 -04, in 4 o, 6 vol; Exercitationum Theologicarum libri 6. Tamze 1604, in 4-o: De Spontanea Disciplinarum seu Flagellorum Cruce libri tres, etc. Coloniae Agrippinae 1606, in 12-o; Apologia pro Gregorio VII Pontifice Maximo etc.: Relatio de studiis Jesuitarum abstrusioribus etc. Monachii 1609, in 8-o; Inauguratio Doctoralis Reverendi et Clarissimi Domini Martini Morescii Poloni etc. Cracoviae 1610, in 4-o; Trias scriptorum adversus Waldensium sectam etc. Ingolstadii 1614, in 4-o i inne. Dziela G a wyszły w Regensburgu w r. 1730-39, w 17 tomach. Wiele też zostawił dzieł w rękopisach. (Por. Sommervogel, Bibl. de la Comp. Bruxelles 1892, 4-o, t. III, k. 1743-1809; Schäfler, Handlexikon der kath. Theologie. Regensb. 1883, t. II, str. 200-201).

Gridel Mikołaj ks., założyciel i dyrektor instytu dla ociemniałych w Nancy, kanonik tytularny tamże, ur. w r. 1801, † w 1885 w Nancy. Maż czynu, który dał inicyatywę wielu pożytecznym instytucyom. Znany i na polu literackiem klnem. Napisał: Soirées chrétiennes. 1861, wyd. 3; Instructions sur les vertus chrétiennes et les péchés capitaux. Nancy 1866-7, 4 vol in 12-o; Dc l'Ordre surnaturel et Tamże 1872, i ine. (Por. Blanc, divin. Dictionnaire univers. de la Pensée. Paris 1899, 4-o, t. I, str. 789; Daniel, Manuel des Sciences eccl. Paris 1903, 8-o, str. 551).

Griesbach Jan Jakób, teolog protestancki, ur. w r. 1745 w Blutzbach w W. Ks. Hessen, studya odbywał od r. 1763 w Tybindze, Halli i Lipsku, podróżował do Holandyi, Anglii i Francyi, habilitował się w Halli. W r. 1773 zostal profesorem teologii w Halli, a od r. 1775 w Jena, † w r. 1812. Napisal: Anleitung zur Kenntniss der populären Dogmatik. Jena 1779. 4 wyd. 1789; Comment. crit. in textum graecum N. T. Hallae 1785-1811; Symbolae criticae ad supplendas et corrigendas varias lectiones N. T. Halle 1785 -

Matthaei, Marci, Lucae. Hallae 1774 i nast, 2 t.; ost. wyd Lipsiae 1825; i inne. (Por. Schäfler, Handlex. der kath. Theologie. Regensb. 1873, 8-0, t. II, str. 215).

Griffet Henryk T. J., glośny profesor nauk humanistycznych, ur. w r. 1698 w Moulin, wstapil do nowicyatu w r. 1712, wykładał retorykę w Paryżu, filozofię w Bourges, był wymownym kaznodzieją; zwiaszcza zyskały rozgłos jego kazania adwentowe miane na dworze królewskim w r. 1747, i postne w 1751 -5. Po zniesieniu zakonu G. udal się do Bruxelli i tu † w r. 1771. Napisal Année du chrètien etc. Paris 1749, 18 vol. in 12-o; Exercices de piété pour la Communion. Paris 1748, in 12-o, dzielo to jest po polsku p. t. Pobożne uwagi do spowiedzi i komunii sw. Chelmno 1771; 1791, 8-a: Histoire de France etc. Tamre 1755 — 60, 17 vol. in 4-o; Sermons pour l'Avent, le Carême et les principales fêtes de l'année etc. Liège 1766, 4 vol. in 8-0; Traité des différentes sortes de preuves qui servent à etablir la vérité de l'histoire etc. Tamže 1760, in 12-o; L'Insuffisance de la religion naturelle prouvée par les vérités contenues dans les livres de l'Ecriture Sainte etc. Tamže 1770, 2 vol. in 12-o, i inne. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. de Jésus. 1892, 4-o. t. III, k. 1814---25; Hurter, Nomenclator literarius theologiae. 1895, 8-0, t. III, k. 44-5). X, J. N.

Griffith Michal (Alfons) T. J., ur. w Londynie, † w r. 1652. Był gorliwym misyonarzem i nieustraszonym obrońca wyznawcą wiary. Napisal Annales ecclesiae Britannicae, Leodii 1666; Britannia illustrata. Antverpiae 1641; dziela te są niezmiernie pożyteczne do gruntownego poznania historyi Anglii. (Por. Stang, Historiographia ecclesiastica. Friburgi Brisg. 1897, 12-0, str. 144).

Grignon de Monfort Ludwik Marva bł., założyciel zakonów. ur. w r. 1673 w Montfort, † w 1716 w Saint Laurent-sur-Sevre. Uczył się poczatkowo w kolegium Jezuitów w Rennes, później w seminaryum św. Sulpicyusza. Wyświęcony na kapłana w r. 1700, poświecił się życiu aplskiemu i z wielkim pożytkiem odbywał misye wśród ludu w dyceczyi swojej oraz w innych, wszędzie zostawiając ślady swej błogosławionej działalności misyonarskiej. Do posługi przy pielegnowaniu chorych w szpitalach G. założył siostry szpitalne zwane Córkami Mądrości, dla celów zaś misylnych Zgromadzenie kapłanów Ducha Sw. oraz braci szkolnych pod tąż samą nazwą, zorganizowanych w r. 1835 w Zgromadzeniu Braci nauki chijańskiej. Nadto na podstawie ustaw G-autworzyło się w r. 1722 Zgromadzenie misyonarzy p. w. "Towarzystwa Maryi". C. ułożył wiele pieśni religijnych i cenne dziela ascetyczne O prawdziwem nabożeństwie do N. M. P. Beatyfikowany został w r. 1888. (Por. Blanc, Diction. 40, t. II, Pétin, Dictionnaire hagiogr. 40, t. I, str. 1265; Boutin, Histoire populaire du B. Gr. de Monj. 1893; Lhoumeau, La vie spir. à l'ecole du bienh. G. Paris 1902).

X. J. N.

Grigorowicz Jan protojerej, ur. w r. 1792, kształcił się w seminaryum w Mohilowie. Wskutek znajomości z hr. N. P. Rumiancowem mógł kształcić sie wyżej, gdyż wysłany został na jego koszt do petersburskiej akademii duchownej w r. 1815. Bywał też jako student akademii w domu Rumiancewa i zapoznał się z wielu uczonymi. Wpływ środowiska, w którem często przebywał, odbił sie dodatnio na G.; sam oddał się z upodo baniem studyom historyczno-archeograficznym. Po skończeniu akademii w r. 1819 poświęcił się stanowi duchownemu. Był czas jakiś protojerejem w Homlu, później w Witebsku, wreszcie w Petersburgu w r. 1°31. W r. 1838 został członkiem komisyi archeograficznej, w 1839 -- redaktorem państwowych akt sądowniczych. † w r. 1852. Z prac G-a zasługują na wzmiankę: Opyt o posa-dnikach nowgorodskich. 1821; Swiedjenja o žižni św. Mitrofana Wo-roneżskago. 1832; Perepiska pap z rosijskimi gosudarjami. 1834; przekład rosyjski dziela Paprockiego, Herby Rycerstwa Polskiego i w. in. (Por. Lopuchin, Prawosł. bogosł. enciklop. Petrograd 1903, 4-o, t. IV, k. 596-8). X. J. N.

Grimaldi-nazwisko to nosili wybitui pisarze i działacze, jak 1) G-i Franciszek, jezuita włoski, poeta łaciński z końca XVII i początków XVIII w. Pisał dramaty, bukoliki i poematy: De vita urbana libri V. (Romae 1725); De vita oeconomica libri III (ib. 1738);
De vita aulica libri II (ib. 1741);
1738 r. w Rzymie. 2) G-i Franciszek Marya, jezuita włoski, wybitny matematyk i fizyk XVII w. Ur. 1613 w Bolonii, G-i uczył w tem mieście matematyki, uprawiał astronomie i fizyke. Mape jego o księżycu dołączył Riccioli do swego dz. Almagestum novum O spostrzeżeniach optycznych i zjawisk rozszczepiania się światła na burzy pisał w dz. Physico-mathesis de lumine, coloribus et iride aliisque adnexis (2 t., Bonon., 1666). Z dzieła tego ko-rzystał Newton. G-i † 1663 r. w Bolonii. (Por. W. E. I. t. XXV-XXVI, str. 844; Enc. Powsz. Orgelbr., t. X, str. 718). 3) G-i Hieronim, kard. włoski, dyplomata, nuncyusz w Polsce za panowania Augusta II (1714 – 21). G-i ur. się w 1673 r. z rodziny hrabiów genueńskich; wstąpiwszy do stanu duchownego, zostal prałatem na dworze pża Klemensa XI. Z polecenia tego pża G-i sprawował urząd internuncyusza w Brukselli, nuncyusza w Kolonii, a od 1714 r. był nuncyuszem w Polsce. Po przybyciu do Polski, G-i prosił pża o pomoc pieniężną na ufortyfikowanie Kamieńca pko Turkom. Pž przyslał pieniądze (Theiner, Monum, IV, 31, 85). W tym też czasie zawiązała się konfederacya tarnogrodzka przeciw królowi. Nuncyusz szukał drogi pojednawczej dla króla ze szlachtą, występował pko saskim zausznikom króla, szukal wstawiennictwa papieża i bpa kujawskiego. Ok. r. 1717 rozpoczęla się koronacya obrazów cudownych w Polsce. Obraz często-chowski koronował z polecenia nuncyusza Krzysztof Szembek, bp chelmski. Szlachta podała petycyę do nuncyusza o kanonizowanie Świętych Patronów Polski i załatwienie innych spraw (10 pun-któw wylicza J. Bartoszewicz w Enc. Powsz. Orgelbr. t. X, str. 718-9 podług Teki Podoskiego, II, 35). W r. 1720 G-i prezydował na synodzie prowincyonalnym Rusi w Zamościu. Bartoszewicz (m. cyt.) szczególowo opowiada o chorobie, śmierci nuncyusza G-go w

Polsce. Ma watpliwość niejaka, czy tu libros N. T. (Lipsk 1869 i 1879). Od r. i Archinto v. Argento. Lecz Theiner, (Monum. histor. de Russie, p. 540) podaje list G-ego z Gdańska pisany do Rzymu w sprawach rosyjskich, a Moroni (*Diz. di erud. stor.-eccl.* XXXII, 33) opowiada, że G-i był nuncyuszem w Wiedniu, Klemens XII (1730 r.) kreowal G-ego kardynalem, i oddał mu w zarząd legacyę Bolońską. G. umarł w drodze z Genui do Neapolu na okręcie 1733 r., pochowany w Ĝenui, w kle św. Filipa Neryusza, w grobach rodzinnych. (Por. te same szczególy u Moréri, Le grand dictionnaire historique. Paris 1759, t. V, p. 382). X. C. S.

Grimmaud Gilbert, pisarz klny francuski, był kanonikiem w Bordeaux, † w r. 1665. Napisał: La Liturgie sacrée ou l'antiquité, les mystéres ou les céremonies de la sainte messe sont expliqués... avec un traité de l'eau bénite, du pain bénit, des processions et des cloches. Lyon 1666, in 4 o, dzielo pośmiertne. (Por. Bund, Catalogus auctorum. Rothomagi 8-0, 1900. str. 69).

Grimm Józef, teolog i egzegeta niemiecki, ur. w r. 1827 w Freisingu, wyświęc. na kapłana w 1850 r., został w r. 1856 profesorem egzegezy w liceum w Regensburgu, od r. 1874 w uniwersyt. würeburskim. Napisal Geschichte der Samariter. Regensburg 1854; Das Leben Jesu. 1876—99, 7 tomów; Die Einheit des Lukas — Evangelium. 1863; Die Einheit der IV Evang. 1868; Das alte Israel u. die bildenden Künste. 1889, i inne. (Por. De Gubernatis, Dictionnaire internat. des Ecrivains. Florence 1890, 4 o, t. II, str. 1104; Buch. berger, Kirch. Handlex. 1906, 4-o, str. 1798).

Grimm Karol Ludwik Wilibald, teolog protestancki, ur. się w Jenie d. 1 list. 1807, tamże ukończył uniwersytet i był profesorem; wykładał egzegeze N. Testamentu, symbolike i dogmatyke. Był znawcą apokryfów S. Testamentu i napisal Kommentarz do ksiag Mądrości Salomona (Lipsk 1837); do Ksiąg Muchabejskich (tže 1853). Po nadto: Institutio theologiae dogmaticae. Jena 1848; Lexicon graeco-latinum in

czasem nie pomieszano dwóch osób G-go 1870 G, należał do konferencyi zwolanej w Eisenach, mającej na celu rewizyę Biblii przekładu Lutra i napisał z tej okazvi: Die Lutherbibel und ihre Textesrenision. Berlin 1874: Kurtzgefasste Geschichte der Lutherischen Bibelübersetzung bis auf die Gegenwart. Jena 1883.

> Grimme Hubert, dr filozofii, oryentalista, prof. uniwers. we Fryburgu szwajcarskim, ur. w r. 1864 w Paderbornie, Napisal: Mohammed. 1892 - 5, 2 tomy; Strophenbau in den Gedichten Ephräms des Syrers. 1893; Grundz. der hebräischen Akzent-und Vokallehre. 1896; Mètres et strophes dans les fragm. Hèbreux du Manuscr. "A" de l'Ecclésiastique. Lipsiae 1901; Psalmenprobleme, Untersuchungen über Metrik, Strophik . . . . . des Psalmenbuches. Freib. in Schw. 1902; Unbewiesenes. Münster 1904; Das Gesetz Chammurabis und Moses. Köln. 1904, i inne. (Por. Keiters, Katholisch, Literaturkalender. Essen 1902, 16-0, str. 95; Heimbucher, Bibliothek des Priesters. Regensb. 1904, 12-o).

> Grimouard de Saint Laurent Henryk Juljan hr., krytyk sztuki, ur. w Vouvent w r. 1814, odbył studya u Jezuitów w Bordeaux, następnie w kolegium w Pontlevoy. Odbywszy podróż do Włoch, zapalił się do poszukiwań archeologicznych odnośnie do sztuki chijańskiej i po dlugich studyach doszedl do rzadkiej znajomości tego przedmiotu. Owoc swych prac dal w dzielach Guide de l'art chrétien. Paris et Poitiers 1872-5, b vol. in 8-o; Manuel de l'art chrétien. Tamže 1878; Art chrétien primitit le Christ triomphant et le don de Dieu. 1858, in 8-o; i inne. Z prac hagiologicznych: Bouquet de Fleurs de la vie des Saints. Fleurs de sainte Enfance. Paris 1859, 2 vol; Vie de vénérable Clotilde de France, reine der Sardaigne. 1883, i t. d. Nadto: Questions sur la noblesse. Nantes 1860, 8-o; Lettres d'un Vendéen. 1860, in 8-o; Que faire pour le pape? 1869, in 8-o, i w. in. (Por. Vapereau, Dictionnaire des Contemp. Paris 1893, 8-o, str. 725; Hurter, Nomenclator liter. theologiae. Oeniponte 1895, 8-o, t. III, k. 1403). X. J. N.

Grisar-Hartmann Konstanty Herman palma i wiankiem w oktawe Bożego Cia ks. T. J., historyk niemiecki, ur. w r 1845 w Koblencyi, został profesorem uniwers. w Insbrucku. Napisal Galilei-Studien. 1882; Reformationsbilder. 1883; Jacobi Lainez, Disputationes Tridentinae. 1886, (z dodatkiem wstępu i objaśnień); Geschichte Roms und d. Päpste im Mittelalter. 1900. T. I; toż samo wyszło w tłumaczeniu francuskiem: Histoire de Rome et des Papes au moyen âge. V. I, 4-o; Analecta Romana. 1899, i inne. Pisal też pod pseudonimem Constantinus Germanus. Wiele rozpraw uczonego jezuity znajduje się w czasopismach, np. w "Zeitschrift für kathol. Theologie" którego był przez czas pewien redaktorem. (Por. De Gubernatis, Dict. intern. des Ecrivains. 1890, 4-o, t. II; Keiters, Kathol. Literaturkalender, 1902, 16-o; Schäfler, Handl. der kath. Theologie. Regen b. 1883, 8-o, t. II).

X. J. N.

Grison Konstans Karol Lucyan, pisarz, publicysta, ksiądz francuski XIX w. Ur. 1824 r. w St. Marceau (depart, Ardennes). Ks. G-n gorliwie apostolował piórem w obronie wiary św. Redagował czasopismo: Tribune sacrée, écho du monde catholique; bledy współczesne w pismach Renana rozsiewane, w powieściach i dzielach Michelet'a, zbijał książce: L'antichristianisme XIX s. reduit a sa juste valeur, ou réfutation des erreurs modernes (Paris, 1864-7, 4 t.); L'apotre missionnaire evangélisant toutes les classes de la societé (1861-4, 10 t.); na broszure LaFrance avant la Pologne odpowiedzial dzielkiem: La France et la Pologne par le fils d'un soldat du premier empire... (Paris 1863).

Gromnica. Świece woskowe poświęcane w uroczystość Oczyszczenia N. Maryi Panny, skąd i sama uroczystość N. Maryi Panny Gromnicznej nazwana została-Swiece zostały nazwane gromnicami, od gromu czyli piorunu, bo zapalają je w czasie burzy z grzmotami i piorunami. Skarga, Kazanie na dzień Oczyszczenia N. M. P.). Pobożna praktyka zaleca przechowywać je w domu dla konających i w tym celu w każdym polskim domu, zarówno kmiecym jak i szlacheckim, z niem, bielono lub stawiano pomnik (Gen,

ła poświeconym, na krzyż zwiazane, nad łóżkiem zawieszano; do dziś zachował się stary zwyczaj palenia gromnicy przed obrazem N. Maryi Panny w uroczystości Jej czci poświęcone. (Por. Z. Glogier, Encyklop. Staropolska, t. II, str. 213). Obrzęd poświęcenia gromnic znajduje sie we Mszale, przed Msza na dzień 2 lutego. Dla bpów przepisy w Cerem. bisk. (lib. II, Cap. XVI). Chociażby Mszę i pacierze kaplańskie wypadłop rzenieść z okazyi okurrencyi w niedzielę 70-cę, 60-cę lub 50-ce, poświęcenia gromnic wrazz procesya sie nie przenosi. Gromnice zapalić trzeba na procesyę i podczas Mszy św. na Ewangelie i od Podniesienia do Komunii kapi. Grompica w reku umierającego ma mu przypominać, że z gorejaca lampa dobrych uczynków ma oczekiwać przyjścia Oblubieńca; to też przy poświeceniu ich modli się Kł, aby P. Bóg nauką i łaską swoją już za życia umysły ludzi oświecał, a serca miłością zapalał. Lud nasz gromnic do rozmaitych zabobonów używa, dlatego w uroczystość Oczyszczenia N. M. Panny znaczenie ich, a szczególniej, że przypominają nam Zbawiciela "światło świata" wyjaśnić mu należy. W szerszem. znaczeniu gromnica nazywaja u nas każda świece woskowa.

Ks. Każ. Kobrz.

Grób chrześcijański (sepulchrum, tumulus) jest to miejsce, poświęcone przez Kl. na którem składają śmiertelne szczatki zmarlego: zazwyczaj było to miejsce wykopane (wygrzehane) w ziemi. Zwyczaj grzebania umarłych jest tak dawny, jak ludzkość. Zapewne, że pamięć na zmarłego, poszanowanie ludzkiego ciała, jak i przeświadczenie o życiu pozagrobowem, pobudzały ludzi do grzebania, nawet bal-samowania ciał zwarłych. Żydzi chowali ciala zmarłych do ziemi, lecz najchetniej obierają na groby jaskinie naturalne lub sztucznie wykute. (Gen. 49,31). Starają się też, aby miejsce na groby przeznaczone było w ogrodzie (IV Kr. 21,18), lub choć ocienione drzewami. (Gen 35,8). Dotknięcie grobu czyniło człowieka nieczystym. Obierano więc miejsca na groby za miastem na uboczu, czesto. przy drodze (Gen 35, 4,19) i aby latwo było je rozeznać, zaznaczano kamiemieniem. Być dołączonym do ojców, znaczyło dołaczyć ciało zmarłego do cial przodków, spoczywających w grobie rodzinnym. Być niepogrzebanym, uchodziło za największą hańbę; wierzono nawet, że dusza człowieka pozbawionego grobu, na tamtym świecie pokoju zaznać nie może. Chijanie od najdawniejszych czasów otoczyli czcia i opieką ciała zmarłych; pobudzały ich do tego 1-o wiara w Świętych obcowa-nie; 2-o pamięć, iż ciało wiernego jest światynia Ducha św.; 3-o dogmat w ciala zmartwychwstanie. To też miejsce spoczynku zmarłych uważano jako miejsce święte i czci godne.—I. Miejsce grzebania zmarłych chijan w różnych czasach bylo różne (ob. art. Cmentarz): nosiło nazwy coemeteria, hypogea, cryptae, areae, a jeśli tam złożono relikwie męczenników, miejsca te zw. martyria. "Area" właściwie oznacza część placu, do grobowca zwano "area adjecta", wreszcie nazwę "area" zastosowano do calego cmentarza, pod golem niebem polożonego. Miejsce to grzebania zmarczą liczne dawne pomniki, świadectwa bie obierania grobu dla swych umarlych naśladowali Zydów, grzebali ich więc w ziemi lub pieczarach. Mieszkańcy miast większych, jak Rzym, Neapol, Kartagi-na, Aleksandrya i t. d., w czasie prześladowań wykuwali groby w ścianach podziemnych korytarzy t. zw. katakumb; grób św. meczennika gromadzi koło sie-bie groby wiernych. Otwór grobowy zamyka tablica, z wyrytem na niej imieniem zmarlego, i poleceniem pamieci żyjących

35,20). Wejście do grobu zamykano ka- cach miasta. Kiedy ustaty prześladowania i zaczęto budować kly na miejscach uświeconych meczeństwem, lub ciała św. meczenników do nich przenoszono, chijanie obierali sobie miejsce na groby w kłach lub ich przedsionkach (atria). Do V wieku nie natrafiło to na przeszkody ze strony władz duchownych, ale później brak miejsca i różne inne niedogodności sprawiają, że liczne bar-dzo synody-tylko ciała bpów, dostojników Kla, a także książąt panujących, fundatorów, i patronów kla lub osoby bardzo zasłużone grzebać w kle pozwalają, a jako regulę przyjmują umieszczanie grobów na cmentarzach (ob. C m e ntarz). U nas dziś tylko bpi i niektóre zakony mają swe groby w klach, inne osoby tylko wyjatkowo. Jeżeli grób znajduje się w kle, nie może się on mieścić pod oltarzem. S. K. O. d. 12 stycznia 1897 r. orzekła, że w takim razie ciało zmarłego winno leżeć w odległości na którym wzniesiono grobowiec (area trzech łokci od ołtarza, a trzy lokcie monumenti), zarówno i plac przyległy stanowią prawie jeden metr długości, co wystarcza do zachowania prawa odległości grobów od oltarza (N. 3944). Jeżeliby odległość była znacznie mniejsza. trzeba wystąpić o dyspense do Ojca św. łych od najdawniejszych cza sów Kła Na cmentarzu groby kaplanów i niższesłużyło tylko dla wiernych. Pogan, go duchowieństwa winny się znajdować żydów, heretyków i schyzmatyków w miejscu pryncypalnem, oddzielonem grzebano osobno, jak o tem świad- od grobów ludzi świeckich; groby osób, którym Kl odmawia pogrzebu chijań-Tertuliana (De idol., 14); św. Hilarego skiego, w miejscu zupełnie oddzielonym. (Com. in Matth., c. 7, n. 11, Migne II. Urządzenia i ozdoby gro-P. L. IX, 958); św. Ambrożego (Expos. b 6 w. Według rozporządzenia klne-in Lucam, 9, 60, Migne P. L. XV, go bardzo dawnego, dla każdeg) ciała 1709); św. Leona W. (Ep. 167 ad zmarłego winien być grób osobny. (Por. Rustic, Migne P. L. XIV, 1205), Lucyna (Epist. Migne P. L. XII, 809). nat, 2. 25; Conc. Antiss. an. 585, (Por. też Kraus, Roma sotterranea, c. 15: Matisc. an. 585, c. 17). Wszakże 2 ed., 58, 66...) Chrześcijanie w sposogroby dzielono na kilka części i w każdej skladano nieboszczyków; w katakumbach zwano te części: locus bisomus, trisomus, quadrisomus. W pierwotnym Kle, zwłaszcza w Rzymie, ciało zmartego bezpośrednio składano do grobu, jednak już wtedy czasami używano trumien. Kamienne trumny, czyli skrzynie, często ozdobione, zwano sarkofagami (lapis sarcophagus), złożone ciało było bowiem jakby pochłoniete przez kamień. Sarko-fagi kladziono w niszach na cmentabraci jego duszy. Katakumby znajdują fagi kładziono w niszach na cmentasię za miastem, bo prawo Rzymskie rzach i w katakumbach, lub też w kłach, wzbraniało grzebać zmarłych w grani-

murowym sarkofagu, podobnież św. Grzegorz z Tours (De gloria Confes., 106) wspomina, iż ciało bł. Radegundy złożono w "capsa lignea". W III i IV w. już używano trumien metalowych. Subdyakon Quirimus ciała św.św. Abdona i Sennena złożył w "arca plumbea" itp. Ciało zmarłego kładziono plecami na wznak (por. św. Grzegorz Nysseński, De vita Macrinae; św. Ambroży, De excess. fratr. Satyr., n. 78; Pseudo Dyon., Eccl. hier., c. 7). Rece kładziono ró-wnolegie z ciałem, lub na krzyż składano na piersiach. (Por. Tertulian, De anima, c. 51) i t. p.—III. Poświecenie, ozdabianie i pielegnowanie grobów. Jest pobożny zwyczaj poświęcania grobu. Z dawniejszych błogosławieństw grobu przechowało się tylko jedno: Grzegorza z Tour z VI w. (Por. De Glor. Confessor, cap. 104). Grób obecnie poświęca się tylko wtedy, jeżeli cmentarz nie jest poświę-cony, lub jeżeli grzebac wypadnie ciało w nowym grobie murowanym. Odpowiednia benedykcya znajduje się w pogrzebu. przy obrzedach Chwalebny i sięgający czasów starożytnych jest zwyczaj stawiania nad grobem krzyża. Pod tym znakiem walczył wierny chijanin na ziemi i przez moc jego spodziewa się osiągnąć żywot wieczny w niebie. Od pierwszych wie-ków Kła istnieje zwyczaj ozdabiania grobów zmarłych wiernych. O zapalaniu lamp, stawianiu kwiatów, wieńców i paleniu wonności wspominają Prudencyusz (Cathem. 10, 49-52); św. Hieronim (Ep. 26 ad Pamach., c. 2) i in. Na sarkofagach kladziono narzeźbione figury allegoryczna, sceny biblijne, zwłaszcza napisy i allegorye dotyczące życia wiecznego i ciała zmartwychwstania. Zwyczaje i przepisy prawne i liturgiczne pogrzebowe ob. art. Pogrzeb. (Por. Panvinius, De ritu sepeliendi mortuos apud vet. Christ. et de coemeteriis eo-rumdem, Lovanii 1572; Gretser, De funer. Christ., Ingolst., 1611; Allegranza, De sepulcr. christ. in aed. sacr., Mediol. 1773; Kraus, Real,-Encyklop., I, 307...; II, 98...; W. W. t. V, k. 953 – 967; Buchberger, Kirchliches Handle- wach z dachem płaskim z drzewa zło-

wnianych spotykamy starożytną wzmian- zikon, München, t. I. 1907, k. 1758 – kę: ciało św. Cecylii złożono w trumnę 59; ks. A. Nowowiejski, Wykład litur-cyprysową, a następnie zamknięto w mar- zii Kła katolickiego. Warszawa 1893. t. I, część I, str. 307..., 1241...; W. E. I, t. XXV—XXVI, str. 857, 860—61).

X. C. S. i X. K. K.

Grób oltarzowy ob. Oltarz.

Grób święty i Golgota, w którym złożono Ciało P. Jezusa w piątek popoludniu i z którego w niedziele przed świtem Chrystus Pan Zmartwychwstał, znajduje się w Jerozolimie w kle tegoż nazwania; o kilka kroków od Gr. św. znajduje się Golgota, mały, skalisty pagórek, na którym ukrzyżowano Chrystusa. Te dwie tak święte pamiątki znajdują się razem w jednym kle, dlatego razem o nich m6. wimy.

1-o Autentyczność miejsca: Ewangelie św. (Mat. 27,33; Mar. 15,22; Luc. 23,33; Joan. 19,17.20. 41) pouczają nas, że Gr. św. i Gol. były za miastem, blizko od murów i od siebie. Te dane sie sprawdzaja, gdyż wykopano podwaliny dawnych murów z czasów Chrystusa. Gr. św. i Gol. znajdują się za murem, blizko od tegoż muru i od siebie; przytem znaleziono inne groby, był to wiec cmentarz żydowski. Autentyczność miejsca potwierdzona jest także stałą tradycyą. Pierwsi chijanie chodzili się modlić do Gr. św. i Gol. Cesarz Hadryan 132 r., chcąc chijanom przeszkodzić w oddawaniu czci pamiątkom po Chr., kazał zasypać Grób św. i zrównać go z Gol., przyczem wystawił światynie dla bożków Jowisza i Wenery. W r. 326 św. Helena kazała szukać pod świątynia Hadryana, która do jej czasów przetrwała i znalazła Gr. św. i przy niej cysternę zasypaną, gdzie był krzyż św. - Od św. Heleny tradycya jest pewna i nie zmienia sie.

Historya miejsca. stantyn Wielki postawil nad Gr. św. i Gol, wspaniała bazylike Gr. św. był pod kopuła, która spoczywała na marmurowych kolumnach; przed tym budynkiem był dziedziniec, otoczony galeryami, na dziedzińcu zaś znajdował się skalisty pagórek Gol., okolony srebrną kratą, ze srebrnym krzyżem, wpuszczonym w miejsce, gdzie był krzyż Chr.; w dalszym ciagu stala ogromna bazylika o 5-iu na-

conego. W r. 614 Hosroes II, król per- prócz wyżej opisanych, wiele jeszcze kaski spalil bazylike; 15 lat potem Modest patryarcha Jerozolimski wystawił na Panny. R. 1010 znowu zburzono kły, które w r. 1048 budowniczy grecki z polecenia ces, Konstantyna Monomacha wyrestaurował. Krzyżowcy połączyli te cztery kły w jeden i ten jeden wielki kł dotrwał do 1808 r., w którym wielki pożar spalił kopułe i kilka innych cześci; przy przebudowaniu kl ów stracił wiele z cech bizantyńskich i gotyckich.

3. Jak wyglądały Gr. św. i Gol. za Chrystusa? Można sobie to wystawić, zwiedzajac starożytne, a dobrze zakonserwowane żywowskie groby, których dużo jest w około Jerozolimy. W ogrodzie, położonym na pagórku, w skale wykute komnaty zwykle dwie, pierwsza jakby przedpokój, druga właściwy grób; ciało składano w skrzyni też wykutej w skale, z przykrywającą się płytą kamienna; wejście do komnat zasuwało się dużym kamieniem w formie kamienia młyńskiego, który wchodził w szczeliny wykute w skale i posunięty w jedną stronę zamykał wyjście, w druga zostawiał je otworem. Golgota zaś była wzgórzem skalistem małej wysokości, znajdującem się koło ogrodu z grobem. Wzgórze przeznaczone było na miejsce kaźni.

4. Stan obecny. Gr. św. znajduje się pod olbrzymią kopulą i miesci się w budynku marmurowym, złożonym z dwóch komnat zupelnie ciemnych; w pierwszej jest kawał kamienia, który zamykał grób, w drugiej jest właściwy grób, a mianowicie skrzynia ogromna, w której było złożone Ciało P. Jezusa; na tej skrzyni odprawiają Mszę sw. Wszystko jest tak zmienione, że zupelnie nie możnaby się było domyśleć, jaki był pierwotny Grób św.; właściwe wyobrażenie dają nam dopiero dokładne studya archeologów chijańskich. O jakie 200 kroków od Gr. św. 18 schodami wchodzi się na Golgotę, znajdującą sie w dużym kle o ostrolukowem sklepieniu, tam pod oltarzem, należacym do Greków, pokazują otwór wykuty w skale, w którym był krzyż Chr., t. j. sam wierzchołek Gol.; koło niego są dwa ołtarze katolickie. Kl Gr. św. mieści, o-

plie i trzy klasztory: Franciszkanów, Mnichów greckich i ormiańskich; pomiejscu ruin cztery kły: 1. Gr. ś. zwany szczególne wyznania mają swoje kaplice Anastasis, 2. Golgota; 3. Martyrium, to jest i oltarze, a na Gr. św. odprawiają na-kapl. znalezienia krzyża; 4. Kapl. N. M. bożeństwa po kolei wszystkie trzy wyznania. Nagromadzenie tych budynków różnych epok i stylów, więcej nosi na sobie cechę dokumentu historycznego. niż dziela sztuki. Grób św. i Gol. na-leżą do Turków, którzy przy drzwiach utrzymuja straż i otwieraja kl tylko za pewnem wynagrodzeniem, które dają im naprzemian Franciszkanie, Grecy i Ormianie. (Por. ks. A. Jelowicki, Przechadzki po Jerozolimie; Zeitschrift des D. Palestina Vereins, VIII. 243; Revue biblique I, 378; Sw. Hieronim ep. 46 ad Paulam, De Saulcy, Jeru-zalem, Paris, 1882; Vogüe, Les églises de terre Sainte, Paris 1859; Fahrngruber, Nach Jerusalem, Würzburg 1880-91. Z polskich autorów opisy ziemi świętej ks. ks. Holowińskiego i Niedziałkowskiego).

> Grób wielkotygodniowy. W naszym kraju jest to oltarz lub kaplica przybrana odpowiednio do wystawienia Najświetszego Sakramentu w Wielki Piatek, Sobote a czasem aż w Niedziele do rana Zmartwychwst. Pańskiego, stosownie do czasu odprawienia Rezurekcyi. Z jakiej okazyi i przez kogo został u nas wprowadzony zwyczaj urządzania Grobów niewiadomo. Zapewne jest to zabytek średniowiecznych mysteryów. Niektórzy wprowadzenie tego grobu zakonowi Miechowitów czyli Bożogrobeów przypisują. Dekreta S. K. O. n. 2873, 3939 wskazują, iż w różnych krajach, wielkoczwartkowy oltarz adoracyjny nazywaja grobem wielkotygodniowym, a św. Kongr. Ob. nie broni tego. (Por. Decr. autent. Romae 1901 I. c.). Przybierając oltarz lub kaplice na gr. W. Tyg. pamietać należy, że jest to właściwie oltarz adoracyjny, trzeba więc tak go urządzić, aby nie ubliżającego wystawionemu ku czci wiernych Zbawicielowi nie miało tu miejsca. Wysoce niestosownem jest stawianie monstrancvi miedzy zakurzonemi dekoracyami, malowanemi na plótnie. miejscu gdzie ma być ustawiony N. Sakrament powinno się urządzić oltarz, ustawić tron z baldachimem

i przepisaną liczbę świec woskowych we dnie i w nocy palić się mających, (najmniej 6). Trzeba też pamiętać, aby byla dostateczna liczba adorujących. Ś. K. O. dekr. n. 1223 zabrania używać opon czarnych do ozdoby. Nie wo!no też umieszczać przy grobie wyobrażenia jakich scen z Męki Pańskiej. W odpo-wiedzi in Romanam, z dnia 15 grudnia 1896 r. S. K. O. na p. II zadecydowała, że nie wolno jest tam umieszczać figur albo obrazów, przedstawiających np. Najświętszą Maryę Pannę, św. Jana, św. Maryę Magdalenę, żołnierzy pilnujących; gdzie jednak jest dawny taki zwyczaj, bpi mogą go tolerować, byleby nie zaprowadzano nowych jakich zwyczajów. Ceremonie tego nabożeństwa, dawniej dowolne, ujednostajnił Rytuał piotrkowski, zamieściwszy wzie<sup>t</sup>e z Agendy Arc. Powodowskiego (r. 1591) przepisy. Wydanie krakowskie z r. 1884 rytualu piotrkow., z nowszych najpoprawniejsze, ma na str. 527 przepisy zwyczaju, tak jak dotychczas się u nas odbywa. Kwesty rozmaite instrukcya Klementyńska sa wzbronione.

Ks. Każ. Kobrz.

Grobu Ghrystusa bractwo ob. Bractwa. 9.

Grobu św Ojcowie, zowią się przedewszystkiem 6-7 Franciszkanów, którzy z tylomaż braciszkami pełnia służbe przy Grobie św. Ponieważ klucze są w reku stróżów tureckich, przeto Ojcowie pozostają dniem i noca w kle Grobu św. lub w małym obok klasztorku, co przy chłodzie i wilgoci ujemnie wpływało na ich zdrowie. Ces. Franciszek Józef I, podczas bytności przy otwarciu kanalu sueskiego 1869 r., wyjednał im pewną ulge, przez uzyskanie pozwolenia na wybicie okien w klasztorku. Tamże wybudowano dzwonnicę i po raz pierwszy od 700 lat, 25 wrześ. 1875 r. dzwony wezwały tam wiernych na modlitwę. Po skończeniu dwumiesięcznej służby wra-cają Ojcowie do głównego klasztoru Zbawiciela, położonego w północno-zachodniej części Jerozolimy, skąd widok piękny na miasto, kł Grobu św. i górę Oliwną. W r. 1884 liczył klasztor 25 kapłanów i 55 braciszków. Oprócz stróży i służby Grobu św., Ojcowie prowadzą szkolę rzemieślniczą, aptekę i szko- uderzenie rycerskie w kle Grobu św. I

nym lub z białej jedwabnej materyi, le przemysłowa, przez siostry od św. Jó+ zefa, opiekują się pielgrzymami i ubogimi. Bez względu na stan, wiek i wyznanie otrzymują pielgrzymi w ciągu 4 tygodni bezpłatny przytułek i utrzymanie. W tym celu posiadaja Ojcowie w niedalekiej odległości od klasztoru, w Casa nuova, gospodę pielgrzymią. Aż do nowszych czasów Franciszkanie byli jedynymi stróżami Grobu św. Po upadku Acco w r. 1291 ani jeden tutaj sie nieostal. Wielu z nich ponioslo śmierć męczeńską (podob. ok. 4000), wielu też umarło na dżumę, wszyscy zaś walczyli z prześladowaniami, upokorzeniem i niedostat-kiem. Dla tego też zasługują na najgorlinsze poparcie ze strony katolików. (Por. Das h. Land 1857, 13; 1876, 107; 1879, 194; 1880, 5; 1882, 67 i nst.; "Die Kathol. Misionen" 1882, 141).

> Grobu św. zakony. 1. Congregatio Hierosolimitana canonicorum regularium S. Sepulchri powstała r. 1114 w Jerozolimie za staraniem patryarchy Arnolda, tzawierdzona przez Kaliksta II pża 1122 r. W r. 1144 było już 7 domów w Palestynie. Po zajeciu Jerozolimy przez Saracenów 1187 przenieśli się kanonicy do Ptolemaidy, a gdy i ta dostala się w ręce Turków, rozproszyli się po Niemczech, Włoszech i Polsce. Ino-centy VIII bullą "Cum solerti" z 28 marca 1489 r. połączył rycerzy od św. Łazarza z zakonem Grobu św. Tym sposobem kanonicy od Grobu św. znikneli z widowni, a zachowali się w niewielkiej tylko liczbie w Polsce, gdzie w Krakewie posiadali dom, oraz do końca XVIII w. w Hiszpanii i w niektórych miejscowościach Sycylii. (Por. Helyot II, 114 i nst.).

> Żeńską gałęzią poprzedniej kongregacyi byly Kanoniczki od św. Grobu; gdzie margr. Klaudya de Mouy założyła im 1622 r. dom w Chareville. Urban VIII, 1631 r. zatwierdził ich statuty. Odmawiały one pacierze i odbywały stale drogę krzyżowa. Nosiły czarny ha-bit z podwójnym krzyżem czerwonym na plaszczu. Margr. Marya Franciszka badeńska założyła im piękny dom w Baden-Baden, gdzie dotąd istnieją. (Por. Helyot II, 124 i nst.).

> 3. Rycerze Grobu św., (order), albo rycerze złoci, zowią się otrzymujący

po zajęciu Palestyny wielu pożądało u cieja hr. Lanckorońskiego itd. Kra-Grobu św. zdobyć rycerstwo; czynić to ków 1777, in 8-o; Kazanie na pogrze-musieli w wielkiej tajemnicy przed Sara-bie J. W. Anny Dobrogniewy Nepojeden z obecnych rycerzy; poźniej sta na pogrzebie cesarza Józefa II. lo się to przywilejem gwardyana za- Tamże 1791. 8-a. (Por. Sommervogel, konu Grobu św., co przyznała też Biblioth. de la Comp. de Jesus. Brubulla Benedykta XIV "In suprema" z xelles 1892, 4-o, t. III, k. 1841—42). 6 stycznia 1746 r. Rycerze obowią. zani byli złożyć 100 weneckich cekinów na utrzymanie kła Grobu św. Pius IX wznawiając 23 lipca 1844 patryarchat jerozolimski, przyznał patryarsze przywilej nadawania stanu rycerskiego, a pismem aplskiem z dn. 24 stycz. 1868 r. zatwierdził osobne statuta dla Ordo equestris S. Sepulchri. Zakon składa się z wielkich komturów, komturów i rycerzy. Oznaką ich jest pięcioramienny krzyż czerwono emaliowany i biały mundur. Wnosza oni 1000-2000 fr. na rzecz kła Grobu św. i obowiązują się do opieki nad Ziemią św. (Por. Hermens, D. Orden v. heil. Grabe, 2 wyd, Kolonia 1870). (Ch).

Grochmalicki Józef Antoni ks., pleban w Soborowie w Krakowskiem, znakomity kaznodzieja, żył w XVIII w. Napisał: Post zbawienny. Kazanie przy akcie obłoczyn Anny Oraczowskiej. Kraków 1733; Honor zakonu Premonstrateńskiego. Kazanie przy konfirmacyi Marcyanny Tymińskiej. Tamże 1735; Trzy róże, kazanie na obloczyny zakonnie w Busku. Tamże 1748; Strzała storożytnego Paszyców domu kazanie na prymicyach i t. d. Tamże 1750; Heroina Łętowskich domu itd. Tamže 1751; Cudowne światło, św. Wincenty Ferraryusz, kazanie miane w Krakowie. Tamże 1761, (Por. Pelczar, Zarys dziejów kaznodz. Kraków 1896, 8-a, t. II, str. 245)

Grochowalski Andrzej, jezuita, ur. w r. 1734, wstąpił do zakonu w r. 1751, był profesorem humaniorów w Gdańsku i metafizyki w Poznaniu. Po zniesieniu zakonu w r. 1773, został proboszczem w Zakliczynie i kanonikiem w Chelmie. Na-

cenami. Opis takiej ceremonii z 16 lip- muceny z J. O. Książąt Jabłonowskich ca 1483 podaje dominik. Feliks Faber Hr. Lanckorońskiej itd. Tamże 1784, Evagatorium in terrae sanctae pere- in 8-o; Kazanie na pogrzebie Maciegrinationem wyd. w Stuttg. 1843 r.) ja Lanckorońskiego, Wojewody bra-Uderzenie rycerskie udzielał pierwotnie cławskiego. Tamże 1790, 8-a; Kazanie

Grochowski. 1) Achacy bp przemyski, brat Stanisława arcbpa lwowskiego, kształcił się za granica. Powróciwszy został sekretarzem Zygmunta III. następnie obejmowal kolejno różne beneficya: kantora gnieźnieńskiego, prepozyta łeczyckiego i sandomierskiego, kanonika krakowskiego i w r. 1613 przemyskiego, w r. 1818 kantora przemy-skiego. W r. 1821 został poslem do Grzegorza XV. Bawiąc w Rzymie otrzymał od generala Jezuitów glowę św. Stanisława Kostki, która złożył w kle św. Piotra w Krakowie. W r. 1825 został bpem przemyskim. Zajaśniał na stolicy bpiej gorliwością o wiarę; walczył a blędnowiercami; Świętopelka Bolestraszyckiego obywatela ziemi bialskiej za przetlumaczenie książki heretyckiej przed trybunał pozwał i uzyskawszy wyrok, autora na grzywny i bezcześć, ksiażkę zaś na spalenie publicznie na rynku skazal. Kl katedralny oraz inne kly bogato obdarzał, niektóre odnawiał lub przebudowywał. Gorliwym był czcicielem N. M. Panny; dbalym o dobro powierzonego sobie ludu pasterzem, surowym i czujnym dla podwładnego duchowieństwa. W r. 1627 przeniesiony na stolicę bpią lucką z dodaniem prepozytury miechowskiej, † w r. 1633, jak powiadają ze zmartwienia, że wykreślono na sejmie, na žadanie stanów, jego pko różnowiercom oświadczenia. Pochowany w Przemyślu. 2) Stanisław arcbp lwowski, brat poprzedniego, nastapił po Prochnickim. Zwołał w r. 1641 synod prowincyonalny i uchwały jego drukiem ogłosił. Żył oszczędnie i zostawił duży majątek. † w r. 1644. (Por. Pawlowski, Praemislia sacra. Cracoviae 1870, 8-o, str. 389-405; Vitae episc. praemisl. Viennae 1844, 8-0, pisal: Kazanie na dzień imienia Ma- str. 111-114; Dykcyonarz biogr. 1851,

8-a, str. 498; Świecki, Historyczne pamiątki. 8-o, t. I, str. 80). X. J. N.

Grochowski Stanisław ks. poeta liryczny, był kanonikiem uniejowskim, kustoszem kruszwickim i proboszczem w Czersku. Uczył się w szkołach jezui-ckich w Pułtusku pod sławnym Skargą i Wujkiem. Rzeczywistego talentu poetyckiego używał G. na zle: szydził bowiem i wyśmiewał kolegów i nauczycieli, później możnych i duchownych, nawet wyższych. To było przyczyna jego niepowodzeń życiowych i nędzy materyalnej, na która się nieustannie uskarżał. Najwięcej sobie zaszkodził ostrą satyrą Babie koło, na ubiegających się o wakujące wtedy bpstwo krakowskie dostojników klnych. Najwiecej urażony bp. płocki Baranowski pozbawił G. do-chodów i uwięzić kazał. Zaledwie wsta-wiennictwo Działyńskich wyjednało mu wolność. † w późnej starości ok. r, 1615 w Krakowie. Z utworów poetycznych G-a celniejsze miejsce zajmują religijne, których Juszyński wylicza 26 Zebrane jego poemata wyszły p. t. Księdza Stanisława Grochowskiego wiersze i inne pisma co przebrańsze itd. Kr. ków 1608, in 4-o. Osobno wydane: Niebieskie na ziemi zabatcy z ksiąg Tomasza a Kempis. Tamże 1611, in 4-o; Hymny i prozy kościelne (wyd. w zbiorze ogólnym); Nocy Toruńskie. Tamze 1610, in 4-o, i inne. Z łaciń-skich: Tractatus directorii horarum canonicarum. Cracoviae, in 8-o; Li-lium inter spinas, tamże 1604; Gra-tulatio Uniejoviensis ad St. Karnkowski etc. Posnaniae 1582. napisal; Kazanie o czyścu na pogrze bie Katarz. z Tęczyna Radziwiłowey 1592; Sposôb krótki rozmyśl. męki Zba-wicielowej – przekład; Ścieżka pobożnego chijanina - przekład. Kraków 1608; in 4-o. O G. pisali z now-szych: Wasilkowski Józef (1880), Pan-kiewicz St. (1889), Windakiewicz St. (1891), Chmielowski Piotr (1892), Belcikowski Ad. (1893), Wierzbowski T. (1900), i inni, których wylicza Org. Enc. Powsz., 1900, t. VI, 349. (Por. Chodynicki, Dykcyonarz uczonych Polaków. Lwów 1833, 8-o, t. I; Dykeyonarz biogr. powsz. 8-0; Estreicher, Bibliogr. XIX stul. Kraków 1907, 4-0 t. II). X. J. N.

Grodecki Maciej ks., proboszcz brzeżański, żył w XVII w, wydał kazanie miane na pogrzebie Katarzyny ze Sztemberku Sieniawskiej p. t. Gwiazda dwojakiej wyniosłości. Kraków 1641, ważne ze względu na wiadomości genealogiczne comu Sieniawskich. (Por. S. Olgelbr., Enc. Powsz. Warszawa 1900, 4-0, t. VI, str. 361).

Grodzicki Antoni, dominikanin, kaznodzieja, przeor klasztoru w Krakowie, żył w XVI w. Napisał: Historya kanonizacyi św. Jacka. Kraków 1595, 8-a, wierszem: Żywot św. Jacintha. Tamże 1595, 8-a, O żywocie i cudach i postępach kanonizacyi błog. Jacintha itd. Kraków 1595, 8-a, tłum. z łacińskiego dzieła Lubomczyka, Devita, miraculis etc. Romae 1594, in 8-o. (Por. Wiszniewski, Hist. liter. Kraków, 8-a, t. I, str. 103; t. VIII, str. 177).

Grodzicki Faustyn ks. T. J., ur. na Litwie w r. 1709, przyjęty do nowicyatu w Krakowie w r. 1726, uczynił profesye 4 ślubów w r. 1744. Był nauczycielem retoryki, matematyki i filozofii, rektorem w Kamieńcu i misyona-rzem w Porycku od r. 1767 do 1770. Zakonnik niezwykłych zdolności, znaw-ca języka łacińskiego. Napisal Theatrum eloquentiae, illustrium persona-rum apparatu... instructum etc. Leo-poli 1745, in 8-0; De perversa atque inepta styli ad scriptoris veteris exemplum conformatione liber. Leopoli 1746, 8 o; Scientia artium militarium, architecturam, pyrotechnicam, tacticam etc. complectens etc. Leopoli 1747, in 8-o, dzielo chwalone przaz Bentkowskiego; Architektura cywilna. Lwów 1748, in 4-o. (Por. Sommervogel, Biblioth. 1892, 4-o, t. III, k. 1844; Brown. Bibl. pis. ass. pols. Poznań 1862, 8-a, str. 183). X, J, N

Grodzicki Józef Benedykt ks., kanonik krakowski, ur. w r. 1703, † w 1783. Napisał Fundatio olumnatus Poloni in domo nationali Romae. Cracoviae 1763, w którem to dziele opisal założoną przez siebie instytucyę w Rzymie, przy kle św. Stanisława, w której polscy kandydaci do stanu duchownego mogli w ciągu 3 lat kształcić się w naukach teologicznych.

kaznodzieja czasów Zygmuntowskich ur. w r. 1541 w Poznaniu, pierwiastkowo zajmował się kupiectwem. Przybywszy do Rzymu na pogrzeb św. Stanisława Kostki nawrócił się i postanowił poświęcić sie Bogu w zakonie. Wstapił tedy do Jezuitów w Rzymie w r. 1571 i tu uczył się teologii. Wróciwszy do kraju oddał się misyonarstwu. Z takim zapalem pracował na Litwie nad nawróceniem uwiklanych w błędy luterańskie, że nazwany został "apostolem Litwy". Uczył też przez długi czas teologii w Wilnie, nie zaniedbując niwy kaznodziej-Wilnie, nie zaniedbując niwy kaznodziej-skiej; był przez 18 lat rektorem kole-dziejów kaznodz. Kraków 1896, 8-a, gium w Pultusku, w Jaroslawiu, w do- t. II, str. 151-153). mu professów w Krakowie i w kolegium w Poznaniu, gdzie † w r. 1613. Był to kaznodzieja niepośledni. Łuka-szewicz w dziele "Obraz historyczno-statystyczny miasta Poznania" (1838.) powiada, że "styl jego kazań mocny i pelny, chociaż rozwiekły. Kazania jego są raczej uczone, jak do serca przemawiające"; a Chłędowski w dziele "Spis dziel polskich opuszczonych itd. w Bentowskiego "Historyi liter. pols." (Lwow 1818), twierdzi, że wszystko w pismach G. jest w rodzaju swoim doskonałe. Napisał: O poprawie kalendarza, kazania dwoje itd. Wilno 1587, 4 a; O jedney osobie w uzywaniu Sakramentu Ciala Pańskiego w Kościele Bożym zwyczayney itd. Tamże 1589, 4-a; Ewa-nielik X. D. Stanisława Grodzi-ckiego S. J., albo rozmowa Ewangelika z Ministrem. Wilno 1590, 4-a; Prawidło wiary Heretyckiey. jest okazanie, iż wodzowie kacerzy nie Pismo św., ale własny mózg swój za Regule albo prawidło wiary sobie maja itd. Tamže 1592, 4-ka; Centuria albo sto jawnych fałszerstw w wierze z obrony postille Kacerskiey itd. Tamże 1592, 4-a; O czyścu pierwsze Kaza-nie itd. Tamże 1592, 4-a; Kazanie na pogrzebie Oświeconey Księżny J. M. Paniey P. Katarzyny z Tę-czyna, Radziwiłowey itd. Tamże 1592, 4-a; O czyścu Kazanie Wtóre itd. Tamże 1593. 4-a; O straszliwym Sądzie Pańskim Kazanie. Kraków 1603, 4 a; Quadripartitae Conciones etc. Cracoviae 1605, 8 o: Concio de passione Domini nostri Jesu Christi etc. Tamže 1609, in 8-o; Concio de proban-

Gradzicki Stanislaw, jezuita, wybitny dis spiritibus etc. Tamże 1607, in 8-o. G. wypowiedział również panegiryk na cześć św. Jacka, świeżo wtedy kanonizowanego, w sierpniu 1594 r. Starowolski w swych "Ekantonas" mówi, że G. pisal i poezye. O G. pisali: Zebrowski w Bibl. 213; Wiszniewski, Hist. lit., t. VII, 373; IX, 95; Kraszewski. Wilno, t. IV, str. 33, 129, 152, i inni, których wykaz podaje S. Orgelbr., Enc. Powsz., 1900, 4-o, t. VI, str. 362. (Por. Sommervogel, Bibl. de la Comp. Bruxelles 1892, 4-a, t. III, k. 1844-48; Brown, Biblioteka pisarzów. Poznań

> Grodzicki Tomasz jezuita, ur. na Litwie w r. 1718, wstąpił do zakonu w r. 1734, zlożył śluby 4-y w r. 1752. Był nauczycielem humaniorów w Piotrkowie w Lublinie, nastepnie udał sie jako misyonarz do Włodzimierza, Markowa i Łaszczowa. W r. 1766 został rektorem wo Lwowie a w 1768 w Stanisławowie aż do zniesienia zakonu. Następnie osiadł w Warszawie, gdzie był naprzód wikaryuszem, a nastepnie proboszczem parafii Andrzeja; lubiany pośw. wszechnie i szanowany za swe cnoty. + w r. 1802 nagle, podczas procesyi krzyżowej. Za swą gorliwość nazwany "apostolem Warszawy". Napisal: Mowy parafialne itd. Warszawa 1778, 8-ka, 4 tomy; wyd. 2-e Kraków 1883—1884, cz. I IV, 8-a; Przemowa przy wprowadzeniu ciała ś. p. J. W. JMCX Andrzeja Stanisława Kostki Młodziejowskiego, bpa poznańskiego itd. Warszawa 1780, 4-a; Nauki chijańskie katechizmowe z różnych pism gruntownych zebrane itd. Tamże 1793, 8-a; Kraków 1887, 8-a; Poznań 1886, 8 a, t. I, II, wyd. nowe. Przypisują mu też Kazanie na uroczystość św. Józefa, Warszawa 1770. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. Bruxelles 1892, 4-0, t. III, k. 1848-49; Brown, Biblioteka pisarzów. Poznań 1862, 8-a, str. 183; Pelczar, Zarys dziejów ka-znodz. Kraków 1896, 8-a, t. II, str. 289; Estreicher, Bibliogr. pols. Kraków 1907, 4-a, t. II, str. 77). X. J. N.

Grodziecki Jan ks. zwany mylnie G r odeckim, filolog polski, ur. w r. 1525

kształcił się w akademii krakowskiej. Później wysłany kosztem Jana Ocieskiego do Włoch, gdzie został drem filozofii i obojga praw: poznał w Rzymie krdla Hozyusza, który otoczył go wgledami i używał do pisania listów łaciń-Z Hozyuszem był także G. na soborze trydenckim; krdł dał mu kanonię warmińską, a później jego staraniem otrzymał godność dziekana kolegiaty głogowskiej i kanonika wrocławskiego. G. przełożył piękną łaciną Catecheses św. Cyrylla z greckiego oryginalu, znalezionego w Wenecyi, wyd. w Wiedniu w r. 1540, wyd. to jest najrzadsze. Drugie wydanie opracował G., dając tłumaczenie tekstu greckiego według słowiańskiego przekładu, który mu dostarczył U-chański. (Coloniae 1564); 7-me wyd. znajduje się w "Omnia opera D. Cyrilli" Parisiis 1720. G. + wr. 1590. (Por. S. Orgelb., Enc. Powsz. 1900. 4-0, t. VI; Wiszniewski, Hist. liter. polskiej, Kraków 1844, 8-a, t. VI, str. 209-10. X. J. N.

Grodziecki i Towarzysze męcz. błł. Grodziecki Melchior ur. prawdopodobnie 1582 w Cieszynie na Szląsku, pochodził z rodziny piszącej się z Brodów (przedmieście pod Cieszynem), h. Radwan, która zalożyła między Biała Nauki a Cieszynem wioskę Grodziec. gimnazyalne pobierał w szkołach jezuickich w Wiedniu, gdzie r. 1602 został Sodalisów Maryi przyjęty. w poczet W następnym roku, d. 22 maja wstapił w Brnie do nowicyatu Tow. Jezus., gdzie po 2 latach złożywszy śluby, pierwsze w rece mistrza swego, o. Hieronima Letscha, uczyl rok w szkole brneńskiej, a później w Kłodzku gramatyki, poczem zaznaczył się wymowa w Budziejowicach. Od r. 1608 studyuje w Pradze filozofie i teologię i zostaje wyświęcony na kaplana tam te 1614 r. Z powodu zdolności do wymowy ma sobie powierzone kaznodziejstwo w czeskim języku, a r. 1616 rektorstwo w seminaryum pragskiem. Od sierpnia do grudnia 1618 odprawił t. zw. trzecią probacyę (drugi nowicyat przed powtórnymi ślubami), które wykonal w Homonnie na Węgrzech d. 16 czerwca 1619. Równocześnie protestanci węgierscy pod wodzą Gabryela Betlena, ufającego w pomoc turecką, pragnąc oderwać Wegry od władzy domu habs- go w Széplak. Kriż przekonawszy się

burskiego powstali zbrojno. Generalny gubernator północnych Węgier, Andrzej Doczy de Nagy Lüchie udał się z proś-bą do przełożonych zakonu Jezuitów o przysłanie kapłanów dla cesarskich żołnierzy polskich i czeskich, oraz dla katolików-Węgrów w Koszycach. celu wyznaczono tam o. Melchiora Gr. znającego język polski i czeski i o. S tefana Pongracza, wegra. Ten pochodził z rodziny hrabiowskiej, po dziś dzień istniejącej, ur. w Alvincz w Siedmiogrodzie 1582. Oddany do konwiktu jezuickiego w Klausenburgu, uczuł po-wołanie do Tow. Jezusowego, do które-go też wstąpił w Brnie d 8 listopada 1602, a 11 lipca 1604, złożył pierwsze śluby. Uczył następnie młodzież w kolegium w Pradze, a później tamże sam od 1605 do 1608 studyował filozofię, a przeniesiony do Lublany rok następny poświęcił wychowaniu młodzieży tamże, a później w Celowcu, gdzie uczył synta-ksy i poezyi. Od 1611 do 1615 uczył się w uniwersytecie w Gracu teologii. Wyświecony w maju 1615, wraca na Węgry do Homonny, gdzie został ka-znodzieją, prefektem konwiktu. Z końcem r. 1618 na prośbę Andrzeja Doczy wysłany do Koszyc, pracuje tam i w okolicy nad nawracaniem heretyków i utwierdzeniem katolików. Przed zbliżającą się uroczystością św. Ignacego r. 1619, odprawił wspólnie z Melchiorem rekolekcye, oraz z ks. Markiem Stefanem Križem. Ten ostatni, kaplan świecki, w r. 1588, w mieście Kriżewac w Kroacyi, odznaczał się gorącem nabożeństwem do Bogarodzicy. Nauki pobieral u Jezuitów w Wiedmu i Gracu, gdzie 20 kwietnia 1609 został magistrem nauk wyzwolonych. Za sprawa o. Grzegorza Rumera T. J., wysłany do Rzymu kollegium Germanico-Hungaricum, wstapił tam na teologie d. 1 listop. 1611, która po czterech latach ze stopniem doktora ukończył. Powróciwszy do ojczyzny 1615, pracował w Kriżewaczu tak statecznie, iż niebawem arcbp grański, Piotr Pázmány wezwał go, by przeszedí do jego dyecezyi. Tu mianowany prof. teol. i rektorem sem. w Tyrnawie, w grudniu 1616 został kanonikiem grańskim, a wr. 1618 archidyakonem w Komornie, a kapitula obrala go administra. torem opactwa niegdyś benedyktyńskiejednak, że sprawy administracyjne po- do o. Grodzieckiego, który podobnie. chloną mu wszystek czas, zażądał niebawem dymisyi od tego obowiazku, pragnąc się zupelnie pracy około zbawienia dusz poświęcić. Tymczasem wypadło mu jeździć do Koszyc, gdzie się zapoznał z Grodzieckim i Pongraczem, z którym ostatnim, wybrał się w lecie 1619 na rekollekcye do Homonny; ukończywszy je, powrócili, Kriż do Széplaku, a Pongracz do Koszyc. Niebawem Rakoczy na czele dyssydentów zbliżył się do Koszyc; obaj kapłani nie chcąc o. Melchiora samego zostawić (Pongracz bawil w wiejskim domu opodal) pośpieszyli do Koszyc. Rakoczy zajawszy Koszyce, kazał wojskiem otoczyć mieszkanie 3 kaplanów, a rada miejska postanowiła wydać ich w jego rece. Zolnierze tegoż zrabowawszy kaplicę zamkową, kazali się kapłanom przygotować na śmierć, którą mieli ponieść dlatego, że są papistami; ci pozostawieni sami wyspowiadali się nawzajem i całą noc przygotowywali sie modlitwa i wzajemna rozmowa do wytrwałości w meczeństwie. Nazajutrz rano (podobno w piątek, d. 6 września) przysłał Rakoczy propozycyę kanonikowi Kriżowi, że mu daruje dobra opackie, jeśli zostanie kalwinem. która tenže bez namyslu odrzucił. Zgłodniałym i spragnionym wody odmówiono, a rzuconego im kawalka miesa oni sami się nie dotknęli, z powodu piątku. Po północy z 6 na 7 września wszedłszy hajducy do zamku zaczeli się do drzwi dobijać, a gdy im je o. Pongracz otworzył, jeden z nich uderzył go buzdyganem żelaznym tak silnie w piersi, iż ten upadł. Zaczęto kapłanów kopać, bić kułakami po twarzy i ciele i kaleczyć, a gdy Kriż znowu odmówił zostania kalwinem, ściskali mu kleszczami palce u rak, pochodnią gorejącą przypiekali ciało i nareszcie ucieli mu głowe a ciało wrzucili do kloaki. Następnie żądano od o. Pungracza wydania listów, jakie miał pisywać do Druegeth'a, hr. na Homonnie, w sprawie wzniecenia oporu katolików przeciw protestantom, a gdy on temu zaprzeczył, odcieto mu nos i uszy i włożono mu je do ust, palce rozgnietli sprężyną od strzelby, a głowę ściskali tak silnie,

jak i poprzednicy, odmówił apostazyi. Znęcano się więc nad nim, podobnie, jak i nad towarzyszami, poczem oprawcy jego związawszy mu ręce, uczepili je do belki i w teu sposób powieszonemu obciążyli nogi wielkim kamieniem, a ciało poczęli krajać no-żami, tak, że aż wnętrzności widać było, i świeże rany poczeli przypalać gorejącą pochodnią. W ciągu tych męk ciagle wzywał imienia Jezus, Marya, aż wreszcie ucięto mu głowe, a ciało. podobnie, jak i Kriża, do kloaki wrzucono. Już dniało, chciano więc skończyć z Pongraczem, cieto go wiec dwukrotnie szabla; sądząc, że go dobili, wrzucili jeszcze żywego do kloaki, gdzie caly dzień się męczyl, nie ustając się modlić, aż dopiero po północy d. 8 września życie zakończył. Za staraniem kilku niewiast senat koszycki polecil wyjąć z kloaki ciała, które potem blizko pół roku leżały obok w tem samem, lecz suchszem miejscu, poczem na prosby hr. Katarzyny Forgácz, której maż wskutek polecenia Ferdynanda II, przybył do Koszyc, celem ukła-dów z Betlenem, darowane jej przewieziono do miejscowości Alsó-Sebes, niedaleko od Koszyc; tu je złożono w grobie ad hoc wykopanym, w kościele O. O. Franciszkanów, gdzie długo nie spoczywały, gdyż je przewieziono do Hertnek w pobliżu Bardvo-W r. 1635 staramem tejže Katarzyny Forgacz ciała umieszczono w sarkofagu z cyny, a głowy w 3-ch srebrnych skrzyneczkach i przewieziono te relikwie do Tyrnawy, do kla-sztoru Franciszkanek, a w kilka lat potem do kła Jezuickiego tamże, a nakoniec r. 1784 umieszczono je w klasztorze Urszulanek w temże mieście. Breve batyfikacyjne De fortissimis Hieromartyribus zostalo wydane 1 listopada 1904, a 15 stycznia r. 1905 nastapiła beatyfikacya w bazylice watykańskiej. Pamiątkę ich obchodzi Towarzystwo Jezusowe d. 7 września, oraz dyecezye: ostrzychomska i koszycka. (Por. Acta Pontificia, wydane przez Pusteta, annus II, fasc. 9 zawiera breve beatyf.; ks. Marcin Czermińże oczy na wierzch wychodziły. A kie- ski, Błog. Melchtor Grodziecki, Stedy modlącemu się o odpuszczenie c- fan Pongracz kapłani T. J. i kan. prawcom twarz zsiniała, zwrócono się Marek Kriż, umęczeni za wiare w Koszycach na Węgrzech, r. 1619 w "Misyach Katol." rocznik 24; tenże, Uroczystości beatyfikacyjne bł. Melchiora Gr. T. J. i Zow. Mm. w Cieszynie od 12—15 paźdz. 1905 r. w Misyach katol. roczn. 25; Sodalis Marianus, rocznik V, p. 33 i 69).

M. B.

Grodzisko góra skalista w okolicy Krakowa, miedzy Ojcowem i Piaskowa Skala, w dolinie Pradnika. W r. 1228 był tu warowny zamek, wystawiony przez Henryka Brodatego; później zbudowała tu mały klasztorek św. Salomea i osiadła w nim, wraz z za-konnicami. Tu też † w r. 1268. W potem cialo jej przeniesione zostało do Krakowa do kła św. Franciszka, gdzie dotąd spoczywa. Zakonnnice pozostały w Grodzisku do XIV w., gdy jednak dla częstych napadów zbójeckich, były niepokojone, opuściły klasztorek i przeniosły się w r. 1320 do Krakowa do kla św. Andrzeja. Klasztorek w Grodzisku padł w ruiny. W r. 1642 Klaryski krakowskie, czcząc pamięć św. Salomei, wybudowały w Grodzisku mały klasztorek, a na otaczajacym go murze umieściły 5 posągów kamiennych: św. Kunegundy, św. Jadwigi, Bolesława Wstydliwego, Henryka księcia wrocławskiego i Kolomana króla halickiego; na słupie zaś kamiennym, wprost bramy wchodowej, posąg św. Salomei. Z pamiątek po św. Salomei pokazują pustelnię, w której miały spoczywać zwłoki Św., przed przeniesieniem ich do Krakowa, i drugi domek, wyłożony stalaktytami i muszlami, w którym Św. mieszkała. (Por. Starożytności polskie. Poznań 1842, 8-a, t. I, str. 341 — 2; S. Orgelb., Enc. Powsz. 1900, 4-o, t. VI, str. 365).

X. J. N.

Groene Walenty ks., historyk klny niemiecki, † w r. 1882. Napisał: Die Papstgeschichte. Regensburg 1875, 2 tomy; Compendium der Kirchengeschichte, tamże 1870; Sakramentum oder Begriff und Bedeutung von Sakrament. Soest 1835; Tetzel und Luther etc. Tamże 1860—dzieło dobre. (Por. Hurter, Nomenclator theologiae. Oeniponte 1893, 8-0, t. III, k. 1331; Stang, Historiogr. ecclesiastica. Friburgi 1897, 12-0, str. 227).

Groh Jan jezuita czeski, ur. w r. 1730 w Valdic, wstąpił do nowicyatu w r. 1747. Oddał się misyonarstwu, i spełniał te obowiązki nawet po zniesieniu zakonu w r. 1773, aż do roku 1780, w którym +. Napisał Weliki žiwot Pana a spesitele naseho K. Jezisie a jeho najswietiejsi matky Marie Panny jekoži wšech jinych krewnich pratel syna božiho itd. Praze 1779, 4-0; Nšeobecna kniżka, katolicke modlitwy, učeni a pisnie. W Praze 1780. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. de Jesus. Bruxelles 1894, 4-0, t. III, k. 1849).

Groll Adolf ks. pijar, znany też pod imieniem Sancto Georgio, ur. wr. 1681 w Kromierzyżu, był nauczycielem w kilku kolegiach i rektorem kolegium w Wiedniu, wr. 1724 generałem zakonu swego w Rzymie, od r. 1733 bpem w Rabie (na Wegrzech) gdzie † wr. 1743. Uczony ten zakonnik znany był przedewszystkiem na polu lingwistyki, zwłaszcza biblijnej. Z pism jego cenione są: Psalmy Dawida z objaśnieniami i frazeologia tekstu hebrajskiego 1747 i inne. (Por. S. Orgelbranda, Enc. Powsz. 1900, 4-a, t. VI, str. 366).

Gromnicki Tadeusz ks. ur. w Kopeczyńcach (dyec. lwows.) 26 grud. 1851. kaplanem zostal r.1874., dr. fil. 1879, wikaryuszem w Kulikowie i u ś. Antoniego we Lwowie, od 1878-1884, katechetą w szkole miejskiej. W r. 1880 został adjunktem wydz. teolog. w uniw. lwowskim, a w r. 1884 prof. prawa koktórego w wydz. teolog. uniw. Jagiell., którego w r. 1902—3 był rektorem; współpracownik Komisyi histor. w Ak. Umiejetn. w Krakowie. Ogłosił ŚŚ. Cyryl i Metody w t. X, XI i XII "Rozpraw wydziału hist.-filoz. Akad. Um.". i w osobnym odbiciu, Kraków 1880; Synody prowincyonalne oraz czynności niektórych funkcyonaryuszów aplskich w Polsce do r. 1357. Kraków 1885; św. Jan Chryzostom w "Tygodn. katol." r. 1873; śś. Cyryl i Metody Apostołowie Słowiańszczy-zny, artykuł wydany w czasopiśmie "Szkola" i osobno we Lwowie 1885; Szkoła ludowa a kościół w Austryi i 3 najnowsze wnioski szkolne, Poznań 1889. G. jest współ pracownikiem "Encyklop. Kościel." ks. Nowodworskiego, gdzie zamieścił artykuły: Lwów, Lwowskie arcybpstwo łac.; Ormianie w Polsce; Swiętopietrze; prace swe (recenzye) pomieszczał w "Przegladzie Powszechnym" "Kwartaln. histor.", nadto wydał: Geschichte der theolog. Facult. an der Jagell. Univ. in Krakau, Wiedeń 1893 i Teorya o początku prawa klnego. Kraków 1902. M. B.

Groot o. de, dominikanin, pochodzi z rodziny sławnego Grotiusa, współczesny. O. de Groot był zaproszony na katedrę filozofii do uniwersytetu protestanckiego w Amsterdamie, gdzie w r. 1894 rozpoczął inauguracyjnym panegirykiem na cześć św. Tomasza kurs filozofii tomistycznej, wobec przedstawicieli władz cywilnych, senatu akademickiego i zaproszonych na tę uroczystość arbpa Utrechtu i bpa Harlemu. (Por. Blanc, Hist. de la Philosophie, Paris 1895, 12-a, t. III, str. 600; Tenże, Dictionnaire de la Philosophie. Paris 1906, 4-o, k. 610).

Groote (Groot, Groete, Groet) Gerhard, zalożyciel kongr. zw. Braćmi wspólnego żywota, ur. 1340 w Deventer. Uczył się w Akwisgranie, ostatnio w Paryżu teologii, medycyny a zwłaszcza prawa kanonicznego. W r. 1362 powrócił do Deventer, jako nauczyciel szkoly kapitulnej. Zostawszy kanonikiem utrechckim zaczął żyć wystawnie i towarzysko. Wnet jednak uczuł pożądanie życia cichego i ascetycznego; jakoż pod wpływem kartuza Henryka de Calkar, z którym zaprzyjaźnił się w Paryżu, porzucił żywot światowy, wyrzekł się kanonikatu i za pozwoleniem władzy poczał działać jako kaznodzieja pokutny. W tym charakterze obszedł cała dyecezye utrechcka. Wszakże wzniecił on zazdrość opieszałych zwłaszcza proboszczów, którzy wyjednali u bpa dla G. zakazdalszych kazań. Oskarżono go nawet jako heretyka, przed czem obronił się pismem "Publica protestatio de veredica prae-dicatione Evangelii", po przesłaniu któ rego Urbanowi VI, pż uwolnił go od zakazu bpiego. G. † 1384 podczas zarazy w Deventer. Ponieważ wielu sluchaczów poruszonych kazaniami G-a zapragnęło większej doskonałości, przeto G. połączył ich wspólnem życiem. Dom wój w Deventer oddał pobożnym nie-

wiastom, sam zaś z przyjacielem Radewynsem zbierał uczniów gotowych do wspólnego żywota. Im też oddał bogatą swoją bibliotekę. Pisma jego i listy są przeważnie w rękopismach. Niedawnemi czasy wydano sporo jego mów m. i. Sermo contra focaristas; Sermo in festo palmarum de paupertate i in. Zródłem do jego żywota jest "Vita s. Thomae a Kempis". (Por. Grube "Groott u. s. Stiftungen" 2 Vereinschr, d. Görres Geselsch. 1883). (Ch.).

Gropper (Gropperus, właściwie Groepper) Jan, teolog i działacz katolicki, przeciwnik luterskich nowinek w XVI w. Ur. 1503 r. w Soest (w Westfalii), G-r w uniw. Kolońskim studyował prawo i 1525 r. został doktorem prawa cywilnego a od 1526 r. był kanclerzem i doradca kurfirsta Hermanna von Wied, arbpa kolońskiego. Nowinkarze niepokoili wtedy opinie publiczna, G-r poczał studyować teologie i wielkie uczynił w niej postępy. Przyjał wkrótce świecenia kapłańskie, został scholastykiem (1527) kanonikiem katedralnym koloúskim (1531), kanonikiem w Xanten (1532), wreszcie proboszczem i dziekanem w Soest. cie światobliwe i milosierne dla ubogich, gorąca wymowa i pracowitość zalecaly G-a. Na stanowiskach radcy arbpiego i oficyala G-r przyczynił się do uporządkowania przepisów prawnych, cywilnych i kościelnych; wydał Jurisdictionis ecclesiasticae Archiepiscopalis Curiae Coloniensis reformatio (Colon, 1529); ciekawe dal opracowania. nawet pod względem dogmatycznym: Institutio compendiaria doctrinae christianae (Colon. 1538; wydruk. też jako Enchiridion, Veronae, 1541; Paris, 1548-1550). Dzielo to cieszylo się uznaniem, choć nauka o usprawiedliwieniu, podana w Enchiridion tracila luterstwem i pismo to za pża Klemensa VIII umieszczono na indeksie. Na zjeździe w Hagenau (1540) G-r łącznie z Butzerem (ob. art. Butzer) przygotowywał projekt do porozumienia się z protestantami. Butzer nadużył dobrej woli G-a, podsuwał wyrażenia dwuznaczne; to też katolicy mieli za zle G-owi, że zajmował się ta sprawa. Odpowiedział on w swej obronie pismem Ad praesides colloquii (Corp. Reform. IV, 460) i poddal się potem zupelnie okre-

śleniom sob. Trydenckiego. (Por. list jego de Phługa z 1552 r. u Müllera, Epp. ad Pflugium, Lips., 1802, 111...). Gdy zaś kurfirst koloński począł myślec prywatnie o niegodziwości postępowania, napisał wreszcie odezwe do kapituły, slynne pismo: Antididagma seu christianae et catholicae religionis propugnatio (Colon., 1544) i in. przeciw-ko Butzerowi. Gdy zaś arbp popierał luterstwo, pż Pawel III ekskomunikował go, administracyę powierzył koadyutorowi Adolfowi von Schaumburg, a G-a 1547 r. mianował proboszczem i Świętych albo rozmyślania na każdy archidyakonem w Bonn. G-r gorliwie dzień roku. Lwów 1730, 2 tomy w 8-e; pracował nad utrzymaniem ducha katolickiego wsród kleru i ludu, pisał instrukcye do nauczania ludu: dla kleru wydał: Formula examinandi designatos seu praesentatos ad ecclesias parochiales (Colon., 1550); za jego staraniem gimnazyum w Kolonii oddano Jezuitom; napisał też G-r mały katechizm po łacinie Capita institutionis ad pietatem... in usum pueritiae, Colon. 1546 (rozszerzony po niemiecku. Cöllen, 1547) i większy katechizm: Institutio catholica... (Colon. 1550). Dzieło o o-becności Chrystusa w Najśw. Sakramencie (po niemiecku Cöllen, 1648—1556; po lacinie dal je Surnis, 1569. Gorliwie pracował G-r nad przywróceniem katolickiego nabożeństwa w Soest i in. Oceniając zasługi G-a, pż Paweł IV mianował go kardynałem tytułu "S. Luciae in silice" (1555). G-r wymawiał się i godności tej przyjąć nie chciał. Gdy zaś Jana Gebharda von Mansfelda w 1558 r. wybrano na arbpa Kolonii, G-r. wiedzac o jego usposobieniu protestanckiem, protestował, wreszcie udał się do Rzymu i tam † 1559. Ciało jego złożo-no w kle Maria dell' Anima. Pź sam przemawiał nad jego zwłokami. (Por. Liessem. J. Groppers Leben, 1 Th., Köln, 1886; Schwarz, Römische Beiträge zu Groppers Leben w "Hist. Jahrb; der Görresgesellschaft" VII, 392; art. Meusera u Dieringera, Kath. Zeitschrift, 1845, II, 183...; 366; W. W. t. V, k. 1287-1292; Hurter, Nomenclator theol., Oeniponte, 1899, t. IV. k. 1105 - 1208; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1907, t. I, k. 1800). X C. S. 1800).

Grosez Jan Stefan T. J. ur. w Arbois (Jura) w 1642, wstapil do zakonu w r. 1659. Uczył gramatyki i humaniorów. był kaznodzieja i misyonarzem. Był w o wprowadzeniu luterstwa i przywołał r. 1698 rektorem w Grenobli, małego ko-do pomocy Butzera, G-r ostrzegał go legium w Lyonie w r. 1701, w Aix od r. 1794-1707, nowicyatu w Lons-le-Saunier w 1713, † w Dôle w 1718. Napisal Le Journal des Saints ou Méditations pour tous les jours de l'année avec un abregé de la vie des Saints. Lyon 1610; ost. wyd. Paris 1886, 16 o, 2 vol. Dzielo to przełożono na wszystkie prawie języki europejskie; polskie tłumaczenie wyszło p. t. Dziennik Świętych albo rozmyślania na każdy Tamże 1740-1774, 2 t. w 8 e; La vie de la Mère Anne Marie de Xaintonge etc. Lyon 1691, 8-o; Oraison fu-nebre de Marie Therese d'Autriche Reyne de France etc. Marseille 1683, 4-o; La vie de la mere Marie Madeleine de la Trinité, Fondatrice des Religieuses de N. D. de Misericorde. Lyon 1796, in 8-0; *Journal des Illustres Religieuses* de l'ordre de Sainte-Ursule etc. Bourg 1684-90, 4 v. in 4 o, i in. (Por Sommervogel, Bibliothèque de la Comp Bruxelles 1892, 4-o, t. III. k. 1851-57). X. J. N.

Grosier Jan Chrzciciel Gabryel T. J ur. w Saint-Omer w r. 1743. Przyjety do nowicyatu w r. 1761. Po wypędzeniu Towarzystwa z Francyi, wysłany został dla dokończenia studyów do Ponta-Mousson. W r. 1780 mianowany zostal kanonikiem w Luwrze, a za Restauracyi, bibliotekarzem w Arsenale. † w Paryžu w 1823 r. Napisał: Journal de littérature, des sciences et des arts. Paris 1779; ukazało się w druku tylko 6 tomów; Description générale de la Chine etc. Tamze 1777 - 1783. 12 vol. in 4-o, i dodatkowy 13-y pod tymże tytułem w r. 1786; *Mémoires* d'une société célébre etc. Tamże 1790, 8-a, 3 vol, i inne. Pisal też wiele artykułów do czasopism, do "Magasin encyclopédique" Millin'a, do "Biographie universelle" Michaud'a i t. d. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. Bruxelles 1892, 4-o, t. III, k. 1857—59).

Gross Karol, jurysta austryacki, profesor prawa kanonicznego w uniwersytecie w Gratzu, ur. w r. 1837. Ogłosił

drukiem: Die Beiceistheorie im caminischen Proces. Wien 1867; 2 cz. Insbruck 1880; Incerti autoris ordo judiciarius, pars summae legum etc. Tambe 1870: Zur Be redsbest weiter ; und Wardigung des Kirclenrechts. Grate 1872: Die verschiedenen Arten ars canonischen Processes. 1566; Lehrbuch des kuth. Ereichnechts unter besond. Berücksichtigung der partienlaren Gestaltung desselben in Oesterreich, i inne. (Por. De Gubernatis. Dier. intern. des Ecricains au jour. Florence 1800, 4-0, t. II, str. 1105.

Gros Pietr le, znakomity rzezbiarz francuski, ur. w r. 1656. † 1719 w Rzv-mie. Z utworów jego dłuta najpiekniejsze sa; "Św. Dominik". "Przemienienie św. Ludwika Gonzagi" i "Św. Stanisław Kostka na lożu śmiertelnem" posąg mar-murowy znajdu gcy się w kaplicy sw. Stanisława w Rzymie, przerobionej z iego celi zakonnei, gazie +. Po wykonaniu tego dziela G., dotad protostant, zostal katolikiem.

Gross Szymon, z pochodzenia niemiec, bernardyn. Zostawszy zakonnikiem nauezyl się po polsku i po lacinie, był uauczycielem w nowicyacie. Przeniestony do klasztoru w Kretyndze nauczył sie i po žmudzku i tu + w r. 1835. Napisal bardzo dobra gramatykę śmudską dotad niedrukowana. Por. Wotonczewski M. ks., Biskupstico Zmujdskie. Kraków 1898, S-a, str. 159-60).

Gross-Wardein (Nagy-Várad-Wielk) Warażdyn), dioec. Magno-Varadinen na Wegrzech - 1 bpstwo łacińskie, sufragania metropolii w Kalocsa. Poczatkowo istniało tu bpstwo Bihar., zalożone przez króla Stefana I, lecz w r. 1077 król Władysław zamiast Bihar, erygował bp-tw w G-n. Pierwszym bpem byl Sykstus (1103-13). Król Władyslaw wybudował tu bazylikę N. M. Panny; tu też zostal pochowany. W r. 1241 miasto spustoszyli Tatarzy, od r. 1660-92 r. wladali niem Turcy, a w r. 1557 osiedlili się kalwini. Dopiero bp Mikolaj Csaky mógł nanowo objać swa stolice (1737-47). Do 1852 r. bpstwo to należało do metropolii w Gran. W r. 1752 odbudowano stara katedrę. Miasto posiada bpie Lyceum i Seminaryum z

1005 liczyla 4 archidyakonaty. 12 wicearchidvakonatów, or parafii, 1027 felic, 152 kaplanów i 158,329 wiernych obrzaciku łacińskiego: schyzmatyków liczaok. 204 tys. protestantów ok. 631 tys., unitaryanów 211, i ok. 34 tys. Żydów. 2 bpstwo grecko-katolickie powstało w 1777 r. jako sufragania meir poli: w Fogaras to art. Fogaras. Postada wlasna katedre i kapitule katedralna, archidvakonatów, 29 wicearchidvakonatów, 167 parani, ok. 165 tvs. unitów Rumunów, 2 seminarya i gimnazvum rumuńskie, zal żone przez bpa Vulkana. (Por. Gánoczy. Episcopi Varad., 2 t., Viennae 1770: Pray. Specimen hier. Hung., II. Presburg-Kaschau, 1779, p. 57; Schematismus e eri aioecesis Magno-Varad .. 1996: Werner. Cirias terrarum catholicus. 15.0. Friburgi Brisgovia», p. 94, 95, (6); Buchberger, Kirchiiches Handlexikon, München. 1907, t. 1, k. 1801.

J. C. S.

Grosseteste także Greathead, w kronikach laeins. Lincolniensis) Robert, bp Lincolnu 1235-53' slynny jako pasterz i teolog, ur. ok. r. 1175 w Stradbroock w hr. Suff lk. z ubogiego stanu. Pierwotnie sluchał prawa i medycyny w Oxtordizie, potem udal sie do Parvia. W r. 1200 powraca do Oxfordu, gdzie zostaje drem teologii, a wkrótce "Rector scholarum", ezyli wice kanclerzem te-go uniwersytetu. W tym ezasie wydał komentarze do Arvstotelesa. Mimo zwyczaju ówczesnego łaczenia wielu prebend G. złożył inne i zachował tytko kanonikat linkolski, poświecając sie natomiast nauce. Po smierci sw. Hugona zostaje G. bpem Lincolnu i odrazu z niestychana energia zabiera sie do zarządu dyecezya, tepiac nadużycia a szczepiac ducha pobo ności w klerze i wiernych. Opór wielki spotkal zamiar jego wizytowania nietylko dvecezvi, ale wszystkich klasztorów i własnej kapituły. Usilowano go nawet otruć 1237 r. Spór oparl się aż o pża Inocentego IV, który r. 1245 roztrzygnął go na korzyść bpa. W przestrzeganiu karności klnej i regul zakonnych był nieubłagany. Udawszy sie już jako starzec r. 1250 do Lyonu, miał przed pżem i krdłami piorunującą mowę o nadużyciach w Kle, nie szczedzac i kurvi katolickiem gimnazyum. Dyecezya w r. rzymskiej. Powrócił, jak powiadają współ-

cześni tristis ot vacuus i miał zamiar nem, sed in manifestisssimam destrucabdykować, ale powstrzymany przez przyjaciół zaniechał tego i ze zdwojona energią zabrał się do pracy. Miał też zatarg z pżem Inocentem IV z powodu, iż niechciał udzielić bogatej prebendy włochowi, synowcowi pża, Fryderykowi di Lavagna, nie znającemu jezyka angielskiego. Z tego powodu był chwilowo suspendowany. Również powaśnił się ze słabym królem Henrykiem III, któremu nie chciał odstapić dziesieciny z dóbr klnych stosownie do zarzadzenia pża. Za jego przykładem poszli inni bpi Anglii. Zgodził się dopiero, gdy Henryk uroczyście 1253 r. zaprzysiągł "Magna Charta" i przyrzekł użyć pieniedzy na wojne krzyżowa, celem odebrania Palestyny. Pko gwałcicielom przyrzeczenia królewskiego bpi w parlamencie wydali ekskomunikę, a G. kazał ją ogłosić we wszystkich parafiach swojej dyecezyi.

Zatarg, wyżej wspomniany z Inocentym IV o kanonikat linkoński, który przechowało nam w szczegółach pismo aplskie pża i odpowiedź nań G-a, dał wielu pochop do posądzania go o brak szacunku i uległości wzgledem Stolicy aplskiej, zwłaszcza też w łączności z jego gwałtowną mową w Lyonie 1250 r. Inni posuneli sie aż do upatrywania w G. pierwszego zwiastuna reformacyi. Ani jedno, ani drugie nie znajduje uzasadnienia w działalności i pismach G. Był on niezmordowanym obrońcą praw Kła i Stolicy aplskiej, a także najwierniejszym ich synem, wszakże jego gleboki umysł i żarliwość pasterska, kazały mu widzieć usterki, a także odróżniać boskie poslannietwo od ludzkich poczynań. Oto w tymże proteście do Inocentego IV pisze on: "Apostolica enim mandata non sunt nec possunt esse alia, quam Apostolorum doctrinae et ipsius D. n. J. Chr., Apostolorum magistri et Domini, cujus typum et personam maximo gerit in ecclesiastica hierarchia dominus papa, consona et conformia". Tej władzy pskiej uznaje się być obowiązanym do poslu-szeństwa "ex divino mandato". Wszakże jednocześnie oświadcza, że władza ona, o ile w rzeczach wiary i moralności nieograniczona, w sprawach ludzkich, musi mieć pewne szranki. Do takich ograniczeń w mowie bedacy spór: haec autem, cant provisiones non sunt in aedificatio- Bischof v. Lincoln. Freiburg 1887.

tionem non igitur eas potest Sedes aplica etc.". Z tego też powodu "ego ex debito obedientiae et fidelitatis quo teneor... filialiter et obedieuter non obedio, contradico et rebello". Co zaś do jego charakteru reformatora, to był G. niczem wiecej jak gorliwym, tepiącym z cała siła wszelkie nadużycia i bezprawia pasterzem. W jego pismach nie ma śladu jakiegokolwiek rozdźwieku z nauka i karnościa klna. Niewatpliwie była to natura gwaltowna, bezwzględna, nieubłagana w swoich postanowieniach i przedsiewzieciach, ale przytem pasterz wzorowy, sprawie Kla całkowicie oddany. Podziwiał go też już Roger Bacon, pisząc o nim: "Solus Dominus Robertus, propter longitudinem vitae et vias mirabiles quibus usus est, prae aliis hominibus scivit scientias". Oprócz wspomnianych komentarzy do Arystotelesa, zajmował sie z zamiłowaniem naukami przyrodniczemi. Nie zapomniał nawet o rolnictwie (Regulae agriculturae per menses disgestae). Władając językiem greckim i hebrajskim tlumaczył różne dziela na łaciński, m. i. uznany przez niego za autentyczny Testamentum XII Patriarcharum, Pseudo Dyonizego Areopagity. Znał się na matematyce piszac De sphaera, De arte numerandi, oraz na medycynie. Pismo polemiczne pko Zydom De cessatione legalium ukazało się w druku po raz pierwszy r. 1658. Ważne dla dziejów jego listy ukazaly się 1861 r. w Rolls Series. Nie mniej cenne są jego kazania i mowy. (Por. Perry l. c.). Nie drukowane dotad prace teologiczne G. objelyby kilkanaście tomów. G. doczekawszy podeszlego wieku † 13 paźdz. 1253 r., pochowany w Lincolnie. Działalność pisarska G. olbrzymia, obejmująca niemal jest wszystkie współczesne galęzie wiedzy ludzkiej. (Por. Pierwszy wyczerpujacy życiorys G. napisał Pegge, Life of Grosseteste. London 1793. W nowszych czasach najlepsza biografia jest Luarda Grosseteste Epp. pretorie IX — XCVIII; Perry'ego The Life and Times of R. Grosseteste Epp. Preface IX-XCVIII. London 1871. chociaż przesiaknieta duchem akatolickim i tendencyjna. Z nowszych katolickich pisarzy pierwsze (zadane udzielenie kanonikatu) quas vo- zajmuje miejsce Felten, R. Grosseteste,

Wiele źródeł do działalności literackiej należy sekciarskiej nienawiści sfer de-G. zawiera Lingard, History of England. London 1883; Dictionary of English History edit. by Sidney I. Low and F. S. Pulling. London 1884; W. W. t. V, k. 1292 — 99)

(*Ch.*)

Grosseto-bpstwo w Toskanii (Włochy)—dioec. Grossetana.—Miasto G-o leży w pobliżu prawego brzegu rz. Ombrone, przy drodze żelaznej Piza-Rzym. Pod miastem znajdują się szczatki etruskiego miasta Ruxella (Rusella, Rosello). Być może, że od tego miasta powstała nazwa łacińska Rosetum, włoska Grosseto. Obecnie G-o jest głównem miastem prowincyi tej też nazwy w Toskanii, liczy ok. 4 tys. mieszkańców, posiada katedrę, seminaryum, bibliotekę, szkolę techniczną. Bpstwo w Go przeniesiono w 1138 r. z Rosello (Ruxella); stanowi ono sufraganie metropolii w Sienie. Dyecezya G-o obejmuje 5 gmin prowincyi Grosseto. W r. 1906 dyecezya liczyła 30,250 wiernych, 26 parafii, 56 klów i kaplic, 42 kaplanów świeckich i zgromadzenie sióstr miłosierdzia. (Por. W. E. I. t. XXV-XXVI, str. 902; Werner S. J., Orbis terrarum catholicus. Friburgi Brisgoviae, 1890, p. 24; Buchberger, Kirchliches Handlexikon. München, 1907, t. I, kol. 1801).

Grosso Stefan ks., znakomity filolog włoski, jeden z najwytworniejszych mistrzów pióra nietylko w rodzinnym ję-zyku, ale i w łacińskim i greckim, ur. w r. 1824 w w Albisola Marina. Studya odbywał w Sawonie, w r. 1842 wstąpil do zakonu Somasków. Później był pro-fesorem retoryki w Walencyj, w Novi Ligure i w Rapallo: od r. 1860 do 1876 -greckiego i łaciny w Novara, od 1876 do 1888 w liceum Parini'ego w Medyolanie. Tomasz Valauri sławny latynista piemoncki nazywał o. G. "sollertismus latinarum elegantiarum arbiter"; Emil Eger wysławiał uczonego zakonnika, jako jednego ze sławniejszych humanistów współczesnych, a historyk Teodor Mommsen postaral się o mianowanie G. członkiem korespondentem Instytutu ar-cheologicznego niemieckiego. Że uczo-

cydujących do sukni zakonnej, która nosil oraz i temu, że czesto mówił prawdę śmiało i nazywał rzeczy po imieniu, co nie zawsze podobało się filologom, nieznoszącym, by któś wybijał się talentem literackim ponad poziom współczesnych im uczonych. Dziela G. sa bardzo liczne. Wymieniamy tylko niektóre: Ragionamento sugli studii di Francesso Ambrosoli nelle lettere greche e latine, z pelnemi erudycyi objaśnieniami, z których każde stanowi oddzielną rozprawę. Objaśnienia te, zdaniem uczonych włoskich, wykazały, iż o. G. mogłby napisać wyczerpujaca i gruntowną historyę Humanizmu we Włoszech; Lettera filologica sulla grecita di alcuni epigrammi latini di Ludovico Ariosto; Lezioni elementari di epigrafia lotina; Epistole latine di Pietro Apollonio. Collazio novarese a Pio II per la Crociata contro i Turchi; Stefani Grossi, Inscriptiones, Carmina, Commentationes. Mediolani 1886; Sulle poesie latine di Leone XIII. Tamze 1883, i w. in. (Por. De Gubernatis, Dictionnaire internat. des Ecrivains du jour. Florence 1890, 4-o, t. II, str. 1106-7).

X. J. N.

Grosz św. Piotra ob. Świetopietrze.

Grot Jan ze Slupcy, hr. Rawicz, syn Grota, prawdopodobnie podkomorzego sandomiers. i kasztelana polonieckiego, kan. krak., po przeniesieniu Nankiera na bpstwo wrocławskie, mianowany przez Jana XXII, d. 1 paździer. 1326-bpem krak., znany mu jako współuczeń w Bo-nonii. Konsekrowany za szczególnem zezwoleniem pskiem nie przez samego pża, jeno przez Janisława arbpa gnieźń. d. 18 czerwca 1327 r. w katedrze krakowskiej. Świątobliwy, uczony, skromny, wyrozumiały, pełen godności, gorliwy i łaskawy, o infulę się nie starał, a Kazimierza W., który kogo innego w niej chciał widzieć, i dlatego zrazu był mu niechętny, umiał sobie pozyskać. Wal-ka w obronie mienia Kła, lokowanie i podnoszenie osad należacych do stołu bpiego, są cechą charakterystyczną jego rządów. Miał spór z Piotrem z Alwerny filolog nie objął żadnej katedry uni- nii z powodu uchybienia przez siebie wersyteckiej we Włoszech, to przypisać terminu zwrotu pożyczki ze świętopiętrza,

oraz dlatego, że kanonie u św. Floryana | dyec., ale niewykonany. (Por. E. W. O. dal bp komu innemu, mimo, że Łokietek mianował kanonikiem Piotra z Alwernii, który ze swej strony przebrał miarę w poborze świętopietrze. Spór ten 1335 r. skończył się pomyślnie dla G. Uzyskał od pża prawo dla siebie i swoich następców używania czasu celebry racyonalu (ob.), oraz obietnice zeslania do Polski komisarzy, dla rozsądzenia sporu z Krzyżakami. R. 1338 powstało znaczne nieporozumienie bpa z królem, z powodu, iż G. na wieść o uwiezieniu jednego z kapłanów na zamku, obległ tamże królowe Anne, czasu nieobecności Kazimierza W. Nadto, gdy król na własnym gruncie chciał wznieść miasto nowe, bp się temu oparł i klatwami wstrzymał króla i skarżył go przed pżem. Nasta-piła zgoda a król owe grunta w Sokolnikach darował na rzecz Skalbmierza. G. dużo budował i fundował: w Ilży murowany zamek na miejscu drewnianego, w Radłowie, Dobrowodzie i Chrobrzanach kły parafialne, które też uposażył; w r. 1347 konsekruje kł św. Jerzego (niestniejący obecnie) na zamku w Krakowie i funduje przy nim kanonie. Wieś Biskupice pod Wolbromem nazywa od imienia swego Jangrot, w której wiele ludzi osiadło, chroniąc się przed uciskiem. R. 1328 poddaje członków kapituły katedry krak. pod sadownictwo bpie z wyłączeniem sądownictwa oficyała. Statuta jego z r. 1331 ogłoszono w IV t. Starodawnych Prawa Polskiego Pomników; r. 1336 ustanowił porządek nabożeństwa dla wikaryuszów katedralnych, a r. 1344 dwie altarye w katedrze swojej. Przywileje G-a i rozporządzenia względem wsi kapitulnych. (Por.Letowski: Katalog bpów krakows. t. I, p. 247, i nast. oraz Piekosiński, Kodeks dyplomatyczny katedry krakows. św. Wacława t. I, p. 183 — 208). † w Wawrzeńczycach 5 sierpnia 1347 r., pochowany w katedrze na Wawelu w kaplicy św. Jana Ewang. zbudowanej przez siebie. Kiedy 1522 r. przy odbudowaniu kaplicy zwłoki wydobyto, były nieskażone i mily zapach wydawały. Niektórzy dla cnót wielkich dają mu tytuł błogosławionego. Pomnik postawił mu X. Franciszek Dembiáski kustosz koronny. Spór o zwrót klów oderwanych od dyec, krakows, na Spiżu, silnie przez G-a popierany, został r. 1332 rozstrzygnięty na korzyść jego nia dla remonstrantów króla Jakóba I;

t. X, p. 778; Letowski, Katedra na Wawelu, p. 9 i 48; W. E. I. t. XXVI, p. 906; Katalog IV i V bpów krak. w Bielowskiego, Monumenta Poloniae hist. t. III; Rzepnicki, Vitae praesulum Poloniae, t. I).

Grot Mikołaj Jakubowicz, filozof rosyjski, był profesorem w uniwersytecie odeskim od r. 1883 — 8, i moskiewskim od r. 1888. W r. 1889 zalożył w Moskwie czasopismo "Przegląd filozoficzny" i był prezesem Towarzystwa psychologicznego w Moskwie. † w r. 1899 w Moskwie. Napisał: Psychologia uczuć. 1879-80; Reforma logiki 1882; Filozofia, wiedza i sztuka, 1883; Filozofia Szopenhauera. 1888; Giordano Bruno. 1885; La Causalité et la conservation de l'enérgie dans le domaine de l'activité psychique. 1890, i inne. (Por. Blanc, Dictionnaire de la Philosoph. Paris 1906, 4-0, k. 610).

Groteski (Grotesques). Tak się nazywają figury dziwaczne, poczwarne, komiczne lub wstrętne a niekiedy i nieskromne, któremi artyści średniowieczni obficie ozdabiali fasady kościołów. (Por. Bosc, Dictionnaire général de l'archéologie. Paris 1881, 12-o, str. 311).

Grotius Hugo albo de Groot, znakomity prawnik, historyk, filozof i teolog, jeden z najuczeńszych ludzi swego wieku, ur. 10 kwietnia 1583, w Delft, ni-derlandczyk, z rodzieów kalwińskich, człowiek nadzwyczajnych zdolności, w 15 roku życia otrzymuje stopień doktora prawa, w następnym roku (1599) wyda-je opatrznone wielu poprawkami i obja-śnieniami dzieła *Marcyana Capelli*; łacińskie swoje tłumaczenie dziela Stew*jusza* w języku holenderskim, *Nauka* dla żeglarzy. Tak wielkim uznaniem cieszył się wówczas G., że w 18-ym roku życia otrzymuje od stanów generalnych zaszczytną godność historyografa swej ojczyzny. W r. 1602 wydaje Syntagma Arataeorum, ważne pod względem znajomości agronomii starożytnych. W r. 1607 zostaje prokuratorem Hollandyi, Zelandyi i zachodniej Fryzlandyi, w r. 1613 posluje do Anglii w sprawach handlowych i z tajemnem zleceniem ziedna360 Grotius.

szem w Rotterdamie i jako taki zajmuje miessee w stanach generalnych. Pisze, wydane po śmierci jego dzieło: De imperio summarum potestatum cir-ca sacra, w którem dowodzi konieczności poddania Kła władzy państwowej; wydaje: Ordinum Hollandiae ac West. frisiae pietas (1613), gdzie broni stany pko twierdzeniom zagorzalego gomarysty Sibranda Lubbert'a. G. coraz bardziej wdaje się w spory pomiędzy ar-minjanami i gomarystami; stara się ich pojednać w myśl wielkiej idei, jaka nosił w duszy, idei połączenia wszystkich sklóc nych z sobą wyznań chijańskich. W r. 1616 przez stany zostaje wyslany jako poseł do Amsterdamu, w celu skłonienia tego miasta do przyjęcia edyktu tolerancyi. W roku następnym, broniąc arminjanów przed napaściami, wydaje: Obronę wiary katolickiej o zadosyć uczynieniu Chrystusa; w kilka zaś lat później ogłasza: Disquisitio; an pelagiana sint dogmata, quae nunc sub eo nomine traduntur. Ksiaże Maurycy Orański korzysta z tych sporów religijnych dla przeprowadzenia swych planów religijnych, wiezi w 1618 głównych przeciwników, pomiędzy którymi zostaje uwieziony i G. jako polityczny stronnik Oldenbarneveldta i skazany na dożywottnie więzienie w zamku Löwenstein: skad przy pomocy swej żony w marcu r. 1619 zbiegl do Francyi, gdzie go gościnnie przyjął Ludwik XIII, wyznaczył zbiegowi pensye 3000 liwrów, odjęta mu z czasem przez przeciwnika jego, kardynała Richelieu. Po uzyskaniu wolności wydał we Francyi zaczeta jeszcze w wiezieniu swoja obronę: Apologeticus eorum qui Hollandiae, Westfrisiae et viciniis quibusdam nationibus ex legibus praefuerunt, ante mutationem quae evenit anno 1618 scriptus ab H. Grotio. W r. lata później ogłasza najważniejszą swą prace, dedykowana Ludwikowi XIII, pt. De jure belli ac pacis libri tres, (Paryz). które raczej powinno ncsić tytuł: Prawo natury i narodów. Odrazu dzieło to uzyskało nadzwyczajny rozgłos. Gustaw sobie; Karol Ludwik, pfalcgraf, ustana-

po powrocie zostaje radcą pensyonaryu- nowszej filozofii prawa i przyczynia się do ustalenia prawa narodów. Widzi, że wezel łączącej ludzkość w religii zostal zerwany, węzeł ten jednak jest konieczny i tym węzlem ma być prawo. Rozróżnia prawo Boże od prawa ludzkiego; pierwsze polega na przepisach Starego i Nowego Testamentu, drugie ma czysto ludzki początek; ostatnie jest dwojakie: naturalne i stanowione (naturale i voluntarium seu civile). Zródło prawa naturalnego leży w samym człowieku, jako istocie rozumnej i mającej popęd do życia w społeczeństwie; prawo naturalne ma swą moc obowiązującą bez względu na Boga i na fakt Jego istnienia lub nie. Z prawem naturalnem łączy się prawo zwyczajowe, które w rzeczywistości jest tylko rozumnem zastosowaniem prawa naturalnego w poszczególnych wypadkach. Ponieważ człowiek ma poped do życia społecznego, przeto państwo posiada naturalna podstawe w naturze człowieka. Fakt jednak istnienia państwa zależy od dobrowolnej umowy, w której ludzie albo wyraźnie albo domyślnie postanowili żyć w takiej lub innej formie społecznej; prawo własności też według G. nie jest wynikniem prawa naturalnego lecz dobrowolnej umowy, wspólność bowiem majątkowa jest zgodna z natura człowieka; dopiero wtedy powstaje własność prywatna: 1) gdy ludzie poczeli nie przestawać na tem, co im natura dawala i starać się o środki nadzwyczajne uprzyjemniania sobie życia i 2) gdy ludzie poczęli się dzielić, nie mogąc mieszkać razem, i zajmować różne terytorya. Państwo iest najwyższym właścicielem i posiada moc nieograniczona (dominium eminens) nad wszelka własnościa współobywateli. Uzupelnieniem dziela: "De jure belli et pacis" jest odnaleziony w zeszlym wieku rekopism pracy G-a De jure praedae commentarius (ex aucto-1623 wydaje dzieła Stobaeusa, w dwa ris codice descripsit et vulgavit dr H. G. Hamaker, Haag 1868, in 8 maj s. XV. 369). Teorye G-a rozwinal Rousseau W r. 1631 G. wraca do ojczyzny, (ob.) gdzie chociaż zwrócono mu maly jego majatek, skonfiskowany uprzednio, nieczuje się bezpieczny, opuszcza więc kraj Adolf, król szwedzki, miał je zawsze przy rodzinny i udaje się do Hamburga. Królowie: polski, duński, hiszpański, cesarz wia specyalną katedrę w Heidelbergu niemiecki zapraszają go do siebie. G. w dla jego wykładu. W pracy swej G. 1634 przyjmuje zaproszenie królowej Kryrzuca pierwsze podstawy rozwoju całej styny szwedzkiej i zostaje posłem szwedz-

poru Richelieu (1635-45). Na stanowisku członka rady stanu i posla zyskał sobie powszechne uznanie. Na skutek akcyi kanclerza królestwa szwedzkiego Oxenstierna, który podejrzywał G-a o przekonania katolickie, G. składa urząd posla i umiera w czasie podróży ze Szwecyi do Holandyi w Rostocku w nocy 28 na 29 sierpnia 1545 r. Pastor luterski Jan Quistorp, który był przy jego śmierci, ogłosił, że G. umarł ani papistą, ani socyanem, ani ateista. Zwłoki przeniesiono do Delftu, gdzie też wystawiono piękny pomnik G-wi. Pragnieniem G-a, jak zaznaczyliśmy

wyżej, było pojednanie katolików z protestantami. W pracy swej zwracał głównie uwagę na wspólne ich zasady i dogmaty i na tym gruncie starał się pogodzić oba wyznania. Zagłębiając się w badaniach nauki katolickiej, coraz bardziej przekonywał się o prawdzie i wyższości katolicyzmu i jego zasługi. W kalwinizmie raził go fanatyzm i duch nienawiści. Uznawał konieczność prymatu, w Piśmie świętem odnajdywał nasze sakramenta i hierarchie bpia, w dziejach Kła widział ustawiczne wzywanie pośrednictwa Świętych, stąd też zgadzał się na cześć obrazów. Według jego zdania, nie w oderwaniu od jedynego powszechnego Kła należało szukać zbawienia, lecz w lono tego Kła rzucać z pobożnem sercem ziarna prawdy, o ile można samym się reformować, i zresztą pozostawić z dziecięcią ufnością Bogu wzrost i rozwój rzuconego przez siebie dobrego nasienia. Takie tylko ulepszenia i reformy zgodne były z duchem chijaństwa i dawnymi obyczajami Kła. Stara się też dać wierny obraz pierwotnego Kla, co uskutecznia w dziele: Commentarius in Sacram Scripturam. Opiera się tutaj na zdaniach Ojców, wybiera drogę pośrednia, aby skłonić wszyst-kich do zgody. W tym też duchu napisal i drugie dzielo: De veritate religionis christianae. (Amsterdam 1562). Pozostawia tutaj na stronie wszelkie dowodzenia dogmatyczne, a ogranicza się tylko na tem "co dać może czlowiekowi pokój, wesele i pociechę w jego ziemskiem życiu 1 otworzyć mu szczęśliwe widoki w ciemnościach przyszłości bez końca". Dzielo to przetlumaczono na wszystkie języki, przyjęte z zapalem przez lopolsce w r. 1610, wstąpił do zakonu

kim na dworze francuskim pomimo o- | wszystkie wyznania. W polskim posiadamy przekład Adama Kempskiego, sekretarza laski wielkiej koronnej, p. t.: Hugo Grocjusz, O prawdzie wiary chijańskiej, przetłumaczony r. 1766 w Warszawie. W trzecim tomie zbioru prac G-a znajduje sie wiele innych dziel teologicznych, z których dużo z powodu błędów znajduje się na in-deksie. Katolicy byli najmocniej prze-konani, że G. jest katolikiem. Wiele też szykan z powodu swych przekonań musiał znieść. G. jest też znakomitym historykiem. Zostawił wiele prac treści historycznej: bada początki ludów Ameryki (przypuszczał, że ta część świata zaludniona została z Grenlandyi i Irlandyi), pisze historyę Holandyi, od wyjazdu Filipa II do r. 1608, wydaną w Amsterdamie w 1657 r. in fol. p. t. Annales et Historia de rebus Belgicis: Historia Gothorum, Vandalorum et Longobardorum. G-wi należy się też sława znakomitego humanisty, badź jako autorowi poetów greckich, bądź iako oryginalnemu poecie łacińskiemu: Poemata, Leyda 1617. Adamus exul, utwór młodzieńczy, malo ceniony przez samego autora, posłużył Miltonowi do jego "Raju utraconego"; Christus patiens byl tłumaczony na wieie języków i przytaczany na katedrach uniwersyteckich jako wzór tragedyi, napisanej według prawideł. Zbiór listów G-a wydano w Amsterdamie p. t. H. Grotii Epistolae quotquot reperiri potuerunt. 1687 (2500 listów); w r. 1806 i 1809 ogłoszono wiele jeszcze niewydanych listów, w r. 1829 ukazały się Epistolae ad Joh. Oxestiernam et Joh. Ad Salvium etc. ineditae, Haarlem. (Por. Rechtsphilosophie des H. G. (1850); Butlera Life of. G. (Londyn 1827); Busigny, Vie de H. G. Paris 1752, 2 v.; H. Lu-den, H. Gr. nach seinen Schriften und Schicksalen, Berlin 1806; Broere, H. Grotius Rückkehr zum kath. Glauben, aus d. holl. übers v. L. Clarus, 1871; Geschichte des grossen teutschen Krieges vom Tode Gustav Adolphs ab mit besonderer Rücksickt auf Frankreich, Barthold, I, 115). X. H. P.

Grotkowski Marcin T. J., ur. w Ma-

ki, był rektorem, socyuszem mistrza nowicyuszów, prokuratorem prowincyi i ka znodzieja. + w Sandomierzu w r. 1661. Napisal Laurea academica. Cracoviae 1623, 4-o. Data wydania tego dziela est watpliwa. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. Bruxelles 1892, 4-o, t. III, k. 1868).

Grotta ferrata (Crypta ferrata) starożytny, unicki klasztor bazyliański, jedyny w państwie klnem. Nazwa od statui cudownej M. Boskiej niegdyś otoczonej kratą żelazna, obecnie umieszczonej w oltarzu kla. Sw. Nil założył tutaj 1002 r. klasztor Bazylianów, którzy z powodu napaści Saracenów opuścić musieli Kalabryę. Pż Juliusz II, jako krdł de la Rovere, miał tutaj swoją komendę. Z późniejszych miał ją krdł Consalvi, który odnowił w r. 1819 przepiękne freski, znajdujące się w kaplicy św. Bartłomieja. Klasztor, obecnie nie zniesiony, zostaje pod jurysdykcya arbpa Frascati. Nabożeństwo odprawiane bywa tutaj w szatach według obrz. łacińskiego i chleb do mszy jest używany przaśny (ob. art. Bazylianie). (Por. Lubini Abbatiorum Italiae brevis notitia. Romae 1693; Moroni, Dizzion. XXXIII, str. 44).

Grou Jan Mikołaj ks. T. J., ur. w r. 1731 w Calaisis, wstapił do Jezuitów w r. 1746. Był nauczycielem humaniorów i przez długi czas przebywał w Pont-à-Mousson. Po śmierci króla Stanisława, gdy i w Lotaryngii zniesiono Jezuitów, o. G. żył czas jakiś w Paryżu pod nazwiskiem o. Clair. Mgr. Beaumont używał go do pisania dzieł treści religijnej. Podczas rewolucyi o. G. usunał się do Anglii i przebywał w domu sir Tomasza Weld'a. † w r. 1803 w Lui-Napisal: Caractères de la vraie devotion. Paris 1778, in 18-o; jest w polskim jezyku p. t. O duchu i cechach prawdziwej pobożności z przydatkiem o pokoju duszy. Warszawa 1830, 8-a, przekł. ks. Maciejowskiego pijara; Morale tirée des Confessions de saint Augustin. Paris, 1786, 2 vol. in 12-o; Maximes spirituelles avec des explications. Tamée 1789, in 12-o: La Science pratique du Cruci-fix. Tamze 1789, 12-o; ost. wyd. Bruxelles 1889, in 18-0; L'Interieur de

w 1630 r. ) Uczył humaniorów i retory- i Jesus et de Marie. Tamże 1815, 2 vol. in 12-o; ost. wyd. Paris 1861; polski przekład p. t. Zycie wewnetrzne Jezusa i Maryi, rozmyślania na wszystkie niedziele i główne święta roku. Lwów 1887; 16-a; Le chrétien sanctifié par l'oraison dominicale. Tamée 1832, 32-0; Manuel des âmes interieures. Tamże 1833, 18-o; po polska Przewodnik na drodze życia duchowego. Kraków 1893, 32-a; L'Ecole de Jésus-Christ. Paris 1885, 18-o, 1 inne. G. przelożył na jezyk francuski dziela Piatona; z przekladu tego korzystał Cousin, nic o tem nie wspominając. O G. napisał również polemiczna ksiażke pko kanclerzowi Roussel'owi de la Tour, który z wyraźną złą wolą napisal paszkwil pko Jezuitom Extraits des assertions dangereuses et pernicieuses en tout genre etc. Paris 1762, 4-o. Ks. G. w odpowiedzi na to pismo wydał: Reponses au livre intitulé... etc. Paris 1763-5, 3 vot. in 4-o; w dziele tem dowodzi zlej woli autora tej ksiażki i wykazuje w owych "Extraits", rzekomo sprawdzonych i zestawionych, nie mniej jak 758 miejsc sfal-zowanych!... (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la comp. de Jésus. Bruxelles 1892, 4-0, t. III, k. 1868—82; Blanc, Hist. de la Philos, Paris 1896, 12-0, t. II, str. 419; Hurter, Nomenclator literarius. Oeniponte 1893, 8-o, t. III, k. 714-5; Estrejcher, Bibliogr. pols. XIX stul. Kraków 1907, 8-a, t. II, str. 79).

> Grousset Renat, archeolog, ur. w r. 1861, † w młodym wieku, bo zaledwie w 24-ym roku życia, w 1885 r. Napisal uczone rozprawy: Etude sur l'histoire des sarcophages chrétiens de Rome qui ne se trouvent point au mu-sée du Lateran. 1885; Le Boeuf et l'ane a la nativité du Christ w "Mélanges d'archéologie et d'histoire" 1884, inne. (Por. Hurter, Nomenclator literarius theol. Oeniponte 1893, 8-o, t. III, k. 1403).

> Groza Walenty ob. Fabrycy Walenty.

> Gruber Augustyn Jan, znakomity katecheta, ur. w r. 1763 w Wiedniu, został w r. 1816 bpem w Laibach, w r. zaś 1823 arbpem w Salcburgu, † w r. 1835. Byl to maż cnót aplskich, ojciec

abogich, wzór pasterzy. Z wybornych był profesorem dyplomatyki w akademii dzieł jego katechetycznych celniejsze zajmuje miejsce: Des hl. Augustin Theorie der Katechetik, übersezt etc. Salcburg 1830; 1853 wyd. 3; w książce tej podaje nietylko tłumaczenie niemieckie dziela św. Augustyna De catechisandis rudibus, ale dodaje znakomity komentarz na każdy rozdział i praktyczne zastosowanie; dzieło to dopełnione i zmienione staraniem Hirschera i Deharba wyszło w Regensburgu w r. 1870, in 8-o; i inne. (Por. Hurter, Nomenclator literarius theol. 1895, 8-o, t. III. k. 913--4).

Gruber Gabryel ks. jezuita, ur. w Wiedniu w r. 1740, wstapił do zakonu w r. 1755. Niezwykłych zdolności zakonnik, po skończeniu nowicyatu kształcił sie w wielu umiejętnościach, nawet w ma-larstwie. Po zniesieniu zakonu uczył mechaniki i hydrauliki w Lajbachu, natepnie cesarzowa Marya Teresa powierzyła G-mu dyrekcyę nad budowa okrętów w Tryeście i osuszaniem blot w Sklawonii i Wegrzech; lecz G. na wiadomość o zachowaniu zakonu swego na Białejrusi, udał się tam w r. 1786 i uczył architektury i mechaniki w kolegium połockiem. Tu szczególniej rozwinał swój talent malarski; celował zwłaszcza w perspektywie i dochodził w tej umiejetności do niezwykłych rezultatów. Ceniony jest zwłaszcza jego "Widok korytarza", zrobiony wodnemi farbami na murach kolegium; "Wnetrze kolegium polockiego" (1785) i "Dziedziniec tegoż kolegium". Powolany do Petersburga zostal tam rektorem kolegium, fundowanego przez cesarza Pawła I i był w wielkich u niego laskach. Po śmierci o. Kareu został wybrany na jego miejsce generalem zakonu w r. 1802. † w Petersburgu w r. 1805. Zostawił wiele dzieł w manuskryptach z dziedziny architektury, mechaniki i medycyny. Ciekawe też są pozostałe po nim listy. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. 1892, 4-o, t. III, k. 1882; Brown, Biblioteka. 1862. 8-a, str. 186; Rastawiecki, Slownik malarzów polskich. 1850, 8-0, t. I, str. 188–190; Stimmen aus Maria-Laach. 1873, str. 401).

X. J. N.

Gruber Grzegorz od sw. Ignacego, pijar, ur. w Horn (Austrya) w r. 1739, bezw. reformierten Bekenntnisses. 1897;

ces. Teresy w r. 1781 i hist. klnej w uniw. wiedeńskim od r. 1783. † w r. 1799. Z dziedziny dyplomatyki napisał: Lehrsystem einer allgemeinen Diplomatik. Wien 1783-4, 3 vol in 4-o; tom III tego dzieła wyszedł osobno pt. Lehrsystem diplomatischer Zeiten-kunde etc. Tamže 1784; Compendium tego dzieła wyszło tamże w r. 1784; Programma didacticum super optima methodo scribendi, docendique artem diplomaticam. Viennae 1795. (Por. Hurter, Nomenclator lit. theol. 1895, 8-0, t. III, str. 390).

Gruber Filibert, franciszkanin, tyrolczyk, ur. w r. 1761, † w 1799 r., znaw-ca filozofii starożytnej i średniowiecznej. Owocem studyów jego były dziela: Phi-losophie der ältesten für denkende Philosophen der neusten Zeit. 1792, 8 vol. in 8-o; Compendium z tego dzieła zastosowane do nowszych czasów wyszło w 1820 r. in 8-o; Der Göttliche Friede zwischen Theologie und Philosophie der ersten VI Jahrh. der Christenthums, 1800, 3 v. in 8-o; Das göttliche Opfer des Gottmenschen J. Chr. 2 vol. (Por. Hurter, Nomenclator liter. theol. 1894, 8-o, t. III, k. 390).

Gruber Herman T. J. (pseudonim Hild. Gerber), ur. wr. 1851 w Kufstein w Tyrolu, pisarz niemiecki współczesny, napisał August Comte. 1889; przeloż. na język francuski. Paris 1892, 16-o; na polski przełożył ks. Wład. M. Dębicki p. t. *Życie i do*ktryna Augusta Comte'a, założyciela pozytywizmu. Warszawa 1897, 8-a; Der Positivismus v. Tode Comte's bis a. unsere Tage. 1891; przeklad franc. p. t. Le Positivisme depuis Comte jusqu'a nos jours. Paris, Lethielleux 1893, in 16-o; o tej książce dał świadectwo pozytywistowski organ "Revue occidentale," że jest to najlepsze streszczenie nauki pozytywistowskiej; Schwindler und Beschwindelte oder Bilder aus der inneren Geschichte d. Freimauerei. 1891; Die Freimauerei u. d. öffentl. Ordnung. 1893, 2 wyd.; Der hl. Rudolf v. Acquaviva. 1894; Leo Taxils Palladismus-Roman. 3 części 1897—98; Aberglaube und Un-glaube bei den Anhängern des luther.

O. alfons M. try lewish; Ola &

die Kundgebung Leo Taxils vom 19 april 1897 etc. 1897; Einigungsbestrebungen und innere Kämpfe in d. deutsch. Freimauerei seit 1866-1898; Der "giftige Kern" oder die wahren Bestrebungen der Freimauerei aktenmässig nachgewisen, I. 1899; Mazzini, Freimauer und Weltrevolution. 1900: Freimauererei u. Umsturz-bewegung. 1901, i inne. (Por. Keiters, Kath. Literaturkalender. Essen 1902, 16-o, str. 96: Blanc, Histoire de la Philos, 1896, 12-o, t. III; Tenže, Répértoire bibliogr. Paris 1903, 8-a, str. 185).

X. J. N.

Gruber Mateusz ks., jezuita niemiecki współczesny, napisal Lebensbild des heiligmäss. Gustaw Martini, Scholastiker der Ges. Jesu. Innsbruck 1895; Wunderbares Leben des hl. Stanislaus Kostka S. J. nach authent. Documenten bearbeitet. Freiburg 1896, 16-0.

Gruber Teodor, paulin polski, teolog, słynny kaznodzieja z drugiej połowy XVIII w. G-r wstąpiwszy do Paulinów na Jasnej Górze, zasłynął kazaniami, stad też był kaznodzieja ordynaryuszem; uczył potem w zakonie teologii moralnej. Kazania jego drukowała w Czestochowie drukarnia Jasnogórska: Myśli przebrane z kaznodziejów różnych francuskich i niemieckich, ułożone, o tajemnicach N. Maryi Panny i Świętych Pańskich (1776, 2 t., 2 wyd. 1779); Kazanie na uroczystość Najśw. Maryi Panny Opieki (1788); Kazonia na niektóre uroczystości św. św. Pańskich (1779); Kazania niedzielne (3 t., 17:8); Kazania postne, w materyi o pokucie (1780); Kazania adwentowe (1781). (Por. Encykl. Powsz. Orgelbr., t. X, str. 790-792; W. E. J. t. XXV-XXVI, str. 991).

Grueber Jan T. J., ur. w Linzu w r. 1623, przyjęty do zakonu w r. 1644. Udal się w r. 1656 do Chin i przybyl do Macao w r. 1659. Dzięki swym wiadomościom matematycznym wezwany zostal na dwór cesarza w Pekinie. r. 1661 wezwany do Europy przez generala zakonu w sprawach ważnych, nie mogac odbywać zwyczajna droga swej

Betrug als Ende eines Betruges oder | podróży, z powodu zajecia portów przez Holendrów, postanowił szukać innej, którą dotąd żaden z Europejczyków nie podróżował. Zapuścił się więc w kraj Tartaryi i przez Barantolę, stolice Tangut, przez Indye, Persyę, Smyrnę i Messyne przybył do Rzymu bez żadnego przypadku. Dopełniwszy celu podróży G. postanowił wrócić do Chin la-dem. Przeszediszy Rosyę, przybył do Knstpla, tu jednak zachorował; podreperowawszy nieco siły, postanowił iść z powrotem do Rzymu, lecz we Florencyi zapadł na zdrowiu powtórnie i gdy mu się polepszyło, już zamyślał iść znów do Knstpla, gdy + w r. 1665. Zostawił opisy swych podróży i listy (Por. Sommervogel, Biblioth. de la Comp. 1892, 4-o, t. III, k. 1884-86).

Gruel M. ks., ur. w r, 1824 w Arras. był długoletnim proboszczem i dziekanem w Oignies, gdzie zalożył tyle i tak pożytecznych i dzielnie się rozwijających dzieł instytucyj społecznych i rolniczych, że zdobył powszechne uznanie i rozgłos i w r. 1867 otrzymał wielki medal złoty 25,000 franków ofiarowanych przez Napoleona III, temu kto najwiecej sie przyczyni do podniesienia parafii wiej-Ks. G. od dwudziestn pieciu przeszło lat osiadł w Brukselli i prowadził w dalszym ciągu swe aplstwo. Był założycielem stowarzyszeń p. n. "Ligue du coin de terre et du foyer insaisissables." "Bien de famille" i »Société des cités jardins." Instytucye te sa dotad w stanie kwitnącym. Oddany cała duszą swym stowarzyszeniom, nie szczędzil własnego grosza i nakładu pracy, by je uczynić kwitnacemi. Zył wśród swych dzieł i wśród nich padl na stanowisku, jak żołnierz, ten kapłan i działacz społeczny; † nagle na jednem z zebrań swego stowarzyszenia dn. 23 paźdz. 1905 r. (Por. Battandier, Annuaire pontif. catholique. Paris 1906, 8-0, str. 687). X, J, N.

Grunau Szymon, dominikanin, kronikarz pruski z końca XV i poczatków XVI w. G. pochodził z miasta Tolck-mit nad zatoką Fryzką, o 2 mile od Elblagu, polożonego. G-u wstąpiwszy do Dominikanów, pędził życie ruchliwe, był w klasztorze w Gdańsku, w 1520 r. jeździł do Rzymu, miał stosunki z naszym Zygmuntem I; † 1529 r. Pozo- sie w uniwersytecie w Kopenhadze. W stawil w rekopisie Cronica und Beschreibung der allerlustlichsten nützlichsten und wahren Historien des namkundigen Landes zu Preussen bis auf heut zu wissen wie einem Mönschen möglich ist. Anno 1526. Amen. Dzielo to znajdujduje się w tajnem archiwum pruskiem. Historycy zarzucali temu pismu zbyt wielką dowolność i niekrytyczność. Dr. M. Töppen (Geschichte der preussischen Historiographie von P. Duisburg bis auf K. Schütz, Històriographie Berlin, 1853) poddal tę kronikę krytyce, przyznał jej pewną wartość opisową, lecz zarzucił sfałszowanie dziejów. Za źródło falszów podaje Töppen niechęć do Krzyżaków, do protestantyzmu, przychylność Koronie polskiej i t. p. (Por. Encykl. Powsz. Orgelbr., t. X, str. 809-810). X. C. S.

Grundkötter Bernard, teolog katolicki ur. w r. 1827 w Senden, † w 1891 w Monastyrze; od r. 1867 był kapelanem w kle św. Marcina, od 1886 proboszczem w kle św. Serwacego w Monastyrze. Napisał: Anleitung zur christl. Vollkommenheit. 1867; 4 wyd. w 1896 r.; Die Verfassung der Kirche. 1871 r.: Fastenpredigten. 1879—82; 2 wyd. w 1895 i inne. (Por. Buchberger, Kirchl. Handlex. Münster 1907, 4-0, t. I, k. 1803).

Grundmayr Franciszek, bawarczyk, gorliwy szermierz w obronie wiary pko blędom encyklopedystów. Z powodu modlitw wydanych przez siebie, których tresé zdawała się potępiać tyrańskie postępowanie Napoleona, za staraniem legata francuskiego został uwięziony. Po upadku Napoleona nikt o G. nie pamiętał i przesiedział w więzieniu 5 lat. † w r. 1823. Napisał Algemeine Üeberzeugung von der Wahrheit eines Reinigungsortes etc. Augsburg 1807, in 8-0; Der Ungläubige auf dem Sterbebette. Tamże 1833, in 8-0; ułożył też Lexikon der römisch-katholischen Kirchengebräuche. Tamże 1811 in 8-0; 1822, wyd. 3-ie. (Por. Hurter, Nomenclator liter. theol. 1895, 8-0, t. III, k. 765).

Grundtwig Mikołaj Fryderyk Seweryn, teolog protestancki, historyk-poeta. Ur. 1783 r. na wyspie Zelandyi, kształcił

r. 1805 został nauczycielem w szkolé prywatnej, zapoznał się z filozofia Schellinga i z poezya Velenschlägera. Potem został pastorem przy swoim ojcu, następnie powrócił do Kopenhagi i tam wystepował z kazaniami przeciw panującemu wówczas kierunkowi racyonalistycznemu. Ostro wystapił w Röskildzie przeciw duchowieństwu, a gdy za to zabroniono mu wstępa na kazalnice, ogłaszał swe kazania drukiem p. t. Bibelske Praedikener 1816, wyd. 2-e 1883. W r. 1820 powołano go na pastora do Praesto, potem dd Christianshaon. Przeciw pismu Clausena: "O nau-ce, obrzędach i organizacyi Kla katolickiego a protestanckiego" wystąpił z refutacya p. t. Kirkens Gjenmäle. Zapozwany przez Clausena przed sąd, został pozbawiony swego urzędu, w r. 1825 założył czasopismo "Theologisk Maanedsskrift," w którem wykładał swe poglady teologiczne. W 1839 r. król zamianował go kapelanem przy szpitalu Vartov w Kopenhadze. Ze sporów religijaych G-a powstał jego systemat nazwany Grundtwigianizmem, według którego Kościół chrześcijański opiera się wyłącznie na własnej ustnej nauce Chrystusowej i na Sakramencie chrztu, obowiązującym każdego, kto wstępuje do tego Kła, przyczem wymaga się od niego prawdziwego wyznania wiary. G. obstawał za zupełną wolnością sumienia i za oddzieleniem Kła od państwa. Organem Grundwigianizmu było czasopismo "Danske Kirkentitende," które propagowało zniesienie obowiązkowego chrztu í równość obywatelską wszystkich wyznań. Po nadto G. pracował także nad historya i wydał w r. 1812. Kort Bogreb af Verdens Krönike i Sam-menhaeng; Haandbog i Verdenshistorien 1838-1843. Brai czynny udział w sprawach społecznych i politycznych swego kraju. Umarł r. 1872 w Kopenhadze. (Por. Hausen, Wesen u. Bedeutung des Grundtvigianismus, Kiel 1863; P. Pry, N. F. S. G. biogr. skizze, Kopenhaga 1871; J. Kaftan, G. der Prophet des Nordens, Bazylea 1876; Nielsen, G-t religiöse Udvikling, Kopenhaga 1889). X. S. G.

Grün Milo Jan Nepomucen, teolog

ur. 11 listopada 1751 r. w Belszanach arcybiskupem wiedeńskim, 1 czerwca i teologiczne ze stopniem doktora w Pradze. W 1769 r. wstąpił do Norberswięcenia kapłańskie, był kolejno: sekretarzem swego opata, dziekanem w Iglowie, w r. 1804 mianowany opatem strahowskim. Wielkie położył zasługi przez podniesienie nauk w klasztorze, rozszerzył gimnazyum w Zateczu, bedace pod zarzadem Norbertanów. Wydał: Künstlerlexicon: De laudibus evangelici doctoris dici Thomae, 1779; Kurzgefasste pragmatische Geschichte des Königreichs Böhmen unter Joseph II, Wien, 1783; Sätze aus der Moralund Pastoraltheologie, 1805-7, Praga. Był dyrektorem studyów filologi-cznych w Pradze, a w r. 1812 został mianowany rektorem uniwersytetu tamteiszego. Umarł 20 stycznia 1816 r. (Por. Hurter, Nomenclator literarius, t. III, p. 712). X. S. G.

Grüneisen Karol, teolog protestancki, poeta, ur. 1802 r. w Sztutgardzie. Studvował teologie w Tubindze i Berlinie. W 1845 r. został nadwornym kapelanem i kaznodzieją polowym gwardyi królewskiej, w r. 1831 inspektorem szkół ludowych, a w r. 1845 pierwszym kaznodzieją nadwornym w Sztutgardzie. Umarl 28 lutego 1878 r. Oprócz dziel dotyczacych historyi sztuki, wydal: Predigten für die Gebildeten in der Gemeinde, Stutgard 1835: Sammlung von Predigten, 1842; Christliches Handbuch in Gebeten u. Liedern 1859; Uber Gesangbuchreform, 1839. 1858 założył wespół ze Tchnassem i Schnorrem von Carolsfield, czasopismo poświecone sztuce chrześcijańskiej.

Gruscha Antoni Antoni Józef, arcybiskup kardynał, ur. 3 listopada wiedeński, kardynał, ur. 3 listopada 1820 r. w Wiedniu, nauki gimnazyalne i studya teologiczne odbył w mieście rodzinnem, 1843 wyswięcony na kaplana, w 1843-46 był wikaryuszem w Pillichsdorfie, od 1846-51 r. przy kle św. Leopolda w Wiedniu, potem profesorem religii w Terezyanum, 1855 kanonikiem katedralnym, 1863 profesorem teologii pastoralnej, 1873 r. wikaryuszem apostolskim armii, tegoż roku biskupem

(Flohau) okregu Zateckiego (Saaz) w 1891 kardynałem. Ogłosił drukiem wie-Czechach, ukończył studya filozoficzne le swoich kazań, pisywał artykuły do dzienników katolickich i do fryburskie-Pradze. W 1769 r. wstapił do Norber-tanów w Strahowie, w 1776 otrzymał buch der kathol. Religionslehre für höhere Lehranstalten, Wien 1851.

Gruszczyński Jan-arbp gnieźnieński, prymas; kanclerz koronny; ur. około r. 1405 † 1473; potomek bardzo bogatego rodu na Gruszczycach; o jego młodych latach nie dużo posiadamy danych, wiemy tylko, że poświęcił się stanowi duchownemu, że za Warneńczyka został kusztoszem krakowskim, że zyskuje całkowite zaufanie Kazimierza Jagielończyka i staje sie jego zaufanym doradca. Gdv w r. 1449 zawakowala stolica bpia kujawska, król oddaje ja G-mu; kapitula kujawska oczywiście zgodziła się na królewskiego faworyta, lecz St. Ap. przeznaczyła na to stanowisko Mikołaja Lasockiego dziekana krakowskiego; był to pierwszy zatarg o biskupstwo miedzy królem a St. Ap.; na szczęście śmierć Lasockiego pozwoliła królowi i kapitule po raz drugi prosić St. Ap. o zatwierdzenie G-go na bpstwo kujawskie, co też nastapiło w 1451 r. G-ki staje się prawą reka króla; od chwili otrzymania pieczęci kanelerza koronnego on właściwie kieruje stosunkami dyplomatycznymi Polski. Należy pamiętać, że działalność G-go przypada na czasy bardzo krytyczne dla naszego narodu, mianowicie na czasy walki z Krzyżakami; Gruszczyński doskonale pojmował ówczesna historyczna sytuacye; nic więc dziwnego, że na zjeździe w Brześciu kujawskim z pełnomocnikami krzyżackimi śmiało i odważnie bronił spraw państwowych, choć nawet nieraz zmuszony był wystąpić pko legatowi papieskiemu, w dobrej wierze popierającemu Krzyżaków. Tenże Gruszczyński, nie zwracajac uwagi na grasujaca zaraze w Toruniu, wytrwał na stanowisku i w znacznej części przyczynił się do zawarcia pamiętnego i pomyślnego pokoju z Krzyżakami (1466 r.). W czasie tej akcyi (1460) zawakowało bostwo krakowskie; król znów chciał osadzić na stolicy ś-tego Stanisława swego ulubieńca, ka pitula jednak wybrała Jana Lutka z Brześcia, a St. Ap. naznaczyła Jakóba tytularnym, po śmierci zaś Ganglbauera Sienieńskiego; prawie przez 3 lata trwał

ten zatary, w końcu załagodzony i w r. J. D. Janocki w swoim Lexiconie. 1463 nastąpił uroczysty wjazd G-iego do Krakowa; w tym samym roku na wyraźne żądanie Kazimierza Jagielonczyka G-ki został wybrany na abpa gnieźnieńskiego; wybór przez Piusa II został potwierdzony; do końca życia G-ki brał czynny udział w sprawach politycznych i z tego punktu widzenia w historyi naszego narodu imie jego zajmuje niepoślednie miejsce; słowem G-ki więcej znany jest jako polityk, aniżeli jako sługa Kła. (Por. W. E. J. t. 25-26; Ks. J. Korytkowski, Arcybiskupi gnieżnieńscy, t. II, r. 1888; Jakob Caro, Dzieże Polski. Warszawa X. A. C. 1899).

Gruszecki Franciszek T. J., ur. na Litwie w r. 1708, przyjęty do Towarzystwa w r. 1727, uczył gramatyki i teo-logii moralnej. Był ministrem w Wil-nie w r. 1557—58. Napisał Sposób dla ludzi na latwe nieba dostanie na fest. Stan. Kostki, Poznań 1745 in fol. (Por. Sommervogel, Bibliothè. que. Bruxelles 1892, 4-0, t. III, k. 1893).

Gruszecki Hieronim, franciszkanin polski, kaznodzieja pisarz z pierwszej polowy XVIII w. G-i miał stopień dra teologii, uczył teologii w studyach zakonnych w Poznaniu, sprawował różne urzędy w zakonie, był definitorem prowincyi i regentem studyów. W Warszawie i Poznaniu gorliwie opowiadał słowo Boże i zyskał tem rozgłos po kraju. Wydrukował: Cel Sapieżyńskiej strzaly, Bogu chwala, Świętych honor, ludzki pożytek przy corocznym szczęśliwej propensyi popisie upatrzony, albo kazania... (Poznań, 1748, in 4-0); Kopia w św. Antonim Padewskim... wyrażona (ib., 1747). Puścizna z dobrych uczynków nie zła po ś. p. JW. Naiprzewielebn. I-ci Jozefie Gorczyńskim, opacie błedzewskim... przy pogrzebowej ceremonii podana (ib. 1747); Człowiek jakzłoto św. Eligi, kazanie (Kraków, 1749); Dobrana para, św. Piotr i Paweł... kazanie (Poznań, 1750); Sposób dla ludzi, prawo dla Kostki... kazanie na św. Stanisława Kostke. . (ib., 1746). O rękopisie G-ego: Consilium de reformandis studiiis monasticis in regno Poloniae, pisanem w 1748 r., wspomina z pochwałą Z druku wyszedł tekst gruziński w Mo-

Kazania G-ego cechują właściwości 6kresu panegiryczno-makaronicznego; pomimo tego dobre tu spotykamy por6wnania i przykłady. (Por. Enc. Powsz. Orgelbr. t. X, str. 831 i artykuł ks. Wł. Kuczyńskiego w W. E. J. t. XXV -XXVI, str. 950). X. C. S.

Gruszecki Kazimierz T. J., ur. w Malopolsce w r. 1696, przyjęty do nowicyatu w roku 1711, był profesorem humaniorów i retoryki, filozofii i teologii, socyuszem prowincyała, rektorem w Krośnie i Ostrogu, gdzie † w r. 1767. Był profesem 4 ślubów. Napisał: Zasługa honoru Honor, to jest: Koronacya w podkamienieckim obrazie Królowey Nieba y Ziemi z honorem Koronujących odprawiona i t. d. B. m. 1727; Jedynak w honorze, naygodnieysza adoracyja Oyców Oyczyzny, Sprawiedliwość w pańskiey Osobie I t. d. Kalisz 1730, in fol.; Trybunał z Kredytem za laski i w Osobie pańskiej i t. d. Kalisz 1730, in fol. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. Bruxelles 1892, 4-o, t. III, k. 1893; Brown, Biblioteka. Poznań 1862, 8, str. 186).

**Grüter** Józef ks., katolicki pisarz szwajcarski, współczesny, ur. w r. 1854 w Luzernie. Napisał Monsabré, ein thomistischer Kanzelredner; Zefirin Gonzalez, Liter. Skizze; Vincenz Contenson und seine "Theologia mentis et cordis: " Thomas Bourke, ein Kanzelredner Irlands; Die Dominikaner in Irland; Monsabré und sein Abschied v. Kanzel in Notre-Dame. 1891; Die Statistik in ihrer Bedeutung für eine Sozialethik. 1892; P. Didon, liter. Skizze. 1893 i inne. (Por. Keiters, Kath. Literaturkalender. 1902, 12-0, str. 97-98).

Gruzińskie, georgijskie tłumaczenie Biblii. Gruzini od Ormian, swych sąsiadów przejęli i Pismo św. i liturgię. Sw. Mesrob miał także dać im abecadło. Nie wiadomo, kiedy Gruzini przelożyli Biblie na swój język, czy w VI-ym, czy w VIII-ym wieku. Nie jest też stwierdzone, czv z greckiego tłumaczeno, czy z ormiańskiego, gdyż język gruziński bardzo malo jest znany i dotad nikt z badaczy jeszcze tej sprawy nie zgłębiał. skwie w r. 1743, poprawiony według ogłoszona została drukiem jak: Sacrum tekstu rosyjskiego, bez większej wartości krytycznej.

Grużewski Jan, T. J., dr. teologii, ur. z rodziców Zmudzinów na Białej Rusi w r. 1578; mając lat 17 wstąpił do zakonu w r. 1595; uczył filozofii, teologii moralnej i dogmatyki. Był dwukrotnie rektorem kolegium w Wilnie i akademii, przełożonym domu profesorów w Warszawie i Wilnie. Mimo zajęć licznych w tak odpowiedzialnych urzedach, oddawał się z zapalem pracy pasterskiej, slużąc ludowi na kazalnicy. Gdy był prowincyałem litewskim, udał się na kongregacyę generalną VIII i wracając † w Warszawie w r. 1646. Napisał *Ul*tima et maxima hominis mutatio sive de mystica cum Deo unione eaque admirabili et de duplici dispositione ad illam eandem etc. Vilnae 1641, in 4-o; Tractatus theologicus de poenitentiae et matrimonii sacramantis etc. Vilnae 1615, in 4-o (MSS. Univers. Cracov. n. 2059). (Por. Sommervogel, Bibliothèque. Bruxelles 1892, 4-o, t. III, k. 1894; Brown, Biblioteka pisarzów assyst. polsk. Pozn. 1862, 8-a, str. 187).

Gryglewski Aleksander, malarz polski, ur. w r. 1833 w Brzostku w Galicyi, † w r. 1879 w Gdańsku. Studya artystyczne odbywał w Krakowie i w Monachium. Celował szczególniej w malarstwie architektonicznem. Obrazy jego przyjmowane były pochlebnie, nawet przez krytykę niemiecką. Więcej znane są: "Wnętrze koscioła P. Maryi w Krakowie," "Wnętrze kaplicy Zygmuntowskiej," "Wnętrze katedry krakowskiej" i inne.

Grymosz Marcin Teofil ks. T. J., z pochodzenia litwin, ur. w r. 1633, przyjety do nowicyatu w r. 1651, był nauczycielem humaniorów, retoryki i filozofii przez lat 5 w Lublinie, teologii przez lat 11 w Krakowie, Lwowie i Jarosławiu; był także prefektem szkół i studyów przez lat 13 w różnych kolegiach, instruktorem 3-go roku próby w Jarosławiu w r. 1688, rektorem kolegium w tem mieście, od r. 1703--06. Ostatnie dwa lata życia poświęcił pracy duszpasterskiej w konfesyonale. † w r.1708. Pisał wiele, część jednak tylko jego pism browolne przekroczenie nakazu bożego

otii religiosi Triduum etc. Lublini 1677, in 18.0; Primum otii religiosi Triduum indictio renovationis etc. Tamže, 12; Modlitus pańska albo pacierz, od Chrystusa Pana uformowany i t. d. Kraków 1686, 12-a; A. M. D. G. Wesołe dobrey śmierci czekanie, albo Melodya Duchowna, dla zbawiennej rozrywki starych i chorych i t. d. Tamże 1687; A. M. D. G. Szczere same-go Pana Boga w Świętey Pustyni szukanie i t. d. Kalisz 1688, in 8-o; Droga do Consekracyi panieństwa, czyli rozmyślania. Olivae 1690, in 12-o; A. M. D. G. Anielskie Pozdrowienie, albo Zdrowaś Marva, nabożnymi aktami i t. d. Lublin 1698, 8-a; Sacrum Asceticarum Cogitationum Octiduum etc. Tamże 1702, 12-o. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. 1892, 4-o, t. III; Brown, Biblioteka, 1862, 8-a, str. 187-88: Zaleski, Jezuici. Lwów 1892, 8-a, t. III, cz. II, str. 1113).

Grynaeus Aloizy, pisarz klny kato-licki, ur. w Hradku w r. 1804, uczyl się w uniwersytecie peszteńskim, gdzie skończył teologię. Z prac jego teologicznych i pedagogicznych celniejsze sa: Pedagogika. Peszt 1853; Mala Bibljaz obrazkami. 1853; Historya klna. 1853, 4 tomy: Teologia pastoralna. 1/54, 3 tomy, i inne. (Por. S. Orgelbr., Enc. powsz. 1900, t. VI, 4-o, str. 389).

Gryziecki Władysław ks., z dyecezyi przemyskiej, współczesny, ur. w r. 1856, wyświęcony na kaplana w r. 1880, był kapelanem wojskowym I klasy, Napisal: Kazania do żołnierzy na wszystkie niedziele roku. Wiedeń 1896; 8-a; Duchowieństwo a socyalna kwestya (przedruk z "Gazety kościelnej"). Lwów 1902, 8-a. (Por. Pelczar, Zarys dzie-jów kaznodz. Kraków 1896, 8-a, t. II, str. 365; Estreicher, Bibliografia polska XIX stulecia. Kraków 1907, 8-a, t. II, str. 83).

Grzech jest przekroczeniem prawa. Ponieważ każde prawo bezpośrednio lub pośrednio z woli bożej, albo z prawa bożego bierze swoją siłę obowiązującą, a zatem grzech można określić, jako do-

(św. Tom. I, II, str. 71, a. 6), albo do Bóg błądzącego ku sobie pociaga. Nic browolne zapoznawanie obowiązującej woli bożej. Na pojęcie grzechu składają się trzy czynniki: 1) czyn sprzeciwiający się prawu bożemu, a więc czyn zły; 2) zwrócenie uwagi, czy świadomość tego, co sie czyni i 3) zgoda woli; - jeżeli jednego z tych trzech czynników niema, niema też i grzechu. Powstaje tutaj trudność co do tych, którzy utrzymują i nieraz wierzą istotnie, że niema wcale Boga, że cały wszechświat, ze wszystkiemi swemi cudownemi dziełami i prawami, jest tylko wynikiem ślepego przypadku. Jeżeli zatem bez poznania Boga grzech jest niemożliwy (gdzie bowiem jest mowa o prawie bożem, tam musi być poznanie Boga), to zdawaloby sie, że ludzie w takim stanie znajdujący się grzeszyć zgoła nie mogą. A zatem wszelkie ich wykroczenia nie są wcale obraza Boga, Choćby wiedzieli, że ich zle czyny sa przeciwne rozumowi i porzadkowi moralnemu świata, to nie maja żadnego poznania wynikającej stad o-brazy bożej. Ich występki są to więc tylko naruszenia przepisów rozumu (pecata philosophica), ale nie są właściwe grzechy (peccata theolo-gica). To mniemanie, liczące niegdyś zwolenników pomiedzy teologami, dzisiaj jest już całkowicie zarzucone. Zdanie iako bledne zostało odrzucone przez Ki (Aleksander VIII 24 sierpnia 1694 r.) i rzeczywiście, gdyby nawet przypuścić, że są ludzie, którzy wskutek długotrwalej przewrotności doszli do stałego przekonania o nieistnieniu Boga, i w tym stanie popełniali występki, to i ci nie mogliby być uznani za bezwinnych, ponieważ nieświadomość ich byłaby z ich woli, a zatem odpowiedzialni są za nią i jej skutki. Naogół zaś, choćby ktoś sobie niewiem jak wmawiał, że jest zupelnym ateuszem, to przekonanie jego nigdy nie będzie wolne od watpliwości, i jeżeli zamierza w jakiejś ważnej sprawie prawo przyrodzone naruszyć, usłyszy zawsze przed czynem wyraźny głos sumienia, że nie powinien tego czynić, to jest zasazane; a po spelnionem czynie dozna mniej lub wiecej ostrych wyrzutów sumienia. Owóż ten głos wewnętrzny, który nam w chwili pokusy przyrodzone prawo moralne jako świete i nienaruszalne przypomina, jest czesto ostatnim łącznikiem, przez który mógłby być sprawcą grzechu, gdy grzech

sie na świecie nie dzieje bez przyczyny, a zatem i grzech musi mieć swa przyczynę. Bezpośrednia i bliższa przyczyne stanowia: rozum i wolna wola, jako źródło każdej czynności ludzkiej. Dalsza, wewnętrzną przyczyną jest wyobraźnia i pożądliwość. Wogóle zatem są cztery przyczyny wewnętrzne grzechu, z których niekiedy wszystkie razem, niekiedy zaś tylko niektóre składają się na czyn grzeszny. Jeżeli wszystkie razem wpływaja na taki czyn, dzieje sie to następującym sposobem: najprzód zmysły za pośrednictwem wyobraźni przedstawiają przedmiot ponetny, następnie pożadliwość przystając do niego, pociąga za sobą rozum, aby skłonność ku temu przedmiotowi uznał i zatwierdził; rozum wówczas zapomina o właściwej regule moralnej, przyjmuje ten przedmiot i przedstawia go woli; wola zaś, przystając na to, dopełnia czynności. Sciśle mówiac, przyczyna sprawczą grzechu jest wola czyli jej nadużycie. Niema takich okoliczności, w których człowiek musialby grzeszyc; ilekroć zgrzeszy, zawsze czuje, że on sam z własnej woli przekroczył przykazanie boskie; ani fatum żadne, ani Bóg, ani szatan, ani własności organizmu ludzkiego nie są bezpośrednią przyczyną grzechu, bo wolnej woli nikt nie może odebrać człowiekowi. Wszystko zatem, co zaciemnia umysł, wprowadza go w błąd, odciąga wolę od pełnienia prawa, może być uważane za przyczyne grzechu. Oprócz przyczyn wyżej przytoczonych wewnętrznych, sa jeszcze przyczyny zewnętrzne: człowiek i szatan. Przez człowieka rozumiemy ludzi, kuszących nas swemi błędnemi zasadami, dążnościami, hasłami, łudzących swemi pociechami, odstraszających groźbami i t. p.; szatan oznacza upadłego anioła, nieprzyjaciela Boga i ludzi, który, nie mogąc wywierać bezpośredniego wpływu na wolę człowieka, stara się zaciemnić rozum, działając na wyobraźnię, podniecając pożądliwość, i w ten sposób przywodzi do grzechu. Niektórzy z heretyków, jak Szymon Magus, Cerdon, Marcyan, manichejczycy, Luter, Kalwin, Zwingliusz, Beza za przyczyne i rzeczywistego sprawcę grzechu uważają Roga. Kl na Soborze Trydenckim (ses. 6, c. 6) błąd ten potępił, bo i jakże Bóg

Grzech.

jest odstępstwem od prawa bożego, czylil tów, pojmuje pod grzechem li tylko sacych wiare i moralność, widok scen i malowidel lubieżnych.—Okazya zowie sie blizka, gdy człowiek zwykle wśród niej upada; daleką, gdy rzadko przyprawia go o grzech. Okazya dla jednego daleka, dla drugiego może być blizka. Unikać okazyi blizkiej jest naszym obowiazkiem, jak jest naszym obowiązkiem unikanie grzechu. Gdy okazya jest nieunikniona, gdy stan, powołanie (lekarza, spowiednika) naraża nas na nią, wtedy należy starać się o zneutralizowanie jej, o oslabienie jej mocy, przez modlitwę, przez postanowienie nie ulegania jej, przez zajecie się wyłączne zadaniem, jakie spelnić mamy.

Zdrowa wyobraźnia nawet wystawić sobie nie może człowieka bez przymiotu wolnej woli. Bóg, cheąc nas mieć istotami rozumnemi, musiał nas stworzyć wolnemi; lecz ta wolna istota może usiłować i rzeczywiście nieraz usiłuje zburzyć porządek moralny nakreślony przez Boga, grzesząc, i nie tylko usiluje zburzyć ten porządek, lecz, co większa, wynosi sie ponad Boga, gdy niechce sluchać praw Jego. Otóż Bóg dla przeciwdziałania tym zapędom, nie potrzebuje odbierać lub ograniczać wolnej woli człowieka; naruszony porządek moralny bedzie naprawiony przez zadosyćuczynienie czyli karę. Kara więc jest skutkiem grzechu: jest ona przywróceniem naruszonej równowagi a zarazem i pomsty za jej naruszenie. Tylko jednak kara wieczna i czasowa w przyszłem życiu ma charakter pomszczenia znieważonego porządku moralnego, kara zaś doczesna w tem życiu może mieć i ma najczęściej na celu poprawę grzeszącego, jego upamiętanie się i jest wtedy środkiem leczniczym, kara leczacą. Nowsi pisarze inaczej się zapatrują, niż my na grzech, inne dają jego określenie; niesłuszność ich twier-

że Bóg byłby odstępcą Samego Siebie ma negacye, nieistnienie dobra, albo niż-i przeciw Sobie Samemu. Przyczyny, po-budzające do grzechu, nazywamy wogóle koniecznem przejściem do cnoty. Jepokusami. Pokusa sama przez się nie szcze inni widzą w nim tylko odstąpiejest grzechem, grzech jest dopiero wtedy, nie od rozkaźnika moralnego, albo odgdy człowiek ulega pokusie. Okazye wrócenie pobudek rozumu (Szkoła Kando grzechu są to zewnętrzne okoliczno- towska), albo przewagę popędów zmyści, które człowieka moga łatwo do grze- słowych nad duchowym pierwiastkiem chu doprowadzić, np. obcowanie z ludź- życia (Schenkel). Sa wreszcie tacy, któmi złymi, czytanie ksiażek podkopuja rzy poczytują grzech za zboczenie od przyrodzonej błogości i skłonności serca. albo za sprawiajace przykrość zatamo-wanie świadomości bożej i samopoznania (Schleiermacher). Ulatwiaja sobie to zadanie nowsi filozofowie: nie mówia oni wcale o grzechu. Jest to bardzo naturalne. Jakże mówić o grzechu, skoro się odrzuca wszelką wiarę w osobistego Boga, pochodzące od niego przyrodzone prawo moralne, oraz w nieśmiertelność duszy ludzkiej?

Rozróżniamy grzechy: pierworodny i

osobisty.

Grzech pierworodny jest to prawdziwy grzech, który wszyscy ludzie od poczęcia swego odziedziczają po praojcach, który jednak różni się od grzechów uczynkowych. Jest to jedna z głównych nauk Objawienia, wypowiedziana w Piśmie, przechowywana w ciaglem podaniu i przez Kl uroczyście gloszona, że każdy człowiek, pochodzący od Adama, od chwili połączenia ducha z ciałem, t. j. od chwili poczęcia swego życia jest grzesznikiem i jako taki jest już splamiony grzechem i karvgodny. Praktyka Kła, od pierwszej chwili jego istnienia, udzielania chrztu dzieciom jest dowodem tej wiary powszechnej. Dopiero w V wieku pko nauce o grzechu pierworodnym występują Pelagianie, a przed nimi Teodor z Mopsuesty; nadto Rufinus, Abelard, Albigensowie, Anabaptyści, Socyanie, wielu protestantów i t. d., którzy mówili, że Adam dał tylko zły przykład swemu potomstwu i tak je do grzechu pociągnał, ale w rzeczywistości grzech jego nie przechodzi na rodzaj ludzki. Racyonalności i naturaliści grzechu pierworodnego nie przyjmują i weń nie wierzą.—Szczęśliwość pierwszych ludzi i zachowanie darów nadprzyrodzonych (ob. art. Adam), które miały przejść na ich potomstwo, dzeń sama się rzuca w oczy. Tak zwa- uczynił Bóg zależnem od ich posłuszeńna teologia spekulatywna u protestan- stwa w wypełnieniu zakazu nie spoży-

wania owocu z drzewa wiadomości złe- która byli obdarzeni; świadcza o tem go i dobrego. Rozkaz boży nie był wypełniony, pierwsi rodzice zgrzeszyli, ponieśli za nieposłuszeństwo karę (ob. ten sam art.). Niektórzy opowiadanie Pisma św. o grzechu pierworodnym chca uważać za myt, lecz w całem opowiadaniu Mojżeszowem niema nic, coby do tego upoważniało (Patrizi, De interp. Scripturae; Reinke, Beiträge zur Erklärung des Al. Test.). Przekroczenie Adama i Ewy było ciężkiem; taka jest nauka Kla. (Św. Tom. 2, 2, q. 163 a. 3; Suar., De op. sex dier. l. 4. c. 2). Bóg dal to przykazanie w sposób najuroczystszy; nie chodziło zaś w niem o rzecz malej wagi, bo Adam miał posłuszeństwem swem uznać Boga swoim i wszechrzeczy Panem, miał poddać Mu swoją wolę. Nadto otrzymał Adam nadzwyczajna madrość i łaskę, więc mógł panować nad soba i z łatwością oprzeć sie pokusie. Dla niektórych wydaje sie drobnostkowym, dziecinnym sam sposób próby wówczas, gdy szło o losy całej ludzkości. Na to można odpowiedzieć, że rzecz zakazana mogła być mała, ale do malego tego znaku wiązała się myśl wielka, jak to bardzo często zdarza się w życiu. Czem np. jest sztandar na wojnie? Kawałkiem płótna, czy sukna na dragu, a jednak cały pułk z rozpaczliwa pogarda śmierci walczy o utrzymanie sztandaru. Sztandar sam przez się nic nie znaczy, jednakże do tego znaku przywiązana jest sława i niezwyciężoność pułku. Podobnie i do owocu owego zakazanego w raju wiązała się myśl poddania się dobrowolnego Bogu i jego świętej woli, uszcześliwienia samych siebie i całej ludzkości. Przez grzech pierworodny utracili pierwsi nasi rodzice laskę poświęcającą, gdyż popełnili grzech ciężki, który pozbawia tej łaski; ten sam grzech ściągnął na nich i na ich całe potomstwo karę potępienia (Sob. Tryd. Sess. 5 c. 1). Nadto razem z łaską poświęcającą utracili cały szereg enót i darów Ducha św., bez których także ich potomkowie rodza sie aż dotad. Jedyny wyjatek stanowi Najświętsza Panna, która poczęta jest bez grzechu pierworodnego, t. j. niepokalana; Chrystus Pan jako Bóg człowiek był najświętszy. Oprócz darów nadprzyrodzonych utracili praojcowie nasi inne dary przydane, a mianowicie: a) madrość nadzwyczajną, własnym wyborem czyni; o ile zaś jest

niedorzeczne ich wymówki; b) wola stała się skłonną do złego; c) utracili swą niewinność; d) zapanowała w nich pożadliwość; e) utracili nieśmiertelność ciała: f) skazani zostali na pracę w pocie czoła; g) wreszcie popadli w niewolę szatana, jak uczy sobor Tryd. (ses. 5 can.1). Wszelako nie utracili tego, co do natury ludzkiej należy, a mianowicie rozuma i wolnej woli, tylko rozum został przyćmiony, a wola była już skłonna do złego. Grzech Adama przeszedł na wszystkich jego potomków; taka była wiara Kła od zarania jego istnienia, tak też i sobór Tryd. uczy: "Jeśli kto utrzymuje, że (Adam) tylko śmierć i kary cielesne przelał na cały ród ludzki, nie zaś i grzech, który jest śmiercią duszy, niech będzie wyklęty" (ses. 5, can. 2). Nauka ta Kła jest ustawicznem powtarzaniem Chrystusowego: Kto nie uwierzy i nie ochrzei się, zbawion nie będzie. Nauke tę w czyn wprowadzał Kł chrzczac niemowlęta nowonarodzone, dowodząc tem, że one potrzebują oczyszczenia z grzechu, którego same przecież niezdolne były popelnić; a egzorcyzmy używane przy chrzcie, świadczą o nauce Kła, że dzieci rodzą się pod panowaniem szatana, czyli obciążone są grzechem pierworodnym, Chrystus umarł za wszystkich, a wiec wszyscy, nie wyjmując dzieci, są grzesz-nikami. Powstaje tutaj pytanie: jak można nazwać dzieci grzesznikami, gdy, jak mówi św. Aug. (De ver. relig. c. 14): "grzech jest tak dobrowolnym, iż w żaden sposób nie jest grzechem, jeśli nie jest dobrowolnym", a więc grzech Ada-ma nie może być poczytany jego potomstwu, które go nie popelniło? Na to pytanie teologowie dają rozmaite wyjaśnienia; przytaczamy tutaj jedno, św. Tomasza: "Grzech pierwszego człowieka był do pewnego stopnia grzechem powszechnym całej ludzkiej natury (rodzaju), tak, iż kto za grzech ten jest karanym, odbiera karę za swój grzech, a nie za cudzy. Człowiek bowiem pojedynczy pod dwojakiem względem uważany być może: jako osoba sama w sobie, oddzielnie wzięta, i jako członek jakiego społeczeństwa; pod każdym też z tych względów człowiek może mieć własną swoją czynność. O ile jest osobą pojedynczą, czynnościa jego jest to tylko, co on sam

Grzech.

członkiem społeczeństwa jakiego, czynno- celem nadnaturalnym. A jak św. Tością jego może być to, co zdziałał on masz (In lib. z sent. dist. 33 q. 2; De nie własną wolą, ale co uczyniło całe to malo q. 5 a 2 i 3) i wielu za nim teospołeczeństwo, lub też co uczyniła głowa logów mówi: ci, którzy mają tylko grzech tego społeczeństwa. Bo społeczeństwo pierworodny i żadnym osobistym grzetakie uważać można jakoby jednego czło- chem nie sa oddzieleni od Boga, moga wieka, a pojedynczych ludzi, z których używać szcześcia naturalnego, nie zaono się składa, uważać można jakoby kłóconego żadna boleścia, z powodu u-członki jednego ciała. Tak samo tedy traty szczęścia nadnaturalnego.—Na py-ród ludzki, z powodu pochodzenia od tanie, jak grzech pierworodny przechojednego rodzica, uważać można jako wielkie społeczeństwo, albo raczej jako cialo jednego człowieka, a każdego człowieka - jako oddzielną osobę i jako członka społeczeństwa, pochodzącego od wspólnego ojca" (QQ, disp. De malo q. 4 a 1 ad 19). Dla czego zaś tylko grzech pierworodny przechodzi na potomków, t. j. dla czego ten grzech uważany jest za czynność całego rodu ludzkiego, tak mówi ten sam autor: "Pierwotna sprawiedliwość była Adamowi dana wcale nie jako przywilej osobisty, ale w nim byla dana naturze ludzkiej, tak, iż wszyscy, co te nature od Adama brali, mieli wraz z nia ów dar otrzymywać od Boga, jeżeliby tylko Adam wytrzymał próbę, jakiej go Bóg poddał. Z powodu sprzeniewierzenia się Adamowego, dar nieba został stracony dla całego rodzaju ludzkiego; wszyscy, co od Adama biora swoja nature ludzką, biorą ją w stanie ogolocenia, o jakie przyprawił on ja swoim czynem wolnym. Gdy tedy potom-ków Adama uważamy jako oddzielne osoby, brak pierwotnej sprawiedliwości nie jest dla nich stanem winy; gdy zaś uważamy ich jako członków rodzaju ludzkiego, pochodzącego od Adama, a zatem jako jednego człowieka, brak ów połaczony jest z wina, ponieważ w grzechu pierwszego człowieka ma swoja przyczynę swobodną (In sent. 1. II, dist. 30 q. 1 a 2; Sum. 1, 2 q. 81 a 1, 2) t. j. wszyscy mają tę naturę, którą Bóg w Adamie wywyższył i która w Adamie upadła.—Grzech pierworodny pociaga za sobą karę potępienia, jakesmy wyżej powiedzieli, na wszystkich potomków Adama. Kara wydaje się sprzeczną ze sprawiedliwością bożą, lecz należy pamiętać o nauce Kła. (Konc. Florenckie), która powiada, że kara tych, którzy za sam tylko grzech pierworodny od zbawienia sa wyłączeni, jest różna od kary innych potępionych, polega bowiem na oddale-

dzi na potomków Adama, dawano rozmaite odpowiedzi: 1) Orvgenes twierdził, że wszystkie dusze naraz zostały stworzone z Aniołami i zgrzeszyły, a za kare wtracone zostały do ciał ludzkich. Zdanie to jest bledne i odrzucone przez Kl na soborze Konstantynopolitańskim II; 2) Leibnitz sądził, że wszystkie dusze razem z duszą Adama zostały stworzone i razem z nią zgrzeszyły. bledne twierdzenie, opierające sie na przypuszczeniu, że dusze ludzkie istniały już przed żywotem swym na ziemi; 3) Tertulian mniemał, że z duszy rodziców rodzi się dusza dziecka, a więc skoro dusza rodziców jest zmazana grzechem, musi też być i dziecko nim zmazane. Błedne mniemanie, ponieważ dusza dziecka nie pochodzi od duszy rodziców; 4) Inni twierdzili, że była umowa pomiedzy Bogiem i Adamem o nagrodzie i karze dla wszystkich potomków Adamowych. Lecz o takiej umowie nigdzie nie mamy śtadów; 5) Najlepiej na to pytanie odpowiada św. Tomasz i jego szkola. Odpowiedź te przytoczyliśmy wyżej, rozważając pytanie: jak można dzieci nazwać grzesznikami. Przyznać należy, że kwestya grzechu pierworodnego ma niezglębione tajniki dla umyslu ludzkiego; jest ona kamieniem obrazy dla wielu, dla umysłów pysznych, usiłujących przedrzeć tajemnice boże; dla umysłów nie zarażonych pychą, fakt Objawienia o grzechu pierworodnym jest pewnym, bo pochodzacym z ust Nieomylnego Boga, badania nad ta nauka posuwaja dotad, dokad umysł siegnać może i o dalsze próby, o wyżyny zawrotne, nie kusza się. Pozostaje jeszcze odpowiedzieć na jedno pytanie, a mianowicie: co stanowi istote grzechu pierworodnego? 1) Flacius IIlyricus, uczeń Lutra, uczył, że grzech pierworodny jest sam w sobie jakąś złą rzeczą czyli substancya. Sprzeciwia się niu od Boga, który chciał być naszym to dobroci bożej, od której tylko dobro pochodzi. Przytem grzech jest brakiem | dobra moralnego, a nie substancya; 2) Luter, Kalwin, Zwingliusz głoszą, że istote grzechu pierworodnego stanowi pożądliwość. Gdyby tak było, to chrzest, gładzący grzech pierworodny, gładziłby w nas i pożądliwość; — a czy tak jest? 3) Inni, jak Hermes, mniemali, że pożądliwość tę poczytuje Bóg za grzech ludziom nieochrzczonym, a nie poczytuje jej ochrzczonym. Zdanie to nieuzasadnione, a sprzeciwia się nauce, że chrzest gladzi grzech pierworodny. 4) Pighius, Catharinus twierdzili, że Bóg przestępstwo Adama przypisuje jego potomkom, chociaż w ich wnetrzu niema tego grzechu wcale. Falszywe to zdanie, ponieważ Bóg nie może uważać za grzesznika żadnego stworzenia, które jest wolne od grzechu. 5) Inni wreszcie (a to zdanie jest dzisiaj powszechne) sadza, że istota grzechu pierworodnego stanowi brak łaski poświęcającej, którego skutkiem jest panowanie pożądliwości.

Grzech osobisty. W odróżnieniu od grzechu pierworodnego nazywamy grzechem osobistym lub uczynkowym wszelkie inne przekroczenia prawa bożego, czy to pierwszych rodziców czy też każdego z ich potomków. Rodzaje grzechów: 1) Grzech uczynkowy spełniony ze świadomościa tego, co sie czyni i dobrowolnie nazywa się formalnym (rzeczywistym); jeżeli zas kto z nieświadomości i bezwłasnowolnie przekracza zakon boży, jest to tylko grzech materyalny. 2) Czyn grzechu i grzechu, czyli wina zeń wynikająca. Pierwszy rodzaj może być dziełem jednej chwili-drugi jest trwalym stanem wynikającym z czynu grzesznego. I pomiedzy ludźmi trwa obraza zrzadzona komuś tak długo, pokąd nie zostanie zgładzona przez odpowiednie zadosyćuczynienie. 3) Grzech opuszczenia, gdy się przekracza prawo, nakazujące coś uczynić i grzech wykroczenia, o ile czynność jest zabroniona prawem (np. kradzież). 4) Zależnie od tego, czy grzech jest popełniony w duszy człowieka, albo na zewnatrz widocznie występuje, rozróżniamy wewnętrzne i zewnętrzne grzechy. Pierwsze zowią się też grzechami myśli, drugie zaś dzielą się na słowne i uczynkowe (słowa i uczynki). 5) Ze wzgledu na osobe, pko której grzech bezpośrednio się zwraca, rozróż-

niamy grzechy przeciw Bogu, przeciw sobie samemu i przeciw bliżniemu. Pośrednio oczywiście wszystkie te grzechy zwrócone są przeciw Bogu. 6) Ze względu na przyczyny, z których grzechy jakoby ze źródła wyplywają, są: niewiadomości, złości i ułomności. Grzechy nieświadomości są wtedy, gdy plyną z grzesznej nieznajomości swych obowiązków. Grzechy ułomności - gdy wynikają z namiętności uprzedzającej poznanie. Grzechy złości - gdy wynikają przewrotnej woli człowieka, co ma miejsce, gdy kto działa z zupełnem poznaniem i bez namietności, lub też gdy czyny wynikaja z niewiadomości dobrowolnie pożądanej, lub też z namiętności rozmyslnie rozbudzonej. 7) Nie wszystkie grzechy są jednakową obrazą Boga; jedne są więcej, drugie mniej ciężkie, czyli jedne śmiertelne, drugie powszednie. Pismo św. 1 Kł (Sob. Tryd. sess. 14 c. 5; potępione 20 zdań Bajusa) uczą nas, że niektóre grzechy zasługują na karę śmierci, "którzy takowe rzeczy czynią, godni są śmierci" (List do Rzym. I, 32), i że są grzechy niepozbawiające sprawiedliwości; "sprawiedliwy siedem razy upadnie i powstanie. (Przyp. XXIV, 16).

Grzech śmiertelny jest przekroczeniem prawa bożego w rzeczy ważnej. Istota jego polega na zupelnem odwróceniu się od Boga, a całkowitem zwróceniu się do stworzeń, jako ostatecznemu celowi. Skutki takiego czynu są nastepujące: a) ciężka obraza Boga, która dotad trwa, póki ze strony grzeszącego niema zadosyćuczynienia; b) utrata laski poświecającej, a ponieważ łaska jest ży-ciem duszy i bez niej nie możemy zbierać zasług na niebo, więc grzech ciężki sprowadza śmierć moralna duszy i zowie się dla tego śmiertelnym; z łaską traci grzeszący cnoty nadprzyrodzone (wlane) i dary Ducha świętego, związane ściśle z łaską poświęcającą. (Wiara i nadzieja nie przez każdy grzech śmiertelny utracona bywa (Sob. Tryd. Sess. 6, can. 28); c) utrata zasług zebranych, zasługują-cych na niebo, i niezdolność do zaskarbienia sobie nowych (po uzyskaniu przez grzeszącego napowrót łaski poświecającej zasługi te odżywają); jednakże modlitwą i dobrymi uczynkami może grzesznik wyjednać sobie łaski uczynkowe, a w szczególności łaskę nawrócenia; d) kara wieczna i kary doczesne w tem życiu;

ostatnie maja na celu poprawe człowieka i dla tego nazywają się leczniczemi.-Aby grzech był smiertelny, musi posiadać trzy warunki: a) przedmiot ważny sam w sobie albo okolicznościach; b) zupełna rozwaga rozumu, t. j. zupełne poznanie złości czynu; c) zupełne zezwolenie woli. Jeżeli jednego z tych warunków niema, albo jest niezupelny, wtedy nie może być mowy o grzechu śmiertelnym. Ciężkość grzechów z przedmiotu (materyi) poznaje się: 1) z Pisma św.; jeżeli Pismo św. mówi o grzechu jakimś, iż godzien jest śmierci, albo wyklucza z królestwa niebieskiego, albo używa przy nim wyrażenia: biada, dowód to, że uznaje takie wykroczenie za ciężkie; 2) z orzeczeń Kła; 3) ze zgody ojców Kła i znakomitych teologów; 4) z rozumu; za śmiertelne trzeba uważać grzechy: a) które wyrządzają wielką zniewagę Bogu, np. bluźnierstwo; b) które wielką krzywdę wyrządzają społeczeństwu; c) które bardzo się sprzeciwiają ważnemu celowi zwierzchnika, do posłuszeństwa któremu w danej materyi jesteśmy obowiazani.

Grzech powszedni jest przekroczeniem prawa boskiego w rzeczy mmiej ważnej, albo w ważnej, ale bez dokładnej świadomości i zgody woli. Istota grzechu powszedniego polega na zwróceniu się do stworzeń, sprzecznem z porzadkiem moralnym, lecz nie zrywającym przyjaźni z Bogiem, jako z ostatecznym celem człowieka. Grzech z natury swego przedmiotu powszedni, może się stać śmiertelnym: 1) z racyi błędnego sumienia, które dane wykroczenie uważa za ciężkie, choć ono takiem nie jest; 2) z racyi celu bardzo grzesz-nego np. lekka obmowa w celu wywołania wielkiej kłótni; 3) przez ciężko grzeszne przywiązanie, t. j. gdy rzecz lekko tylko grzeszna przekłada się nad Samego Boga; 4) z pogardy Boga np. male klamstwo, aby przez to okazać swa pogardę dla prawodawcy; 5) z racyi zgorszenia, gdy z grzechu powszedniego wynika wielkie zgorszenie; 6) z racyi niebezpieczeństwa blizkiego cieżkiego grzechu.-Grzechy powszednie, powtarzane ani pomnażane nie moga stać sie grzechem smiertelnym, np. szereg małych kłamstw zsumowany nie może być nazwany wielkiem przekroczeniem, ponieważ to ostatnie, co do istoty swej różnym cnotom albo różnym obowiaz-

różni się od grzechu powszedniego. W jednym wypadku to może mieć miejsce. a mianowicie, gdy materye grzechu powszedniego zlewają się w jedną całość, np. drobne kradzieże w sumie moga dać przedmiot znaczny, a stad wyrzadzić dużą krzywdę jednosce lub społeczeństwu.—Skutki grzechu powszedniego: 1) nie pozbawia łaski poświęcającej, ani jej zmniejsza, bo gdyby o najdrobniejsza cząstkę tę łaskę zmniejszał, mógłby ostatecznie zupełnie jej pozbawić czyli stalby sie grzechem śmiertelnym; 2) nie zostawia plamy na duszy, co jest właściwem tylko grzechowi śmiertelnemu; 3) ale jest obraza Boga, której cała siła unikać należy; 4) zasługuje na kare doczesną w tem lub w przyszlem życiu; 5) zmniejsza milość i bojaźń bożą i 6) usposabia do grzechu śmiertelnego, ponieważ pod wpływem powtarzanych grzechów powszednich cnota słabnie, pożadliwość się wzmaga, sumienie stopniowo traci czułość na drobne, a nastepnie i większe wykroczenia. - Nie należy mieszać grzechu powszedniego z niedoskonałościa, która jest przeciwna nie prawu, lecz radzie; albo jeżeli jest przeciwna prawu, to mimowoli: np. niedobrowolne roztargnienie podczas modlitwy.

Podział grzechów gatunkow y jest to rozróżnienie grzechów według właściwej każdemu z nich złości. stanowiącej istotną ich różnice, np. kradzież i klamstwo. Sobór Tryd. (ses. 14, c. 5) nakazał wymieniać na spowiedzi te okoliczności, które gatunek grzechu zmieniaja. Jakaż więc miarę przyjać, według której bedziemy gatunkowali grzechy. Na to pytanie u teologów spotykamy rozmaite odpowiedzi, które jednak w ostatecznej konkluzyi dają te same prawie rezultaty. Sw. Tomasz i jego zwolennicy różnicę gatunkową grzechu widza w przedmiotach, celu i okolicznościach moralnie różnych, jakim się grzechy sprzeciwiaja. Duns-Scot i jego szkoła upatruja te różnice w różnych cnotach, którym się grzechy sprzeciwia-Inni z Vasquezem te różnice wyją. wodzą z różnych przykazań przez grzech pogwałconych. Zauważyć należy, przedmioty, cele i okoliczności (św. Tomasz) sa wtenczas moralnie różne, gdy sprzeciwiają się rożnym przykazaniom (Vasquez), lub też, co to samo znaczy,

kom, z jednej i tej samej cnoty wypływającym (Duns-Scot). W praktyce najdlatego, jakoby były najcięższe, lub salepsza, bo najprostsza w zastosowaniu, me przez się wszystkie śmiertelne. Jest

jest norma Vasqueza.

Podział grzechów liczebay polega na określeniu liczby czynów grzesznych, popelnionych przez kogo; liczby tej domaga się od penitenta, spowiadajacego się Sobór Tryd. (sess. 14 c. 7). Trudność w odróżnianiu grzechów co do liczby stanowi fakt, że jednym czynem można popelnić wiele liczebnie różnych grzechów (spotwarzający jedną potwarza pięć osób i wiedzący o tem, że pięć osób spotwarza, popełnia pięć grzechów, gdyż krzywdzi pięć osób), a z drugiej strony wielu czynami można popelnić jeden co do liczby grzech (usiłujący zabić kogoś: kupuje broń, szuka ofiary, rani raz i drugi, wreszcie dobija; czynów caly szereg, a grzech jeden zabójstwa). Dla ustalenia liczebnego podziału grzechów, teologowie podaja dwie zasadnicze reguly: 1) tyle jest grzechów, ile jest czynów moralnie przerwanych; 2) tyle jest grzechów, ile jest przedmiotów różnych, na które one działają.

Kończąc materyę o grzechu śmiertelnym i powszednim należy zauważyć, że o ciężkości grzechu w różnych czasach pojawiały się bledne nauki. Jowinjan i stoicy (Hieron. Adv. Jovin. lib. 2 n. 18) uczyli, że wszystkie grzechy co do ciężkości wykroczenia są sobie równe; inni utrzymywali, że wszystkie grzechy są śmiertelne, a różnica polega tylko na stanie i usposobieniu osoby grzeszącej; Luterdowodził, że grzechy niewiernych są śmiertelne, ochrzczonych zaś powszednie, z wyjątkiem jednego niedowiarstwa.

Grzechy wewnętrzne (myślne) sa trojakiego rodzaju: 1) upodobanie, gdy człowiek ma upodobanie w przedmiocie grzesznym, który mu wyobraźnia przedstawia jako obecny (odnosi się do czasu teraźniejszego); 2) radość ze złego czynu już spełnionego lub smutek nie spełnionego albo dobrego wypełnionego, (odnosi się do czasu przeszłego); 3) pożądanie czynu złego, który człowiek wypełnić pragnie (odnosi się do czasu przyszłego). Grzechy wewnętrzne są grzechami tego samego rodzaju i ciężkości co i odpowiadające im grzechy zewnetrzne.

Grzechy główne nazywają się

dlatego, jakoby były najcieższe, lub same przez się wszystkie śmiertelne. Jest ich siedm: pycha, lakomstwo (chciwość), niewstrzemięźliwość w jedzeniu i piciu (obżarstwo i pijaństwo), nieczystość, zazdrość, gniew i lenistwo (o każdym z tych grzechów ob. odpowiedni artykuł). Grzechy główne czyli pożądliwości rodzą w nas inne grzechy i są zapoczątkowaniem życia występnego, które sie przez powtarzanie grzechów cieżkich i dosięga szczytu w grzechach wolających o pomstę do nieba; wymieniają ich cztery: umyślne zabójstwo; grzech sodomski, uciskanie wdów i sierot; zatrzymanie zaplaty służebnikom. Grzechy te, jako naruszające podstawy, na których opiera się porządek społeczny (pierwsze dwa bowiem sprzeciwiają się zachowaniu jednostki, pozostałe -rodzaju), wołają jakoby Boga, aby ujął się za porządkiem przez siebie ustanowionym.-Ten, kto doszedł do szczytu życia występnego, w moralnem znaczeniu może się posunać jeszcze dalej przez zakamieniałość i niepokutę. Naogół biorac, człowiek grzeszac ciężko bezpośrednio zwraca się całem sercem do stworzeń, w nich upatruje swój cel ostateczny, a dopiero pośrednio odwraca się od Bo-Lecz ten, kto staje na szczycie życia występnego, ostatecznie dochodzi do nienawiści Tego, który ustanowił porządek moralny, a który on swem życiem gwalci; dochodzi do nienawiści Boga, czyli wprost odwraca się od Stwórcy, kamienieje w występku i nie pokutuje. Grzechy te nienawiści Boga, zakamieniałości w grzechu i niepokuty, nazywa-my grzechami przeciwko Ducho-wi św.; wyliczają ich sześć za Piotrem Lombardusem: 1) zuchwale grzeszyć w nadziei miłosierdzia boskiego; 2) rozpaczać o zbawieniu; 3) sprzeciwiać się uznanej prawdzie chijańskiej; 4) zazdrościć bliźniemu laski boskiej; 5) zamykać serce na zbawienne napomnienia; 6) odkładać pokute aż do śmierci. Zbawiciel powiedział, że "bluźnierswo Ducha", a zatem stan zakamieniałości i umyślnej niepoprawy, z którego wyplywa każdy grzech pko Duchowi św., jest nieodpuszczalny. Nie należy rozumieć tego, że są pewne rodzaje grzechów, których Bóg nie przebacza, gdyż takich grzechów niema, lecz że popełniając te grzechy

człowiek odsuwa sam od siebie moż- ciu przez 7 lat, w nadzwyczajnych uliwość przebaczenia, ponieważ pozbawia się sam warunków przebaczenia: po-kuty i pragnienia miłosierdzia bożego. - Ludzie oprócz grzechów, które sami spełniają, mogą jeszcze być współwinowajcami w cudzych wykroczeniach, a to stać się może w nastepujący spos6b: 1) radzić komu do grzechu; 2) rozkazywać drugiemu grzeszyć; 3) zezwalać na grzech drugiego; 4) pobudzać do grzechu; 5) pochwalać grzech drugiego; 6) na grzech drugiego mil-czeć; 7) grzechu nie karać; 8) do grzechu dopomagać; 9) grzechu drugiego bronić. Sposoby te współuczestnictwa w cudzem wykroczeniu nazywają się w teologii grzechami cudzymi. Spotykamy się z zarzutem, że i Bóg współuczestniczy w grzechach, a więc jest winnym grzechów cudzych, ponieważ na grzechy zezwala; zarzut to ludzi złej woli, którzy nie chcą pamiętać, że Bóg dał człowiekowi wolną wolę, którą ten na dobre lub złe może używać, gdyby zaś nie pozwalał człowiekowi czynić, co mu się podoba, tem samem odebrałby człowiekowi wolną wolę, czyli człowiek przestałby być człowiekiem.

X, H, P,

Grzech pierworodny ob. Grzech. Grzechy cudze ob. Grzech.

Grzechy przeciwko Duchowi św. ob. Grzech.

Grzechy wołające o pomste do nieba ob. Grzech.

Grzegorz Abul Faradasz ob. Bar -Hebraeus.

Grzegorz z Armenii św bp w Nikopolis i pustelnik w Pluviers, žyl w końcu X w. Ur. w Armenii. Rozdał swe dobra ubogim i usunal się do klasztoru pod Nikopolis, gdzie zadziwił wszystkich wysoką doskonałością i nauką. Po śmierci bpa z Nikopolis, który wyświecił G. na kaplana, wybrano G. na jego miejsce. Na tak wysokiem stanowisku nie zmienił G. w niczem rodzaju życia i po pewnym czasie zrzekł się godności bpiej i udał się wraz z dwoma zakonnikami grekami na Zachód. Po zwiedzeniu wielu miast włoskich i francuskich G. zatrzymał się w Pluviers i tu wybudowawszy sobie małą celkę żył w zamknie-

martwieniach i poście. Zapasy żywności, których obficie dostarczały mu osoby dobroczynne, rozdawał ubogire. † w dniu 16 marca w początkach XI w. (Por. Pétin, Dictionnaire hagiogr. 1550, 4.0. t. I. kol. 1256).

Grzegorz Baeticus, od r. ok. 357 bp Elwiry (Illiberis, Eliberis) w prowincyi Baetica w Hiszpanii, był głowa Lucyferyanów (ob.). Według św. Hieronima (De vir. illustr.) miał on opracować "diversos mediocri sermone tractatus et de fide elegantem librum", o czem wszakże watpi Gams (Die Kirchengesch. v. Spanien II, I Regensb. 1864). Quesnel uważa G-a za autora pisma De fide orthodoxa contra Arianos, przyzna-wanego Grzegorzowi Nazyan, i Ambrożemu, jak również i Libellus fidei. Ostatniemi czasy oba dziela bywaja przyznawane bpowi Febadiuszowi z Agen (Migne. XX, 31-50).

Grzegorz Camblak, prawosławny metropolita kijowski i litewski. Był z pochodzenia bulgarem, ur. w Ternowie, gdzie też otrzymał wykształcenie pod kierunkiem patryarchy ternowskiego Eutymjusza. Był czas jakiś ihumenem w kilku klasztorach w Serbii i pod Knstplem. Wezwany przez krewnego swego metropolite moskiewskiego Cypryana († w r. 1406) do Moskwy, udał się G. w drogę, i bedac na Litwie dowiedział sie o śmierci jego. Wobec tego zmienił zamiar i pozostal na Litwie. Jako człowiek wykształcony zwrócił na siebie uwagę w. ks. litewskiego Witolda, który w r. 1414 wybrał G. na metropolite prawosławnych litewskich eparchij i polecił mu otrzymać święcenia w Knstplu. Równocześnie poszła do patryarchy knat-plskiego Eutymjusza skarga od bpów litewskich, na zarządzającego wtedy metropolia moskiewską metropolite Focyusza i prosba o wyłączenie z pod jego juryzdykcyi litewskich eparchij i wyznaczenie dla nich oddzielnego metropolity. Sprawa ta była na rękę w. ks. litewskiemu Witoldowi, który niechętnie patrzał na stosunki swych poddanych prawosławnych z Moskwa. Focyusz dowiedziawszy się o zamysłach G-a, pośpieszył się z wysłaniem dwóch posłów do patryarchy, którzy przybyli wcześniej do-Kustpla i tak przedstawili sprawe cala.

że patryarcha nietylko nie zadosyćuczy swych z Kłem lacińskim, nawet usilo-nił prośbie Witolda i litewskich bpów, wal samego księcia Witolda nawrócić ale jeszcze pozbawił G. stanu duchownego i wyłączył go z Cerkwi. Po powrocie G. na Litwe, Witold zebrał bpów litewskich i kazał im obrać metropolitą G-a. Zanim jednak to nastąpiło Witold, według rady bpów, zwrócił się w r. 1415 do Knstpla z prośbą, by ustanowiono oddzielnego metropolitę dla Litwy; przytem naznaczył termin, do którego cze-kać postanowił. Gdy jednak termin ten minał, a odpowiedzi nie było, kazał bpom obrać metropolitę. Bpi litewscy wystosowali list okólny, w którym tłumacza się ze swego postępowania, wyliczają błedy których dopuścił się Focyusz, że nie troszczył się wcale o Cerkiew kijowska; powoluja się też na usilowania legalnego załatwienia sprawy u patryarrchy w Knstplu i usprawiedliwiają swe postępowanie powołaniem się na prawa cerkiewne i przykłady podobnego zalatwienia sprawy, znajdujące sie w historyi; w końcu oświadczaja, że nie myślą wcale o oderwaniu się od patryarchów wschoddnich i wiary prawosławnej. Podobnie i Witold, w liście wydanym przez siebie, objasnił swoje w tej sprawie wystapienie. Focyusz otrzymawszy zawia-domienie bpów litewskich o ustanowieniu G. metropolita, oburzony do żywego, wydał również list okólny do wszystkich prawosławnych chrześcijan ruskiej ziemi, w którym surowo gro-mi bpów litewskich, wykazując ich nadużycie władzy w sprawie ustanowienia G. metropolita, że złamali przysiege złożona przy wyświęceniu, iż tego tylko przyjmą metropolitę, którego im przyśle patryarcha; zabrania w końcu wszystkim chijanom utrzymywać jakiegokolwiek stosunku z bpami odstępcami; nadmienia przytem, że G. pozbawiony został godności kaplańskiej i wyklęty z cerkwi. Oprócz tego rzucił Focyusz na G. klątwę i udał się do Knstpla w tej sprawie. Patryarcha w r. 1416 rzucił anatemę na G., co też uczynił następca jego na stolicy patryarszej Józef. Nie-zważał na to wszystko G. i obowiązki metropolity pelnil. Wkrótce zdobył nawet sławe kaznodziei. Makary, arbp prawosławny, chwali G-a jako jednego z najznakomitszych mężów swego czasu i wybitnego kaznodzieję. Pism ruskich G-a wyliczają 25. Walczył w pismach był G. prawdziwym wzorem nietylko dla

na prawosławie. Otrzymał jednak odpowiedź, że winien G. przekonać go, iż pż bładzi; że osobiście winien polemikę przeprowadzić z pżem, a wtedy, być może, on i cały naród przyjmie wiarę grecką. G. udal sie stotnie na sobór konstancyeński, na którym był pż Marcin V, lecz przybył w 1418 r. na koniec soboru i chociaż przyjęty był uprzejmie, z góry zastrzegł przez bpów polskich, obecnych na soborze, że z Kłem rzymskim zjednoczyć się nie myśli. Z tego widać, że twierdzenie niektórych historyków, jakoby G. starał się o Unię z Kłem, jest bezpod-stawne. Karamzin np. pisze, że uważano G-a za papiste i wyklinano go w cerkwiach moskiewskich. Jeżeli kiedy myślał o Unii, to nieszczerze i chyba tylko przez ambicyę i chęć zdobycia sławy. Gdyby tak było, jego główny przeciwnik Focyusz pierwszy by mu to wyrzucił, tymczasem nigdy nie czynił mu, z tego powodu, zarzutu zdrady. W r. 1419 wrócił G. na Litwę. Co się później z nim stało, na pewno niewiadomo. Według jednych miał on w tymże r. 1419 umrzeć w Kijowie. Według zaś świadectwa jednego z moldawskich kronikarzy, G. w r. 1419 wyjechał z Rosyi na Moldawy, został w r. 1439 zatwierdzony przez obrydzkiego arbpa w godności metropolity na Moldawie i Woloszczyznę i dożył późnego wieku. (Por. Syrku, Nowyj wzgliad na żiżń i diejatielnost' Grigoria Camblaka, w "Żurn, Minist. Nar. Prośw." 1884 r., listopad; Golubinskij, Ist. russk. cerkwi. t. II; Makarij, Ist. russ. cer. t. IV; Słowar istoricz. opisat. duchown. czina. t. I, wyd. 2-ie. Petersb. 1827; Łopuchin, Prawost, bogost, encikt. Petrograd 1903, 8-0, t. IV. k. 683 -7; Wiel. Enc. 11lustr. t. XXVI. X. J. N.

Grzegorz Celli, błog. z zakonu pustelników św. Augustyna, ur. w r. 1225 w Verochio w dyec. Rimini, pochodził ze starożytnej znanej z pobożności rodziny. Matka jego zostawszy wdową ofiarowała trzyletniego G. Matce Bożej, św. Augustynowi i św. Monice. W 15 roku życia wstąpił do Augustyanów, gdzie wkrótce uczynił profesyę i ofiarował cały swój majątek na klasztor. Swiętością życia

kich rodaków; wszyscy nazywali go blogosławionym. Pracowal niezmordowanie na kazalnicy i nawrócił wielu grzeszników i heretyków, którzy podówczas wznowili błędy Aryusza. Życie tak święte pobudziło wroga zbawienia ludzkiego do wściekłości. Pobudził on niecnych zakonników do oczernienia G. Wskutek skarg i oszczerstw | Lipsk 1880. G-rz zmuszony był opuścić klasz-tor w Verochio. Przedsięwział tedy po-dróż do Rzymu, i gdy przechodził przez dyecezye Rieti, znalazi przypadkiem zakonników swej reguly na jednej samotnej górze, których ostry i umartwiony rodzaj życia zachwycił G-a. Został więc z nimi do końca życia, † w r. 1343 w wieku lat 117. Klemens XIV pż zatwierdził cześć jaka mu oddawano w r. 1769. Jest patronem w czasie długotrwa lej suszy. Swieto 22 października. (Por. Pétin, Diction. hagiogr. 1850, 4-o, t. I, kol. 1624-1625).

X. J. N.

Grzegorz Cudotwórca św., ur. w Neocezarei w Poncie ze znacznej rodziny, lecz pogańskiej. W czasie podróży do Palestyny, w Cezarei spotkal sie z Orygenesem; zachwycony jego erudycyą pozostał w szkole, prowadzonej przez Or.: poznał Chrystyanizm, pokochał go i zostal ochrzczonym. Po pięcioletnim pobycie u Oryg, udaje się do szkoly Aleksandryjskiej, zkad wraca do ojczyzny, osiada na wsi i pedzi życie ukryte i bogomyślne. Około roku 240 zostaje bpem Neocezarejskim. Na tem stanowisku, w krótkim czasie, daje się poznać jako człowiek wielkiej wiedzy, pobożności i obdarzony łaską czynienia cudów. Pracy i gorliwości był tak wielkiej, że gdy przy obejmowaniu stolicy bpiej zastał w Neocezarei, mieście bardzo ludnem, siedemnastu zaledwie wyznających Chrystusa, przy śmierci zostawil siedemnastu tylko niewiernych. Według świadectwa św. Grzegorza Nysseń, posiadał wszystkie, znane podówczas nauki. Umarł około Pisal stylem klasycznym, łatwo 266 r. zrozumiałym. Z dziel Grzegorza Cud. znane sa: 1) Oratio panegyrica in Origenem (uważane za arcydzielo starożytności dla pięknego stylu). 2) Symbolum fidei (o Trójcy świętej). 3) Metaphrasis in Ecclesiast. 4) Episto-

raci zakonnych ale i dla wszyst- la Canonica (pke wystepkom chijan, zostających w niewoli u Gotów). Źródla: Oratio panegyr. in Orig. Grzegorza; Grzeg. Nyss., Vita Gr. Thaum.; Euzebiusza, Historia Eccles. VI, 30; Hieronima, Cat. e. 65; Bazylego W., Epistolae 28; Rufina, Histor. Eccles. lib. VII c. 25; Ryssel, Gregorius Thaum., sein Leben und seine schriften,

> Grzegorz Ludwik Barbardigo bl. krdl, bp Padwy, z pochodzenia wenecyanin; z upodobaniem oddawał się w wieku młodzieńczym studyom literatury pięknej, równocześnie rozwijając w sobie cnoty chijańskie. Młodzieńcem jeszcze był, gdy towarzyszył Ludwikowi Contarini, ambasadorowi weneckiemu, na kongres do Monastyru, na którym podpisano w r. 1648 sławna ugode westfalska. G-a poznał wtedy Fabio Chigi, późniejszy pż Aleksander VII, i bardzo go po-lubił dla wielkiej nauki i przymiotów umyslu. Gdy wstapil na stolice pska, mianowal G. w r. 1657 bpem Bergamu. w r. 1660 krdlem, a w r. 1664 bpem Padwy. G. nie zawiódł nadziei, jakie na nim pokładał najwyższy Pasterz; na stanowisku bpa odrazu zajaśniał gorliwościa i niezwyklemi cnotami. Wybudował w Padwie okazale seminaryum i fundował kolegium dla kształcenia młodzieży w naukach i pobożności. Dobry i wyrozumiały dla innych, był G. nieubłaganym i surowym dla siebie: ściśle zjednoczony z Bogiem pozostawał spokojny nawet wśród cierpień i przeciwności, któremi spodobało sie Panu Bogu go probować, † w r. 1697, w 70 r. życia. Liczne cuda dokonane przy jego grobie sklonily Klemensa XIII, že go beatyfikował w r. 1761. Święto 15 czerwca. (Por. Pétin, Dict. hagiogr. 1850, 4-o, t. I, k. 1265).

X. J. N.

Grzegorz II unicki metropolita kijowski, † 1472; uczeń i osobisty przyjaciel ruskiego kardynała Izydora, który na soborze florenckim podpisal akt Unii Kla greckiego i laciúskiego. Od najmlodszych lat Grzegorz ukochał idee jedności w Kle i do końca życia bronił jej czynem i słowem. Kiedy Izydor zmuszony był zrezygnować z metropolii kijowskiej, wskazal pżowi Kalikstowi III jako swego następcę Grzegorza; wyświę-

tynopolskiego patryarchę Grzegorza IV Mammasa, z rak Piusa II otrzymał 64). godność metropolity kijowskiego, halickiego i całej Rusi, a gdy przybył do króla polskiego Kazimierza IV, ten za-mianował go nadto metropolitą wszystkich bpstw, położonych w obrebie państwa polsko-litewskiego i tym sposobem Grzegorz miał pod swoją juryzdykcyą 9 dyecezyi: Brańską, Smoleńską, Polocka, Turowska, Włodzimiersko-wolyńska, Chelmska, Przemyska, Halicka. Nadmiar obowiązkowej pracy nie odciągnał Grzegorza od głównej idei t. j. szerzenia Unii; zwrócił oczy na metropolie mosskiewska, lecz wobec wrogiego uspo-sobienia Moskwy względem Unii i Rzymu nie mógł dopiąć swego celu, ówczesny metropolita owszem skiewski Jonasz ustawicznie pretendował o stolicę kijowską, ustawicznie podburzał bpów sufraganów przeciwko Grzegorzowi; dopiero po śmierci Jonasza nastąpił względy spokój i Grzegorz mógł swobodniej propagować ulubioną Unię, W pracy dużo miał zwolenników, lecz nie brakowało też zażartych przeciwników.Zaznaczyć należy fakt, że pod wpływem agitacyi Grzegorza i za radą posadnicy Marty Boreckiej, Nowogród przyjął opieke króla polskiego, następnie pod wpływem tychże osób, oraz niejakiego Michala Pimena tamże utworzyło się stronnictwo, które postanowiło przyłączyć się do Unii pod zwierzchnictwem metropolity kijowskiego; nastrój ten niedługo trwał; Nowogród uległ przemocy w. księcia moskiewskiego Iwana III, a z upadkiem Nowogrodu upadła i idea Unii. Historya dokładnie nie mówi, jakie skutki wydały zabiegi Grzegorza, lecz to pewna, że Grzegorz do śmierci pozostał wiernym zwolennikiem Unii. (Por. J. Pelesz, Geschichte der Union der ruthenischen mit Rom.; Enc. S. Orgelbranda; W. E. Il., t. 25-6, str. 1005).

Grzegorz z Mysłowic albo z Zawady ks. archydyakon lwowski, dr. prawa kanonicznego, żył w w. XV, kształcił się w Bononii. Napisal: Sermones dominicales... passim cum Glossis Polonicis (Msk. n. 2337 w bibl. jagiellońskiej); egzemplarz tych Sermones jest także

cony na bpa w Rzymie przez konstan- 252). (Por. Pelczar, Zarys dziejów kaznodz. Kraków 1896, 8-a, t. II, str.

Grzegorz Nazyanzeński ś. jeden z trzech "pochodni" Kapadocyi, ur. 330 r. w Arianz pod Nazyanzem, pod okiem troskliwej matki sw. Nonny wychowany starannie, uczeszczał do najsławniejszych szkół współczesnych w Cezarei, gdzie poznał św. Bazylego, w Aleksandryi i Atenach, gdzie zawarł ze św. Bazylim przyjaźn, którą wielbi w przepięknej mowie po-grzebowej w r. 381 nad Świetym (Fu-nebris oratio in laudem Basilii M. orat. 43 w wyd. Maurinów). W r. 360 opuścił Ateny, przybył do Arianzu, gdzie wiódł tak wielce przezeń umiłowany żywot ascetyczny i samotny. W tym czasie występuje G. jako rozjemca, godząc oj-ca swego bp Nazyanzu, który podpisał semiaryańską formulę w Rimini z wiernemi uchwałom nicejskim dyecezyami, skłoniwszy go do złożenia prawowiernego wyznania wiary. Prawd. 361 r. ojciec na żądanie wiernych wyświęcił go nakaplana, poczem G. dopomagał mu w zarzadzie dyecezya. Sw. Bazyli zasiadłszy na metrop, stolicy w Cezarei erygował wiele nowych bostw, z których Sazime, male i wsławione miasteczko, oddal przyjacielowi swemu Gowi. prośby ojca przybył do Nazyanzu pomagać mu, po śmierci którego prawd. w r. 374, czując się słabym, złożył za-rząd tego bpstwa i udał się na samotnię do Seleucyi, skad jednak w r. 379 odwołały go prośby wiernych w Knstpolu, którzy spodziewając się pod Teodozyu-szem W. odrodzenia swego zaryanizowanego Kła zwracali się do G-a z prośbą o pomoc duchowną. Aryanie kilkakrotnie zagrażali jego życiu, nieustraszony bp jednak nie przestawał krzepić i nauczać wiernych. Jego siła wymowy czyniła-cuda. Sw. Hieronim przybył do Knstpola, aby słuchać jego kazań, zwłaszcza objaśniających Pismo św. Pod naciskiem cesarza G. po długiem wahaniu zgodził się 381 r. zasiąść na stolicy Kustpolskiej i otworzyć 2-gi sobór powszechny. Z żalem patrzył na knowania melecyanów, a gdy bpi macedońscy zakwestyonowali jego wybór na bpa Knstpolskiego, złożył godność i wrócił do Nazyanzu, skąd udał się do swego w Bibliotece petersburskiej (I, f. ch. Arianzu, gdzie aż do śmierci, która

prawd, nastapila 389 lub 390 r. żył sa- | J. Weiss D. grossen Capadocier als motnie, oddany ćwiczeniom ascetycznym.

Życie G. cechuje ustawiczne wahanie, między umilowaną samotnią, a powołującym go obowiązkiem pasterskim na szeroka widownię. Główną potęgę jego stanowiła porywająca wymowa. Nie jest on księciem Kła w stylu Bazylego, ani głębokim myślicielem, jak Grzegorz nysseński, ale natomiast jest poteżny wiarą i dla tego Rufin z Akwilei słusznie o ni n mówi: "manifestum namque indicium est, non esse rectae fidei hominem, qui in fide Gregorionon concordat" (wstep do łacin. tłumacz. Grzegorza u Migne, Pp. gr. XXXVI, str. 736). Wyróżniają się zwłaszcza jego wykłady o Trójcy św., przypominające św. Atanazego.

Pisma G-a rozpadają się na trzy grupy: mowy, listy i poematy. Z mów w liczbie 45, wyróżniają się szczególnie teologiczne, wygloszone w Knstpolu (27-31). Osnute sa one przeważnie na tematach dogmatycznych, a zwracane pko Aryanom. Mowy De dogmate et constitutione episcoporum i De moderatione in disputationibus servanda prawdop, także były wygłoszone w Knstpolu. Mowy pko Julianowi apostacie, którego G. poznał osobiście w Atenach, były napisane po śmierci jego i prawd. nie wygłoszone. Większość listów napi- 394-400 r. sal G. prawd. na prosby swego krewnego Nicobulusa, a pochodzą one z czasów samotnego życia w Arianzie i dotyczą przeważnie stosunków rodzinnych potrącając rzadko o tematy teologiczne. Na tę epokę przypada także większość hymnów; G. obrał tę formę, aby walczyć polemicznie z Apolinarystami, którzy również posługiwali się poezyą. Chciał też dać w nich młodzieży zdrowy pokarm, zamiast deprawujacych utworów poetów pogańskich.

Z pośród dawnych wydań prac św. G. najwybitniejsze miejsce zajmuje J. Biliusa i T. Morellusa w Paryżu 1609— 1611. Najlepsze jest wydanio Maurinów (Paryż 1778-1840). Wyszło też osobno sporo poszczególnych prac Swiętego m. i. w W. Engelmanna Biblioth. Scriptorum classicorum Lips. 1880-1882. Mowy św. Grzegorza (25) przetlumaczono najęzyk niemiecki p. t. Ausgewählte Schriften, S. J. Röhm, 2 t. Kempten

Exegeten. Braunsberg, 1872; A. Benoit, S. Gregoire de N. etc. Paris 1876; C. Chevallier S. Grégoire d. N. etc. p. l'abbé Benoit. t. 2 Monpel. 1886; tenze "Repertoire des sources histor. du moyen age" I 919-92; Rauschen, "Patrologia" tłum, ks. Gaikowskiego w dz. chrześć."

Grzegorz Nysseński, św. ur. w roku 331, najmłodszy brat św. Bazylego W. Poczatkowo poświęcał sie retoryce, w której doszedł do mistrzowstwa. Następnie przyjąwszy świecenie kaplańskie, na żadanie biskupów Kappadocyi, acz niechetnie, przyjmuje bpstwo w Nyssie. Na tem stanowisku jest biczem bożym na Aryanów. Zabiegi heretyków u Walensa cesarza doprowadzaja do tego, że Grzegorz zostaje wygnany ze swej stolicy. Wraca do niej za panowania Gracyana. Na wygnaniu dowiaduje się o śmierci brata Bazylego, na co pisze wspaniala mowe pogrzebowa. Uczestniczył na soborze Antyocheńskim (379); tutaj polecono mu wizytować Arabię, co czyni zwiedzając po drodze Ziemię Świętą. Bierze udział w soborze ekumenicznym konstantynopolitańskim 381, gdzie został obdarzony tytulem metropolity. Umarl miedzy

Maż bardzo utalentowany, wielkiej wiedzy; wspaniały mówca i nadzwy-czajnie gorliwy. W obronie prawdy chijańskiej pko Aryanom i Eunomianom, słowem i pismem niezrównany. Pisał stylem wspanialym; w argumentacyi obfity, a przytem delikatny i ujmujący. Wielki zwolennik Orygenesa, w pismach swoich powtarzał niektóre jego blędy, lecz później takowe odwołał. Zostawił dziela dogmatyczne, egzegetyczne, mo-ralne i homilje. Z dogmatycznych zasługują na wyróżnienie: 1) Oratio magna catechetica, (podaje sposób, w jaki należy wykładać nawróconym z pogaństwa i judaizmu, wiarę w Boga jednego, w Trójce Sw., Wcielenie Chrystusa; nadto o Chrzcie i Eucharystyi). 2) Libri XII contra Eunomium. 3) Tractatus de fide (bôstwo Syna i Ducha św.). 4) Antirrheticus adversus Apolinarem (Wcielenie, dwie natury w Chrystusie). 5) Tractatus de anima 1874-1877. (Por. c. Aumann, Grego- et resurrectione. 6) Tractatus de rius v. N., d. Theolog. Darmst 1827, fato. 7) Tractatus de infantibus (dlaczego Bóg dozwala na śmierć dzieci, l aczkolwiek wie o innych, że dobremi nie będa); i wiele innych pomniejszych. Z dziel egzegetycznych: 1) Explicatio apologetica in Hexaëmeron (uzupelnienie św. Bazylego). 2) Liber de opificio hominis (o stworzeniu człowieka, stanie jego przed i po grzechu pierworodnym; nieśmiertelności duszy i t. d.). 3) Liber de vita Mousis. 4) De inscriptionibus psalmorum libri duo. 5) Epistola de Engastrimytho (komentarz na I ka. Kr. r. 28). Z dzieł moralnych: 1) Tractatus tres de perfectione Christiana (doskonałość polega na naśladowaniu Chrystusa). 2) Liber de Virginitate (dziewictwo ciała i duszy). 3) Epistola ad Letojum. Homilje egzegetyczne: 1) Osiem homilij na Ekklezyastę. 2) 15 na Pieśń nad Pieśniami. 3) 5 na modlitwe pańska. 4) 8 na osiem błogosławieństw Chrystusa. Dogmatyczne: najwspanialsza, stanowiąca cały traktat De deitate Filii et Spiritus Sancti et de fide Abraham; nadro na dzień Narodzenia, Zmartwychwstania, Wniebowstapienia Pańskiego i Zielonych Swiatek. Z moralnych: jedne zalecają cnoty, drugie wymierzone pko grzechom. pierw-zych należa: Duae orationes de beneficentia erga pauperes. Do drugich: oratio adversus eos, qui differunt baptismum ad extremum diem vitae; Contra usurarios; Contra peccata luxuriae, oratio de mortuis (nie należy rozpaczać o tych, co umarli z wiara). Panegiryki: In S. Stephanum protomartyrem, dwie mowy; Oratio in S. Teodorum M.; tres in 40 Martyres; Oratio de vita S. Gregorii Thaumaturgii; Sermones funebres S. Basilium, S. Ephraem et S. Meletium. Między wieloma pomniejszymi dziełami większej wartości rzecz o piel grzymujących do Jerozolimy, gdzie występuje pko nadużyciom w pielgrzymkach. Najlepszem wydaniem pism Grze-gorza Nyss, jest wydanie Migne'a (Patr. gr. 44-46), bedace przedrukiem wydania Fronta Ducausa, jezuity, 3 fol., Paryż 1638, grzeszy ono jednak, jak i jego pierwowzór brakiem krytycyzmu i często niema podziału na rozdziały. (Por. Tillemont, Mem. Eccl. IX, 561; Fabricii, Bibl. graeca v. IX, 98, Rupp, Gregors von Nyssa Leben und Meinungen, ni sa jako Świeci. Pochodził ze znako-Lipsk 1834; Heyns, Disput. histor. mitej rodziny i otrzymał staranne wy-

theol. de G. Nyss., Lugd. 1835; Ad. Busc, Der heil. Gregor von Nyssa, Lipsk 1848; Hilt, Des heil. Gregor von Nyssa Lehre vom Menschen, Kolonia 1890; Rauschen Patrologia tlum. ks. Gaik.). X. B. Š.

Grzegorz Oświeciciel św., (Grigor Lusaworycz) żył w końcu trzeciego i poczatku IV wieku po Chrystusie. Był synem Anaga, ksiecia ormiańskiego z królewskiego rodu. Anag zamordował Kozroesa I, króla ormiańskiego, za co z cała rodzina został zamordowany. Grzegorz 2 letni, ocalony przez mamkę, wychowywał się po chijańsku w Cezarei w Kapadocyi; odznaczał się pobożnością i przywiązaniem do wiary. W późniejszym wieku rozszedł się z żoną, która dobrowolnie wstapiła do klasztoru, i przyjał służbę na dworze syna Kozroesa-Tyrydata, by wiernością odpłacić za zbrodnie ojca swego. Tyrydat żądał od G. uczestnictwa w składaniu ofiar bożkom, za odniesione zwyciestwa nad nieprzyjaciółmi; gdy G. odmówił, wtrącony został do lochu, pełnego gadów jadowitych i trupów. Po latach 13 król, dręczony ciężką chorobą, przywołał do siebie G-a; okoliczność ta była dla G a okazya do opowiadania Chrystusa. Nawrócił na wiarę i uzdrowił Tyrydata i cały dwór jego. Następnie, wyświęcony na kapła-na i bpa Armenii przez Leoncyusza arbpa Cezarei, odbywał podróże misyjne po Armenii, która cala przywiódł do wiary Chrystusowej. Napisał dzieło Nadszachapatum (Stromata), zawierające homilje dla nauki Chrystyanizmu. Ostatnie lata spędził w grocie Mania (prow. Daranalja) na bogomyślności. + majac lat 80. Przez pża Grzegorza XVI w r. 1837 zamieszczony w kalendarzu rzymskim. Słynął wieloma cudami za życia i po śmierci. Uważany jest za Apostola Armenii. (Por. Genealogia św. Grzegorza, autor bezimienny, ormianin, z V w.; z ormiańskiego przełożył na franc. J. R. Emine). X. B. S.

Grzegorz I Wielki pż św., dr Kła, następca Pelagiusza II, ur. ok. 540 r. w Rzymie, pżem był od 3 IX. 590 do 11. III. 604, w którym to roku umarł. Rodzice jego Gordianus i Silvia, oraz siostry ojca jego Tarsilla i Emicyana czczechowanie i wszechstronne wykształcenie, łali na jego nastepce G-a, a ces. Mauw czem były pomocnemi przyrodzone jego zdolności. W bistoryi G. występuje dopiero jako prefekt Rzymu, powolany na ten najwyższy podówczas urząd cywilny przez ces. Justyna Młodszego. za pontyfikatu Jana III. około 571 r. Pomimo ciężkich warunków, w jakich musiał sprowować swój urząd, G. okazał wielkie zdolności administracyjne i zjednał sobie ogólna sympatye Rzymian. Po śmierci ojca obrócił oddziedziczony po nim wielki spadek na cele dobroczynne i dewocyjne. Z własnych funduszów wybudował i uposażył 6 klasztorów na Sycylii, a siódmy w Rzymie, wreszcie pomiedzy 573-577 obrócił swój pałac na klasztor pod wezwaniem św. Andrzeja, i sam osiadł w nim jako mnich reguly św. Benedykta z Nursyi. Po kilkoletnim jednak pobycie w tym klasztorze musiał go, wbrew swojej woli, opuścić na wezwanie Benedykta I, który go mianował siódmym dyakonem Rzymu. stępca Benedykta, Pelagiusz II powołał G-a na zaszczytne, lecz odpowiedzialne stanowisko posla (apocrisiarius) przy dworze ces. Tyberyusza Konstantyna. Na tem stanowisku G. okazał niezwykły talent i zdolności polityczne, zażegnawszy szczęśliwie nieporozumienie pomiędzy Pelag. II, a ces. Tyberyuszem, oraz uzyskawszy od jego następcy ces. Maurycego pewną pomoc przeciw Longobardom. Odwołany około 585 r. z zajmowanego stanowiska, wstąpił on powtórnie do opuszczonego przez się klasztoru, gdzie go w krótkim czasie powołano na opata. Pelagiusz II często zasiegał jego rady w ważniejszych okolicznościach, zwłaszcza w sprawie zjednoczenia Kla. Ujrzawszy pewnego razu na rynku kilku angielskich młodzieńców, wystawionych na sprzedaż, G. powziął myśl udania się do Anglów na misye. Uzyskał na to zezwolenie i błogosławieństwo pża i w towarzystwie kilku zakonników ze swego klasztoru opuścił potajemnie Rzym, z zamiarem wyjazdu do Brytanii. Rzymianie dowiedziawszy się o tem, podnieśli rokosz i wymogli na pżu, iż ten wysłał w pogoń za G-em poselstwo, które po trzech dniach zawróciło go z drogi. Włochy były podówczas pustoszone przez straszne powodzie i cholerę, na która umarl Pelagiusz II d. 5 lutego r. 590. Senat, duchowieństwo i lud powo swych stanowisk przez Longobardów.

rvev wybór ten zatwierdził. Sprawując jakiś czas urząd wikaryusza apostolskiego po śmierci Pelagiusza, G. ustanowił 3-dniowe modly (Litania septiformis) dla przebłagania Boga i odwrócenia zarazy od miasta. Z owego to czasu datuje się podanie o ukazaniu sie Aniola nad grobowcem Adryana, późniejszym zamkiem sw. Anioła.

Na wiadomość, iż wybór jego na pża został przeprowadzony i zatwierdzony przez cesarza, G., chcac uniknać tego odpowiedzialnego stanowiska, uszedł w przebraniu z miasta i ukrył się w lasach. Tam go jednak odnaleziono i tryumfalnie wprowadzono do Rzymu, gdzie zostal pokonsekrowany na pża. Zaraz po swej konsekracyi wystosował on do patryarchów knstplakich, antyoch., aleksandr. i jerozol. wezwanie (synodica) do jedności z Klem Rzymskim, oraz wział się energicznie do usuwania nadużyć i braków w Kle. Sam unikal wszelkiego zbytku, prowadząc życie klasztorne. Nastepstwem powodzi i cholery był głód i wtedy to G-rz dał dowód swego wielkiego charakteru i zapobiegliwości. Na Sycylii ki posiadał bogate patrymonia, skąd G. zaczął sprowadzać w wielkich ilościach zboże i zamieniwszy kł, podług słów Gregoroviusa, na jeden olbrzymi przytulek dla narodu, uratował go od śmierci głodowej. Dodając mu przytem otucby wobec klesk żywiolowych i spodziewanego końca świata, uchronił go od rozpaczy i zjednal sobie taka milość i cześć, iż powszechnie traktowano go nawet jako zwierzchnika Rzymu politycznego.

Przejety ważnościa swego stanowiska, G. jako pż rozwinał niezwykła działalność. Dokładał wszelkich starań w celu zjednoczenia pojedynczych kłów pod zwierzchnictwem Rzymu, oraz nawracania heretyków i pogan. Zakradło się już było podówczas rozluźnienie karności i obyczajów wśród duchowieństwa tak świeckiego, jak klasztornego. G. pod tym względem przeprowadził szęśliwie gruntowną reformę, przyczyniając się wielce do odrodzenia życia religijnego. Podniósł z upadku wiele kłów, zburzonych przez wojny, zajął się uregulowaniem ich spraw majatkowych i zapewnieniem bytu bpom, usuniętym ze losu wieśniaków, zamieszkujących dobra pskie. Zakony uważał za główny rozsadnik życia religijnego i darzył je szczególnymi względami, zyskawszy sobie nazwe ojca mnichów. Wybudował też i u-

posażył wiele klasztorów.

Działalność G-a w celu zjednoczenia schyzmatyków z Kłem katol. była dosyć owocną. Nawrócił on donatystów, zażegnał schyzmę medyolańską i pojednał z Klem schyzmatyków z Istryi. Z patryarchami: aleksandryjskim Eulogiuszem i antyocheńskim Anastazym łączyły go jaknajlepsze stosunki. Natomiast stosunki z patryarchą konstantynopolit. zwłaszcza od r. 595, bardzo sie zaostrzyly. Patryarcha konst. Jan na synodie, odbytym w Knstplu 587 r. przybrał tytuł bpa ekumenicznego. G. upatrując w tem zamach patryarchy na prawa innych bpów i tendencyę do zagarniecia praw Stolicy Aplskiej, przybrał nazwe "Servus servorum Dei" i zwrócił się do Jana z żadaniem zaniechania przybranego tytulu; gdy ten jednak utwierdzany w swych pretensyach przez ces. Maurycego, ignorował wezwanie G-a, pż zerwal z nim stosunki. Również bezskutecznemi okazały się pertraktacye G-a z następca Jana — Cyriakiem. O wiele pomyślniej zakończył sie spór G-a z arbpem Salony Maksymem, który po kilkoletnim uporze uznał pża za swego zwierzchnika.

Wielka usługe wyświadczył G. swemu krajowi przez zakończenie morderczych walk z aryańskimi Longobardami. Wielce mu w tem pomogły pomyślne okoliczności, gdy księżniczka bawarska Thecdolinda, gorliwa katoliczka, wyszła za księcia turyńskiego Agilulfa. Ten ulegając wpływom swej żony nie przeszkadzał Longobardom przechodzić na katolicyzm i pozwolił wypędzonym za katolickie przekonania bpom powrócić na zajmowane przedtem stanowiska. I w stosunku do Rzymian okazal sie nowy król Longobardów więcej pokojowo usposobionym, niż jego poprzednicy. G. ze swej strony, w stosunku do Longobardów, zachowywał się zawsze nadzwyczaj szlachetnie, przez co zjednał sobie ich zaufanie i szacunek. I gdy cesarz podsuwał mu sposób takiego pokierowania stosunków politycznych, któreby doprowadziło Longobardów do wojny domo- i ta wyjednała swobodne propagowanie

Zdziałał nadto wiele dla poprawienia wej i wzajemnego wytępienia się, pż odrzucił tę propozycyę ze wstrętem, chociaż przyjmując ją, mógł raz na zawsze pozbyć się swych wrogów i wrogów Kła. W Hiszpanii przy pomocy swego przyjaciela bpa sewilskiego Leandra nawrócił na katolicyzm aryańskiego króla Westgotów Reccareda, który potem nawiązał przyjacielskie stosunki ze Stolica Apostolska.

Pertraktacye G-a z Frankami okazaly sie bardzo owocnemi dla przyszłości Kła. W prawdzie G. sam nie zebrał owoców swoich zabiegów, ale jak w innych, tak i w tym wypadku należy podziwiać jego przenikliwość i wielki rozum polityczny Sciślejsze stosunki pomiędzy Frankonia. a G-m zaczely się od 595 r., gdy pż na życzenie króla Franków Childeberta udzielił paliusz arbpowi z Arles, Wigiliuszowi, poleciwszy innym bpom burgundzkim uważać go za zastępce pża we Frankonii. Wkrótce potem zawiązał przyjazne stosunki z królową Brunchilda, która w r. 602 wysłała do pża poselstwo z prosba o pośredniczenie w zawarciu przymierza pomiędzy królem burgundzkim Dietrichem, a dworem greckim. Stan religijny niedawno nawróconych Franków pozostawiał wiele do życzenia, wobec pomieszania u nich pojęć religijnych pogańskich i chijańskich. To też G-rz dokładał wszelkich starań dla ugruntowania katolicyzmu we Frankonii, szukając w tem współdziałania królów frankońskich, którzy mieli wielki wpływ na duchowieństwo, ponieważ bpi podlegali Nawrócenie wówczas władzy świeckiej. Anglosasów przeprowadził G. bez wielkich wysiłków, dzięki mądrej tolerancyi, jaką stosowali podług wskazówek pża apostołowie tego kraju względem pogan; świątyń pogańskich nie burzyli, co się praktykowało zwykle w takich razach, lecz poświęcali je na kly; innym zaś zwyczajom pogańskim starali się nadać chijański charakter, jak np. ofiarom ze zwierząt. To też po dziś dzień Anglicy ze czcią wspominają G-a, uważając go za swego Apostoła. Aby ułatwić na-wrócenie Anglosasów, G. polecił skupować wystawionych na sprzedaż młodych Anglów i kształcić ich na przyszłych misyonarzy dla ich ziemi ojczystej. Gdy zaś anglosaski król Edilbert poślubił córke króla frankońskiego Chariberta

Chijaństwa wśród Anglosasów, G. poslał wtedy do nich Augustyna, dawszy mu do pomocy licznych zakonników i owych wykupionych z niewoli młodzieńców. On też wyplenił resztki poganizmu na wyspie Sycylii, Korsyce i Sardynii, stosując przy nawracaniu jaknajłagodniejsze środki. Co prawda względem pogan, poddanych Kła rzymskiego i niewolników pozwalał stosować więcej surowe środki. Po zatem G. bardzo dbał o złagodzenie położenia niewolników. Niewolnicy chijanie lub ci, co okazali chęć nawrócenia się, byli wykupywani z rąk swych pogańskich, lub żydowskich panów za pieniadze klne i obdarzani swoboda. Wzgledem Zydów okazywal G. wielka tolerancye i bronił ich przed prześladowaniem niektórych bpów.

Stosunek G-a do dworu greckiego był wyjatkowo trudny. Względem cesarza pż okazywał uległość, nie czyniac jednak ustępstw ze swej samodzielności. Pomimo jednak takiej uległości ze strony G-a nigdy nie doszło pomiędzy nim, a cesarzem do szczerszych stosunków. I tem chyba tylko da się wytłumaczyć styl i dziwna treść listu, jaki wystosował G. do Fokasa, gdy ten stracił cesarza Maurycego z tronu i skazał go na śmierć, razem z całą jego rodzina. Fokas był nieco lepszym i sprawiedliwszym dla Stol. Aplskiej od swoich poprzedników, jednak tylko w początkach swego panowania.

G. W. zasiadał na Stol. Piotr. 13 lat 6 mies. i 10 dni i w tak stosunkowo krótkim czasie zdołał tylu dziel doko-Na tem większy podziw zasługuje działalność tego wielkiego pża, jeżeli zważymy, iż był on chorowity, a od r. 599 prawie nie podnosił się z łóżka. Surowy i nieugiety, gdy chodziło o zasade. był nadzwyczaj wyrozumiałym, zwłaszcza dla pokutujących, milosiernym dla słabych, ubogich i cierpiących, oraz pokornym i przystępnym. Co się tyczy jego uczoności, to przyznać trzeba, iż aczkolwiek tak współcześni, jak i wieki średnie przeceniali ją, to jednak i pod tym względem stanał on bardzo wysoko. Stad wzieło poczatek podanie, iż Duch św. w postaci golębia spoczął na jego głowie, poddając mu myśli i słowa.

Dziela G-a w oryginale i w tłumacze-

byly stawiane zaraz po Ewangelii. Współcześni pisarze utrzymują, iż pisma G-a odegraly wielka role przy nawracaniu niewiernych. Z autentycznych dziel G-a doszly do nas następujące: Expositio in Job. seu Moralia, historyczny, allegoryczny i moralny komentarz Hio ba; Regula pastoralis, w której przed-stawił ideał kaplana; 22 Homilie na Ezechiela i 40 na Ewangelie; Libri IV dialogorum de vita et miraculis patrum Italicorum et de aeternitate animarum. Jemu też zawdzieczają swe powstanie dzieła: Registri Epistolarum libri XIV sive rerum a Gregorio gestarum monumenta: Liber sacramentorum; Antiphonarius; Benedictionale.

G. W. uchodzi nadto za ojea śpiewu klnego czyli gregoryańskiego. (ob. Choral). Aby zasady muzyczne wprowadzić w życie, założył on słynną szkole Orphanotrophium i hojnie ja uposazvl. (Gervaert, Les orig. du chant. lit. Gent. 1890). Napisal nadto kilka pieknych hymnów, które zvskały sobie nawet pochwale Lutra. Najlepsze wydanie dzieł G-a wyszło w Maurinów (Paris 1705, 4 vol.). Główne źródła dla życiorysu G-a stanowia jego wlasne pisma, zwłaszcza listy. (Por. L. Mainibourg, Hist. du pontificat de S. Grég. le Grand, Paris 1686; D. Sammarthe, Hist. de S. Grég. le Gr. etc. Rouen 1697; Fr. del Pozzo, Istoria della vita e del pontificato di S. Greg. M. etc. Rom. 1758; Margraff, De Gregorii I. M. vita, Berol 1845; Lau, Gregor I. d. Gr. nach seinem Leben u. s. Lehre, Leipz. 1845; Pagnon, S. Grég. le Gr. et son époque, Rouen 1869; Wolfsgruber 1890; Sentzer 1904; Grisar, Rom. 1904; Dudden (2 t. Lond. 1905).

Ks. Fl. Kr.

Grzegorz II pż (715-731) św. (uroczystość 13 lutego). ur. 669 w Rzymie Wychowywał się pod okiem papieży w Lateranie i od pap. Sergiusza otrzymal subdyakonat. Po śmierci pap, Konstantyna, który byl siódmym z seryi papieży greckiego, lub syryjskiego pochodzenia, wstąpił Grzegorz na stolice Piotrowa, na której przez cały czas swego panowania okazywał niezwykła energie i sile charakteru. Te jego zaleniu znane były powszechnie i niektóre ty uwydatniały się przedewszystkiem w

czasie sporów, wznieconych przez obra- budował zburzone przez Longobardów zobórców, gdy śmiało odrzucił żądanie Leona III niszczenia świętych obrazów. Rzymianie wypowiedzieli wtedy posłuszeństwo cesarzowi, odmówili placenia podatków i zadali kilka porażek wojskom egzarchy. Z zamieszek tych skorzystał Luitprand, król Longobardów i wyruszył z poteżnem wojskiem dla zdo. bycia całych Włoch. Gdy zajał Rawennę i większą część egzarchatu, tak iż przy Grekach pozostała tylko Wenecya i Neupol, G. zwrócił się z prosbą do księcia weneckiego, aby połaczywszy się z egzarchą, dopomógł mu odzyskać zdobyty przez Longobardów egzarchat. Pragnac nadto zapewnić sobie pomoc Franków, wszedł w porozumienie z Ka-rolem Martelem. Tymczasem Leon III pomimo tak smutnych wyników swego edyktu nieustawał w gwaltownej zaciekłości niszczenia obrazów. Stłumiwszy w okrutny sposób rozruchy w Konstanty-nopolu, wydał polecenie swemu egzarsze, aby z całą bezwzględnością przeprowadził jego edykt we Włoszech, a zwłaszcza w Rzymie. Grzegorz i w tym wypadku nie upadł na duchu, pomimo dwukrotnego zamachu na jego życie, uplanowanego przez egzarchów. W nadzwyczaj trudnem położeniu znalazł on sie, skoro egzarcha skłonił Luitpranda do wspólnego tępienia obrazów. Gdy nieprzyjacielskie wojsko stanelo już pod murami Watykanu, G. udal się do obozu Luitpranda i swem ognistem przemówieniem takie wywarł na królu wrażenie, że ten rzucił się do nóg papieżowi, zapewnił Rzymianom spokój i opiekę, płaszcz zaś swój, złoty mięcz, koronę i inne podarki złożył jako ofiarę na na grobie św. Piotra. G. II złożył dowody politycznej madrości, udaremniwszy plan włoskiego stronnictwa, pragnącego cesarzowi bizantyjskiemu przeciwstawić cesarza włoskiego. Pomimo, iż G. w tym razie okazał się stronnikiem Leona, zachował jednak wobec niego swa niezależność i odważnie w listach awoich wyrzucał mu obrazobórstwo. Nadto zwołał do Rzymu synod, który potepil to kacerstwo. G. II przyczynił się wiele do rozszerzenia Chrześcijaństwa i organizacyi Kościola w Niemczech, zażegnał schyzmę irlandzkiego Kościoła, oraz nawiązał ścisłe stosunki z Anglią. Był wielkim protektorem zakonów i od- pontyfikatu nastąpił upadek państwa

benedyktyńskie opactwo na Monte Cassino. Przy kościołach św. Pawła i Maria Maggiore wybudował klasztory. jego pontyfikatu powstało wydawnictwo "Liber diurnus Pontificum Romanorum.« (Por. Fabricius, Bibl. lat. med. et inf. aet. ed. Mansi III; Vita Greg. II; Muratori, Rerum ital, Scrip III; Breviarium historico-chronologico-criticum Pontificum Romanorum gesta etc. complectens, Venet. 1730).

Ks. Fl. Kr.

Grzegorz III pż (731—741), syryjczyk, "sanctitate praestans« (Mart. Rom. 28 novembr.). Wstapił na Stolice Piotro-wa dopiero w 35 dni po śmierci Grzeg. II, z powodu niechęci egzarchy Rawenny, nieaprobujacego wyboru Grzegorza. Idac w ślady swego poprzednika, z całą stanowczościa wystąpił przeciwko obrazobórcom, zwalczając ich, obok innych środków, znakomita swa wymowa, w czem mu pomagała znajomość jezyka łacińskiego i greckiego. Gdy poseł, wyslany z napomnieniem do cesarza. obawiał się wręczyć mu papieskiego listu, za drugim zaś razem, gdy zostal na Sycylii wziety przez Greków do niewoli, G. III zwołał 732 sobór do Rzymu, na którym zagrożono obrazobórcom ekskomunika. Uchwalono nadto wysłać ponownie napomnienie do cesarza. Leon III w odpowiedzi na to postanowil zmusić papieża siłą do ustępstw. Aczkolwiek burza zniszczyła na Adryatyku flotę, która miała przewieść wojsko do Włoch, jednak ciągle napady wojsk cesarskich na prowincye kościelne, zadaly Stolicy Apostolskiej dotkliwe straty. Nadto król Longobardów Luitprand, widząc, iż Rzym zupelnie został pozbawiony załogi, ruszył z wojskiem na zdobycie go. G. udal sie do Karola Martela z prosbą o pomoc. Jaką otrzymał odpowiedź-niewiadomo, gdyż Karol wkrótce potem umarl, a Luitprand zaniechal oblężenia Rzymu. G. III ustanowił uroczystość Wszystkich Świętych. (Por, Fabricius, Bibl. lat. med. et inf. aet. ed. Mansi III, 89; Anastas. bibl.; A-malric.; Auger.; Frodoard.; Muratori Ks. Fl. Kr. III).

Grzegorz IV pż (827-844) rzymianin, następca Walentyna. Podczas jego dwika Pobożnego z trzema jego najstarszymi synami przeszedł w otwarta wojnę, G. IV udal się do Francyi, chcąc spór ten zażegnać. Ponieważ papież zatrzymał się w obozie Lotara i wszyscy bracia wytłumaczyli sobie ten fakt, jako przechylenie się Grzegorza na ich strone, Ludwik Pobożny zwołał do Worms na sejm biskupów i pospolite ruszenie z tych prowincyi, które pozostały mu wierne. Gdy G. dowiedział się o tem, zawezwał do siebie pod karą ekskomuniki wszystkich biskupów, zebranych w Worms. Ci, zamiast uledz rozporzadzeniu papieża, odpowiedzieli mu odmowa i groźbą złożenia go z tronu. Na to G, wystosował do nich surowe napomnienie wraz z zapewnieniem, iż nie on potepia cesarza, ale że ten sam się potępia, spełniając czyny, zasługujące na klątwę i że wszystkie nieszczęścia wywołane zostały zmianami, wprowadzonemi przez cesarza do zasadniczego prawa z 817 roku; celem zaś jego wyjazdu do Francyi było li tylko pogodzić ojca z synami. Gdy 833 r. wojska przeciwnych sobie obozów stanęły przy Kolmarze gotowe do walki, G. udal sie osobiście do cesarza, aby zapobiedz rozlewowi krwi i ratować zagrożoną jedność monarchii. Zabiegi jednak jego w tym względzie nie osiągnęły żadnego skutku. Cesarz przyjał go niechętnie i bez honorów, a po kilku dniach dał mu do zrozumienia, aby obóz jego opuścił. Papież wrócił do domu, a cesarz, opuszczony przez swoich stronników, zdał się na laske Lotara. Gdy w r. 841 Ludwik Niemiecki i Karol Akwitański połączyli się przeciw najtarszemu bratu swemu Lotarowi, G. wysłał arcybiskupa Jerzego z Rawenny, aby spory pomiedzy braćmi zażegnał. Lotar jednak zatrzymał Jerzego, który odzyskał wolność dopiero po bitwie pod Fontanet, w której wojska Lotara zostały rozbite.

G. IV zatwierdził założone przez Ludwika Poboż arcybiskupstwo w Hamburgu, oraz mianował św. Anzgarego legatem dla krajów północnych, udzielił mu palliusz i poddał jego władzy oprócz Skandynawów, Północnych Słowian, zarezerwowawszy prawa Apostoła Północy dla arcybiskupa w Reims. Ponieważ za panowania G. IV-o Saraceni zapuszczali aż pod Rzym swe zagony, odbudował

frankońskiego. Gdy w 833 r. spór Ludwika Pobożnego z trzema jego najstarszymi synami przeszedł w otwartą wojenę, G. IV udał się do Francyi, chcąc spór ten zażegnać. Ponieważ papież zatrzymał się w obozie Lotara i wszyscy bracia wytłumaczyli sobie ten fakt, jako przechylenie się Grzegorza na ich stronę, Ludwik Pobożny zwołał do Worms

Ks. Fl. Kr.

Grzegorz V pż (996—999). Objął rzady po Janie XV, pierwszy papież niemieckiego pochodzenia, wnuk Ottona I. powołany na Stolice Piotrowa na skutek zabiegów Ottona III, którego w kilkanascie dni po swej elekcyi koronował w Rzymie na cesarza. Obok surowych zasad posiadał silna wolę, glęboki umysł wysokie wykształcenie. Współcześni pisarze sławili jego niezwykła piękność i dobroczynność, upatrując w nim wiele wspólnych cech z Grzegorzem Wielkim. Włosi odnosili sie ku niemu, jako cudzoziemcowi, z wielka niechecia. To też Otton III, zanim opuścił Rzym po swej koronacyi, pragnąc zabezpieczyć papieża przed tyranem Krescencyuszem, wezwal tego ostatniego na sad i skazal na wvgnanie. Na wstawiennictwo jednak Grzegorza ulaskawił go i powierzył mu pra-wdopodobnie urząd konsula, albo prefekta Rzymu. Skoro tylko cesarz opuścił Rzym, Krescencyusz wzniecił wśród ludu, niechetnie widzacego na Stolicy Piotrowei cudzoziemca i uciskanego przez wójtów cesarskich, wrzenie, które w końcu tegoż 996 r. przeszlo w otwarty bunt. Krescencyusz, połaczywszy sie z arcybiskupem Piacenzy Janem Philagathosem, który dwa lata przedtem, wyslany przez cesarza do Konstantynopola na czele poselstwa, sprzeniewierzył mu się i jako stronnik cesarstwa bizantyjskiego powrócił do kraju, stanął na ezele rokoszan. Urzędnicy cesarscy zostali wtrąceni do więzienia, z którego wydostali się za wstawiennictwem papieża i opuścili Rzym. Zrewoltowani ogłosili papieżem, jako Jana XVI. wzmiankowanego arcybiskupa Philagathosa, który przyrzekł im wskrzesić północne cesarstwo Bizantyjskie.

Grzegorz zawiadomił o wszystkiem cesarza, zajętego podówczas wojną ze Słowianami i zwołał koncylium do Pawii. Na koncylium tem rzucił eksko-

oraz zagroził klatwa, jeżeli się nie opa- Rzymu, poparty przez Konrada II, pomieta, Robertowi, królowi francuskiemu, który wypędził swą żonę Bertę i ożenił się z inną kobietą, oraz rzucił klątwę na Krescencyusza i na antypapieża.

Z ta sama energia i stanowczościa odniósł się do zaprzyjaźnionego z cesarzem arcybiskupa Giselhera z Magdeburga, który opuścił swe biskupstwo w Merseburgu i w niewłaściwy sposób zaarcybiskupstwem magdebur-

skiem.

W końcu grudnia papież spotkał się z cesarzem w Pawii i wyruszyli razem do Rzymu. Dowiedziawszy się o tem Krescencyusz, obwarował się na zamku św. Anioła, a antypapież ukrył się w pewnej fortecy za miastem. Ten ostatni został przyprowadzony do Rzymu i wtrącony do więzienia. Gdy się wyleczył z ran, zbeszczeszczono go publicznie, obwożąc na ośle po mieście, wreszcie wtracono do klasztoru. Krescency-usz zaś został poddany torturom, a po-tem powieszony. G. V zmarł w czasie trzeciego, zwołanego przez siebie, koncylium w 999 r., w 27 roku życia; prawdopodobnie był zamordowany. (Por. Bullar. Rom. ed. Taurin I, 1857; A-malric.; ed. Muratori III; Pagi II; Höfler, Die deutschen Päpste, I). Ks. Fl. Kr.

Grzegorz VI pż. Imię to przybrało sobie dwóch papieży. Benedykt VIII od samego poczatku swego pontyfikatu musiał walczyć z antypapieżem Grzegorzem VI. Ten nie mogąc nic wskórać w Rzymie, udał się o pomoc do Henryka II. Cesarz, kontent, że mu się nadarzyła sposobność do wyprawy Rzym, przyrzekł antypapieżowi, że spór zalatwi według praw rzymskich, wymógł jednak na nim, że do ostatecznego rozstrzygnięcia sprawy powstrzyma się od wykonywania funkcyj papieskich. Po przybyciu jednak do Włoch (1018) cesarz obietnicy nie dotrzymał i sprawy antypapieża zupełnie zaniechał, tak iż ten nazawsze zniknął z historyi. Wkrótce potem wystąpił na widowisko inny papież pod imieniem Grzegorza VI. Benedykt IX prowadził skandaliczne życie, wskutek czego był znienawidzony przez Rzymian, którzy 1038 r. wypędzili go na celu tylko dobro Kła i wyzwolenie

munikę na nieposłusznych biskupów, z miasta. Wprawdzie powrócił on do nieważ jednak nie zmienił życia, został 1044 powtórnie wypędzony, a na jego miejsce wybrano Jana, biskupa z Sabiny, który się przezwał Sylwestrem III. Gdy i ten po 49 dniach został wydalony z Rzymu, Benedykt IX znowu powrócił. Ponieważ w dalszym ciagu prowadził naganne życie, naród go znienawidził i przemyśliwał o pozbyciu się go. Cheac temu zapobiedz Benedykt odstapił swą godność papieską Janowi Gracyanowi za pieniądze i wyjechał do swych majątków pod Rzymem. Nowy papież, który przybrał imie Grzegorza VI, dla swych zalet cieszył się sympatya narodu. Sw. Piotr Damian, na wiadomość o jego wyniesieniu na papieża wyraził wielką z tego powodu radość, upatrując w pontyfikacie Grzegorza pomyślniejsze czasy dla Kościoła. Grzegorz, siegając po godność papieska, miał na celu oczyszczenie Kościoła z nadużyć, jakie się podówczas doń wkradły. Położenie jednak jego było bardzo ciężkie. Zobowiązania materyalne wzgledem Benedykta były ogromne, przytem doznawał on wielu nieprzyjemności od potężnej szfachty rzymskiej, która zupełnie usunęła lud od wpływu na obiór papieży. Gdy papież zaczał energicznie walczyć tak ze szlachtą, jak z rabusiami dóbr kościelnych i gdy chciał rozszerzyć prawa luďu, utworzyło się przeciw niemu sprzysiężenie. Zwolennicy Benedykta IX i Sylwestra III wynieśli swych protegowanych na Stolice Piotrową, tak iż w Rzymie znalazło się naraz trzech papieży. Naród wysiał poselstwo do Henryka III, aby przyszedł z pomo-cą osieroconemu Kościołowi. Cesarz 1046 przeszedł Alpy, kierując się ku Rzymowi. W Piacenzie spotkał go Grzegorz VI, którego cesarz przyjął z honorami, należnymi papieżowi i razem udali się do Sutri, miasteczka odległego o kilka mil od Rzvmu. Tutaj na przedłożenie Henryka, Grzegorz zwołał koncylium, na którem Sylwestra III złożono z godności papieskiej, od Benedykta zaś IX otrzymano zawiadomienie, iż zrzeka się dobrowolnie papiestwa. Sam zaś Grzegorz VI postąpił bardzo szlachetnie Oto publicznie oskarżył się o symonię, chociaż kupując godność papieską, miał

snorecznie ubiór papieski. Przybywszy do Rzymu, Henryk III przywrócił prawo obioru papieża Rzymianom, gdy ci jednak zrzekli się tego prawa na rzecz cesarza, ten wbrew oczekiwaniom i życzeniu ludu powołał na papieża nie Grzegorza VI, lecz biskupa Suitgera z Bambergu, jako Klemensa II. Chcac zaś zapobiedz zamieszkom w Rzymie, zabrał z sobą Grzegorza VI, wraz z jego kapelanem Hildebrandem i osadził go w Kolonii, gdzie ekspapież przebył aż do śmierci, która nastąpiła 1048 r. (Por. Amalric.; ed. Muratori III; Bullar. Rom., ed. Taurin. I; Pagi II; Höfler, Die deutsch. Päpste, I).

Ks. Fl. Kr.

Grzegorz Vii, św., przedtem benedyktyn Hildebrand, następca Aleksandra II, był papieżem od 22. IV, 1073 do 25. V. 1085. Pochodził z ubogiej rodziny, a ponieważ okazywał niezwykłe zdolności, oddany został na naukę do Kanoników na Lateranie. Jako dorastający młodzieniec, czując powołanie do życia zakonnego, udal się do Francyi, gdzie, prawdo. podobnie w opactwie Clugny, dłuższy

czas przepędził. W historyi po raz pierwszy występuje jako kapelan Grzegorza VI, a gdy ten umarł, powrócił do klasztoru w Clugny z zamiarem pozostania tam do śmierci.— Dziwne jednak okoliczności miały go na zawsze wyrwać z klasztoru. Gdy bo-wiem Bruno (Leon IX), człowiek dobry, lecz słabego charakteru, został wyniesiony na Stolice Piotrowa przez Henryka III i na jego żądanie przybrany w oznaki godności papieskiej odbywał podróż do Rzymu, gdzie miał się poddać pod glosowanie tamtejszego kleru, spotkal po drodze Hildebranda, który mu śmialo powiedział, że uważa go za apostatę, ponieważ przed dokonaniem wyborów w Rzymie występuje jako papież. Bruno wział te słowa do serca, a przywdziawszy szaty pielgrzymie, udał się w dalszą drogę razem z Hildebrandem. Fakt ten wyemancypował Leona IX z pod supremacyi Henryka III i zapewnił Kościołowi swobode od zbytnich wpływów cesarza. Gdy tylko Leon IX wstapil na Stolice papieską, wyświęcił Hildebranda na sub-

go z pod niepożądanego wpływu świec- trymoniami kościelnemi, rozgrabionemi kich potentatów, i złożył z siebie wła- podówczas przez różnych potentatów. podówczas przez różnych potentatów. W 1051 powołał go papież na opata klasztoru S. Pawla w Rzymie, a w dwa lata później poslał go w charakterze legata do Galii, dla stłumienia herezyi Berengaryusza. Przybywszy do Tours Hild. otrzymał wiadomość, że papież umarł, wrócił wiec do Rzymu. Kler i lud rzymski chcieli powołać na następce Leona Hildebranda, który jednak odmówił przyjęcia tej godności.

> Na papieża wybrano Gebharda z Eichstättu, (Wiktor II), najbogatszego po cesarzu, najpotężniejszego i najprzebieglejszego. Stało się to wbrew woli cesarza i samego Gebharda, jak przypuszczają historycy, wskutek zabiegów Hildebranda. Podówczas tylko taki potentat, jak Gebhard, mógł upominać się o zwrot zagrabionych dóbr kościelnych, czego istotnie szczęśliwie dokonał. stawszy papieżem, wysłał on Hildebranda do Francvi dla zwalczania tam svmonii. Na synodzie w Lyonie Hild. złożył 6 biskupów, oskarżonych o symonie, a na odbytem we Florencyi 1055 koncylium za jego staraniem uchwalono szereg postanowień, dotyczacych Państwa Kościelnego, symonii, oraz moralności kleru.

Po śmierci Wiktora II powolano bez porozumienia się z dworem cesarskim na stolice Apostolska kardynala Fryderyka, z domu książ. Lotaryngii, opata z Monte Cassino, który przybrał imię Stefana X. Aby uzyskać dla tego wyboru aprobate dworu cesarskiego, poslano do Niemiec z trudną tą misya Hildebranda. Zanim ten jednak ukończył pertraktacye, Stefan X umarl. Po jego śmierci wdarł się na tron papieski bp. Jan z Velletri, nazwawszy się Benedyktem X. Gdy się o tem dowiedział bawiący podówczas we Florencyi Hilde-brand, przeprowadził wpływami swymi wybór na papieża florenckiego bpa Gerharda, który panowal jako Mikolaj II. Hildebrand wywieral na niego wielki wpływ i był duszą jego pontyfikatu. Gdy umarł Mikołaj II, Hild. przeprowadził wybór na papieża bpa Anzelma (Aleksander II), swego przyjaciela. Ten powierzył Hildebrandowi urząd kanclerza. Sprawując w ten sposób za kilku padyakona i powierzył mu zarząd nad pa- pieży faktycznie rządy Kościola, został wreszcie Hild, po śmierci Aleksandra II surowe kary przeciw symonii i łamaniu jednogłośnie wybrany na papieża. Wy-praszał on się od tej godności, gdy jednak kler i lud nie chcieli ustapić, osiadł na Stol. Piotrowej, przybrawszy imię Grzegorza VII, na cześć swego zmarłego nauczyciela, Grzegorza VI.

Biskupi niemieccy, znając stanowczość Hildebranda w przeprwadzaniu reform, starali się wpłynąć na Henryka IV, aby wyboru tego nie zatwierdził, jednak bezskutecznie.

Główna myśla przewodnia, jaka kierował się G. w swych rządach, było: Kościół Boży musi być wolnym od wpływów władzy ludzkiej. Jak dusza nie może działać bez ciała, a ciało i dusza bez podtrzymania tego ciała, tak również religia nie może istnieć bez Kościoła, a Kościół bez posiadłości, zape-Władza wniających mu egzystencyę. papieska i cesarska tak się mają do siebie, jak slońce i księżyc, który świeci zapożyczonym od słońca blaskiem. Ponieważ papież jest zastępcą Boga w Kościele, a więc wszystkie członki tego Kościoła, nie wyłączając panujących, jemu sa podlegle. Plan wiec G-a zupelnie sprzeciwiał się planom cesarzy Ka-rola W., Ottona I i Henryka I. którzy stawiali cesarska władzę ponad papie-

Aby ten swój olbrzymi plan przeprowadzić, musiał G. przedewszystkiem wyemancypować wyższy i niższy kler z pod zawisłości od władzy świeckiej. Stad walka jego z inwestyturą i symonia, oraz bezwzględne wprowadzenie osłabionej nieco w ubiegłych stuleciach zasady celibatu duchowieństwa. Głównem staraniem papieża było wznowić Państwo Kościelne w dawnych granicach. Urzeczywistnienie tych planów zależało bardzo od tego, jak się do nich odniesie Henryk IV. Ten z początku sprzyjał zamiarom papieża i, może ze względu na niebezpieczeństwo, jakie mu groziło ze strony Saksonii i Turyngii, starał się o względy papieża, do którego wystosował pokorny list z wyrażeniem skruchy za swe dotychczasowe postępowanie.

W r. 1074 odbył się sobór w Rzymie, na który obok wielu biskupów włoskich, przybyli bpi niemieccy i hi-

celibatu.

Poselstwo papieskie zakomunikowało te postanowienia soboru Henrykowi IV, który się odniósł do nich przy-chylnie. Jednak biskupi niemieccy i kler gwałtownie powstali przeciw tym uchwalom i przeciw wyrażonemu przez poslów papieskich żadaniu zwołania niemieckiego synodu. Papież spokojnie przeczekał te burze i w dalszym ciagu nieugiecie przeprowadzał swe plany, popierany przez niektórych biskupów. G. zwrócił się nadto do kilku potężnych książąt z prośbą, aby mu pomogli wyplenić nadużycia w Kościele. Stan duszy G-a, który widział wszędzie tylko przeciwników swoich planów, był nadzwyczaj ciężki, jak to widać z jego listu, pisanego do przyjaciela Hugona, opata z Clugny. Pomimo to nie tracił on nadziei i szedł śmiało naprzód po raz obranej drodze. W styczniu 1075 r. zwolał on do Rzymu sobór, na którym powtórzono dawne postanowienia, odnoszące się do celibatu, symonii i inwestytury, oraz zagrożono klatwa tym. którzy te postanowienia przestąpią, bez względu na ich stanowisko w państwie i Kościcle. Zasade te zaczeto z cała bezwzględnością przeprowadzać. Pomiędzy innymi podpadło pod karę pięciu biskupów, znajdujących się przy dworze Henryka IV, Cesarz zachował się biernie wobec tego faktu, ponieważ wojując z Sasami, nie miał zupełnie rozwiąza-nych rąk. Jednak już od tego czasu stosunki między nim, a papieżem, zaczely sie powoli rozluźniać. W tym czasie wykonano w Rzymie zamach na G-a. Gdy lud schwytał spiskowców i przywiódł przed G-a, którego ci wtrącili do więzienia, papież im wspaniałomyślnie przebaczył, poleciwszy ich przywódzcy Krescencyuszowi odbyć pielgrzymkę do Ziemi św.

Niektórzy pisarze przypuszają wspóludział Henryka w tym spisku. Istotnie od tego czasu datuje się jego wyraźnie wrogie stanowisko wobec G-a. Henryk, zwyciężywszy Sasów, zaczął ich okrutnie traktować, od G-a zas zażądał, aby złożył z urzędu wszystkich biskupów saskich, którzy w czasie wojny wystepowali przeciw niemu; nadto obsadził nieszpańscy. Na soborze tym uchwalono które urzędy w Niemczech i we Włos zech z tendencyą szkodzenia Kościoło-! wi i dokuczenia G-i. A ponieważ i Sasi przybyli do papieża z prośbą, aby się wstawił za nimi przed Henrykiem i ulżył ich cieżkiemu położeniu, G. wysłał do cesarza 1075 r. poselstwo z ważnemi instrukcyami i listem. Henryk przyjął legatów i list papieski z lekceważeniem i odpowiedział, że wbrew prośbie papieża wiezionych biskupów saskich nie wypuści na wolność. Wtedy legaci oświadczyli mu, iż 22 lutego odbędzie się w Rzymie synod, na którym Henryk ma sie stawić i usprawiedliwić ze swego postepowania, w razie zaś odmowy z je-go strony będzie wyklety. Henryk odesłał legatów z niczem, a zwoławszy 24. I. 1076 wszystkich biskupów i opatów swego państwa na synod do Worms, przeprowadził tam uchwale złożenia G-a z tronu. Gdy G. otrzymał od H-a rozkaz złożenia godności papieskiej, zre-dagowany w obelżywych dla niego słowach, ogłosił wobec całego synodu, oraz królowej Agnieszki, matki Henryka, iż pozbawia go tronu, a na niego i jego zwolenników rzucił uroczystą klątwę. Klatwa ta wywarła w Niemczech i we Włoszech straszne wrażenie. Potworzyły się partye, które się wzajemnie zwalczały słowem i oreżem. Wrogowie Henryka wyzyskali tę klątwę dla swoich celów, aby go zgnębić, a wielu dawnych stronników opuściło go. Książęta sascy i szwabscy zebrali się 16 paź. w Tryburze, dokąd przybyli i papiescy legaci, aby określić swoje stanowisko wobeć Henryka. Cesarz codziennie przysyłał poslów do zebranych, chcac zjednać ich dla siebie. Po długich naradach uchwalono skłonić papieża do przyjazdu do Augsburgu, aby tam na zebraniu książąt rozstrzygnął sprawę obu stron. Co do Henryka postanowiono pozbawić go państwa, jeżeli w przeciągu roku nie postara się o zdjęcie z siebie klątwy. Aż do tego czasu ma się powstrzymać od sprawowania urzędu królewskiego, nie wolno mu też używać żadnych oznak królewskich i ma mieszkać jako prywatny człowiek w Spirze. Henryk poddał się tym decyzyom i wystosował do papieża prośbę, aby mu pozwolił nie w Augsburgu, a w Rzymie wykonać akt poddania się. G. oświadczył jednak poselstwom Henryka i zjednoczonych ksią- G-a. Papież odrzucił te propozycyę, żąt, że w oznaczonym dniu stawi się w uważając w jej przyjęciu okazanie ule-

Augsburgu i niezwłocznie udał się w drogę. W Vercelli G. otrzymał wiado-mość, że H. idzie do Włoch. Niedowierzając mu, papież schronił sie za rada margrabiny Matyldy do jej obronnego zamku w Kanossie. H. udal się tam za Grzegorzem, odbył trzydniową pokutę i został zwolniony od klatwy, pod warunkiem, że stawi się na zjeździe książat w Augsburgu, gdzie papież pośredniczyć będzie przy załatwieniu sprawy pomiędzy nim, a jego przeciwnikami. mawszy absolucyę od klątwy, H. zacząt żałować swego kroku, tembardziej, gdy widział, że Włosi wzieli mu za zle to upokorzenie się jego wobec nielubianego przez nich papieża. Namawiany przez niektórych książat i biskupów, postanowił

zerwać z Grzegorzem.

Zanim G. wrócił z Kanossy do Rzymu, w Niemczech zaszły poważne zmiany. Gdy zjazd książąt w Augsburgu, na który papież nie mógł przybyć, nie odbył się, a Henryk nie wykonal żadnego z uczynionych przyrzeczeń. Rudolf Szwabski zorganizował zjazd taki w Forchheimie w marcu 1077 r. i na tym zjeździe był wybrany na króla. G. zachował sie biernie wobec tego wyboru, który wywołał nowe walki wewnetrzne. Dopiero w marcu 1080 r, papież uznal Rudolfa za króla, rzuciwszy ponownie klątwe na Henryka. Od tego czasu sprawy wyklętego króla wzięły zupełnie inny obrót. Skoncentrowawszy wszystkie swe siły, zwolał on przychylnych sobie biskupów do Moguncyi i polecił wy-brać na papieża Wiberta, arcpa z Ravenny, najwiekszego wroga Grzegorza. Ten przybrał imie Klemensa III i rzu-ciwszy klątwę na Rudolfa, udał się do Włoch. Tam też pociągnął i Henryk z silnem wojskiem przeciw Grzegorzowi. Papież, aczkolwiek większa część biskupów opuściła go i na odbytym i w Pawii synodzie uznala Klemensa za papieża, nie upadł na duchu i od swych planów nie odstapił, przekonany, że służy dobrej sprawie. Rudolf w tym czasie umarl, i G. znikad nie mógł spodziewać się pomocy. Gdy Henryk otoczył Rzym, mieszkańcy stawili mu dzielny opor i wytrzymali mężnie dwuletnie oblężenie. Nareszcie w czerwcu 1083 r. oświadczył Henryk gotowość przyjęcia korony z rąk

glości względem przeciwnika. Gdy jednak stronnicy G-a przekładali mu. iż dla dobra spustoszonego kraju powinienby zakończyć sprawę z Henrykiem, pa-pież zażądał, aby ten złożył swoją godność i publicznie ukorzył się wobec Kła. Teraz i Rzymianie odwrócili się od G-a, częścią tłumaczac sobie jego stalość wobec Henryka jako zawzię-tość, częścią zaś zjednani przez króla podarkami. Zawarli oni z nim tajemne przymierze, na mocy którego zobowiązali sie wymódz na Grzegorzu zwołanie do Rzymu soboru, którego decyzyi poddałby się papież i król. G. na wiadomość o tem skryl się na zamku św. Aniola, Rzymianie zaś, przekupieni przez Normanów, wypędzili Henryka z miasta. Ten jednak, otrzymawszy od bizant. cesarza Aleksego znaczną sumę pieniędzy na wojne z Normanami, przed którymi Aleksy w ten sposób chciał się zabezpieczyć, wzmocnił swe siły i wyruszył na Rzym. Wkroczył do miasta, ogłosił uroczyście Wiberta papieżem i z rak jego razem z żona Berta przyjał koronę.

Na odsiecz G-i pośpieszył Robert Guiscard z 36 tysiącami doborowego żołnierza, uwolnił papieża z zamku Anioła i osadził na Lateranie. W kilka dni potem wynikła na ulicach miasta straszna rzeź między Rzymianami, a Normanami, przyczem <sup>3</sup>/<sub>4</sub> Rzymu legło w gruzach. Normanowie wzięli górę i w okrutny sposób zaczęli się obchodzić e zwyciężonymi, zwłaszcza kobietami zymskiej arystokracyi, sprzedając do niewoli. Gdy Henryk wyruszył na północ, G. w otoczeniu Normanów udal sie do Salerno. Tu zwołał synod, na którym ponowił klatwe na Henryka i jego stronników, a przy tej sposobności wydał do wszystkich wiernych bullę, w której usprawiedliwiał swe postępowanie. Wkrótce potem G. zakończył życie w Salerno, gdzie został pochowany. Umierając powiedział: "Dilexi justitiam et odivi iniquitatem, propterea morior in exilio."

Podziwiać należy, jak wielki ten papież, pomimo iż był zaabsorbowany walka z Henrykiem, wnikał w sprawy ko dobro Kościoła wyłącznie miał na wszystkich państw chrześcijańskich. Czy-celu i żadnej niskiej cechy w jego chanil on usilne starania w celu połączenia rakterze nie można się dopatrzyć. Był wschodniego Kościoła z zachodnim i żył to człowiek nieskazitelnie sprawiedliwy, w przyjacielskich stosunkach z ces. Mi- a przytem glębokiej wiary, która kazelo

zachodnich, aby przyszli z pomocą chrześcijańskiemu Wschodowi, pustoszonemu przez Turków. Zebrawszy 50 tysięcy wojowników, sam miał zamiar stanać na czele i poprowadzić ich przeciw Turkom, lecz bliższy nieprzyjaciel zmusił go

do zaniechania tego planu. Za rządów G-a Sardynia uznała nad sobą zwierzchnictwo papieża, Księciu Kroacyi i Dalmacyi Demetryuszowi udzielił królewskiego tytułu, odebrawszy od niego przysięgę, iż pozostanie wiernym Stolicy Ap., papieży zaś uważać będzie za swych zwierzchników. Natomiast zapewnił mu spokój ze strony Wenecyi i Bizancyum. Z Bolesławem Śmiałym (ob.) był G. z początku w dobrych stosunkach. Prawdopodobnie za zezwoleniem papieża Bolesław koronował się na króla i dopiero, po zabójstwie św. Stanisława, G. rzucił klatwe na kró-

la i na cały kraj.

Książe czeski Wratysław płacił G-i roczny haracz. Królowi wegierskiemu Salomonowi, przypomniał G., iż królestwo jego należy do Kościoła rzymskiego, któremu św. Szczepan je darował. Wielkiemu ksieciu kijowskiemu Izasławowi dopomógł odzyskać utracony tron. W Szwecyi starał się zaprowadzić dziesieciny, aby oprzeć na mocnych podstawach miejscowa organizacyę kościelną. Danie uchronił od rozpadnięcia się, jakie jej groziło po śmierci Swensa III. Jemu też w znacznej cześci zawdzięcza Hiszpania wyzwolenie z pod jarzma Maurów. Z Wilhelmem, zdobywca Anglii był w dobrych stosunkach i przez niego wprowadził do Anglii gregoryańskie prawo kościelne. Słowem, działalność G-a byla wszechstronna i siegala nawet do Islandvi i Tunisu.

Nic dziwnego, że osobistość G-a, obdarzona tak indywidualnym i żelaznym charakterem najróżnorodniej była oceniana. Jedni odsądzają go od czci, inni, nie wyłączając akatolickich pisarzy, widzą w nim meża wielkiego charakteru i wielkich cnót. Trzeba jednak przyznać, iż G. w działaniu nie powodował się nigdy osobistymi względami, a tylchałem VIII. Wezwał chrześcijan państw mu stawiać Kościół ponad wszystkie państwa ziemskie. Walczył też moralną bronia, aby Kościołowi zapewnić tę wyższość, wolność i czystość. Prawda, iż w działaniu swojem był może nieco jednostronnym i zanadto bezwzględnym, jednak rzucane przez niego nasiona przez długie wieki potem wydawały zbawienne dla Kościoła owoce.

Jako reformator kościelny, jako ecclesiae libertatis propugnator et defensor acerrimus, bedzie G. zawsze wysoko ce-

niony.

Grzegorz XIII umieścił jego imię w Martyrologium rzymskiem 1584, Paweł V kanonizował go 1606, Aleksander VII i Klemens XI pozwolili oddawać mu cześć publiczną, Benedykt zaś XIII przepisał 1728 r. jego cześć całemu Kościołowi. Święto jego przypada 25

maja.

G. zostawił po sobie 359 listów, które doszly do nas; Registrum i in. (Por. Monumenta Gregoriana, ed. Joffé, Berol. 1865: Goldast, Apologiae pro imper. Henrico IV., Hanov. 1611; Vitae Greg. VII, p. Petrus Pisan., Paulus Bernried. i Amalric, Muratori III; Watterich, Rom. Pontif. vitae, Lips. 1862; Gaab (protestant) Apologie des Papstes Gregor VII, 1792; J. Voigt, Hildebr. als Papst Greg. VII und sein Zeitalter, 2 wyd. Weimar 1846, (doskonala biografia G-a) i Döllinger, Lehrbuch d. Kirchengeschichte, II; Gfrörer, Papst Greg. VII u. sein Zeitalter, 7 tom. Schaffh. 1859; Meyer v. Knonau, Heinrich IV u. H. V, 5 tom. 1890-1904; interesująca rozprawa w dziele Gorini, Detense de l'eglise contre les erreurs historiques de M. M. Guizot, Aug. et Am. Thierry etc. Lyon 1872, III).

Ks. Fl. Kr.

Grzegorz VIII, a) antypapież. Po śmierci Paschalisa II, zwolennicy jego. chcąc się wyzwolić z pod wpływów Henryka V, wybrali pośpiesznie na papieża kardynała Jana z Gaety, który otrzymał konsekracyę 1118 i przybrał imię Gelezyusza II. Henryk V, nie otrzymawszy od papieża ustępstw w sprawie inwestytury, wpływami swymi powolał na Stolicę Piotrową arcybiskupa Maurycego, przezwanego żartobliwie Burdinusem, który nazwał się Grzegorzem VIII.—Gel. II, dowiedziawszy się

opuścił Włochy, papież powrócił potajemnie do Rzymu, lecz wypedzony przez partyzantów cesarskich, udał się do Francyi i tu zmarł 1119 w Clugny. Po śmierci Gel. II powołano na papieża Kaliksta II, który również rzucił ekskomunike na cesarza i antypapieża. Tymczasem warunki takiej uległy zmianie, iż papież wkroczył uroczyście do Rzymu i następnie obległ miasto Sutri, gdzie się skryl antypapież. Ten, znieważony i ośmieszony przez lud, został wtracony do klasztoru w Cavie, gdzie życia dokonał.-b) Grzegorz VIII papież wstąpił na Stolice Piotrowa 1187 r. po smierci Urbana III. Pochodził z zakonu Benedyktynów i odznaczal się niezwykła surowościa dla siebie. wstapieniu na tron wystosował do wszystkich chrześcijan wezwanie na podjęcie nowej wyprawy krzyżowej. Pozatem dążył do ustalenia pokoju. Porozumiał sie z gwaltownym Fryderykiem I, oraz pogodził Pizańczyków z Genueńczyka-mi. Panował tylko 57 dni; zmarl w Pizie. (Por. Muratori III, 1, 478; III. 2, 376; Pagi III; Watterich II, 683). Ks. Fl. Kr.

Grzegorz IX pż, przedtem hr. Ugolino z Segni, ur. ok. 1145, pap. 19. III. 122—22. VIII. 1241. Studya odbywał w Paryżu i Bolonii, był następnie kapelanem papieskim u swego wuja Innocentego III, w którego ślady, zostawszy papieżem wstępował, 1198 został kard. dvak., a 1206 kard, bisk, Wystepujackilkakrotnie w charakterze legata, złożył dowody madrosci politycznej. Za-nim został papieżem, był w dobrych stosunkach z ces. Fryderykiem II; później jednak, gdy cesarz okazał zamiar zagarnięcia pod swe panowanie całych Włoch, nie wylączając Państwa Kościelnego, i gdy nie dotrzymał uroczyście uczynionej obietnicy przedsięwzięcia wyprawy krzyżowej, stosunki te uległy zupelnej zmianie i doszlo do tego, że 29-IX 1227 papież rzucił na cesarza klatwę. Po tym fakcie, tak papież jak cesarz wystosowali listy do wszystkich: panujących usprawiedliwiając i tlumacząc swe postępowanie. Nadto cesarz.

ni i doprowadził do tego, że partya ta w chwili, gdy papież wyglaszał klatwe na cesarza, wywolała powstanie i zmusiła Grzegorza IX do ucieczki. Cesarz, pomimo iż był ekskomunikowany, z niewielką garstką Krzyżowców udał się do Jerozolimy. Papież na wiadomość o tem, ponowił klątwe na cesarza, który wyprawie swej odjął charakter religijny, a nadto wysiał do Palestyny posłów, którzy mieli zabronić patryarsze, rycerzom i ludowi współdziałać z Fryd. II. Pomimo to cesarz włożył sobie własnoręcznie koronę król. Jeroz. ku wielkie-mu zgorszeniu wiernych. Na wiadomość jednak, że papież, zaczepiony przez księcia ze Spoleto, wysłał wojska swe do Neapolu, powrócił czemprędzej z Palestyny, pokonał wojska papieskie i wkroczył do Państwa Kościelnego. Wojna ta zakończyła się pomyślnym dla papieża pokojem, zawartym w S. Germano 28. VIII. 1230 r. Przez dziewięć lat panował względny pokój. Cesarz, korzystając z tego zajął się przekształceniem swej rodzinnej Sycylii, zaprowadzając w niej ład i porządek. Łatwość, z jaką pokonał dolne Włochy, wywołała w nim chęć wskrzeszenia dawnego planu Hohenstaufenów zagarniecia Lombardyi. Papież, uważając Lombardye za przedmurze Państwa Kościelnego, starał sie wszelkiemi siłami pokrzyżować plany cesarza. Z tego powodu omal nie doszło pomiędzy nimi do poważnych nieporozumień, lecz bieg wypadków stanal temu na przeszkodzie. W r. 1234 Rzymianie chcieli ograniczyć władzę świecką papieża i w tym celu pragnęli połączyć się z innemi miastami środkowych Włoch i wywołać powszechny bunt przeciw władzy papieskiej, Fryderyk II, obawiając się powszechnego zrzeszenia się miast włoskich, co mogło pociągnąć dla niego utratę dolnych Włoch, odmówił połączenia się ze zbuntowanymi i poparcia ich planów, przez co po-średnio dopomógł papieżowi do odzyskania swej władzy.

Grzegorz IX, wywdzięczając się za to cesarzowi, gdy się dowiedział, że syntegoż Henryk połączył się z Lombardczykami przeciwko ojcu, wystosował do memieckich książąt i duchownych listy, w których potępił postępowanie króla

partyę, na czele której stanęli Frangipa- złożonej mu na wierność przysiegi. W ten sposób udało się papieżowi moralnym swym wpływem zażegnać to sprzy-. sieżenie.

Gdy jednak Fryd. II wznowił swój plan podbicia Lombardyi i gdy zagar-nął kilka jej miast, a nadto zabrał część Państwa Kościelnego dla syna swego Enzio, papież zgromadził wszystkie swe siły i połączył się przeciwko-cesarzowi z Lombardczykami, Wenecya-nami i Genueńczykami. W Palmowa Niedzielę 1239 rzucił na cesarza klatwe. a jego poddanych zwolnił od przysięgi dia cesarza. W Niemczech nastąpił wtedy rozlam. Potworzyly się partye za cesarzem i przeciw niemu.

Podczas wojny szczęście poczęło sie uśmiechać cesarzowi. Lombardczycy nie mogli przyjść papieżo vi z pomoca, toteż Fryd. II zaczał z garniać jedno po drugiem miasta Państwa Kościelnego. Grzeg. jednak nie tracił ducha. Ponieważ Fryd. przedtem kilkakrotnie domagal się zwolania powszechnego soboru, aby na nim, jak mówił, usprawiedliwić swe postępowanie i usunąć nadużycia w Kościele, papież postanewił sam chwycić się tego środka i wezwał wszystkich biskupów katol. świata na powszechne koncylium, którego termin wyznaczył na Wielkanoc 1241 r. Zwycieskiemu jednak cesarzowi, który bral do niewoli udających się na koncylium biskupów, udało się do zebrania tego koncylium nie dopuścić. Gdy oblegał on Rzyni, papież umarł (1241), zostawiając szczęśliwe rozwiązanie sprawy swoim nastepcom.

G. IX był gorliwym opiekunem żebrzących zakonów, których założycieli Franciszka (1228) i Dominika (1234) kanonizował. On też kanoniz. Sw. Antoniego Pad. Ustanowił trybunały inkwizycyjne i powierzył je Dominikanom (1232). Z jego też polecenia Raimund de Pennafort napisal znane Decretales, które G. ogłosił jako autent. oficyalny kodeks prawa kościelnego. Pertraktacye G-a IX z konstantynop. patryarcha Germanusem II w celu polaczenia kościołów nie odniosły żadnego skutku. G. IX napisal wiele dziel, w części drukowanych, w części przechowanych w rękopisach w Watyk. biblio-Henryka i zwolnil jego poddanych od tece. (Por. Muratori III, 1. 2.; Pag.

III; Auvray, Registres de G. IX, Par. 1890-1905; Köhler, Verhältnis Priedrichs II zu den Päpsten sr. Zeit (1888). Ks. Fl. Kr.

Grzegorz X pż. św., przedtem Theobald Visconti, ur. 1210 w Piacenzy, pap. 1. IX. 1271-1. X. 1276. Po smierci Klemensa IV Stol. Apost. wakowala 3 lata i dopiero pod naciskiem królów Francyi i Sycylii, którzy umyślnie przybyli do Viterbo, gdzie byli zgromadzeni kardynalowie; ci ostatni zdecydowali się na Wybór padł na G-2 wybór papieża. najniespodziewaniej, gdyż nie był on nawet kaplanem i podówczas znajdował się w Ziemi Świętej. Panowanie jego było bardzo pomyślne tak dla Kościola jak i dla państw. Postawił on sobie za zadanie zażegnać wszystkie waśni i niezgody i utrwalić powszechny pokój. Zc śmiercią ostatniego potomka z domu Hohenstaufenów, Enzio, skończyły się zatargi papiestwa z państwem. Pierwszem dziełem G-a X było zwołać powszechne koncylium, które miało podać środki do zwalczenia niewiernych. G. wezwał do wspólnej pracy nad wytepieniem niewiary i Kościół wschodni, łudząc się nadzieją, że uda mu się zakończyć schyzmę. Koncylium miało się zebrać w Lyonie 1274 r. Do Unii z Grekami nie doszło, pomimo, iż cesarz ich Michał Paleolog wyraził sam, być może ze względów li tylko politycznych, chęć takiej Unii. Nie udało się też G-i zorganizować wyprawy krzyżowej. Dolożył on starań, aby zażegnać dawny spór pomiedzy stronnictwami Gwelfów i Gibellinów. Szczególnie udało mu się zakończyć bezkrólewie w Niemczech. Zmusił on pod surowemi karami książat państwa do obioru cesarza i gdy ei wybrali Rudolfa z domu Habsburgów, zatwierdził go na tem stanowisku, otrzymawszy od niego uroczyste, stwierdzone przysiega przyrzeczenia, iż nigdy nie targnie się na prawa Kościoła i papiestwa. G. X zmarł w Arezzo i tam został pochowany, czczony przez mieszkańców tego miasta i Piacenzy jako Swiety. (Por. Guiraud, Registres de G. X, Paris 1892-8; Muratori III, 1.; II. P. Piacenza; Osw. Redlich, Rudolf v. Habsburg, 1903).

Ks. Fl. Kr.

Grzegorz XI, przedtem Pierre Roger

de Beaufort, nastepca Urbana VI, bra tanek Klemensa VI, ostatni papież francuz., ur. 1331 w dyec. Limoges, w 18roku życia kardynał, pap. 30. XII. 1370 do 27. III. 1378. Na papieża został obrany w Awinionie i zaraz po swem wyniesieniu przedsięwziął starania w celu pogodzenia francuskiego króla z angielskim. Starania jednak te nie odniosły pożądanego skutku, Nie udalo mu się też skłonić chrześcijańskich panujących do okazania pomocy uciskanym przez Turków Grekom. W czwartym roku jego pontyfikatu zgłosiło sie do niego poselstwo z Rzymu z prośba, aby stolice swa przeniósł z Awinionu do Rzymu. G. przychylil się do tej prośby, gdyż od chwili swego wyboru na papieża nosił sie z ta myśla, i zawiadomił o swej decyzyi wszystkich panuja-cych. Wyjazd swój jednak odkładal, gdyż przedtem chciał koniecznie zażegnać dawne spory pomiedzy królem franc, i angielskim. Tymczasem obecność jego w Rzymie stawała się nie-Mieszkańcy Florencyi razem z zbędną. Mieszkańcy Florencyi razem z rodziną Visconti z Medvolanu wtargnęli do Państwa Kościelnego, zdobyli kilka miast, niektóre zaś inne naklopili do buntu. Papież usiłował z poczatku skłonić Florencye do wycofania swych wojsk z Państwa Kościelnego i do wynagrodzenia strat perswazya i układami, lecz gdy to nie pomogło, rzucił na nia klatwe. Gdy miasto spostrzegło, iż wskutek tej klatwy handlowi jego i przemyslowi grozi ruina, wysłało do papieża św. Katarzyne z Sieny dla pertraktacyi. G. okazal sie bardzo skłonnym do zgody, gdy jednak Florencya nie chciała zwrócić zagrabionych miast, układy zostaly przerwane. Tymczasem przybyło do niego poselstwo z Rzymu z prośba, aby tam przeniósł swą stoficę, przyczem rzymianie przyrzekali papieżowi zbrojna pomoc dla wypędzenia najezdzców z Państwa Kościelnego. G. jednak odkladal jeszcze czas jakiś swój wyjazd z Awinionu, gdzie rodzina i król starali się go zatrzymać i dopiero gdy trzecie poselstwo z Rzymu zjawiło się u niego, zdecydował się tam pojechać i był przyjety z niezwykłym entuzyazmem 17. I. 1377. G. zastal miasto w stadyum upadku, a stare zabytki doprowadzone do zupelnej rumy, wobec tego, że mieszkańcy używali z nich materyalu na

wznoszenie nowych budowli, a nawet | wypalali z nich wapno. Liczba miesz kańców spadła do 39 tysięcy. Gdy jednak Rzymianie nie chcieli wykonać danych papieżowi przyrzeczeń, postanowił on powrócić do Awinionu, lecz śmierć przeszkodziła mu w tem. G. XI był jednym z największych uczonych swego czasu. Odznaczal się nadto rozumem, pobożnościa, dobroczynnościa i uprzejmościa. Współcześni pisarze zarzucają mu nepotyzm. (Por. Baluzius, Vitae papar. Aven. I, (Par. 1693); Kirsch, Rückehr der Papste (1898); Pastor, Gesch. d. Päpste, Freiburg 1886). Ks. Fl. Kr.

Grzegorz XII pż, przedtem kard. Angelo Corrari wenec, patryarcha ur. około 1327, pap. 30. XI. 1406 do 5. VI. 1409. względ. 4. VI. 1415, † 18. IX. 1417 w Recanati, następca Innocentego VII. Pontyfikat jego przypadł na czas wielkiejschymy zachodniej. G. zobowiązał się pod przysięgą, według uchwalonej przez zebranych na elekcyę kardynalów zasady, iż zrzeknie się godności papieskiej, jeżeli to samo uczyni antypapież. Antypapieżem w Awinionie był podówczas Benedykt XIII. Kardynałowie, niezadowoleni, iż G. zanadto ulega wpływom swej rodziny i że wbrew przyrzeczeniu mianował czterech nowych kardynałów, opuścili go i zebrali się w Pizie, gdzie cheac zapobiedz ekskomunice i degradacyi, którą im papież zagroził, odwodali się do powszechnego soboru i rozestali wezwanie do wszystkich panujących duchownych i świeckich, aby ci wymówili posłuszeństwo tak Grzegorzowi, jak Benedyktowi. Towarzyszący Benedyktowi kardynałowie opuścili go i połaczywszy się z obradującymi w Pizie kardynałami G-a uchwalili, w celu przywrócenia jedności w Kościele, zwołać powszechny sobór w Pizzie 15. III. 1409. Na sobór ten zaproszono wszystkich panujacych i obydwóch papieży. Ci jednak nie posłuchali wezwania i każdy z nich na swoją rękę zwołał zebranie swych stronników. Zebrani w Pizie kardynałowie złożyli tak G-a, jak B-a a na papieża powołali Aleksandra V.-G. na zwołanem przez siebie koncylium ogłosił Benedykta i Aleksandra za schyz-matyków. Tymczasem Aleks. V zmarł matyków. Tymczasem Aleks. V zmarł Piotra wspaniałą kaplice Gregoryańską, w dziesięć miesięcy po swej abdykacyi, w której umieścił szczątki św. Grzego-

a na jego miejsce powołano Jana XXIII. Za staraniem niektórych panujacych zwołano sobór powszechny w Konstancyi, na którym złożono z godności papieskiej Jana, Grzegorz zaś dobrowolnie zrezygnował, zatrzymując tytuł kardynała biskupa z Porto. Umarł w dwa lata później. (Por. Muratori III; Hefele, Conc. Gesch. VI; Pastor, Gesch. d. Päpste, I, str. 136 i nst.).

Ks. Fl. Kr.

Grzegorz XIII pż. przedtem Ugo Buoncompagni, ur, 7. I. 1502 w Bolonii. gdzie był później profesorem prawa, 1564 kardynalem i legatem w Hiszpanii, a po śmierci Piusa V papieżem 13. V. 1572 do 10. IV. 1585. Lekkornyślnego życia w młodości, gdy został papieżem postępował bez zarzutu, wstępując w ślady swego poprzednika. Pomimo podeszłego wieku prowadził nadzwyczaj czynne życie. Ksztalcac się sam bez przerwy, dbał bardzo o szerzenie oświaty, na co wydał przeszło dwa miliony skudów. Założył, lub uposażył około 23 kollegiów, czyli seminaryów w Wiedniu, Pradze, Gracu, Ołomuńcu, Wilnie, a nawet w Japonii i powierzył ich kierownictwo Jezuitom. Ŵ Rzymie założył kollegia: angielskie, wegierskie, greckie, ormiańskie i maronickie, oraz bogato uposażył Colleg. Germanicum. G-i również zawdzięcza swój początek i świetny rozwój, przeznaczone dla wszystkich narodowości Collegium Romanum, (uniwersytet gregoryański). Dokładal wiele starań dla wskrzeszenia katolicyzmu w Szwecyi i Anglii, oraz dla połączenia Kościołów wschodniego i zachodn. On to wysłał słynnego jezuitę Possevina, który doprowadził do przymierza po-między królem polskim i wielkim księciem moskiewskim. G. czynił zabiegi w celu zorganizowania federacyi państw chrześcijańskich przeciw Turkom, lecz bezskutecznie. Zreformował kalendarz bezskutecznie. juliański i reformę tę ogłosił w bulli z 24. II. 1582; w tymże roku ukazał się zreformowany przez niego oficyalny kodeks prawa kanonicznego, Corpus jur. canon. G. bardzo dużo ropił dla misyi, zwłaszcza w Japonii i w Indyach, przy pomocy ulubieńców swoich - Jezuitów. W 1580 r. wybudował przy kościele św. rza Nazyan. Dbał bardzo o rozwój i ozdobę Rzymu, w którym wybudował Kwirynal, hale targowe, wspanialy przytulek dla biednych i w. in.

Gdy olbrzymie wydatki na cele oświatowe, misye i budowle zupełnie wyczerpały skarb papieża, chwycił się on nieodpowiednich środków w celu podniesienia dochodów. Jego manipulacye ekonomiczne zubożyły kraj i wywołały powszechne niezadowolenie, przyczyniając się do wzrostu band rozbójniczych, z któremi papież do samej śmierci nie mógł się uporać. Pomimo to Rzymianie bardzo go kochali i jeszcze za jego życia wystawili mu pomnik na Kapitolu. (Por. Egg., Pontificium doctum, Col. 1718; Ciappi, Comp. delle attioni e santa vita di Greg. XIII, Roma 1591; Maffei, Annales Greg. XIII, Ks. Fl. Kr. Rom. 1742).

Grzegorz XIV pż, przedtem Mikołaj Sfondrato, następca Urbana VII, ur. 11. II. 1535 w Somma pod Medyolanem, papież 5. XII. 1590 do 15. X. 1591. Ojciec jego po śmierci swej żony został kardynalem. G. odznaczał sie nieposzlakowanym charakterem i świątobliwością. Jako poddany króla hiszpańskiego był stronnikiem jego polityki i w znacznej części wpływom hiszpańskim zawdzieczał swe wyniesienie na papieża. Lige francuską zasilal wojskiem i pieniądzmi, rzuciwszy klątwę na Henryka IV. Mianował kardynałem świątobliwego Filipa Ner., lecz ten odmówił przyjęcia tej godności. Zniósł prawo, zabraniające osobom nieprawego loża wstepować do zakonu i zabronil pod kara ekskomuniki robić zakłady przy elekcyi papieży i kreowaniu kardynałów. Był papieżem 10 miesięcy i 10 dni. (Por. Palatius IV, 425; Ciaconius, IV. 213; Ranke II, 147; Brosch, Gesch. des Kirchenstaates I, 300).

Ks. Fl. Kr.

Grzegorz XV pż., przedtem Aleksander Ludovisi, następca Pawła V, ur. 9. I. 1554 w Bolonii, 1612 został tamże arcybiskupem, 1616 kardyn., papieżem 9. II. 1621 do 8. VII. 1623. Pemimo podeszłego wieku i steranego zdrowia, kierowany przez Jezuitów i swego bratanka Ludwika, którego wyniósł na kardynała w 25 roku jego życia, rozwinał nad-

łalność. Położył wielkie zasługi dla misyi, założywszy 1622 "Congregat. de propaganda fide." W zwiazku z założeniem tej instytucyi stoi kanonizacya św. Ignacego Loyoli i św. Franciszka Ksawerego, apostola Indyi. Oprócz nich (; kanonizował śś. Stanisława Kostkę, Alojzego Gonzage, Terese i in. Krótki czas pontyfikatu G-a wywarł wielki wpływ na współczesne stosunki polityczne. Przy pomocy Ferdynanda II i współdziałaniu nuncyusza Karola Caraffy udało się G-i przeprowadzić pomyślnie kontrreformacyę w Czechach i na Morawach.

Jak z Ferdynandem II tak i z Maksymilianem Bawarskim był G. w przyjacielskich stosunkach i od ostatniego otrzymał w darze słynna biblioteke z Heidelbergu. Zażegnał on, mogacy przybrac poważne rozmiary, spór pomiędzy katolickiemi mocarstwami o ważny komunikacyjny punkt Veltlin, który podówczas znajdował się pod zwierzchnictwem kantonu Graubünden. O punkt ten ważny, przedewszystkiem dla obu linii domu Habsburgów, ubiegały się Niemcy, Hiszpania i Francya. Gdv spory i układy pomiędzy wzmiankowanemi państwami nie doprowadzily ich do wzajemnego porozumienia; brat papieża Horacy wkroczył na czele papieskiego wojska do Veltlinu i zajał go, co inne państwa zaaprobowały. W 1621 r. wydał po dziś dziel obowiazujące przy elekcyi papieży przepisy, a w 1620 r. ogłosił słynną bullę przeciw czarnoksiężnikom i czarownicom. (Por. Ranke II, 296; Brosch, Gesch. des Kirchenstaates I, 371; Palatius, IV, 523).

Ks, Fl. Kr.

Grzegorz XVI pż, przedtem Bart. Cappellari, następca Piusa VIII, ur. 28. IX. 1765 w Belluns, 1783 złożył śluby zakonne w klasztorze Kamedulów S. Michele na Murano pod Wenecya jako Fra. Mauro; papieżem był od 2. II. 1831 do 1. VI. 1846. Otrzymawszy święcenia kaplańskie 1787 r., wykladal nowicyuszom zakonnym teologie najpierw w Murano, a od 1795 do 1807 r. teologię i prawo kanoniczne w Rzymie. W tym czasie napisał dzielo "Il triomfo della santa Sede" etc. (Roma 1799), w którem staral sie uzasadnić monarchie zwyczajna, ogarniająca cały świat dzia- Kościoła, oraz zwierzchnictwo i nieo-

historyi. Dzieło to zwróciło na nlego powszechną uwagę sfer katolickich, na-wet Piusa VII, który uznając zasługi Cappellari'ego dla papiestwa, mianował go 1800 r. jednym z pierwszych członków niedawno założonej przez s ę "Akademii religii katolickiej." W r. 1807 powolano go na opata klasztoru ś. Grzegorza, a wkrótce potem został wysłany przez swych braci zakonnych na pomoenik» prokuratora jeneralnego Kamedu-łów. Gdy w r. 1809 Pius VII został wywieziony przez Napołeona I do Francyi, a w Państwie Kościelnem została postanowiona kasata klasztorów, Cap. wrócił do Murano i tam poświęcił się kształceniu młodzieży. Gdy Pius VII wrócił do Rzymu, powołał tam Cap. i 1815 r. mianował go konsultorem Inkwizycyi i Indeksu, oraz korrektorem ksiag Kościoła Wschodniego. 1818 został Cap. jeneralnem prokuratorem, a 1823 r. jeneralem swego Zakonu. W dwa lata później otrzymał od Leona XII kardynalski kapelusz, a jednocześnie z nim wysoką godność prefekta Kongregacyi de Propaganda fide. Pomimo zajęć połączonych z tem stanowiskiem, Cap. pracował w wielu komisyach i za rządów obu ostatnich papieży nie powzięto żadnej ważniejszej decyzyi bez jego współudziału. To też gdy go wybrano na papieża, cały świat katolicki z radością wybór ten powitał. Znany on był powszechnie ze swej łagodności, surowych zasad moralnych i uczoności. Grzegorz XVI objął rządy papieskie w bardzo niepomyślnych warunkach.

We Włoszech już od dłuższego czasu panowało ogólne niezadowolenie, a w całej Europie nastrój rewolucyjny. W czasie uroczystości koronacyjnych w Rzymie, w Bolonii powstał rokosz, który w krótkim czasie ogarnął całe Państwo Kościelne i tylko przy pomocy Austryi udało się go stłumić; wrzenie jednak rewolucyjne pozostało. Stan finansów papieskich był opłakany. (Przv śmierci papieża dług dosięgnal 60 mil. skudów). Tymczasem ogólne niezado-wolenie wciąż rosło. G. chcąc je zażegnać, wprowadził niektóre reformy, nie chcac sie jednak zdecydować na reformy radykalne; nadto przedsięwział objazd

mylność papieży z Pisma ś., Tradycyi i mowano go wszędzie ze czcią, jednak owocnych nastepstw objazd ten nie przyniósł, a tylko powiększył długi o 2 mil. fr. G. w stosunku do partyj liberalnych zajał stanowisko nieugiete, a liczne reformy, jakie zaprowadził, miały więcej administracyjny, niż polityczny charakter, nie mogły wiec zadowolnić politycznych malkontentów. W Rzymie za pontyfikatu G-a wiele zrobiono dla rozwoju i upiększenia miasta. Papież powiększył biblioteke watykańska, zalożył dwa muzea: (Musei Gregoriani), etruskie i egipskie, oraz podniósł uniwersytet. Dwaj uczeni Angelo Mai i Mezzofanti zostali kardynalami. Rozpoczęte 1825 r. odbudowanie spalonego przed kilkoma laty kościoła Ś. Pawla szybko posuwało się naprzód. Składki na ten cel płynely zewszad. Nie tylko Cesarz rosyjski przysłał dla bazyliki bogate podarki z malachitu, ale nawet Mahomet Ali obdarzył ją wspaniałemi kolumnami alabastrowemi. G. dbał nie tylko o zewnętrzne podniesienie Rzymu, ale i o wewnętrzne, przekształcając jego

administracye i policye.

Z wielkim nakładem prowadził poszukiwanie wykopalisk, starożytnych zabytków, wznosił gmachy publiczne, zakładał szkoły rolnicze, oraz przyczynił się do udoskonalenia ważnej dla handlu komunikacyi na Tybrze. G. nie był wprawdzie wytrawnym politykiem, dla Kościoła jednak i nauki położył wielkie zasługi. Sekretarzem stanu był z poczatku kard. Bernetti, a po nim od r. 1836 dzielny kard. Lambruschini, konserwatysta w rzeczach kościelnych, były nuncyusz papieski. G. prowadził wytrwałą walkę z absolutyzmem państwowym i z liberalizmem w naukach teologicznych. Stąd konflikt z Prusami o malżeństwa mieszane i przedstawienie ces. Mikolaja I. w grudniu 1845 r. w sprawie Unitów i Polaków. W r. 1831 wydał G. "Sollicitudo animarum," gdzie oświadczył, że ze względu na dobro Koscioła uznaje każdą istniejącą formę państwa bez wnikania, o ile sprawiedliwem było jej powstanie. W r. 1834 zostało potępione dzieło Lamennais'a "Paroles d'un croyant," w rok później nauka Hermes'a, a wkrótce potem zupełnie jej przeciwna nauka Bautain'a.

Usiłowania G-a i zabiegi, podjęte w prowincyi państwa. Wprawdzie przyj- celu obrony Unitów i wogóle Polaków

z pod zaboru rosyjskiego nie odniosły gań korporacyach we Francyi, Belgii, żadnego skutku, pomimo że papież wystosował do biskupów polskich wezwanie, aby się nie mieszali do politycznego ruchu narodowego. Aby zaznaczyć wobec całego Chrześcijaństwa i historyi swoje w tym wzgledzie stanowisko, G. najpierw w lipcu 1842 przedstawił catą te sprawe kardynałom na allokucyi, a nadto w specyalnym memoryale wyświetlił ja źródłowo. Ogólny podziw i uznanie świata katolickiego wzbudziło stanowisko jakie zajął G. wobec cesarza Mikołaja I podczas jego bytności u papieża w grudniu 1845 r. i dzielna, a śmiała obrona sprawy katolików w Pol-

W 1846 r. 19 stycznia podczas allokucyi do kardynalów wyraził G. nadzieję, że nawiazane w sprawie Polskiej pertraktacye z Cesarzem rosyjskim do-prowadziły do pomyślnych wyników. Oglaszając jubileusz 1842 zwrócił się G. do wszystkich wiernych z poleceniem modlenia sie za uciskany Kościół w Hiszpanii. Nieporozumienia z rządem portugalskim zalatwił G. przez pośrednictwo Capaccini'ego 1841 r. Występował też kilkakrotnie z energiczna obrona uciskanego Kościoła w Szwajca-

W maju 1839 r. odbyła się uroczysta kanonizacya S. Alfonsa Ligouri i wielu innych wybitnych osobistości. W grudniu tegoż roku powtórzył G. wydane przez poprzednich papieży potępienie handlu niewolnikami w bulli "In supremo apostolatus fastigio constituti." Szczególniejsza swoja uwage zwrócił G. na misye, które za jego pontyfikatu szczęśliwie się rozwijały, zwłaszcza w Ameryce. Gdyby nie ciężkie warunki, w jakich wypadło mu sprawować swój urzad, G. mógłby był zdziałać wiele dobrego dla sprawy Kościoła. Obok światobliwości i głębokiej nauki, odznaczał się silnym charakterem i nie politykował, gdy w obronie sprawiedliwości zabierał głos.

Rządy G-a XVI wydały obfite owo-Kierowane przez niego misye znakomicie prosperowały, w Europie zaś pod koniec jego życia, zaczął się budzić duch odrodzenia religijnego, który się uzewnętrznił w powstających licznie, zaNiemczech i Włoszech. (Por. A. M. Bernasconi, Acta G. Papae XVI, scilicet constitutiones. bullae, litterae apost., epist. I-IV, Rom. 1901-4; Sylvain, Lille 1890; Brosch, Gesch. des Kirchenstaales II, 337).

Ks. Fl. Kr.

Grzegorz V patryarcha knstplki greko-wschodni, trzykrotnie obejmował stolice patryarszą (od 1797-98; 1806-1808; 1818 - 1821). Ur. w r. 1751 w Dymitsanie w Peloponezie z ubogich rodziców, uczył się w Atenach i na wyspie Patmos. Po skończeniu nauk został archidyakonem i protosyncelem metropolii w Smyrnie, a potem zostal sam metropolita na tej stolicy. Na stanowisku metropolity okazal się bardzo zabiegliwym i czynnym, osobliwie w sprawie oświaty ludu, podniesienia bytu materyalnego duchowieństwa i wewnętrznego rozwoju metropolii. Żył przytem jak asceta. W r. 1797 został patryarchą. Na stanowisku patryarchy miał wiele przykrości władzami tureckiemi, do których skarżyli go różni metropolici. Surowy w wymaganiach, latwo narażał się innym. Jego społeczno-narodowa działal ność wśród powierzonego sobie ludu była sola w oku u władz rzadowych. To też dwukrotnie był składany z urzedu i zamykany w klasztorze Iwerskim. Gdy po raz trzeci zasiadal na stolicy patryarszej, wybuchło powstanie u Greków pko tureckim rzadom w r. 1821. G. w trudnem był polożeniu; z jednej strony, w oczach władz tureckich, uważany był za odpowiedzialnego za postępowanie narodu greckiego; z drugiej znów nie mógl nie współczuć cierpieniom rodaków, nie mógł patrzeć obojetnem okiem za potoki krwi, przelewanej przez wrogów wiary chijańskiej, na pożary i burzenie klów i klasztorów i t. p. okropności. W r. 1821 Porta zażądała od G. by ogłosił klatwe na powstańców i wezwał ich do posłuszeństwa władzom tureckim, co też G. w dn. 21 marca uczynił. Lecz klątwa na nikogo nie zrobila wrażenia, a powstanie rozwijało się coraz bardziej. Patryarcha był w niebezpieczeństwie życia; życzliwi ostrzegali go, proponowali mu i ułatwiali ucieczke, lecz G. rady te odrzucił i na stanostosowanych do współczesnych wyma- wisku pozostał. W dn. 10 kwietnia r

1821 został powieszony na drzwiach swe- a także Lectura in primum et sego mieszkania, z rozkazu sułtana Mach- cundum librum sententiarum. Paris, muda. Cialo kazano zbeszcześcić, lecz wykupiono je i przewieziono do Odessy, a stad w r. 1871 do Aten. (Por. Lopuchin, Prawosł. bogosłows. enciklopedia. Petrograd 1903, 8-o, t. IV, k. 655—59; A. J. Lebedew, Istorja gre-kowostocznoj cerkwi pod włastju turok. Moskwa 1896, t. I; J. Soko-low, Oczerki istorii prawosławnoj greko-wostocznoj cerkwi w XIX wiekie. Peterburg 1901).

X. J. N.

Grzegorz Pauli, teolog i kaznodzieja socyniański, ur. w poczatkach XVI w., umari 1591 r. Był pochodzenia włoskiego, wychowany w kraju, uważał się za polaka. Był kaznodzieja w Pelsznicy, w domu Lasockich i z tego tytułu uczestniczył na zjeździe w Kozminku w r. 1555, na którym nastapiło połaczenie z Braćmi czeskimi. Od 17 sierp. r. 1557 był kaznodzieją Bonara, kasztelana bieckiego, wielkorządcy krakowskiego. Był zagorzalym zwolennikiem Piotra z Goniadza, występując na wielu zebraniach przeciwko nauce o Trójcy sw. G. był także chiliasta; nauczał, że chrześcijanie nie p winni sprawować obywatelskich urzedów, ani też nosić broni, że dusza ludzka wraz z ciałem umiera i dopiero na sadzie ostatecznym zmartwychwstanie. G. brał udział w tłumaczeniu Biblii na język polski i w układzie katechizmu rakowskiego. Dzieła G-a: Fabula de Trinitate; Epistola Monitoria ad Tigurinos, 1563; Turris Babel, 1567; De Antichristi Deo essentia; Oratio de origine dogmatis de Trinitate. 1565; Antidotum contra articulos fidei novae a Sarnicio exhibitos, 1563; Theses XX, 1598; O wyznaniu wiary ks. Sarnickiego; Prawdziwej nauki chrześciańskiej krótkie opisanie; Rozdział Starego Testamentu od Nowego. 1568; tłumaczenie Blandraty "Aequipollentes phrases;" O prawdziwej śmierci, zmartwychwstaniu y żywocie wiecznym, i inne.

X. S. G.

Grzegorz z Rimini, augustyanin, wielbiony, jako "doctor authenticus" nominali-

1482; Quaestiones supra primum librum Valent. De usuris. Arim 1522, (Por. Ossinger, Biblioth. August, 74).

Grzegorz z Sanoka-arbp. lwowski. humanista polski. Ur. na początku wieku XV w jakiejś wiosce nad Sanem; z ojcem przeniósł się do sąsiedniego miasteczka, prawdopodobnie Sanoka (skad przydomek), gdzie pobierał początkowe nauki; w 12 roku cia, nie mogąc znieść surowości ojcauciekł z domu, przez jakiś czas walesal się po swiecie, następnie przez 5 lat kształcił się w Niemczech, utrzymując sie z przepisywania i śpiewu, do którego miał wrodzone zdolności; po powrocie do kraju zapisał się w poczet uczniów Akademii krakowskiej; równocześnie prowadził wykłady tj. czytał i objaśniał Bukoliki (Sielanki) Wirgiliusza. Podobno wykłady te były tak świetne i zajmujace, że do "collegium majus" spiesza tłumami akademicy, spiesza starzy i młodzi, spieszy każdy, kto miał jakakolwiek pretensyę do znajomości literatury. Niedługo trwały wykłady, Grzegorz bowiem, zawezwany przez Tarnowskiego. zajął się wychowaniem jego synów, początkowo na wsi, a następnie w Krakowie. Przez Tarnowskich poznał najwybitniejsze ówczesne osobistości, a nawet królewiczów Władysława (Warneńczyka) i Kazimierza; wiele też czasu poświecał studyom literackim, pragnąc zaslynać, jako drugi Plautus, komedyami. lecz nie wytrwał, dotychczasowe zajecie porzucił i postanowił poświęcić się stanowi duchownemu; przyjął święcenia kaplańskie i w celu otrzymania wakującego probostwa w Wieliczce udał sie do Włoch i z rak Eugeniusza IV, bawiącego we Florencyi, otrzymał upra-gnione beneficyum. Gdy król Władyslaw Warneńczyk wyruszył do Węgier, wyjechał z nim i Grzegorz, jako spowiednik królewski; brał nawet udział w wyprawie przeciwko Turkom, a gdy Turcy zażądali od Władysława zaprzysiężenia na N. Sakrament, Grzegorz bardzo ostro wystąpił pko temu, jako profanacyi i zapowiedział, że opuści osta, pochodził z Rimini, wr. 1357 wybrany bóz, skalany świętokradztwem. Gdy spogeneralem zakonu, † 1358. Napisał ko-strzegł, że Władysław skłania się do mentarz do listów ś. Pawła i Jakóba, zerwania traktatu z Turkami, podobno

lecz rozkaz królewski i perswazya przyjaciól odwiodły go od tego zamiaru. Nieszczesnej bitwie pod Warna przypatrywał się z pobliskiego pagórka, pierzchnał z innymi, choć miał "chęci" rzucić się pośród walczących, dla ocalenia majestatu królewskiego. Po katastrofie pod Warną nie wrócił do kraju, lecz przyjał obowiazek nauczyciela (zapewne łaciny i pisania, bo całem wychowaniem kierował bp Jan Gara) dwóch synów wielkorządcy Wegier Jana Hunyadego. Z bpem Gara, wielkim zwolennikiem humanizmu, żył w bardzo serdecznych stosunkach; na jego dworze Grzegorz poznał ówczesnych znakomitych humanistów Pawła Wergeryusza i Filipa Podachatherusa. Wiadomość o oddaniu probostwa w Wieliczce komu innemu, zniewoliła G-rza do powiotu; bp Gara wyrobił, że G-wi polecono zalatwić niektóre sprawy wegierskie na dworze Kazimierza Jagielończyka: bez strachu wyjechał do kraju i trafil na śmierć Jana Odroważa, arbpa lwowskiego; sprytnie się zawinął koło swej sprawy, zjednał sobie króla Kazimierza, który pomiędzy kardydatami na arpstwo kazał umieścić i Grzegorza. St. Ap. zgodziła się na jego kandydature i 27 cz. 1451 r. G. został konsekrowany przez Zbigniewa Oleśnickiego. Gorliwie zajął się nowy pasterz podniesieniem stanu ekonomicznego dóbr arcybiskupich i rzeczywiście doprowadził do tego, że dochody powiększyły się bardzo. Ulubionem miejscem po bytu Grzegorza było przezeń założone miasteczko Dunajewo; na dworze królewskim nie pokazywał się, udawał Katona, choć u siebie, otoczony cudzoziemcami, prowadził życie niespartań-kie; umarł nagle według Długosza i Kromera 1477 r., według innych 1479. Czy umarł śmiercią naturalną, czy też otruty—niewiadomo 1).

Do wyświetlenia postaci i działalności G-a służyć mogą następujące współczesne świadectwa: biografia, skreślona ręką Kallimacha<sup>2</sup>), kronika Długosza, księgi

miał porzucić stanowisko spowiednika, wpisowe i nominacyjne wszechnicy kralecz rozkaz królewski i perswazya przyjaciól odwiodły go od tego zamiaru. zw. archiwum bernardyńskiego we Lwo-

> Z tych świadectw przedewszystkiem biografia Kallimacha zapewniła Grzegorzowi nieśmiertelne imię i olśnila historyków naszych. Pierwszym głośnym i najbardziej wpływowym wielbicielem poznanego z biografii Kalimachowej "filozofa" był Michał Wiszniewski, którego IV t. Pomników historyi i literatury polskiej (Kraków 1836) oglosił z rękopisu w oryginale lacińskim wspomniany życiorys i poprzedził go pełnym panegiryzmu wstępem: »Zawiewa do nas w tym piśmie-powiada M. W. o pracy Kalli-macha-duch XV w. Czytając je, zdaje się nam, że Władysław świeżo pod Warna zginal. Patrzmy, co to za zgielk na ulicy S-tej Anny. Spiesza akademicy w togach do "collegium majus," które świeżo ukończono. Zapewne jakiś zawołany djalektyk z akademii paryskiej przyjechał? Bynajmniej - oto młodzieniec Grzegorz, który niedawno z włó-częgi po świecie w Krakowie osiadł, ma wykładać sielanki Wirgiljusza. Na ten odglos jeszcze wieksze tłumy pod nizkie sklepienia gmachu jagiellońskiego się cisną. Długo trwalo to milczenie. Słuchano sielanek z otwartą dla podziwienia gebą, boć imię nawet Wirgiljusza o te mury jeszcze się nie obilo. Nudzeni akademicy dyalektycznem szermierstwem pierwszy raz radośnie wracają do burs swoich, wykrzykując z zapałem: teraz dopiero zeszlo nam światło, przy którym ścieżkę do prawdziwej nauki znajdziemy; dotad pierwej zestarzeć sie przyszlo, nim się to jakiego owocu z nudnej pracy człowiek doczekał. Tak się długim lańcuchem sypali. Na końcu dopiero wychylił się z bramy Grzegorz z Sanoka... Tak nadzwyczajny wypadek (wykład sielanek Wirgiliusza) rzuca postrach na wychudłych Arystotelesa zwo-

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> "Morbone incertum est, extinctus, an veneno a foeminis propinato, in quas intemperate se agebat." (Dlugosz, *Hist. P.* XIII, 553).

<sup>2) &</sup>quot;Vita et mores Gregorii Sanocei"

Filp Buonacorsi (Kallimach) — po raz pierwszy druk. w wydanych przez M. Wiszniewskiego "Pomnikach historyi i literatury polskiej," Kraków 1836, t. IV, 35–38; drugi raz krytyczniej wyd. przez L. Finkla w "Monumenta Poloniae historica." Kraków 1893, t. VI, 163—261).

lenników. Magnificus rektor zwołuje do ni Bem w artykule "Grzegorz z Sanoka sali jagielońskiej kolegów wiekszych. Po waziutkich i na powietrzu wiszacych schodach, w faldzistych togach i beretach ne głowie spuszczają się bojaźliwą nogą uczeni mężowie—lecą z dołu, z góry, z pod wszystkich zakatków tej sennej budowy i, niedługo się namyślając, jedno-głośnie robią Grzegorza bakałarzem, wkrótce magistrem — choć ten w ich rozumieniu nic jeszcze nie umiał. Tymczasem Grzegorz z Sanoka, w którym wieniec bakalarstwa czerstwego rozsądku nie stłumił, zaczął już rozsiewać między swoimi, że mądrość tych tam filozofów tyle warta, co marzenia człeka drzemiacego. Jakoż wkrótce to na jaw wyszło; bo gdy niebawem Władysław Jagiełło umiera, panowie go zaklinają, aby mu nagrobek napisał... Taki to jest żywot polskiego Bakona." W kilka lat później tenże Wiszniewski w swej "Historyi literatury" w obronie Grzegorza z Sanoka przewyższył samego Włocha-panegirystę, nazwał go "prawdziwym filozofem, mężem z geniuszem nadzwyczaj-nym, pierwszym humanistą polskim, jedyna świetlana postacią wśród ciemości, w jakie pogrążyła w. XV filozofia scholastyczna 1)4, co ważniejsza, pociągnął za soba cały szereg naśladowców i bezsadnie wyznaczył swemu ulubieńcowi (Grzegorzowi) tronowe miejsce w piśmiennictwie polskiem XV w.

Dopiero w ostatnich latach gruntowniejsze badanie humanizmu w Polsce rzucilo troche inne światło na działalność i znaczenie Grzegorza z Sanoka, i tak Władysław Serdyński ("Przegląd Polski « 1867, t. III) napisał jego życiorys; Zeissberg w swojem Die polnische Geschitsschreibung des Mittelalters (Dziejopisarstwo polskie wieków średnich, przekład wyd. A. Pawińskiego, Warszawa 1877) poświęcił cały artykuł Grzegorzowi z tej jedynie racyi, że miał on skreślić historyę Władysława War-neńczyka. W IV t. "Złotej przędzy," ułożonym pod redakcyą dra Piotra Chmielowskiego (Warszawa 1887), znajdujemy opartą na podstawie obszernego życiorysu Grzegorza rzekomą jego "Elegie na śmierć królowej Zofji;" Anto-

i zagadkowe jego stanowisko w historyi literatury" (dr. w zbiorowej książce p. t. "Prawda" Lwów-Petersburg 1889 r. st. 31-36) bez litości obszedł się z Sanoczaninem; wykazał, że "Vita Gregorii Sanocei" Filipa Buonacorsi (Kallimacha) — jedyne współczesne źródło, na którem opierali się prawie wszyscy hi-storycy, nie może być brane w rachube. Kim był Kallimach? pyta się A. Bem 1)? Włoch, spiskowiec, typowy humanista, mistrz w pochlebstwie, który w 1470 r. zawitał do Polski i znalazł schronisko na dworze wolnomyślnego arbpa, pragnąc się wywdzięczyć czemś swemu dobroczyńcy i zyskać na przyszłość względy, więc na podstawie dostarczonego mu przez samego Grzego-rza materyalu wysnuł bardzo zajmującą, ale niedokładną, pełną przesadnego pa-negiryzmu biografią. Co dziwniejsza, twierdzi dalej Antoni Bem, że ten niehistoryczny dokument przyjęli historycy jako dogmat, a przyjąwszy, zaczerpnęli nadto z niego tylko to, co mogło Grzegorza postawić na świeczniku cywilizacyjnym w. XV. Tymczasem krytyczne przeczytanie biografii Kallimacha, może każdego krytycznego czytelnika doprowadzić do następującego wniosku: "Grzegorz z Sanoka był to maż o postawie okazałej, o donośnym i wdzięcznym głosie, wielostronnie uzdolniony, władający biegle językiem niemieckim i łacińskim, wolnomyślny, ale układny, niekrępujący się zasadami moralności, stoik a zarazem epikurejczyk, w stosunkach ekonomicznych obrotny, typowy humanista-dworak; zdaje się, że powabną głównie powierzchownością oraz talentem kaligraficznym i muzyczno-śpiewaczym torował sobie drogę w świecie; za granica podczas swej pięcioletniej podróży młodzieńczej utrzymuje się z przepisywania; w Krakowie wyrabia sobie stanowisko pięknym głosem; względy królewiczów Władysława i Kazimierza zjednywa sobie przeważnie kaligrafia<sup>2</sup>); znany w

<sup>1)</sup> M. Wiszniewski, Historya lit. p. t. III, 237).

<sup>1)</sup> Antoni Gustaw Bem, Studja i szkice literackie. Warsz. 1904 r.

<sup>2) &</sup>quot;Sed imprimis erat illis (Regulis) admirationi scriptura illius, cujus dignitate et decore capti, prout animus

Krakowie jako śpiewak, gdy zaczał wy- | že nie zasługuje na miano pisarza-poety, kładać Sielanki Wergiliusza ściaga do auli tłumy słuchaczów, niemców krakowskich, których zachwycał piękną deklamacya. Wierny syn rozwijajacego się już wówczas na zachodzie ducha "odrodzenia," wykształcony Sanoczanin uprawiał niezawodnie po amatorsku różne gałęzie humanistyki i próbował twórczego pióra; ale przedewszystkiem pilnował on dróg działalności praktycznej 1. Powyższy pogląd A. Bema podziela i autor, kryjący się pod kryptonimem Ig. Ch. 2) i Ks. Prof. Fijalek, najznakomitszy znawca cywilizacyi średniowiecznej, który w swej monografi » Mistrz Jakub z Paryża i uniwersytet krakowski w okresie soboru bazylejskiego" t. I, str. 233—234, powiada 3), że z "nowszych biografów Grzegorza z Sanoka jeden tylko Bem uwydatnił należycie w Grzegorzu kaligrafa i śpiewaka... Zdaniem naszem musi zgasnąć promienna i epokowa postać Sanoczanina, jako pierwszego humanisty w Polsce i pozostać jedynie wytworem mistrzowskiego pochlebstwa jego Homera, Kallimacha, któremu ulega i sam Długosz.« Rzeczywiście słowa powyższe zawierają w sobie wiele prawdy; o Grzegorzu możemy powiedzieć: "nie zaslużony, ale szczęśliwy;« filozofem, we właściwem znaczeniu tego wyrazu nie był, gdyż żadnegosy stematu nie stworzył, a zdania, które mu przypisuje np. filozofia scholastyczna, to »somnia vigilantium," poczytywanie poezyi za glówny czynnik edukacyjny,krytyka allegoryi i przypowieści Pisma S-tego, narzekanie na utrudnione rozwody w Kle katolickiem etc. etc... nie stanowia nic osobliwego, owszem odpowiadają typowym poglądom humanistów, a w szczegolności autora biografii 4); Grzegorz samego pozostawił po sobie tak mało (dwie elegie, pare epigramatów i urywek polemicznego wiersza pko bpowi Gabryelowi),

historykiem też go nazwać nie możemy; gdyż historya Władysława Warueń-czyka, którą on miał napisać, dotąd odnaleziona nie zostala: jako arbo też nikogo nie może zachwycać; był znakomitym administratorem a nigdy znakomitym pasterzem, owszem z tego, co Długosz podaje o jego śmierci, może sobie czytelnik wyrobić o nim jak najgorsze pojecie 1). Do meżów stanu też go zaliczyć nie możemy, gdyż zdala się trzymal od dworu, udawał Katona, a sam wesoly żywot pędził w Dunajewie w otoczeniu cudzoziemców. Czemże wiec jest Grzegorz z Sanoka? Zaiste "nie zasłużony, ale szczęśliwy; zdobył sobie sławę nie tem, co pisał, ale tem, co mówił; pierwszy przykład polskiego geniusza bez teki, wielkości, błyszczącej na chwilę, jako meteor, aby na wieki zagasnąć, gdyby nie włoch spekulant, co go do wyżyn podniósł 3). (Por. W. J. E. t. 25-26, str. 1005-1006; Antoni Bem, Studia i Szkice literackie, str. 17-25, Warsz, 1904 r.: Aleksander Brückner, Dzieje Liter. Polskiej, t. I, zeszyt I, Warszawa, 1902).

Grzegorz ze Stawiszyna, magister artium i profesor akad. krakowskiej, żyl w XVI w., zajmował się wydaniem dziela Priorum analeticorum Aristotelis philosophorum principis libri duo castigate. Impressi secundum exemplar Jacobi Stapulensis. Cracoviae 1510; do dziela tego napisal przedmowe O pracach Jakóba Stapulensis nad filozofja Arystotelesa. (Por. Wiszniewski, Hist. liter. pols. Kraków 1841, 8-a, t. III, str. 216-218).

Grzegorz z Szamotuł, dr. prawa kanonicznego, archidyakon poznański, penitencyaryusz kła krakowskiego, żył w XVI w. Napisal Enchiridion impedimentorum quae juxta canonicas constitutiones in matrimoniis contingunt etc. Cracoviae 1529, 8-o; Processus juris brevior Joannis Andr. per... pro tyrunculis resolutus cum practica exemplari in Regno Poloniae

cupierat, modo haec modo illa sibi exscribenda tradebant.«

ce Antoni Bem, str. 25.

Antoni Bem, Studja i szkice literackie. Warsz. 1904 r. str. 23-24. 2) Dopisek do pracy Studja i szki-

<sup>3)</sup> ibid.

<sup>4)</sup> Antoni Bem, Studya i szkice, Warsz. 1904, str. 23.

<sup>2)</sup> Histor. P. XIII, 553.

Aleksander Brückner, Dzieje Literatury Polskiej, Warszawa 1902 r t. I, zeszyt I, str. 33.

circa strepitum fori spiritualis observari solita etc. Ibd. 1531, in 8-o. G. bedac archidyakonem poznańskim miał zatarg z Krzysztofem Hegendorffem, rodem z Lipska, sprowadzonym przez bpa poznańskiego Latalskiego, by nauczał języka greckiego. Hegendorff znakomitym był nauczycielem, ale tajemnie między młodzieżą naukę Lutra szerzył. Z tego też powodu, a także i z niecheci ku greczyźnie, G. występował pko niemu i wyraźnie odszczepieńcą nazywał. Nie lubił też Jerzego z Lignicy pierwszego profesora jez. greckiego w akademii krakowskiej; walczył pko niemu wraz z innymi profesorami, uważającymi nauczanie greki za zbyteczne; wpływem swoim dokazali tego, że Jerzy został usuniety z akademii i dopiero dzięki staraniom bpa Tomickiego, po siedemnastoletniej przerwie, na katedrę języka greckiego wrócił r. 1528. (Por. Wiszniewski, *Historya li*ter. polskiej. Kraków 8-a, t. VI, str. 177, 192; t. IX, 218, 318).

X. J. N.

Grzegorz Tholosanus (Pièrre Grégoire) ucz. prawnik franc. XVI w. ur. 1540 r. w Tuluzie, był w r. 1582 prof. prawa w uniw. Pont à Mousson w Lotaryngii. Jego duch katolicki ujawnia się w pi-śmie pko Du-Moulinowi, w którem zaleca przyjęcie uchwał soboru Tryd. Reponse au conseil donné par Charles de Molins etc. Paris 1585. Pracował on nad historyą porównawczą prawa rzymskiego. Dzieła swoje zwykł ofiarowywać P. Bogu. + praw. 1595 lub 1597 Jego główne prace są nast.: Syntaxeon artis mirabilis. Lugd 1583-85; Semina atque axiomata artium etc. Cos 1612; Syntagma juris universi etc. Lugd 1812; Praeludia optimi jurisconsulti etc. Lugd 1583; Juris can. s. pontificii partitiones. Lugd. 1594; Opera ad jus pont. spe-ctantia. Francfor 1623; De injuriis; De feudi concesione i inne. (Por. Schulte, Gesch. d. Liter. d. canon. Rechts. III, 566).

Grzegorz z Tours św., bp tego miasta, pochodził ze znakomitej i bogatej rodziny z Auvergne. Był krewnym św. Gallusa bpa z Clermont, na którego dworze otrzymał staranne wychowanie i zaprawiony został w enotach chijańskich. Ur. ok. r. 543, wyświecony przez św. Awita

na dyakona G. udaje się w r. 573 w pielgrzymce do grobu św. Marcina z Tours, w celu podziękowania Bogu za uzdrowienie przez przyczynę św. Patrona. W czasie pobytu w Tours G. dal się poznać duchowieństwu i mieszkańcom z tak dobrej strony, że wszyscy zapragneli mieć go bpem, co też nastapiło po śmierci św. Eufronjusza bpa tego miasta. G. wyświęcony został w tymże roku na bpa. Zajaśniał młody pasterz odrazu na świeczniku w domu Pańskim: gorliwościa o chwałe boża, budując nowe i odnawiajac stare kly; kazaniami pociagając wiernych do życia świetego: pismami pełnemi madrości; odwagą i męstwem, gdy chodziło o zapobieżenie zgorszeniu lub o zgromienie za wystepki, nie krępując się żadnymi względami, nawet gdy chodzilo o osoby ukoronowane, jak np. sprzeciwił się wydaniu w ręce króla Chilperyka księcia Gontrana, który schronil sie do kla św. Marcina, jako do miejsca świętego; stanął w obronie św. Pretextata bpa z Rouen, pko któremu wystąpiła Fredegunda za to, że Pretextat błogosławił małżeństwo Brunchildy z Meroweuszem, wbrew jej woli zawarte. Nie wahał się nawet wystapić pko duchownym, gdy chodziło o prawdę i sprawiedliwość. W obronie czystości wiary walczył z błędami he-retyków, Żydów i innych nieprzyjąciół wiary, nie tylko siłą wymowy, głębokością nauki, ale głównie niezwykłą dobrocią i łagodnością, która podbijała serca i przywodziła do poznania i przyjecia prawdy. Bóg w szczególniejszy sposób błogosławił słudze swemu: liczne cuda działał, które Sw. przez pokorę przypisywał św. Marcinowi i innym Swiętym, których relikwie zawsze nosił na sobie. To też otaczany był czcią i szacunkiem niezwykłym. Św. Grzegorz Wielki pż przyjmował G. w r. 594 jako Świętego. Po powrocie z Rzymu G. wkrótce życie zakończył w r. 595. Pokorny maż polecił, by go pochowano przy wejściu do kła, tak aby wchodzący deptali jego grób, ale wdzięczni dyecezyanie wystawili mu wspaniały pomnik obok pomnika św. Marcina. Świeto 17 listopada. Sw. G. zostawił liczne pisma. Podzielić je można na dwa działy: a) historya swego narodu i b) żywoty Świetych. Z powodu prac historycznych św.

storvi francuskiej". Jego Historia Ec- gelii wygłoszone przez św. Bonifacego clesiastica Francorum slusznie za pierwszorzedne źródło historyi Franków uważana być może. Dzielo to obejmuje 10 ksiag, z których ostatnie 7 zawiera historye czasów w których żył Św. (Migne P. L. LXXI). Z żywotów ŚŚ. napisal G. Vitae Patrum liber unus seu Liber de vita quorundam Feliciosorum (Migne P. L. LXXI). Sa w tym zbiorze 2 księgi "de Gloria Martyrum"; ksiega "de Gloria Confessorum"; "4 ksiegi de Miraculis S. Martini"; "ksiega de Vitis Patrum". Jakkolwiek szczegóły życia i cuda podane w tych Zywotach dziwne sa i niezwykle, trudno przypuścić, aby były nieprawdopodobne, gdyż św. G. znany skądinąd jako miłośnik prawdy, nie podawałby ich bez zbadania i krytyki, z drugiej znów strony Bóg dziwny w Swietych swoich mógł chwałe ich takimi właśnie niezwykłymi cudami okazać. O św. G. m. i. pisali: Kries Car., De Gregorii Turonensis episcopi vita et scriptis dissertatio. Vratislaviae 1839, 8-o; Epinois H., De la valeur des écrits de G-e de Tours w "Annales phil. chrét." 1862, V, 85-94; Jehan L. F., Les légendes vengées ou St. Gr. de Tours historien etc. Tours 1870, 18-o; Stäckel O., Zur Kritik Gregors von Tours w "Festschr. 50 jähr. Jubil. Ferd. Ranke" 1875, str. 23; Kurth G., St. Greg. de Tours et les études classiques au VI s. w "Revue d. quest. hist. 1878, XXIV, 586 - 93: Delisle L., Un nouv. manuscrit des liores des Miracles de Grégoire de Tours w Melanges Jul. Havet." 1895, 1 — 8; Paris 1895, 8-0; Osterhage G. Bemerkungen zu Gregor von Tours kleineren Schriften. Progr. Berlin 1895, 4-0, 28 p. i w. in. (Por. Pétin, Dict. haging. 1850, t. I, k. 1252; Stang, Historiogr. eccles. Freib. 1897, 12-o, str. 24; Blanc, Dictionn. de la Pensée. 1899, t. II, ks. 1154. Bolland., Bibl. hagiogr. latina 1899, str. 549; Chevalier Ul., Répertoire des Sources historiques. Paris 1905, 4-o, t. I. kol. 1887-89).

X. J. N.

Grzegorz z Utrechtu, uczeń św. Bonifacego, a po jego śmierci zarządca bpstwa Utrechtu, pochodził z król. rodzi-

w obecności 14-to letniego Grzegorza (722 r.) takie na nim zrobiło wrażenie, że uprosił dziada swego Addule, iż mu pozwolił iść za Świętym. Towarzyszył mu też w podróży misyjnej po Turyngii a także na dwór Karlomana i Pipina, oraz w trzeciej podróży do Rzymu. Do Utrechtu przybył krótko przed śmiercią św. Bonifacego, a po śmierci jego, na nalegania pža Stefana i Pipina, zgodził się "seminare Verbum Dei in Franconia". G. przyczynił się wielce do umocnienia Chijaństwa przez założenie i utrzymanie szkoly w Utrechcie, do której przybywali młodzieńcy z różnych stron Niemiec. Zarzadzał też bpstwem Utrechtu, sam nie przyjawszy godności bpiej. † ok. r. 775. Ostatnio był opatem u ś-go Marcina w Utrechcie. (Por. Lindiger. Vita s. Georgii i Bolland, Aug. V 284; Migne XCIX, 749).

Grzegorz z Walencyi o. T. J. ur. w r. 1551 w Medina del Campo (Kastylia), wstapil do nowicyatu w Salamance, początkowo uczył filozofii w Rzymie, na-stępnie został profesorem teologii w Dillingen i Ingolsztadzie. Wezwany w r. 1598 przez pża Klemensa VIII do Rzymu uczył teologii w kolegium rzymskiem. Dla swej erudycyi nazwany zostal przez pża Doctor doctorum. Nadmierna praca wyczerpała siły uczonego jezuity, † przedwcześnie w Neapolu w r. 1603. G. zdumiewał niezwykłą znajomością P. św. i OO. Kla oraz teologii scholastycznej. Dzieła napisane przez niego rozbierają najzawilsze kwestye z teologii i filozofii scholastycznej, z calym aparatem erudycyi i zadziwiają głębokością nauki i podniosłościa pojeć. Głównem dzielem G-rza sa jego: Com-mentaria theologica et disputationes in Summam D. Thomae Aquinatis. Ingolstadii 1591, 4 vol.; 1603, wyd. 2-ie; z innych: Opuscula de sidei controversiis; De vera Christi majestate et praesentia; De numero sacramentorum N. L.; De reali Christi praesentia in Euch. et de transsubstantiatione lib. 3; De idololatria lib. 5; Examen et refutatio praecipui mysterii doctrinae calvinistarum de re eucharistica i inne. (Por. Daniel, Manuel stwa Utrechtu, pochodził z król. rodzi-ny Merowingów. Objaśnienie ewan-ler, Handlexikon der kath. TheoloX. J. N.

Grzegorz Wigilancyusz z Sambora ks., filolog, poeta, teolog z XVI w.; pochodził z bardzo ubogiej rodziny, wszystko zawdzięczał swym niezwykłym zdolnościom; wyższe studya odbył w Akad. krakowskiej; wyświęcony na kapłana cale życie poświęcił pracy pedagogicznej; wykładał przedmioty, wchodzące w zakres filologii łacińskiej i greckiej, w Czernej, Garwolinie, Przemyślu, Lwowie, w Kłodawie, gdzie uczniami jego byli dwaj bracia Pawel i św. Stanisław Kostka, a nawet w akad. krakowskiej; za sumienna i pożyteczna prace pod koniec życia mianowany został kanonikiem kollegiaty św. Anny w Krakowie. † 1573. Pisal bardzo wiele, tylko na nieszczęście był za biedny, by mógł wszystkie swe utwory drukować. Wiadomo, że całe Pismo św. ujął w formę wierszowaną; nie znalazi wydawcy, i tylko streszczenie wyszło w 1564 p. t. Polymnia. Z mniejszych jego utworów zostały ogłoszone drukiem: 1) Eklogi—sielanki, Amuntas 1561 r.; Ecloga, qua archiepiscopatum leopoliensem Paulo Tarloni gratulatur 1561; Alexius 1566 r.; 2) Epigramata, które opiewały herby Rzeczypospolitej, niektórych mężów i mężów znakomitych; 3) Poematy, z tych najważniejsze są: Censtochowa. Kraków 1568 r.; Divi Stanislai Costuli Poloni vita. Kraków 1570; w pierwszym zaznacza swą wielką miłość i nabożeństwo do Matki B. Czestochows., opisuje historyę obrazu, broni pko protestantom cu-dów, zdziałanych za przyczyna Matki Boskiej Częstochowskiej; w drugim po-daje życiorys i cuda Św. Stanisława Kostki. W tych dwóch utworach odbija się cała dusza Grzegorza z Sambora, a więc jego gorąca wiara, cześć ku N. Maryi Pannie, nabożeństwo do Św. Stanisława Kostki. W ostatnich czasach życiem i twórczością Grzegorza z Sambora zajął się profesor Wincenty Stroka; przełożył wierszem trzynastozgłoskowym na język polski *Życie Św. Stani*sława Kostki (Kraków 1894); Czestochowa (Kraków 1896), odnalazi jedyny dotad znany wiersz G-rza po polsku napisany, a mianowicie 16-wierszowy epigramat p. t. "Na herb p. Her-

gie. Regensb. 1883, 8-o, t. II, str. 197). burtów". (Por. W. E. I. t. 25 — 26, str. 1010).

> Grzegorz z Żarnowca (Żarnowita, Żarnovicius) Koszarski, apostata, głośny predykant kalwiński polski XVI w. Ur. ok. 1528 r. w miasteczku Żarnowcu (dawne wojew6dztwo Krakowskie); G. pochodził według niektórych pisarzy, z rodu szlacheckiego i zamożnego; inni są-dzą, iż był synem organisty. Nauki odbył w akademii krakow., przyjął świę-cenia kaplańskie, zasłynął nauką i wymową, to też został kanonikiem katedralnym w Krakowie. Zarażony nowinkami kalwińskiemi, poszedł za przykładem Orzechowskiego i Jana Łaskiego. ożenił się i porzucił stan kaplański. Jawnie stanał po stronie kalwinów i stał się obrońcą sekty na kazalnicy i w pismach. Wstyd go było rodziny, to też nazwisko utali i pisał się G-rz z Żarnowca. Współcześni nie znali właściwego nazwiska G-a, dopiero w 2-ej polo-wie XVIII w. uczony Józef Ant. Załuski, kanonik krakowski, wyśledził je i napisal: G-rz nazywał się Koszarski (mylnie zatem podają jego nazwisko Koszutski). W 1563 r. G-rz został współstarszym (consenior) wydziału małopol-skiego kalwińskiego i ministrem we Włoszczowej (powiecie kieleckim, niedaleko Książa). U nowego pana, Leonarda Strasza, kalwina, G-rz był kaznodzieją nadwornym i razem ze swym patronem jeździł 1570 r. na synod kalwiński do Sandomierza, gdzie radzono nad zgodą protestantów polskich (t. zw. Consensus Sandomiriensis). Pracował G-rz nad połączeniem protestantów w naszym kra-ju, którzy się rozbijali na sekty odrębne, i na synodzie Toruńskim (1595 r.) i na synodzie wileńskim (1599 r.); dysputowal, kazał wymownie. On też podpisal list wysłany do schyzmatyckiego patryarchy konstplskiego Melecyusza, z którym nasi protestanci zamierzali zawrzeć przymierze. Rok i miejsce śmierci G-a niewiadome. Z pism jego okazuje się, że żył w 1601 r. G-rz pozostał do końca życia pastorem we Włoszczowej, wyższych stanowisk mu nie powierzano. Rodzina jego zamieszkała na Litwie, Syn, Paweł był seniorem dystryktu wileńskiego. G-rz pozostawił dziela polemiczne i homiletyczne. Celuje w nich

stylem. Porównują go ze Skargą i nawet nie wahają się nazywać "Skargą kalwińskim", choć tego porównania G. nie wytrzymuje. Najważniejszem jego dziełem jest: Postylla albo wykład ewangeliey... napisane przez uczonego męża księdza Grzegorza z Zarnowca, prawdziwego kaznodzieję słowa Bożego (Kraków 1580-2, 2 t., in f.). Autor naśladował układ i porzadek Postylli ks. Wujka, który chciał zbijać; czyni to z satyrystycznem usposobieniem i złośliwemi, nieraz grubemi napaściami na Jezuitów. Dzielo to po niemiecku podał Henryk Kurzbach (r. 1587), przedrukował i opatrzył wstępem historycznym dr Teodor Haase, pastor zboru w Bielsku (Cieszyn, 1864). 1582 u Macieja Wierzbiety w Krakowie wyszła: Postulli krześcijańskiej cześć trzecia... a pastor Gilowski uzupełnił to dzieło i wydał: Postylli chijańskiej część czwarta... Po wyczerpaniu tych wydań, G-rz dał nową przejrzaną ich edycyę: Postylla albo wykłady Ewangeliey... Znowuż od samego autora z pilnością przejrzana i na wielu miejscach poprawiona i powtórnie wydana (1597 r. in fol.); dedykował to wydanie ks. Krzysztofowi Radziwiłłowi. Wujek, Grodzicki wyrzucali tym wydaniom wykręty kalwińskie, G-rz napisał: Obrona Postylli ewangelickiej t. j. odpowiedź na Apologie Jezuicką w Krakowie niedawno wydoną... (Wilno, 1591). Autor z talentem lecz z żółcią i zawziętością napada na Jezuitów. Po nadto wydał G-rz inne pisma polemiczne o Kle pko Jezuitom, czyli nauce katolickiej i pko Tytuly nowochrzceńcom i rzymianom. podaje pastor August K. Diehl w art. o G-rz (W. E. I. t. XXV—XXVI, str. 1011-1013-życiorys i ocena w duchu sekty. Sprawiedliwiej oceniono G-a w Encykl. Powsz. Orgelbr., t. X, str.

Grzegorza order ustanowiony przez Grzegorza XVI pismem aplskim "Quod summis" z dn. 1 września 1831 r., dla mężów zasłużonych około Stolicy aplskiej. Ośmiokątny krzyż ma w środku wizerunek św. Grzegorza wielki napis "Pro Deo et principe". Liczba Kawale-

erudycyą, bystrością umysłu i pięknym | 30, komturów na 70, rycerzy na 200. Mundur zielony z białemi wypustkami usta-nowił Pius IX. (Por. Moroni XXXIII, 16, Indice, III, 400).

> Grzepski Stanisław, filolog i matematyk polski ur. w r. 1526 na Mazowszu we wsi Grzepsku, kształcił się w akademii krakowskiej, otrzymał od niej stopień bakalarza w r. 1557, a później i magistra sztuk wyzwolonych; wreszcie został profesorem tejže akademii i pelnit te obowiązki do śmierci w r. 1572. Z prac G. cenne sa: Duo poemata Gregorii Nazianzeni theologii etc. Cracoviae 1561; De multiplici Siclo et talento hebraico. Item de mensuris hebraicis. tam aridorum quam liquidorum. Antverpiae 1568—cenne dzieło numizmatyczne; Geometrya t. j. miernicka nauka po polsku krótko napisana i t. d. Kraków 1565; 2 wyd. 1566 i w. i. w rekopisie pozostałych. (Por. Glaire, Diction\_ naire des sciences. Paris 1868, 8-0 t. I, str. 955; Dykeyonarz biogr' powsz., 8-o, str. 496; S. Orgelbr., Enc-powsz. 1900, 4-o, t. VI; Pelczar, Zarys dziejów kazn. Kraków 1896, t. II. str. 177). X. J. N.

> Grzybkowski Teofil, filozof, żył w XVI i pocz. XVII w. Napisal: Disputatio philosophica de Sillogismis. Ingolstadii 1604, in 4-o. (Por. Wiszniewski, Hist. liter. pols. Kraków 1844, 8-a, t. VI, str. 302).

> Grzymalowski Władysław, pisarz ludowy współczesny, napisal: Dzieje Polski w krótkim zarysie. Warszawa 1899, 8-a; Nasi święci patronowie według ks. Piotra Skargi. Tamże 1900, 16-a; Dzieje Kła powszechnego w krótkim zarysie. Tamże 1902, 8-a; Zywoty świętych i świątobliwych ludzi. Wilno 1905, 8-a, i inne.

Grzymisława zwana błogosławioną, córka Ingwara Jarosławowicza, księcia rus-kiego, od r. 1207 małżonka Leszka Bialego, matka św. Salomei i Bolesława Wstydliwego. Po zamordowaniu meża (1227) staje w obronie praw syna swego Bolesława, jako księżna Krakowa i Sandomierza, na sejmie warszawskim. pedzona przez Konrada mazowieckiego z Krakowa, a niedługo potem zmuszona rów w r. 1832 ustanowiona została na opuścić i Sandomierz udaje się na Szląsk;

w r. 1233 chce odebrać Sandomierz. lecz schwytana i ochłostana przez Konrada i osadzona na zamku, z trudem przy pomocy Klemensa z Ruszczy i opata sieciechowskiego uszła z rak prześladowcy. Pż Grzegorz IX, do którego zwróciła się G. o pomoc, zmusil Konrada do zadosyćuczenia krzywdy wyrządzone G. i jej synowi. Zwrócono G. sandomierskie, później i Kraków. Gdy Bolesław objął rządy nad państwem, Grzymisława osiadła w klasztorze Franciszkanek w Zawichoście i tu oddana dobrym uczynkom, pielegnowaniu ubogich i wychowaniu panien † w r. 1259. Dobroczynna ta pani uposażała klasztory, uwalniała lud od danin i odznaczała się miłościa prawdy i sprawiedliwości. (Por. S. Orgelbr., Enc. Powsz. 1900, VI, 401; Poczet Swiętych i błog. patr. Polski. Kraków, 32-o, n. 32).

X. J. N.

Guadagnini Jan Chrzciciel, ur. w r. 1722 w Brescii, był od r. 1760 proboszczem i archiprezbyterem m. Civitade. † w r. 1806. Napisal De antiqua paroeciarum origine deque eximia cl. epporum in parochos benignitate etc. Brixiae 1782; Vita di Arnaldo da Brescia. 1790; Cul Celibato ecclesiastico. Brixiae 1798, i inne. Wydał też wiele pism polemicznych, w których walczy z różnymi współczesnymi pisarzami duchownymi; często zapędza się za daleko i wpada w błędy, to też wiele z tych pism dostało się na indeks, zarówno jak i wyżej wspomniany życiorys Arnolda z Brescii. (Por. Hurter, Nomenclator liter. theologiae. 1895, 8-0, t. III, k. 690 i 530).

Guadalajara — arbpstwo w Meksyku (archidioec. Guadalaxarensis v. de Quadalaxara). Miasto G-a, główne w stanie meksykańskim Ialisco, leży w pobližu Rio-Grande de Santiago, liczy ok. 100 tys. mieszkańców, posiada katedre gotycką, bogato złocony kł San Jose i in. świątyń do 30; uniwersytet, semi-naryum duchowne i t. p. gmachy.— Bpstwo w G-a powstalo w r. 1548. W 1863 r. podniesiono je do godności metropolii i poddano jej suffraganie Durango, Linares, Leon, Somra i Zacatecas. Obecnie arbpstwo G-a jest metropolia dla stolic bpich Colima, Tepic, Zacate- w starożytności było staroiberejskiem

cas, Aguas Calientes. Archidyecezya G-a w r. 1906 liczyła 800 tys. wiernych, 84 parafie, 565 kaplanów świeckich, 25—zakonnych; 7 zgromadzeń zakonnych męskich, 5—żeńskich. (Por. W. E. 1. t, XXVII—XXVIII, str. 24; Werner S. J., Orbis terrarum catholicus, 1890, Friburgi Brisg., p. 219; Cath. Dir., Milw., 1906, III, 1906, III, 168; Buch-berger, Kirchliches Handlexikon, München, 1907, t. I, k. 1805).

X. C. S.

Guadelupa-bpstwo na wyspach Malych Antyllów (Ameryka środkowa), należących do Francyi (dioec. Guadelupensis seu Imae Telluris). Część zachodnia wyspy nosi nazwę Basse Terre, wschodnia—Grande Terre. W 1850 r. erygowano tu bpstwo G-a, suffraganię Bordeaux. Dyecezya obejmuje posiadłości francuskie — cale gubernatorstwo, czyli oprócz wyspy G-y, Désirade, Les Sain-tes, Petite Terre, Marie Galante, Saint Barthélemy i cześć francuska Saint-Martin, ogólem obszar 1870 km. kwadr. W r. 1906 dyecezya liczyła 182,112 wiernych, 2 archidyakonaty, 3 archiprezbyteraty, 6 dekanatów, 37 pa-rafij, 56 kaplanów, 2 męskie i 3 żeńskie zgromadzenia zakonne. (Por. W. E. I. t. XXVII—XXVIII, str. 25; Werner, Orbis terrarum catholicus. 1890, Friburgi Brisg., p. 62; Buchherger, Kirchliches Handlexikon, München, 1907, t. I, k. 1805). X. S. C.

Guadelupe - miejsce pielgrzymek w Hiszpanii. Miasto G-e leży u południo-wych stóp gór Guadelupe, w prowincyi Caceres, dzielnicy hiszpańskiej Estremadura. Miasto posiada klasztor Hieronimitów i czczony wielce obraz N. Maryi P. Obraz ten pż Grzegorz W. podarował św. Leandrowi z Sewilli. W 713 r. porwali obraz Maurowie i ukryli. Dopiero za czasów Alfonsa XI (ok. 1340 r.) odnaleziono obraz i umieszczono w bogato ozdobionym kle gotyckim w mieście G-e. (Por. W. E. I. t. XXVII -XXVIII, str. 25; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, t. I, 1907, k. 1805).

Guadix — bpstwo w Hiszpanii (dioec. Guadicensis)—Miasto G-x, w dolinie rzeki Rio de Guaix (v. Fares) polożone, Accitona" (vel Gemella). Posiada zwaliska kastelu maurytańskiego (alcazama); katedre z XVIII w. na ruinach dawnego meczetu wybudowaną; pod miastem "Ermita de San Turcuato", miejsce, gdzie poniósi śmierć meczeńska uczeń apostołów św. Torquatus, pierwszy misyonarz G-xa. Obecnie G-x jest glównem miastem obwodu w prowincyi Granada, dzielnicy hiszpańskiej Andaluzyi, liczy ok. 15 tys. mieszkańców.-Bpstwo w G-x powstało w pierwszych wiekach Kła. Bp Felix z G-x był obecny na synodzie w Elvirze (ok. 300 r.). Za czasów Maurów bostwo zniesiono; w latach 1490. 1492—93, wskrzeszono je jako sufraganie stolicy arbpiej Granady (ob.) i polączono z tytułem Baza (v. Basti). Dyecezya G-x, obecnie jest sufraganią Granady, obejmuje część prowincyi Granady. W r. 1904 liczyła ok. 117 tys. wiernych, 61 parafij, 5 dekanatów, 149 klów i kaplie, 161 kaplanów, 1 klasztor Franciszkanów i 6 zgromadzeń zakonnych żeńskich. (Por. Gams, Kirch. Gesch. von Span., 1862, t. I, 118—137; 1864, t. II, 173...; Leclercq, L'Espagne chrét., Paris 1906, 29...; Florez, Esp. Sagrada, Madr., 1766, VII, 1—53; Anuario ecles., Madr. 1904, 739—743; W. E. I. t. XXVII — XXVIII, str. 26; Werner S. J., Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890, p. 42; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, t. 1, 1907, k. 1805—6).

X. C. S.

Guamanga (Huamanga, obecnie zw. Ayacucho) - bpstwo w rzeczypospolitej Peruwiańskiej, w Ameryce Południowej (dioec. Huamanga vel Ayacuquensis).— Miasto Huamanga, w dolinie rzeki tej też nazwy położone, powstało w r. 1539 r. W 1824 r. w czasie wojny o niepodległość kraju, Hiszpanie ponieśli poražke w dolinie Ayacucho; na pamiatkę tego zwycięstwa krajowców miasto nazwano urzędownie Ayacucho. Obecnie A-o jest stolica departamentu Peru tej też nazwy, liczy ok. 12 tys. mieszkańców, posiada uniwersytet założony w r. 1677 r., katedrę z XVI w. i t. p.—B pstwo Huamanga powstało w r. zyę Ayacucho. Obecnie dyecezya A-o ków i t. d.

miastem Acci; kolonią rzymską "civitas obejmuje departament tej też nazwy, departament sasiedni Huancavelica i cześć departamentu Apurimac, zwana Andahuaylas; liczy ok. 301 tys. wiernych, 96 parafij, 212 kłów i kaplic, 120 kaplanów świeckich. (Por. W. E. I., t. V — VI, str. 565—66 art. Ayacuche; Werner S. J., Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisgor., 1890, p. 216; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, t. I, 1907, k. 1806).

X. C. S.

Guarda-bpstwo w Portugalii (dioec. Egitanensis v. Aegitanensis). Miasto G-a, główne miasto okręgu tej też nazwy w prowincyi portugalskiej Beira (w cześci zw. Beira alta) jest stolica bpstwa. Bpstwo początkowo było w Idanha Velha (Egitania Vetus); istniało już w 569 r., a podług niektórych historyków powstalo w 276 r. Początkowo bpstwo to stanowiło suffraganie metropolii w Braga (ob.) do r. 666. Gdy zas Maurowie poczeli napadami niepokoić m. Idanha, bpstwo przeniesiono do Guarda (Lancia oppidana) w r. 1199 i poddana metropolii w Kompostelli, wreszcie od 1393 r. G-a należy do prowincyi klnej Lizbońskiej. Dyecezya G-a obejmuje okrąg tej też nazwy w pro-wincyi portugalskiej Beira, liezy ok. 290 tys. wiernych, 357 parafij, 936 kłów i kaplic, 531 kaplanów. (Por. Thom. ab Incarnatione, Historia eccl. Lusitaniae, 4 v., Coimbrae, 1757 — 1763; Julius Freiherr von Minutoli, Portugal und seine Colonien ..., Stuttgart Augsburg, 2 t.; Werner, Orbis terrarum catholicus, 1890, Friburgi Brisg., p. 51; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1907, t. I., k. 1806).

X. C. S.

Guarini Guarino, pedagog i humanista, ur. w r. 1370 w Weronie, † w 1460 w Ferrarze; studya odbywał w Knstplu, był nauczycielem we Florencyi (1402), w Wenecyi (1415), w Weronie (1422); w Ferrarze (1430) gdzie nietylko nauczał na dworze księcia, ale i dzieci nbogich rodziców; pomagał też OO. Soboru, zwołanego w celu dokonania Unii. Napisal Ars diphthongandi. Boloniae 1609 jako sufragania metropolii w Lima. 1474 i póź; De differentia veri amici W 1837 r. nazwę zmienioną na dyece- et adulatoris; wiele tłumaczeń klasyGuarascci Maryusz, historyk włoski, żeńskie. (Por. W. E. I., t. XXVII— ur. w r. 1701, † w 1785, nauczyciel Ka-rola Rezzonico późniejszego pża Kle-Orbis terrarum catholicus, 1890, mensa XII, który uczynił go potem swoim pralatem domowym i kanonikiem bazyliki laterańskiej. Napisał cenne dzieła historyczne: Vitae et res gestae pontificum rom. et S. R. E. cardina-lium a Clemente X usque ad Clementem XII etc. Romae 1751; Vitae et res gestae SS. Pontificum et S. R. E. cardinalium ad Ciaconii exemplum etc. Romae 1787. W tem ostatniem dziele znajduje się część pracy Jana Pawla de Cinque i adwokata Fabrinio, którzy dopełnili dzieło wiadomościami o krďľach, o których nie zdażył napisać G. (Por. Hurter, Nomenclator literarius theol. Oeniponte 1895, 8-o, t. III, k. 353-4, Stang, Historiogr. eccle-siastica. Frib. 1897, 12-o, str. 188).

X. J. N.

Guasco A. adwokat francuski, współczesny, dr prawa, sekretarz generalny Dzieła rozszerzenia wiary w Paryżu. Napisal: L'Oeuvre de la Propagation de la foi, ses origines, ses commence-ments, ses progrès. Paris 1904, 12-o, wyd. 4-te.

#### Guastalinki ob. Angelikanki.

Guastalla—bpstwo włoskie (dioec. Guastallensis). — Miasto G-a, na prawym brzegu Padu położone, było niegdyś stolicą księstwa Reggio d'Emilia, należało do Kremony, potem do Medyolanu; w XVI w. zamieniono G-a na lenno cesarstwa, zmieniało władców; w XVIII w. należało do infanta hiszp. don Filipa, ks. Parmy. W r. 1796 Francuzi zajęli G-ę. W 1848 r. G-a przechodzi pod panowanie księcia Modeny i w tem posiadaniu pozostawała do r. 1859. Od tego czasu stała się częścią królestwa Włoskiego. Obecnie G-a jest miastem w prowincyi włoskiej Reggio d'Emilia, liczy ok. 3 tys. mieszkańców, posiada seminaryum dyecezyalne, szkołę muzyczną i bibliotekę publiczną. – Bpstwo G-a powstalo w 1828 r., erygował je pż Leon XII bulla "De commisso Nobis divinitus Dominici gregis" jako sufraganie Modeny. Dyecezya G-a obejmuje 9 gmin w prowincyi Regio, liczy ok. 65 tys. wiernych, 26 parafij, 86 kaplanów świeckich, 3 zgromadzenia zakonne dyecezya G-a liczy ok. 1,423,000 wier-

Friburgi Brisg., p. 23; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, 1907, München,

Guatemala—arbpstwo w Ameryce środkowej (archidioec. S. Jacobi Majoris de Guatemala). Guatemala stanowi jedną z 5-ciu największych republik w Ameryce środkowej. Nazwę G-a wyprowadzają z miejscowego narzecza IJhatezmala="góra wyrzucająca wode" a zatem nazwę otrzymał kraj od wulkanu Agua. Obszar rzeczypospolitej G-a wy-nosi 125,100 kilom. kwadr.; cały kraj dzielą administracyjnie na 23 departamenty.—Dzieje rzeczypospolitej G-a. W XVI w. conquistador Don Petro de Alvarado przybył do tej okolicy, zwyciężył mieszkające w G-i okolicy ludy, należące do szczepu Tolteków i u podnóża wulkanu Agua założył obecną stolicę G-a. Odtad krajem rządzili Hiszpanie. Rządy były okrutne. Miejscowa ludność opuszczała swą siedzibę. Na czele rządu stała t. zw. Audyencya królewska, choć G-a nosiła sama tytuł królestwa. W 1821 r. G-a o-głosiła niepodległość, w 1824 r. urzą-dzono rzeczpospolitą G-ę. W 1838 r. i 1840 r. partya niezadowolonych, pod wodzą Rafaela Carrery podniosła rokosz, Carrera został dyktatorem. Rewolucya z 1871 r. przyczyniła się do zmiany urządzeń rzeczypospolitej G-i.-Miasto G-a Nueva, czyli S. Jago de G-a, stolica rzeczypospolitej, zostala założona w XVI w.; w 1776 r. G-a stala się stolicą kraju. Miasto posiada liczne kły i klasztory, uniwersytet z biblioteką, ratusz i wielki szpital św. Jana, szkoły, banki i t. p.; liczy ok. 72 tys. mieszkańców.-Bpstwo w G-a powstało w 1534 r., erygowane przez bullę "Illius suffulti praevideo". Do godności metropolii podniesiono je w 1743 r. Arbp rezyduje w stolicy rzeczypospolitej, G-a Nueva. Do prowincyi klnej G-a należą bpstwa: Comayagua (ob.), obejmujące rzeczpospolita Honduras; San José de Costorica, obejmujące rzeczp. Kostorykę; Nikaragua—rzeczp, tej też nazwy i wi-karyat apostolski Honduras brytyjski (Britisch Honduras albo Belize). Archinych, 124 kly i kaplice, 107 parafij, kaplanów świeckich 120. zakonnych—15. (Por. W. E. I. t. XXVII i XXVIII, str. 34—8; Werner S. J., Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisgoviae, 1890, p. 221—2; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, t. I, 1907, k. 1807).

X. C. S.

Guayaquil-bpstwo w Ecuadorze (dioec. Guayaquilensis). - Miasto G-il, glówny port w Ecuadorze i główne miasto prowincyi Guayas, powstało w XVI w. Franciszek de Orellana założył je w r. 1537 i dal nazwe Culenta. Miasto przechodziło różne klęski żywiolowe, napady, i dziś jest bardzo niezdrowe, choć liczy ok. 52 tys mieszkańców, dużo też przebywa tu cudzoziemców. Miasto posiada katedre, szpitale, szkoły, bank, ratusz i t. p.—Bpstwo w G-l powstało dopiero w 1837 r. z części terytoryum dvecezyi Cuenca, mianowicie z prowincyi Guayas i "los Rios", czyli obszaru 29,795 kilom, kwadr. Dyecezya G-1, suffragania metropolii Quito liczy ok. 95 tys. wiernych, 52 kły i kaplice, 33 parafie, 13 t. zw. wiceparafij; pracuje tu ok. 60 kaplanów świeckich, ok. 20 zakonnych. (Por. W. E. I. t. XXVII – XXVIII, str. 39; Werner S. J., Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890, p. 214—5; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München 1907, t. I, k. 1807--08). X. C. S.

Gubbio-bpstwo włoskie (dioec. Eugubina).-Miasto G-o na poludniowem zboczu Apeninu Rzymskiego położone, w starożytności nosiło nazwę Iguvium; w wiekach średn.-Eugubium. Obecnie G-o jest miastem we włoskiej prowincyi Perugii, posiada katedrę z XIII w.; pamiątkowy pałac z XIV w.; palazzo du-cale z XV w.; szkoły; liczy ok. 6 tys. mieszkańców. — Bpstwo w Go powstało w V w., zależy ono bezpośrednio od Stolicy Aplskiej. Dyecezya G-a obejmuje 4 gminy w prowincyi Perugii. W 1906 r. liczyła 39,623 wiernych, 65 parafii, 308 kłów i kaplic, 86 kaplanów świeckich, 23—zakonnych; 6 zgromadzeń zakonnych meskch a 11-żeńskich. (Por. W. E. I, t. XXVII — XXVIII, str. 40; Werner S. J., Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890, p. 12; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, t. I. 1907, k. 1808).

Gudenus Maurycy, konwertyta ur. 11 kwiet. 1596 w Kassel. † 1680, pochodził z rodziny niderlandzkiej. Skończywszy studya teol. w Marburgu został 1625 pastorem kalwińskim w Abterode. Zarzadzone przez regenta ks. Ludwika Darmstadzkiego zmiany religiine, zniewoliły G. do wejścia w siebie, czego nastepstwem było jego nawrócenie się r. 1630, co opisał w liście do szwagra swego superintendenta w Kaslu dra Pawła Steina i do OO. Jezuitów. G. po wielu przeciwnościach został amtmanem w Treffurcie pod Moguncya i na tem stanowisku dożył 84 lat. Dziela jego Mensa Neophyti etc. wyd. w 1686 r. zawiera obok wspomnianych dwóch listów, wewnetrzne dzieje jego nawrócenia Synowie jego zajęli wysokie stanowiska, (Jan Daniel był bpem sufraganem w Moguncyi) i stali się założycielami dostojnej rodziny, która dotąd posiada znaczne wplywy w Austryi. (Por. Räss, Convertiten, V 363; Jöcher-Adelung, Ge-lehrten lexikon).

Gudula św. panna, patronka Brukselli, ur. ok. r. 650 w Brabancyi, † d. 8 sty-cznia 712 r., była córką hr. Witgera i św. Amalbergi, siostrą św. Ameberta i św. Reneldy. Wychowała się przy swej chrzestnej matce św. Gertrudzie, w klasztorze w Nivelle, i pozostawała tam do jej śmierci w r. 659. Powróciwszy do ojca żyła jak zakonnica; ofiarowała Bogu swe dziewictwo i utworzywszy sobie przy doma ojcowskim rodzaj pustelni, w poście, modlitwie i dobrych uczynkach pedziła dni swoje. Codziennie bardzo rano chodziła ze służąca, do oddalonego o pół mili, kła Najśw. Zbawiciela w Morzelle na msze św. Mimo tak umartwionego życia dożyła podeszłego wieku i + w r. 712. Pochowana w Ham. Za Karola W. ciało jej zostało przeniesione do kła Najśw. Zbawiciela w Morzelle, przy którym ten książe wybudował klasztor żeński p. n. Sainte Goule. W roku 978 Karol ks. lotaryński przeniósł relikwie Św. do Saint-Gery w Bruxelli, a w roku 1704 umieszczono je we wspaniałej kolegiacie św. Michala, dziś w katedrze, pod wezwaniem św. G. Święto 8-go stycznia. (Por. Pétin, Dict. hagiogr. 1850, t. I, k. 1268; Glaire, Dictionnaire. 8-o, t. I, str. 957; Buchberger, Kirchl. Handlex. 1907,

4-o, t. I, k. 1808; Biogr. Belge. VIII. 1884, str. 397 i nst.). X, J, N,

Guenebault Ludwik Jan, archeolog francuski, ur. 1789 w Parvžu. um. 1878 tamże. Był współpracownikiem "Revue archéologique, ", Magasin pittoresque" i "Revue sphragistique." Wydał cały szereg dzieł, zawierających dużo cennego materyalu jak np. Dictionnaire iconographique des monuments de l'antiquité chrétienne et du moyen âge depuis le Bas—Empire jusqu'a la fin du XVI siècle, Paris, 1844, 2 vol.; Dictionnaire iconographique Saints, Paris, 1850; Tableau historique del'influence des papes sur les beaux arts w "Annales de philosophie chrétienne." t. X, XI i XIII i wiele innych.

Guenée Antoni ks. ur. w r. 1717 w Etampes z ubogich rodziców, był profesorem retoryki w uniw. paryskim po sławnym Rollin'ie od r. 1741, członek akademii "napisów" i kanonik, † jako 86-letni stärzec w r. 1803. Z pism ks. G. największy rozgłos miały jego Lettres de quelques Juifs portugais, allemands et polonais à M. de Voltaire. 1769, in 8-o. W książce tej uczony kapłan występuje z całym aparatem naukowym pko bluźniercy, wyka-zując metodycznie i dowodnie zbijając falsz, złą wiarę, ignorancyę i sprzeczności, napotykane na każdej karcie dzieł Voltaire'a; trudno za prawdę znaleźć coś gruntowniej z tego rodzaju rozpraw napisanego. To też książkę przyjęto z uznaniem w świecie naukowym, a i sam Voltaire byl nia do żywego dotkniety, jak widać z jego listu, pisanego do d'Alembert'a (d. 8 grud. 1776 r.). Książkę te przedrukowywano kilkakrotnie i uzupelniano różnemi innemi pis- 8-o, t. III, k. 1352).

mami pko Voltaire'owi. Wyd. 7-me u-kazało się w r. 1815, 4 vol. in 12-o. Z innych pism G, godne sa zaznaczenia: Lu réligion chrétienne démontrée etc, Paris 1754, in 12-o; Observations sur l'histoire et sur les preuves de la résurrection de J. Chr. 1757, i inne. (Por. Daniel, Manuel des Sciences. Paris 1903, 8-o, str. 512; Hurter. Nomenclator lit. theol. 1895, 8-0, t. III). X. J. N.

Guenot C. ks., pisarz francuski współczesny, autor opowiadań historycznych opartych na faktach p. t. Epopées de l'Histoire de France, w 44 tomach. Autor nie olśniewa czytelników erudycya, zajmujaco jednak opowiada i nie bez talentu dramatycznego. Do prawdziwych perel literatury powieściowej francuskiej, szczególniej dla młodzieży, zaliczyć można: Le Kalifah de Beni Salem; La baronne de Rosemberg; Le dernier des Lochleven i t. d. (Por. Bethléem, Romans à lire etc. Cambrai 1906, 12-o, wyd. 3-ie, str. 307-8).

Guépin Alfons dom, benedyktyn z Solesmes, napisal znane dzielo Un Apôtre de l'Union des Eglises au XVII siècle. S. Jozaphat et l'Eglise grécoslave en Pologne. Poitiers 1874, 2 vol. in 8-o; 2 wyd. Paris et Poitiers 1897-98, 2 vol. in 8-o. Na podstawie tego dziela wydano po polsku Zywot św. Józafata Kuncewicza, męczennika arcbpa połockiego, rit. gr., opowiedziany na tle historyi Kościoła ruskiego, według dziela... z przedmowa ks. Kalinki C. R. Lwów 1885, 8-a. (Por. Blanc, Répertoire bibliographique. Paris 1902, 8-a, str. 186; Hurter, Nomenclator literarius theologiae. Oeniponte 1895,

## SPIS AUTORÓW.

Oprócz wymienionych w poprzednich tomach Encyklopedyi, przyjęli nadto udział w t. XI-XII i XlII-XIV następujący autorowie:

M. B. — Bartynowski Maryan.
X. K. B. — Ks. Dr. Bączkiewicz Kazimierz, prof. semin. warsz. Ks. Błachut Augustyn, kanonik reg. later.
M. G. — Godlewski Mścisław, redaktor.
Dr. Pr. — Dr. Pruszyński Jan.
X. B. S. — Ks. Sienicki Bronisław, prefekt szkół.

PODRĘCZNA ENCYKLOPEDYA KOŚCIELNA.

## PODRĘCZNA

# ENCYKLOPEDYA KOŚCIELNA

#### **OPRACOWANA**

pod kierunkiem ks. ks. Stan. Galla, Jana Niedzielskiego, Henr. Przezdzieckiego, Czesł. Sokołowskiego, Ant. Szlagowskiego, Ant. Tauera i redaktora ks. Zygmunta Chełmickiego.



G.—H.

Tom XV-XVI.



### WARSZAWA

Skład główny w księgarni Gebethnera i Wolffa KRAKÓW — G. Gebethner i S-ka

1908,



Guéranger Prosper Ludwik Paschalis, opat benedyktyński z Solesmes i sławny liturgista francuski, ur. w r. 1805 w Sablé. Uczył się w Angers, następnie w wielkiem seminaryum w Le Mans, gdzie okazał wielkie zdolności i niemniejszy zapal do nauk. Wyświęcony na kapłana w r. 1827, został wkrótce profesorem i sekretarzem bpa w la Myre. G. wpadł pewnego razu do reki brewiarz i mszał rzymski; zachwycony pięknością i powagą rytu rzymskiego, porzucił za pozwoleniem bpa ryt dyecezyalny i odtąd używał rzymskiego. Wtedy właśnie powział myśl zaprowadzenia w całej Francyi rytu rzymskiego, zastąpionego od czasów "swobód gallikańskich" (ob.) rytami dyecezyalnymi, różnymi w każdej niemal dyecezyi, Tak gorąco w tym kierunku pracował, że odniósł w tej mierze zupełne zwycięstwo. G-i także należy sie zasługa odnowienia zakonu Benedyktynów we Francyi i doprowadzenia go do pierwotnej świetności; nietylko bowiem odnowił surowość życia zakonnego, ale potrafił w zakonnikach zaszczepić zamiłowanie do nauk i swoim szczególniej przykładem zapalić ich do studyów naukowych, których owoce dotąd są widoczne. W tym celu nabył w r. 1833 dawne opactwo benedyktyńskie w Solesmes, już od r. 1802 opuszczone, które wraz z towarzyszami objął i chcąc trwa-

ty, udał się w r. 1836 do Rzymu, odbył nowicyat i w r. 1837 po złożeniu, profesyi, jako opat odnowionego przez się zgromadzenia, przybył do Francyi. O działalności literackiej G-a dużo dałoby się powiedzieć. Zadziwiającą jest rzeczą, jak i kiedy zdołał ten zakonnikobywatel tak wielka liczbę dzieł napisac, przy tylu różnorodnych zajęciach i obowiązkach. Najważniejszem dzielem G-a sa jego Institutions liturgiques. Paris 1840-52, 3 vol.; dzieło to o jedności liturgii we Francyi, wywołało wielkie poruszenie, nawet wśród b-pów i posypaly się liczne p-ko niemu zarzuty, na które G. gruntownie i naukowo odpowiedział w szeregu prac: Défense des Institutions. Paris 1844; Nouv. défense, tamże 1846; 1847. Niemniej ważne jest dzieło, odznaczające się bogactwem treści i wykazujące całą piękność liturgii katolickiej p. t. L'année liturgique. Paris 1841 – 1901 12-o, 15 vol. Pisat tež w sprawie dogmatu Niepokalanego Poczęcia i bronił nieomylności pskiej pko Gratry'emu i Dupanloup'owi. Cenne też jest jego dzieło Pontificale Romanum Józefa Catalano, które wydał z objaśnieniami i uzupełnieniami (Parisiis 1850-52, 3 v. in fol.) Z innych prac wymieniamy: De la Monarchie pontificale, Paris 1870; Origines de l'eglise romaine. Tamze 1836; Histoire de le zgromadzeniu swemu dać fundamen- Ste Cécile. Tamże 1848; Enchiridion

vitam et laudes s. monach. occid. patr. Tamže 1862; Les exercices de Ste Gertrude. Tamże 1872; wyd. 2-ie; La regle de st. Benoit. 1868; Sainte Cécile et la Societé romainé. Tambe 1874, 2 wyd; Essai sur la médaille de st. Benoit. Tamże 1865, wyd. 4-te; jest w polskim przekładzie p. t. Wiadomość o medalu czyli krzyżu św. Benedykta i t. d. Warszawa 1889, 16-ka; ost. wyd. 6-te tamże 1900, 16-a; Conférences sur la vie chrétienne. 1880; Mélanges de Liturgie, d'Histoire et de Théologie. 1887, i inne. Dokladny spis wszystkich dzieł G. znajduje sie w "Bibliographie des Bénédictins de la Congr. de France". Solesmes 1889, str. 1—33.—G. † w r. 1875 w Solesmes. Mowe pogrzebową nad zwłokami wypowiedział bp. Pie z Poitiers, a pż Pius IX o zasługach G-a wydał osobne bre-(Por. Blanc, Dict. univ. de la Pensee. Paris 1899, 4-0, L. I, k. 1417; Bund, Catalogus auctorum. 1900, 8-0, str. 79 - 70; Hurter, *Nomenclator liter*. 1895, 8-0, t. III. k. 1474-78; Schäfler, Handl. der kath. Theologie t. II, str.

Guercino, właściwie Jan Franciszek Barbieri, przezwany G., t. j. zezowaty, ur. 8 lutego 1591 w Cento pod Bolonia, najznakomitszy malarz szkoły bołońskiej, odznaczył się utworami pełnymi życia i prawdy. Powolany do Bolonii 1615 r. przez krdła Ludovisiego, późniejszego pża Grzegorza XV, G. wyma-lował dla niego trzy obrazy: Wskrzesze-nie córki Jaira, Zuzannę i Powrót syna marnotrawnego. Powrócił do Cento, gdzie ciagle pracował aż do powołania go do Rzymu przez pża Grzegorza XV w 1621 r. G. wykonał w przeciągu 3 lat w Rzymie najpiękniejsze swoje dzieła: dwa wspaniałe plafony w willi Ludovisi i obraz, przedstawiający męczeństwo św. Petronilli, przeznaczony do kła św. Piotra, a obecnie przechowywany w galeryi obrazów na Kapitolu. G. po śmierci Grzegorza XV powrócił do Cento, gdzie otoczony młodymi artystami, stanowił jakby szkołe, w której wiele cennych dzieł powstało. Po smierci Guido-Reniego 1642 powołany do Bolonii, stał się glowa tamtejszej szkoly. G. malował

benedictionum, complectens regulam, malarstwa religijnego najwiecej odpowiadał jego upodobaniom artystycznym. W obrazach G-a uderza poprawny rysunek, umiejętny układ figur oraz świetny koloryt. G. należał do największych powag w szkole bolońskiej i w calvch Włoszech. † d. 22 grudnia 1666 r. w Bolonii. Pozostawił wielu uczniów i naśladowców. (Por. Calvi, Notizie della vita di G. F. Barbieri, Bolonia 1842; H. Zanitschek, Die Malerschule von Bologna, Leipzig, 1879). X. S. G.

> Guericke Henryk, teolog luterański, ur. w r. 1803 w Wettinie, był profesorem teologii w Halli, † w r. 1878. pisal: De schola, quae Alexandriae floruit, catechetica. 1824-25, 2 vol in 8-0; Gesammtgeschichte des N. Test. Leipzig 1854; Allgemeine christliche Symbolik. Tamze 1861; Lehrbuch der christl. Archeologie. Tamże 1859, 2 wyd., i inne.

Guericus blogosł. opat z Igny w połowie XII w., z powodu żywota bogobojnego i wymowy porywającej, był ozdo-bą współczesnych. Ur. w Tournai w Belgii, był kanonikiem i scholastykiem szkoly katedralnej. Porwany sławą św. Bernarda, udał się do Clairvaux, aby poznać slynnego opata, który zrobil nań tak potężne wrażenie, że wyrzekł się prebendy i przywdział habit zakonny. Św. Bernard, widząc jego wielką pobożność i prawdziwego ducha zakonnego, naznaczył go w 1158 r. opatem w Igny, po rezygnacyi z tego stanowiska blog. Humberta. Zasłynał wnet porywającą wymowa, lecz widząc zbliżająca się śmierć, spalił rękopisy swoich kazań, w obawie, aby nie przekroczył reguly ogłaszając pisma bez zezwolenia kapituły generalnej. Na szczeście uczniowie jego posiadali 4 odpisy i dzięki temu mamy jego 55 mów i homilij wygłoszonych do braci zakonnych, które ze wszech miar usprawiedliwiają jego sławę kaznodziejska. Mabillon nie wacha się porównywać go ze św. Bernardem. Jan de Gaigny, wydał w r. 1539 w Paryżu mowy G-a p. t. "D. Guerrici abbatis Igniae sermones antiqui eruditionis et consolationis pleni. Rok śmierci G. stanowią jedni na 1157, inni na 1155 r. Menologium z Clairvaux jako dzień śmierci wymienia obrazy treści najrozmaitszej, chociaż dział 19 sierp. (por. De Visen "Bibliot. script. Ord. Cist." od olt. 130; "Bibliogr. rius theol. Oeniponte 1895, 8-o, t. III, nation. belge" VIII, 1885). (Ch.)

Guerin Jerzy Maurycy i Eugenia de, brat i siostra, pisarze francuscy katoliccy. Jerzy ur. w Langwedocyi w r. 1810, † w 1839. Zostawił wiele prac zaczę-tych. Pcczątkowo uległ G. wpływowi Lamennais'a. Cenne są jego: Le Cen-taure poemat, drukowany w "Revue des Deux Mondes" w maju 1840 r.; Journal intime wiązanka pieknych mysli i uczuć serca.—Eugenia ur. w r. 1805, † w r. 1848, Miała zamiar napisać caly szereg opowiadań pod ogólną nazwą Enfantines, leez tylko pozostały z nich urywki, jak np. piękny utwór L'Ange joujou. Pozostawiła także Dziennik, w którym przebija piękna i myśląca dusza autorki. (Por. Guérin mgr., Dictionnaire des Dictionnaires. 4-o, t. V, str. 104; Blanc. Dict. univers. de la Pensée. 1899, 4-o, t. I).

Guérin Ludwik Franciszek, pisarz katolicki francuski, ur. w r. 1814, był członkiem akademii rzymskiej do obrony wiary katolickiej; redagował "Memorial catholique", Napisal Dictionnaire de l'histoire universelle de l'Eglise etc. Paris 1844-73 (w wyd. Enc. Migne'a, s. III, t. 50 i nast.); Manuel d'histoire des conciles etc. Tamze 1846— 56, 2 vol. in 8-o. (Por. Hurter, Nomencl. lit. theologiae. Oeniponte 1893, 8-o, t. III, k. 1326),

Guerin Pawel, szambelan honorowy pski, napisal Les Petits Bollandistes, Vies des Saints de l'Ancien et du Nouv. Test., des Martyrs etc. Bar le Duc 1860—1873, 17 vol. in 8-o; 7 edit. 20 vol. in 8-o; 10 edit., tamže 1890; Les Concils généraux et particuliers. Bar le Duc. 1868—69, 3 vol. 8-o; tož samo Paris, Savaète, 1897, 4 vol. in 8-o; Vie des Saints. Edition artistique illustrée. Paris, Palmé, 1883 i nst; Dictionnaire des Dictionnaires, encyclopédie universelle des lettres, des sciences et des arts. Tamze 1884-90, 6 vol. in 4-0; Nouv. dictionnaire univers. illustré. 1862; Le Palmier séraphique ou Vies des Saints des hommes et des femmes illustres de tous les Ordres de Saint François. 12 vol. in 8-o, i inne. (Por. Hurter, Nomenclator litera- sarka i poetka francuska, ur. w r. 1835.

k. 1342; Blanc, Répertoire bibliogr. 1902, 8-0, str. 186). X. J. N.

Guerin du Rocher Piotr. T. J.: archeolog francuski, ur 1 marca 1731 r. w Falaise. Po skasowaniu Jezuitów we Francwi 1764 r. udal sie do Włoch i Niemiec, a następnie został profesorem prawa kanonicznego w Polsce. Wróciwszy do kraju, nie chciał złożyć przysiegi włożonej na mężów kościelnych i porabany został 3 wrześ. 1792 r. Dzieło jego: Histoire véritable des temps fabuleux, Paris, 1777, 3 t. in folio, Bisontione 1824 t. 5 in 8-0; Avenione 1841, w którem dowodzi, że Pismo św. jest jedynem źródłem do poznania dziejów ludów starożytnych, było w swoim czasie przedmiotem ostrej krytyki Voltaire'a; Guigne'a, Anquetila i d-ra Voisina (Por. Hurter, Nomenclator literarius t. III p. 254; Backer 1,2322; Sommervogel 1,1730; Biogr. univ. 19,27; Feller 4,295). X. S. G.

Guérin Wiktor podróżnik i pisarz francuski w XIX w., komandor orderu św. Grzegorza Wielkiego, zasłużony profesor retoryki, członek francuskiego towarzystwa geograficznego i starożytności w Atenach. Odbywał liczne podróże w celach naukowych do Afryki i na Wschód. Ogłosił drukiem poważne i naukowo traktowane dziela: Description géographique, historique et archéologique de la Palestine etc. Paris 1896-80, 3 vol. in 3 tom.; Terre Sainte, son histoire, ses souvenirs, ses sites, ses monuments, tamże 1881-83, 2 vol in fol.-dzielo nagrodzone przez akademię; Jerusalem, son histoire, sa description, ses établissements religieux, tamže 1889, in 8-o; Patmos et Samos; La France catholique en Tunisie, en Tripolitaine et à Malte; La France catholique en Egypte; La Terre Sainte, Jérusalem et le nord de la Judée. Paris 1897, i inne. (Por. De Gubernatis, Dictionnaire internat. des Ecrivains. Florence 1890. 4-o, t. II, str. 1116; Hurter, Nomenclator literarius thevl. Oeniponte 1893, 8-o, t. III, k. 1326; Blanc Répertoire bibliogr. Paris 1902, 8-0, str. 186). X. J. N.

Guerrier de Haupt Marya, romansopi-

Napisala wiele zajmujących romansów w duchu na ogół dosyć religijnym i moralnym. Z pomiędzy nich najcelniejsze miejsce zajmuje pietystyczny romans Marthe, nagrodzony przez akademie francuska, choć Bourget zarzuca autorce nieznajomość życia rzeczywistego i obfitość oklepanych frazesów, Z innych: Handzia la Gitane; Le roman d'une athée; L'Institution Leroux; Uu châtelain au XIX siècle; Vanda i inne. (Por. Bethleem. Romans à lire. Cambrai 1906, 12-o, str. 308).

Guers E. ks. współczesny, kanonik, misyonarz aplski, był regensem wielkiego seminaryum. Napisal Manuel oratoire des Pasteurs et des Prédicateurs d'après Bourdaloue, 8-o; Un Apôtre. du Père Emil Saladin etc. 8-o.

Guesde Mateusz Bazyli zwany Juljuszem, socyalista francuski, ur. w Paryżu w r. 1845, był współpracownikiem Karola Marksa, podróżował do Szwajcaryi, w r. 1880 powrócił do Francyi i zaślubił córkę Karola Marksa. Pod wpływem teścia rozpoczał propagande pojeć jego we Francyi. Zostawszy deputowanym był przedstawicielem i obrońcą odłamu socyalistów, których nawet nazwano od nazwiska przywódcy Guesdistami. Napisal Essai de catéchisme socialiste. 1878; Collectivisme et révolution. 1875; Quatre ans de lutte de classe à la Chambre 1893—98. Paris 1901, 18-0, 2 vol; Le Socialisme au jour le jour. Tamze 1899, in 12-0; Etat politique et morale de classe. Tamže 1901, in 12-o; i inne. (Por. Blanc, Lictionnaire de la Philosophie. 1906, 4-o, k. 912; Tenže, Répertoire bibliogr. 1902, 8 oj str. 186; Tenže, Hist. de la Philosophie. 1896, 12-o, t. III). X. J. N.

Guessmann, Gussman albo Gysmann o T. J., ur. w Wolkerstorf w r. 1741, wstapił do zakonu w r. 1756. Otrzymał polecenie udania się do Chin na misye, gdy Towarzystwo zostało skasowane. Został więc w Europie i uczyl fizyki we Lwowie i Wiedniu; w r. 1805 wrócił do Towarzystwa do konwentu w Seitensetten, aby w ciszy klasztornej przygotować do druku 2-ie wyd. swego dziela o dawności ziemi, gdy † podczas tej pracy

nomicae Anni Bissexti 1776 etc. Viennae 1775, in 8 o: Beiträge zur Bestimmung des Alters unserer Erde. Wien 1782–83, 8-0, 2 cz.; Lithophylacium Mittisianum etc. Viennae 1785, 8 o Ueber die alten Thierkreise in Egyp-Tamze 1801, 8-o; Ueber die Berechnung der Cometen-Bahnen. Wien 1803, 8-0, i inne. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. 1892, 4-0, t. III, k. 1921-X, J, N

Guettée Aimé Franciszek Włodzimierz ks apostata, ur. w Blois w r. 1816, skończył tamże seminaryum i został proboszczem w Saint-Denis-sur-Loire W r. 1850 został profesorem w instytucie duchownym, w 1851 kapelanem przytulku św. Ludwika. Przejęty zasadami jansenistowskiemi wystąpił w duchu nieprzyjaznym Kłowi w ksiażce Histoire de l'Eglise de France. 1847-56, in 8-o, 12 vol., która dostala sie na indeks. Po tym fakcie protektor G-a arbp paryski Sibour, cofnał się ze swa opieka, a G. porzucił swe obowiazki w r. 1856, a w r. 1862 wyraźnie zerwal z Klem przyjał prawosławie. Oprócz wyżej cytowanego dziela i wielu broszur polemicznych G. napisal: Histoire des Jesuites. 1858-59, 3 vol. in 8-0; Lettres au Père Gagarin etc. 1867, in 8-0; E. Renan devant la science. 1864, in 8-0; Histoire de l'Eglise depuis la naissance de N. S. etc. 1870-74, t. I-III; Exposition de la doctrine de l'Eglise cath. orthodoxe. Bruxelles, 2 édit. 1887, in 32-o; Souvenirs d'un prêtre romain devenu prêtre orthodoxe. 1890, 8 o, i inne. G. wydawał także w duchu wrogim Klowi czasopismo "L'Observateur catholique" 1855-66; i w duchu przyjętego przez się wyznania "L'Union chrétienne" 1859 i nast. (Por. Vapereau, Diction. des Contemporains 1895 4-c. k. 731; Orgelbr., Encyk. powsz. 1900, 4-0, t, VI). X. J. N.

Guevara Aptoni, pisarz ascetyczny, hiszpan zakonu Franciszkanów, był kaznodzieja dworskim i kronikarzem Karola V, któremu zwykle towarzyszył w podróżach, † d. 10 Kwietnia 1544 r. jako biskup Mondonedo. Jego dziela dydak-tyczno-retoryczne miały wielkie powo-dzenie, zwłaszcza Marco Aurelio o Rewr. 1806. Napisal: Ephemerides Astro- lox de Principes, Vallisoleti, 1529; Monte Calvario sive de mysteris dominicae passionis ac de verbis Domini in cruce pendentis, Salmanticae, 1542; 1545; 1582; Oratorio de Religiosos y exercicio de virtuosos, Pinciae 1542; Aviso de Privados y doctrina de Cortesanos, Compluti 1592; Epistolae familiares Pinciae 1539. Znaczenie pism G. polega na wpływie, jaki wywierały na współczesnych. Listy jego znajdują się w t. XIII zbioru "Biblioteca de autores espanoles" (Por. Hurter, Nomenclator literarius, IV, 1343).

X. S. G.

Guevara Józef ks. T. J., ur. w r. 1719 w Rexas, (dyec. toledańska). Wstąpił do zakonu w prowincyi Paragwaju w r. 1732. Przeniesiony do Włoch otrzymał póżniej kanonikat w Spello po r. 1772. † w r. 1806. Napisał: Dissertatio Antiblasiana etc. Venetiis 1765—w której broni kultu N. Serca P. Jezusa; Dissertatio hist.-dogm. de Sacrarum imoginum cultu etc. Fulginiae 1789, 4-0; Risposta all'anonimo della lettera sopra la vicinanza del giudicio universale etc. Fuligno 1790. 8-0; Historia del Paraguay, Rio de la Plata y Tucuman etc. Buenos-Aires. 1836, fol. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. 1892, 4-0, t. III, k. 1923).

Guggenbichler Gaudencyusz ksiądz, z zakonu Braci Mniejszych, exgenerał zakonu, wspołczesny, napisal: Apostolat des Gebetes. 1865, 11 wyd. 1896; Der Orden der ewigen Anbetung in seiner Aufgabe und in seiner Geschichte. 1869; Manuductio spiritualis per vitam quo-tid. 1874; Gegenwärtiger Stand der Missionen der Franziscaner u. Kapuziner etc. 1876; Beiträge z. Kirchengeschichte des XVI und XVII Jahrh. t. I. 1880: Introductio ad vitam seraphicam etc. 1882, 2 wyd. w 2 t. 1899; Christliche Asceze. 1887; Statuten der erhw. Schulschwestern vom III Orden des hl. Francis. in Tirol. 1892; "Orate Fratres" sive Euchologium ad usum Sacerdotum et Clericorum. 1901; "Studiosus Romano-Catholicus", der röm.-kath. Student. 1907, i inne. (Por. Keiters, Katholisch. literat.-kalender. 1902, 16-o, str. 98).

Gügler Józef Henryk Aloizy, teolog, ur. w r. 1782 w Udligenschwyl pod

Lucerną. Od dzieciństwa wielkie miał upodobanie w czytaniu Pisma św., tak, że wielką część tekstów śś. umiał na pamieć. Teologie i filologie studyował w Landshut, razem ze swoim serdecz. nym przyjacielem Józefem Widmarem. Był też w stosunkach przyjaźni z profesorami akademii Sailerem i Zimmerem. Powróciwszy do ojczyzny, jeszcze przed świeceniami kapłańskiemi, mianowany został profesorem egzegezy biblijnej w lyceum w r. 1805, wspólnie pracując z kolegami swymi, również profesorami Widmanem i Geigerem, nad odnowieniem ducha religijnego i rozbudzeniu zamiłowania do wiedzy teologicznej, czerpanej z czystych źródeł, skutecznie tym sposobem pracujac nad wykorzenieniem zgubnych zasad wessenbergiańskich, które jeszcze blakały się w granicach da-wnej dyecezyi konstancyeńskiej. Później nauczał także i teologii pasterskiej; w r. 1816 mianowany kanonikiem. † w r. 1827, opłakiwany przez uczniów i słuchaczów swoich, których porywającą swą wymową potrafił ożywiać i do pracy na-ukowej zapalać. Główniejsze dzieła G-a są: Die helige Kunst. Landshut 1814; Darstellung u. Erklärung der hl. Schrift etc. Luzern 1817—18. Toż samo dzieło do N. T. wyszło w Lucernie w r. 1828; Ziffern der Sphinx etc. Solothurn 1819; Privatvorträge üb. das Evang. des hl. Johannes etc. Sarmenstorf 1842, 2 vol. in 12-o; Die Zeichen der gegenwärtigen Zeit im Guten etc. Luzern 1823, i inne. (Por. Hurter. Nomencl. lit. theol. Oeniponte 1885, 8-o, t. III, k. 800-802).

Guglielmotti Albert o. dominikanin, znakomity historyk włoski, ur. w r. 1812 w Civitavecchia, + w 1886; majac 15 lat wstapil do Dominikanów w Rzymie. Po ukończeniu studyów poświęcił się nauczaniu; jako ceniony i poszukiwany profesor fizyki i matematyki w kolegium św. Tomasza della Minerwa, urządził przy tym instytucie gabinet fizyczny i nauk naturalnych. Niedługo potem został profesorem uniw. rzymskiego, członkiem akademii archeologicznej, przeorem konwentu, wreszcie w dowód uznania, za wykłady o św. Tomaszu - prowincyalem Zakonu, definitorem kapituły i bibliotekarzem w Casanatense. Mimo licznych i różnorodnych prac

oddawał się o. G. z upodobaniem stu- res des écoles chrétiennes. Tamże 1901; dyom historycznym nad sztuką wojenną in 8-o; La Formation de la volonté, i marynarka, i w tym zakresie doszedł do niezwykłej znajomości i rzadkiej erudycyi. Z wakacyi korzystał w ten sposób, że odbywał podróże naukowe w celu poszukiwań po archiwach, arsenalach i bibliotekach, dla dopełniania i roszerzenia swych wiadomości nad ulubionym przedmiotem. Tym sposobem o. G. zwiedził najznakomitsze muzea i księgozbio-ry Francyi, Anglii, Belgii, Niemiec, Grecyi i Wschodu. Liczne dzieła G. z zakresu sztuki militarnej i marynarki stawiają go w rzędzie najlepszych znawców i historyków tego przedmiotu. Z 17 różnych dzieł, napisanych przez o. G., przytaczamy niektóre: La storia della marina pontificia nel Medio Evo. 1871: wyd. 2-gie w Rzymie 1887, w 10 t. in 8.0; Vocabolario marino e militare. Roma 1889, La guerra dei Pirati. Tamże 1859; 2 wyd. Roma 1877; Marcantonio Colonna alla bataglia di Lepanto, Firenze 1862; 2 wyd. Roma 1877, i t. d. Nadto: Memorie delle missioni nel Tonchino. Roma 1844; Elogio del cardinale Mai w "Atti dell' Accademia della Crusca". Firenze 1876, i inne. (Por. Daniel, Munuel des Sciences sacrées. Piris 1903, 8-o, str. 539; De Gubernatis, Dictionnaire internat. des Ecrivains. 1890, 4-0, t II, str. 1118— 19; Hurter, Nomenclator lit. theol. 1895, 8-o, t. III, k. 1390). X. J. N.

Guibert (Wicbert, Gilbert) z Gemblours ob. Gemblours.

Guibert J. ks., sulpicyanin, obecnie dvrektor seminaryum Instytutu katolickiego w Paryżu, współczesny, oprócz wielu dziel elementarnych z anatomii i fizyologii pisze cenne dziela apologetyczne i pedagogiczne. Ważniejsze sa: Les Origines, questions d'apologétique. Paris 1896, in 8-o; 2 wyd. 1900; La Culture des vocations. Paris 1896, in 18-0, 2 wyd.; L'Educateur apôtre. Tamże, Poussielgue, 1896, in 18 o. wyd. 5-te; Anatomie et psychologie végétales. Paris, Retaux: Anatomies et physiologie animales. Tamže, Retaux. 1897; L'âme de l'homme. Paris, Bloud. 1898, in 16-o; Histoire de saint Jean-Baptiste de la Salle. Tamze 1901, 8-0, 2 wyd.; Vie et vertus de S. J. B. de la

La Bonté. 32-o; Le Caractère. Paris, Poussielgue. 32-o; Conseils sur la vocation. Tamže, 18-0; Devoirs des Séminaristes. Tamže, 32-0; La direction spirituelle dans les maison. d'éducation. Tamże, 18-o; Le renouvellement religieux. Tamže, 12-o; Le Mouvement chrétien, dans l'âme humaine, devant l'incredulité, devant la science etc. Paris, Bloud, 8-0, 4 wyd.; Les Qualités de l'educateur. Tamze, 12-o; La Piété, Tamże, Poussielgue, 1906, 32-o, i inne. X. J. N.

Guibert Józef Hipolit krdł., arcbp. paryski, ur. w Aix w Prowancyi w r. 1802, wstąpił w r. 1822 do zgromadzenia Misyonarzy Oblatów N. M. P. Niepokalanie Poczętej, założonego przez mgra de Mazenod, niedługo potem został wikaryuszem generalnym i przełożonym seminaryum w Ajaccio, później bpem w Viviers w r. 1841, w r. 1857 arbpem w Tours, a w 1871-w Paryżu i w r. 1873 krdłem. G. był nadzwy-czaj czynnym pralatem, opierał się mężnie wraz z duchowieństwem prześladowczym prawom, ukutym przez rzad pko nauczającym zgromadzeniom. Nastepca G-a na stolicy paryskiej był jego koadyutor mgr. Richard, obecnie krdł. G. rozpoczął też budowę bazyliki Najśw. Serca Jezusowego na Montmartre. Listy pasterskie i inne dzieła G-a wyszły w 5 t. p. t. Oeuores pastorales. Tours 1868-89. Najlepszy żywot G-a napisal ks. Paguelle de Follenay. Paris 1896, 2 tomy. (Por. Blanc, Diet. univers. de la Pensée. 1899, 4-o, t. II, k. 1415; Buchberger, Kirchl. Handle-xikon. 1906, 4-o, k. 1810).

X. J. N.

Gulbert z Nogent (Novigentinus), ur. w r. 1053 w Clermont; mając zaledwie 12 lat wstąpił do Benedyktynów w Flavigny; oddał się szczegolniej studyowaniu P. św. i OO. Kla zwłaszcza św. Augustyna i Grzegorza W. pod kierunkiem św. Anzelma, któremu zawdzieczał swoje duchowe wykształcenie i rozwój umysłowy. W r. 1104 został opatem klasztoru w Nogent i na tem stanowisku † w r. 1124. Napisał dzielo homiletyczne Liber quo ordine sermo fie-Salle, fondateur de l'Institut des Frè- ri debeat; Moralium Geneseos libri

X; Tropologiarum in Prophetas Osea et Amos et Lamentationes Jeremiae l. V: Tractatus de Incarnatione contra Judaeos: De laude S. Mariae liber: Opusculum de Virginitate; De pigno-ribus sanctorum l. IV; De vita sua s. Monodiarum l. III; i inne. Dzieła G. wydał I. d'Achéry w Paryżu 1651. (Por. Mabillon, Annales Ord. S. Benedicti; Michaud, Bibliographie des Croisades, l. I; Schäfler, Kirchl. Hand-lexikon, t. II, str. 219—20; Pelczar, Zarys dziejów kaznodz. Kraków 1896, 8-o, t. I, str. 121).

X. J. N.

Guibert z Rawenny ob. Klemens III antpż.

Guibert z Tournai, uczony franciszk., krewny bp. Jana z Tourai (1267-1274). Odznaczał się rozległą wiedzą; uczył w różnych szkołach zakonu m. i. w Paryżu 1270 r. Na prośby bpa Wilhelma z Orleanu napisal: Tractatus de officio eppi et Ecclesiae ceremoniis (Bibl. PP. XIII Colon. 1618). A także później De pace animigue tranquilitate (Bibl. PP. XXI Lugduni). Zasłynął jako doskonały kaznodzieja. (Por. Fabr.-Monti, Bibl. lat. III, 56, 118).

Guidée Achilles ks. T. J., ur. w r. 1792 w Amiens, wstapił do nowicyatu w r. 1814. Był prefektem studyów, superyorem nowicyatu w St. Acheul, prowincyalem od 1836—42, superyorem domu w Paryżu i w Lille. Fundował kolegium w Amiens, i tam † w r. 1866. Napisal: Manuel des jeunes professeurs etc. Avignon 1834, 12-o; Manuel de l'ouvrier chrétien, Paris 1849, in :6-0; 7 wyd. 1850; Manuel du sol-dat chrétien etc. Tamée 1849, 16-0; Manuel du laboureur chrétien etc. Tamže 1851, 32-o; i w. in. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. Bruxelles 1892, 4-o, t. III, k. 1927—

Jan, kompozytor muzyki Guidetti klnej, ur. w r. 1532 w Bolonii, † w r. 1592 w Rzymie, beneficyat u św. Piotra i kapelan Grzegorza XIII. Napisał: Directorium chori, 1582; Cantus eccl. passionis, 1586: Cantus eccl. officii majoris hebd. 1587; Praefationes in

Kirchl. Handlexikon, München 1906, 4-o, t. I, k. 1810).

Guidi Ignacy, wybitny oryentalista włoski, profesor hebrajskiego i języków semickich w uniw. rzymskim, członek akademii "Lincei," ur. w Rzymie w r. 1844. Studya linwistyczne odbywał pod kierunkiem o. Zingerle, ks. Scappaticci i ks. Vincenzi. Niepospolite zdolności przy żelaznej woli i niezwykłej skrom-ności uczyniły z G. typ sympatycznego uczonego, z którego rad i wskazówek korzystali oryentaliści włoscy i cudzoziemcy. Oprócz artykułów w czasopismach napisal G: Testi orientali iné-diti sopra i Sette Dormienti di Efeso. Roma 1883; Le traduzioni degli Evangelii in arabo e in etiopico. Tamże 1888; Di una versione persiana del Penta-teuco, 1885; Gli atti apocrifi dégli A postoli nei testi copti, arabici ed etiopici, 1888; Il battesimo di Constantino, secondo un nuovo documento w "Nouova Antologia" 1883; Die Kirchengeschichte des Qatholicos Sabh riso I. Leipzig 1888; i w. in. (Por. De Gubernatis, Dictionnaire internat. des Ecrivains. Florence 1890, 4-0, t. II, str. 1119-20). X, J, N

Guido z Arezzo bened., jeden z najwybitniejszych pracowników na polu muzyki klnej w średniowieczu, żyjący na końcu w. X w klaszt. w Pompoza, w pobliżu Ferary. G. był twórcą nowej metody uczenia śpiewu gregoryańskiego, które dotąd nastręczało wiele trudności. Wzbudziwszy przez to wielu zazdrosnych, został z klasztoru usunięty, metoda jednak jego tak sobie zjednala rozgłos, że pż. Jan XIX (1024—1033) wezwał go do Rzymu; pż. zdumiony praktycznością i skutecznością metody G., chciał go zatrzymać w Rzymie, lecz zdrowie G. nie pozwoliło na to i musiał opuścić miasto święte. Teraz przeor klasz. żałując surowego postapienia z G., przyzwał go. napowrót do Pompozy, gdzie też osiadł do końca żywota, jak kroniki głoszą, do 14 maja 1050 r. Metodzie G-a zawdzięcza się uprzystępnienie śpiewu gregoryańskiego. Jego dziela zawierające metodę są następujące: Micrologus Guidonis de disciplina artis musicae; Epistola Guidonis... majoris hebd. 1587; Praefationes in de ignoto cantu directa. Znajdują cantu firmo, 1588. (Por. Buchberger, się one w Gerberta, Scriptores de musica med. aevi. S. Blasii 1784. (Por. Luigi Angeloni, Sopra la vita, le opere G. de Arezzo, Pangii 1811; R. G. Kisewetter, Guido v. A. s. Leben u. Werken, Leipzig 1840. (Ch.).

Guido de Baysio, kanonista włoski, dominikanin, ur. w Reggio w Kalabryi, † w r. 1313, był magistrem prawa kanonicznego i archidyakonem w Bolonii. Napisał: Rosarium czyli komentarz na dekret Gracyana, często przedrukowywany; Apparatus in Sextum, Mediolani 1480, jest to komentarz na 6-tą księgę Dekretalów. (Por. Glaire, Dictionnaire, 8-o, t. 1, str. 141; Bund, Catalogus auctorum. Rothomagi 1900, 8-o, str. 70).

Guido Papa ob. Pape.

Guido da Pietro ob. Fiesole de... Fra Giovanni.

Guido Reni, jeden z najznakomitszych malarzy włoskich szkoły bolońskiej, ur. w Calvenzano pod Bolonią w 1575 r. Uczeń Ludwika Caracci'ego; pracował w Rzymie, a w r. 1622 w Neapolu, potem wrócił do Bolonii. G. obdarzony był głebokiem poczuciem piękna, nadzwyczajną biegłością; obrazy jego odznaczają się wspaniała kompozycya, szlachetnością zarysów i świetnym kolorytem. G. wykonał znaczną ilość dzieł rozmaitego rodzaju, a najcenniejsze obrazy jego są: "Madonna della Pietà.« "Ukrzyżowanie Chrystusa, " "Rzeź niewiniątek, « u Dominikanie w Bolonii, "Narodzenie Chrystusa" w chórze kła św. Marcina w Neapolu, "Aurora" w pałacu Rospigliosi, "Fortuna" w Kapitolu, "Chrystus w koronie cierniowej" w Dreznie, »Mater dolorosa, ""Herkules" w Luwrze, "Wniebo-wzięcie N. Maryi Panny" w Monachium i w Genui, "Męczeństwo Św. Piotra" w kla delle tre fontanne; ozdobił kaplice w S. Maria Maggiore, "Sw. Benedykt" w klasztorze San Michele w Bosco, "Św. Michał" w klasztorze Kapucynów Callione w Bolonii. G. celował także jako znakomity miedziorytnik. Umarł w Bolonii d. 18 stycznia 1745, pochowany w kle św. Dominika. X. S. G.

Guido Terrena, albo od miejsca urodz. de Perpignan, lub wreszcie od miejsca nauk de Paris, karmelita, uczył teologii w Awinionie, został w r. 1318 generalem

zakonu, a w r. 1321 bpem Majorki; poczem przeszedł w r. 1332 na bpstwo Elna, z siedzibą w Perpignan, † 1342. Napisał komentarze do wielu pism Arystotelesa i do Sentencyj Piotra Lombarda; z innych pism wyróżnia się Concordia evangeliorum etc. druk. w Summa de haeres. Colon. 1631—1655. Niesłusznie Tomasz Waldensis porównał tego G-a z G-em z Cluvigny, wyznawca "teorvi impanacyjnej." (Por. Bibl. Carmelit. I, 581 i nst.; Danie a Virg. Mar., Speculum Carm. II, 889, 723).

#### Guignard ob. Chatel Jan.

Guigo z przydomkiem du Chastel, generalny przeor Kartuzów ur. 1083 w St. Romain. Węzły przyjaźni łaczyły go ze ś. Bernardem i Piotrem Czeigodnym, którzy budując się jego pobożnością, nieraz listownie zasięgali jego rady. Oprócz tego zasługą G-a jest, że zebrał ustnie przekazane statuty zakonu Statuta Guigonis etc. wyd. w Korerwa 1683. Napisał też żywot ś. Hugona bpa Grenobli. G. † 27 lipca 1137 r. Pisma jego znajduja się u Migne'a PP. lat. CLIII, 593, i nst.; CLXXXIV 307. Znajdujące się wśród pism ś. Augustyna (VI App. 643), a także s. Bernarda wyd. 1716, 325: Scala paradisi, albo De vita contemplativa, sa dzielem drugiego Guigona, który 1173-1187 był jeneral. przeorem Kartuzów. (Por. Histoire litter, de la France XI, 640, XV, 11 i nst.).

Guilbert ob. Gilbert.

Guilhermy Elesban de, o. T. J., ur. wr. 1818 w Paryżu, † wr. 1884. Napisal, oprócz dzieł ascetycznych, Ménologe de la Compagnie de Jésus. Poitiers 1867-68, 2 vol. in 4-0; nadto dokonal nowego wydania Teologii zwanej "Wirceburgensis." (Por. Hurter, Nomenclator theologiae, 1893, 8-0, t. III; Blanc. Répertoire bibliogr. 1902, 8-0, str. 187).

Guillaume de Champeaux, filozof scholastyczny, bp. w Châlons—sur—Marne, dyalektyk głośny, ur. w Champeaux, pod Melun, † w r. 1121. Odbywał studya pod kierunkiem Anzelma z Laon w Paryżu, i później był tam profesorem. Sluchaczem jego i przeciwnikiem zarazem był Abelard. G. w dysputach z

Abelardem został pokonany i wskutek tego usunął się i osiadł przy kaplicy św. Wiktora w r. 1108, gdzie prowadził w dalszym ciągu swe wykłady; niedługo potem został bpem w r. 1112. W r. 1119 wysłany został przez pża Kaliksta II do cesarza Henryka, który wtedy znajdował się w Strasburgu. G. był obecny w r. 1120 na koncylium w Be-auvais. G. był przyjacielem św. Ber-narda. Występował też pko nominalizmowi, ale niekiedy zbyt przesadnie na korzyść realizmu. Z dzieł G. niewiele się przechowało. Znane są: Compendium ksiąg moralnych św. Grzegorza i Traktat o początku duszy i in-(Por. Daniel, Manuel des Sciences sacrées. Paris 1903, 8-o, str 409; Blanc, Dict. de la Philosophie, 1906, 4-0; Michaud, Guillaume de Champeaux et les écoles de Paris au XII siècle, 1868, 2 wyd.).

Guillaume de Conches, filozof i gramatyk, ur. w Conches w r. 1080, † ok. r. 1150. Uczył się pod sławnym Bernardem z Kartuzyi ok. r. 1122, sam otworzył szkołę w Paryżu, gdzie wkrótce zyskał sławę uczonego profesora. Jako filozof w opiniach swych skłaniał się do doktryny de praeexistentia animarum i o stworzeniu dusz równoczesnem (creatio simultanea), przytem przyjmował w swych pismach niektóre zdania o Trójcy św., pko którym gwaltownie występowai Guillaume de Saint-Thierri. G. poddał się i błędy odwołał. Z drugiej znów strony G. gorzko użalał się na tych, którzy w imię prawowierności potępiali wolne badanie w filozofii. Ze względu na sumienne i wszechstronne badania nad człowiekiem pod względem fizycznym zarówno jak i moralnym G. może być uważany poniekąd za poprzednika antropologii współczesnej. Napisał Magna de naturis Philosophia. 1474 2 vol. in fol; Philosophia minor; Pragmaticon philosophiae. Strasburgi 1566, 8-o-odwołanie błędów G-a. (Por. Glaire, Dictionnaire. 8-0, t. I; Rivet, Histoire littér. de la France. t. XII, s. 455; Blanc, Dict. de la Philos. 4-0, k. 613). X. J. N.

Guillaume L. ks., pisarz katolicki, współczesny; napisał Les. Jesuites et

au R. P. Delaporte. 1894, 8-o; Les Classiques comparés et le R. P. Venest. Etude critique. 1897, in 18-0; Faut-il lire dans nos classes les Proses d' Adam de Saint-Victor? Réponse à M. Collard, professeur, à l'Université catholique de Louvain. 1901, 12-o, i inne. Nadto ks. G. jest redaktorem wydawnictwa "Collection de Classiques latins et grecqs"; wychodzi nakł. Desclée w Lille, in 12-o. (Por. Schepens, Catalogue général. Bruxelles 1902, 8-a; Blanc, Répertoire bibliogr. 1902, 8-a, str. 188).

Guillaume de Lamarre, z zakonu Franciszkauów, żył w drugiej połowie XIII w. Ogłosił w kilka lat po śmierci św. Tomasza († 1274) Correctorium ope-rum fratris Thomae.

Guillaume de Moerbeke. dominikanin, ur. we Flandryi ok. r. 1215, † ok. 1182. Był penitencyaryuszem Grzegorza X pża, brał udział w soborze lyońskim w r. 1274, został arbpem Koryntu w r. 1277. Był tłumaczem dzieł Arystotelesa, Galiena, Hipokratesa. Prace te przedsięwziął wskutek polecenia św. Tomasza z Akwinu. Surowo osądził ten przekład Roger Bacon, jako zbyt pospiesznie dokonany. (Por. Blanc. Hist de la Philos. 1896, 12-o, t. I, str. 445).

Guillaume Pawel ks. historyk i archiwista francuski, kanonik honorowy dyec. Gap., korespondent Ministeryum Oświecenia publicznego, ur. w Vars w r. 1842. Po odbyciu początkowych i średnich nauk w Guillestre i w Bordeaux udal się dla dokończenia studyów do Rzymu w r. 1864. Został następnie profesorem w kolegium na Monte-Cassino w r. 1868 i w opactwie Cava w r. 1879. Jako historyk opracowywał monografie opactw, klasztorów i zakonów, jak: Descrizione storica e artistica di Monte-Cassi-Monte Cassino 1874; L'Ordine Cluniacense in Italia. Neapoli 1875; Essai historique sur l'Abbaye de Cava etc. Cava dei Tirreni 1877; L'abbaye du Mont-Cassin et le quatorziéme centenaire de Saint-Benoit. Bordeaux 1880 i t. d., a także opisywał Wyższe Alpy, misterya średniowieczne, biblioteki i archiwa dyecezyi Gap; pomiesz-Classiques chrétiens. Réponse czał też mnóstwo artykułów w czasopis-

stoire et d'archéologie de Valence" w "Revue de la langue romane", w "Comité des travaux historiques" i t. d. Z ostatnich prac G. godne sa wymienienia: Origine des Chevaliers de Malte et role des donations de la Commanderie de Gap. Paris 1881; Chartes de Durbon, quatrième monastère de l'Ordre des Chartreux. diocèse de Gap. Tamże 1894, 8-o, i w in. (Por. de Gubernatis, Dict. intern. des ecriv. 1892, 4-o, t. II, str. 1121; Blanc, Répertoire. 1902, 8-o. str. 188).

Guillaume de Saint-Amour, filozof scholastyczny, ur. w Saint-Amour ok r. 1210, † ok. r. 1273, był rektorem i syndykiem uniwersytetu paryskiego. Uniwersytet wystąpił pko zakonnikom żebrzącym, odmawiając im prawa nauczania; na czele opozycyi stanał G., który w szeregu zjadliwych pamfletów ostro napadał na zakony żebrzące, zwłaszcza w piśmie Des Périls des derniers temps. Zakonnicy wnieśli na G. i na uniwersytet paryski skargę do Aleksandra IV pża w r. 1256. Delegatem do obrony sprawy ze strony Dominikanów był Humbert de Romans, ich general, Albert W. i Tomasz z Akwinu; ze strony Franciszkanów: Bonawentura i Bertrand z Akwitanii. Pż po rozpatrzeniu sprawy wydał wyrok na korzyść zakonów, a pismo G, potępił w r. 1256, jego zas samego skazał na usuniecie z uniwersytetu i wygnanie św. Ludwik. Po pewnym jednak czasie, zwolennicy G-a z tryumfem przyjęli go, gdy powracal z wygnania. (Por. Blanc, Dictionn. de la Phil. 1906. 4-o, k. 614; Tenze Hist. de la Phil. I str. 287). X. J. N.

Guillaumin, wydawca i działacz spoleczny, ur. w r. 1801, um. w 1864, zaprzyjaźniony z wielu wybitnymi ekonomistami nie mało przyczynił się do rozszerzenia doktryn szkoły ekonomistów. W r. 1841 założył z Horacym Say i Józefem Garnier "Journal des économistes"; w r. 1842 "Societé d'économie politique". Wéród wydawnictw G-a cennym jest Annuaire de l'économie politique, który liczy już przeszło 60 rok istnienia (obecnie wychodzi pod redakcyą Maurycego Block'a, - corocznie

mach specyalnych jak w, Bulletin d'hi- rocznika 9 fr.) i Dictionnaire d'économie politique, którego wraz z Coquelin'em byl redaktorem naczelnym. (Por. Blanc., Hist. de la Philos. 1896, 12-0 t. III, str. 447).

> Guillemon J. M., sulpicyanin, napisal Le Clef. des Epîtres de s. Paul, analyse raisonnée. Paris 1874; 2 wyd. 1878, 2 v. in 12-o.

> Guillermin Józef ks., pisarz katolicki współczesny, członek akademii pskiej "Arkadów", napisał Choix de discours et allocutions des plus célèbres orateurs pour la retraite et le jour de la I Communion. 1897, 8-0 10 wyd.; Choix de discours,.. sur la Très Sainte Vierge. Paris 1896, 8-o- 2 vol; Choix de discours et allocutions de circonstance de plus célèbres orateurs contemporains. Paris 1898 8-0 2 vol; 3 wyd. Choix... de mariage etc. 1896, 8-0; Choix de panégyriques et plans de discours des plus célèbres orateurs contemporains en l'honneur de la Vénèrable Jeanne d'Arc. 8-0; Les Voix consola-trices. Choix de fragments etc... pour réconfort dans les heures d'épreuve. Paris, Bloud. 1897, in 18-o; Fleurs de solitude. Tamže 1898, in 18-0; Vie et pontificat de S. S. Léon XIII. Tamte Bloud 1902, 2 vol. i inne. (Por. Blanc. Répertoire bibliograph. 1902, 8-0, str. 188 i 418; Bloud, Catalogue. 1907, 3-0).

Guillois Ambroży ks., ur. w r. 1796 w Laval, pełnił obowiązki wikaryusza, później proboszcza w Mans, + w r. 1854. Zostawił dzieła niepospolitej wartości, zwłaszcza kaznodziejsko - katechetyczne, jak Explication historique, dogmatique, morale, liturgique, et canonique du catéchisme avec la réponse aux objections etc. 1864, 4 tomy; 1870, wyd-11-te; po polsku w tłum. Leona Rogalskiego Wykład historyczny, dogmatyczny... wiary katolickiej i. t. d. Warszawa, 1857, 4 tomy, 8-a; wyd. 3-cie, tamże 1891—93, 8-ka, t. 4; Le Catechiste en chaire. 1856—99, 3 vol. in 8-o; po polsku Katecheta na kazalnicy. Warszawa 1860, 3 tomy, 8-a; Explication littéraire et morale des Epîtres et Evangiles. 1845, i inne. Nadto: Le dogme de la Confession vengé des attaques 1 tom w 18-e, ok. 900 str. druku; cena de l'hérésie et de l'incredulité. 1845. 8-o; po polsku wyszło w tłum, ks. H. Bie- gdzie zbija błędy Montesquieu i Rous-rońskiego, p. t. Obrona dogmatu spo- seau. Kiedy były układy o zawarcie wiedzi przeciw zarzutom niedowiarstwa. Warszawa 1854, 8-a. (Por. Daniel, Manuel des Sciences. 1893, 8-0, str. 526; Hurter, Nomenclator literarius theol. Oeniponte 1695, 8-o, t. III; Pelczar, Zarys dziejów kaznodz. Kraków 1900, 8-a, t. III, str. 204).

Guillon Aimé, zwany Montleon, ur. w Lyonie w r. 1758, z początku oddał się kaznodziejstwu; w r. 1792 zagrożony wygnaniem za odmówienie złożenia przysięgi na konstytucyę cywilną duchowieństwa, uciekł do Chambery. Powr6ciwszy, bronił rządów monarchicznych w pismach swoich, za co wtrącony został do więzienia; po 7 miesiecznem zamknięciu, gdy odzyskał wolność, wystapił pko Konsulatowi i znów dostał się do więzienia i zesłany został do Me-Zwolennik swobód galicyjskich bronil takowych gorliwie i walczył z Jezuitami. W r. 1816 został konserwatorem biblioteki Mazariniego. Zakoń-czył pelen przygód żywot w r. 1841, jako 83 letni starzec, w ostatnich latach swego życia dając smutny przykład zaniedbania się zupełnego w obowiazkach stanu kaplańskiego. Pisał wiele, zwłaszcza w czasopismach peryodycznych. Z dzieł jego wydanych zasługują na peryodycznych. wzmianke: Histoire générale de l'Eglise pendant le XVIII siècle etc. Besançon et Paris. 1823, t. I, in 8-o; więcej nie wyszło; dzieło to zarażone duchem galikańskim poszło w zapomnienie; Les Martyrs de la soi pendant la révolution française etc. Paris 1821. t. 4, in 8-o; 1822, t. V-ty-dzieło to ma rzeczywistą wartość historyczną, jako pisane przez naocznego świadka okropności rewolucyjnych. Inne pisma G-a maja przeważnie charakter polemiczny. Glaire, Dictionnaire. I, str. 968. Hurter, Nomenclator literarius. 1893, t. III; Nouv. biogr. générale, gdzie znajduje się dokładny spis dzieł G-a).

Guillon Marya Mikolaj Sylwester, ur. w Paryżu 1760 r. Po ukończeniu stu-

konkordatu pża z Bonapartem ogłosil: De la nomination aux évêchés dans les circonstances actuelles ou Recherches historiques et critiques sur les elections populaires, la pragmatique, le concordat, Paris 1801, za co by uwięziony i staraniem arcbpa du Bellay uwolniony; mianowany został kanonikiem honorowym paryskim i bibliotekarzem w najbogatszej bibliotece arcybiskupiej. Jeździł jako teolog do Rzymu z kardynałem Feschem, logatem Napoleona. Potem został profesorem wymowy w uniwersytecie, był bowiem mówcą niepospolitym. Na prośby Ludwika Filipa został biskupem marokańskim. † 16 października 1847 r. Z kanonikiem A. B. Caillau wydal: Collectio selecta SS.Patrum, Parisiis 1819-1842, t. 148 in 8-0; Ribliothèque choisie des Pères de l'Eglise grecque et latine ou Cours d'éloquence sacrée, ib. 1824 -28, t. 26, in 8-o. Byl redaktorem "Journal général de la literature, de la science et des beaux arts"; po nadto o-glosil drukiem: Collection géneral des brefs et instructions du Pie VI relatifs á la revolution française. Paris, 1799; Dissertation sur les Psaumes, ib. 1822; Histoire générale de la philosophie ancienne et moderne, ib. 1825, t. 2; Histoire de la nouvelle hérésie du XIX s., ou refutation des ouvrages de M. de Lammenais ib. 1835; Examen critique des doctrines de Gibbon, dr. Strauss, et de M. Salvador sur J. Christ, son Evangile et son Eglise, ob. 1841, t. 2. Parallèle des révolutions sous le rapport des herésies, qui ont désolé l'Eglise ib. 1791. (Por. Hurter, Nomenclator literarius, t. 3 p. 506; 1048).

Guilloré Franciszek o. T. J., ur. w r. 1615 w Croisic, wstąpił do zakonu w 1638; był profesorem humaniorów i retoryki w ciągu lat 18, miał też wybitne zdolności kaznodziejskie, był superyorem w Nantes i w Dieppe, † w Paryżu w 1684 r. Napisal: Maximes spirituelles pour la conduite des âmes. Nantes dyów teologicznych ułożył: Entretiens 1668, 12-o: nowe wyd. Paris 1859, 12-o; sur le suicide ou Courage philosophi- Les secrets de la vie spirituelle qui en que opposé au courage religieux, Paris découvrent les illusions. Paris 1673, 1802. Lowiekszone wydanie w 1836 r., 12-o; Les progrès de la vie spirituel-

le selon les differents Etats de l'âme. inne. (Por. Blanc, Répertoire biblio-Tamże 1675, 12-o; 1860, 12-o; La Ma-\yraphique. Paris 1903, 8-o. str. 189). nière de conduire les ames dans la vie spirituelle. Paris 1675, 12-o; 1861, 12.0; Conférences spirituelles pour bien mourir a soi même etc. Tamze 1683, 12-0; Retraite pour les Dames, Paris 1684, 12-o; Les Oeuvres spirituelles... Tamże 1684, in fol.; zbiór listów duchownych zostawił w rekopisie, (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. 1892, 4-o, t. III, k. 1937-40; Glaire, Dictionnaire. 8-o, t. I, str. X. J. N.

Guinebauld autor cennego dykcyonarza ikonograficznego, p. t.: Dictionnaire **i**conographique des Monuments de l'Antiquité chrétienne et du Moyenâge. Depuis le Bas Empire jusqu'à la fin du XVI siècle. 2 vol. in 8-o. Autor podaje tu wiadomości o stanie sztuki i cywilizacyi w tych epokach.

Guiol Ludwik ks., pierwszy rektor i jeden z założycieli uniwersytętu katolickiego w Lyonie, kanonik honorowy i wikaryusz generalny w Marsylii, † w 1884. Gorliwie popierał rozwój filozofii św. To-Napisał w konferencyach: Démonstration philosophique de la Divinité de Jésus Christ. 1860. 8-0; De l'incredulité contemporaine et de la foi religieuse. 1860, 8-o; La Divinité de Jesus Christ affirmée par l'histoire. Marseille 1886; De l'unité de conscien-ce. Considérations sur l'enseignement chrétien. Paris. Vic et Amat, 1883, in '8-o; Jesus enseignant. Considérations sur l'enseign. chrétien. Lyon, Bryday, 1880, in 8-o, i inne. (Por. Blanc, Dictionnaire de la Pensée, 1899, 4-o, t. I; Tenže, Répertoire bibliogr. 1902, 8-o, str. 189; Daniel, Manuel des Sciences. 1903, 8-o, str. 538; Hurter, Nomenclator liter. theol. 1893, 8-o, t. III). X. J. N.

Guiraud Jan, pisarz katolicki współczesny, napisał L'Etat pontifical après le grand schisme. Etude de géographie politique. Paris, Fontemoing, 1896, in 8-o; Saint Dominique. Tamže 1799, 12-o; L'Eylise et les origines de la Renaissance. Tamže 1902, in 18-0; Quaestions d'Histoire et d'Archéologie chrétienne. Tamze 12-o; La Sé-

Guitmund benedyktyn bp. Aversy w Apulii, wybitny teolog XI w., był zakonnikiem w klasztorze Becq uczniem Lanfranka. W r. 1070 Wilhelm Zwycięzca powołał go do Anglii, ofiarując mu prelature, wszakże G. wobec ksiecia i calego dworu oznajmil śmiało, że wyprawe zdobywczą Normandczyków uważa za rozbójniczą, wobec czego ubogi Chrystus nie pozwala mu przyjąć choćby czasteczkę tej zdobyczy. Po powrocie do Normandyi udal się w pielgrzymkę, w której zawadził i o Rzym, gdzie nazwisko jego było znane i skutkiem tego zasiegano jego rady. Urban II mianował go 1087 r. bpem świeżo założonego bpstwa Aversy. Sławnem stało się jego imie skutkiem dziela pko Berengarowi, w którem wiedza teologiczna walczy o pierwszeństwo z pięknym stylem i siłą wykladu. Dzielo nosi tytul: "De Corporis et Sanguinis Christi veritate in Eucharistia" u Migne'a PP. lat CXLIX, 1414 i nst. (Por. "Hist. lit. de la France" VIII 553-572; Jos. Bach. "Dogmengesch. d. M. Alt." I, 385).

Guizot Franciszek Piotr Wilhelm, maż stanu i pisarz francuski, ur. 1787 r. wNîmes. Ksztalcił się w Genewie, dokad przeniosła się jego matka po stracie męża na szafocie w 1794 r.; w r. 1805 wraca do Paryża, gdzie kończy kursa prawne. W r. 1812 zostaje profesorem historyi w Sorbonie; po upadku cesarstwa generalnym sekretarzem w ministeryum spraw wewnętrznych. W czasie powrotu Napoleona opuszcza Francyę, za Restaturacyi pełni różne wyższe urzędy w zmieniajacych się ustawicznie ministeryach. Jest jednym z zalożycieli szkoly doktrynerów, usilującej urządzić państwo, łącząc zasady monarchizmu z demokratyzmem; w duchu tej szkoły oglasza: Des moyens de gouvernement et d'opposition dans l'état actuel de la France (1821). Za ministeryum Villele'a traci urząd, nia wolno mu miewać odczytów; poświeca się więc studyom historycznym. W r. 1828 odzyskuje napowrót urząd dawny, profesurę i razem z Cousinem i Villemainem zaczyna pracować dla sprawy oświaty dla Francyi; paration et les elections, Tamže 12-o, w tym kierunku bardzo dużo zdziałal. Po rewolucyi lipcowej jakiś czas był mi- był ministrem królewskim do r. 1784, nistrem oświaty, lecz z powodu różnicy przekonań z prezesem ministrów Lafitte'm, opuszcza gabinet, lecz znów zostaje ministrem oświaty w gabinecie Thiers-Broglie (1832—37). Na tych stanowiskach położył wielkie zasługi, chociaż żadał nieraz środków represyjnych. W r. 1840 jest poslem w Londynie, a po upadku Thiersa tworzy razem z Soultem gabinet, w którym obejmuje tekę ministra spraw wewnętrznych. Stronnik polityki królewskiej, szydził z opozycyi i chelpil się ze swej niepopularności; to też po upadku Ludwika Filipa, podczas rewolucyi lutowej, oskarżony zostaje o zdrade stanu i ucieka do Anglii, skad wraca po ogłoszeniu przez sad dekretu uwalniającego go od odpowiedzialności, i dalej pracuje na korzyść zrekonstruowania Chociaż protestant, w momonarchii. zebraniach bronił wiary. wach, na Przekonań słabo liberalnych, usposobienia lodowatego, upartego, porywał wylecz nie argumentacya; jako historyk, spotkal się z krytyką, zarzucającą mu uogólnianie, podstawianie praw samowolnych w miejsce faktów rzeczywistych i wprowadzanie do historyi fatalizmu. Z prac jego najznaczniejsze: Histoire du gouvernement représentatif (5 t. Paryż 1821-22); Collection des mémoires relatifs à l'histoire d'Angleterre (26 t., Paryż, 1823 i nast.); Histoire de la revolution d'Angleterre, (2 t., Paryż 1827—28); Cours d'histoire moderne (6 t., Paryż 1828—30); Histoire de la civilisation en Europe (Paryż, 5 wyd. 1845; przekład polski F. Bentkowskiego, Warszawa 1842); Histoire générale de la civilisation en Frunce (4 t., Paryż 1855); Washington (Paryż 1841) jako wstep do Vie, correspondance et écrits de Washington (5 i., Paryż 1839-40); Memoires pour servir à l'histoire de mon temps (9 t., Paryż 1858-68); Meditation sur l'état actuel de la religion chrétienne (Paryż 1865). X. H. P.

Gulczewski Dobiesław, bp płocki, zw. Sówka od r. 1375, † nagle w r. 1378 na zaraze morowa w Górznie. Występował pko Władysławowi ks. opolskiemu o dziesięciny i rzucił nań klatwę.

Guldberg Ove Höegh, teolog i historyk duński, ur. w r. 1731 w Horsens,

a od tego czasu wielkorzadca Jutlandvi. † w r. 1808. Z dzieł teologiczno-biblijnych napisal: Oznaczenie dat do ksiąg Now. Test. 1785; zostawił też przekład Now. Test. (17,94, 2 t.), który pod względem językowym stanowi klasyczny wzór literatury. (Por. S. Orgelbr., Encyklop. powsz. 1900, 4-o. t. VI, str. 420).

Gumplowicz Ludwik, socyolog i publicysta polski, ur. w r. 1838 w Krakowie. Studya odbywał na uniw. w Krakowie i w Wiedniu, w r. 1876 został docentem w Hradcu, w 1882 nadzwyczajnym, a w 1883 zwyczajnym profesorem tamże. Od r. 1869 był redaktorem pisma "Kraj". Napisał: Wola ostatnia w rozwoju dziejowym i umiejętnym. 1864: Philosophisches Staatsrecht. 1877; Rechtsstaat und Sozialismus. 1881; Das Rassenkampf, sociologische Untersuchungen. Innsbruck 1883, 8-o, toż samo wyd. po francusku (Paryž 1892); Grundriss der Soziologie, Graz 1885, 8-0; tož po pol-sku System socyologii. Warszawa 1888, 8-a; Sociologie und Politik. Leipzig 1892, 8-o; toż samo i po rosyjsku (Moskwa 1894, 8-a); Die soziologische Staatsidee. Graz 1892, 8-0; Ibn Haldun, socyolog arabski XIV w. (odb. z Przeg. filiz.) Warszawa 1899, 8-a; Socyologiczne pojmowanie historyi (odb. z Przegl. filozof.) 1898; 8-a, i inne. (Por. Blanc, Rèpertoire bibliogr. 1902, 8-0, str. 189; De Gubernatis, Dictionnaire univers, des Contemporains, 1890, t. II; S. Orgelbr., Enc. Powsz. 1900, t. VI).

Gumplowicz Maksymilian Ernest, syn Ludwika, historyk, ur. w r. 1864 w Krakowie, † w 1897 w Wiedniu. sie w Gratzu, gdzie otrzymał doktorat z prawa, w r. 1895 został lektorem języka polskiego w uniw. wiedeńskim, Na-pisał Bischof Balduin Gallus von Kruszwica, Polens erster lateinischer chronist. (odb. ze sprawozdań akad. wiedeńskiej), Wien 1895, 8 o; Zur Geschichte Polens im Mittelalter zwei Kritische Untersuchungen über die Chronik des B. Gallus etc. Innsbruck. 1898, 8-0; pomorska Bolesława Wyprawa Smialego, (odb. z Ateneum). Warszawa 1900, 8-a. Wiele prac zostawił w rękopisie. (Por. S. Orgelbr., Enc. Powsz. 4-o, t. VI; Estreicher, Bibliogr. polska | 1906, 8-o, t. II, str. 89).

Gumppenberg Wilhelm o. T. J., ur. w Monachium w r. 1609, préyjety do zakonu w r. 1625, uczył humaniorów, filozofii i teologii; był przez 4 lata penitencyaryuszem u św. Piotra na Watykanie i kaznodzieją w ciągu 33 lat w Niemczech. † w Insbrucku w r. 1675. Napisat: *Idea Atlantis Mariani* de Imaginibus miraculosis B. V. Mariae. Tridenti 1655, 12-o; *Atlas Marianus* sive de Imaginibus Deiparae per orbem Christianum Miraculosis. Ingolstadii, 12-o, 2 partes; dzielo to rozeszła się w krótkim czasie przeszło w 6 tysiącach egzemplarzy po całej Europie; ost. wyd. Monachii 1682, in fol. oraz w Migne'a "Summa aurea" 1862, 4-o, 12 vol.; Sexdecim Peregrinationes per 365 Ecclesias Romae. Romae 1665, 8-0; Jesus vir dolorum Matris dolorosae filius. Monachii, 4-o, i inne. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. Bruxelles 1892, 4-o, t. III, k. 1952—55).

X. J. N.

Gundelinda św. opatka w Alzacyi; była córką Adalberta księcia Alzacyi siostra św. Atolii i św. Eugenii. Wychowana przez św. Odylę swą ciotkę, która była przełożoną w dwóch klasztorach w Hohenburgu i w Nieder-Munster. Po śmierci ciotki G. zostala opatka w tym ostatnim klasztorze, gdy siostra jej Eugenia w klasztorze w Hohenburgu ok. r. 722. G. w ciągu całego życia wiernie naśladowała swą ciotkę. † w polowie VIII w., pochowana w kle swego klasztoru. Ciało jej później zostało przeniesione w srebrnym relikwiarzu i umieszczone na oltarzu; tu pozostawało do r. 1542, w którym pożar zniszczył klasztor. Religijne wojny przeszkodziły odbudowaniu klasztoru, a relikwie Św. zostały przeniesione częścią do kolegiaty w Molsheim, częścią zas do opactwa N. M. P. "des Eremites." Swięto 28 marca. (Por, Pétin, Dictionnaire hagiogr. 1850, 4-o, t. I, k. 1291).

Gundelius Filip kanonista włoski, rodem z Padwy, żył w XVI w. Był profesorem prawa w Wiedniu, gdy poznał go Ludwik Decyusz, i polecił Zygmuntowi I, który go zaprosił do Krakowa

na katedrę prawa, do akademii. wkrótce zdobył wielką popularność i szacunek dla swej wysokiej znajomości prawa, zwłaszcza kanonicznego. Szczególniejszą cieszył się sympatyą bpów Konarskiego, Tomickiego i Krzyckiego. Wezwany przez cesarza Ferdynanda do Wiednia został tam rektorem akademii. Napisal: Libellus de Potestate Vicarii Episcopalis. Cracoviae 1523, 8-o; De gestis D. Adalberti Poloniae Protomarturis. Cracoviae 1526, in 4-to: De Christi Dni Passione, deque Servatoris nostri resurectione. Tamże, 8-0; Elegidia w Decyuszu "De vetustatibus Polonorum" na króla Zygmunta, Bonę, królewicza Zygmunta i Ludwika Decyusza; In mortem Sigismundi regis Poloniae. Cracoviae 1548, in 4-o. Nadto przed wyjazdem swoim do Wiednia Juris utriusque lectiones. Ibd. 1533, przypi-ane Zygmuntowi I, i wiele innych dziel o Polsce i w kraju naszym wydanych. Niewiadomo dlaczego Wiszniewski w swej "Hist. lit. pols." (t. IX, str. 326) nazywa G-a bawarczykiem, gdy na innem miescu (t. IV, str. 336, op. cit.) włochem go mianuje. (Por. Wiszniewski o. et. l. c; Jocher, Obraz bibl. t. II i III). X. J. N.

Gundulf (Gandolphus), heretyk włoski XI w. O osobie G-a nic nie wiemy. Gdy zjawili się jego zwolennicy we Francyi, Gerhard, bp. z Cambrai i Arras dal im ostrzeżenie o naukach blednych, które rozsiewali. W 1025 r. odbył z duchowieństwem świeckiem i zakonnem synod, dokąd zawezwano heretyków i pouczono o ich blędach. Z aktów synodu. (Por. d'Achery, Spicil., Par... 1723, I, 607...; Mansi, XIX, 433) okazuje się, iż zwolennicy G-a głosili blędy Paulicyańskie, odrzucali Sakramenta św.; Pismo św. przyjmowali nie cale; usprawiedliwienie przypisywali silom człowieka umartwionego i żyjącego w duchu zaparcia samego siebie i t. p. Na skutek pouczeń i starań bpa Gerharda heretycy ci jużto nawrócili się, już to piedługo znikneli. (Por. Gotti, Veritas relig. Christ., II, c. 86, § 2; D'Argentré, Collect. judic., I, 7...; Döllinger, Sektenyesch. des M. Alt., 1890, I, 6:...; Herzog-Hauck, Realencyklop. für protest. Theologie und Kirche, VII, 238; W. W. t. V, k. 1361; Buchberger, Kirchliches Hand- p. 5, n. 7; Voigt, Cod. dipl. prussi-lexikon, München, 1907, t. I, k. 1815). cus I, p. 18, n. 19 i p. 20).

Gunter, biskup płocki, umarł 1232 r. Jako kanonik płocki dwa razy był obie-rany na biskupstwo płockie. Pierwszy raz za wpływem Konrada mazowieckiego był obrany przez część kapituły po śmierci Gedeona w r. 1223. Druga część kapituły wybrała Jana Gozdawę. To rozdwojenie było powodem, że stoli-ca biskupia przez dwa lata była bez pasterza. G. majac na celu dobro dyecezyi, ustapił stolicy swemu współzawodnikowi. Po śmierci Jana Gozdawy, wybrany powtórnie 1237 r. zostal potwierdzony i wyświęcony przez Wincentego z Czarnkowa arcbpa gnieźnieńskiego. Dbaly o dobro duchowe i doczesne swej dyecezyi, a widząc, że Konrad kraju nie broni, zebrał drużynę wojenną, uderzyl na Prusaków i zdobył zamek Dzierzgów w Przasnyskiem, uwolniwszy wielu chrześcian-mazurów z niewoli. Niewiele pomogły rycerskie usiłowania Zuchwalstwo Prusaków wzrastało, zwłaszcza po krwawej bitwie pod Brodnica, gdzie poległo lub poszło w rozsypkę wojsko Konrada i świeżo utworzonego zakonu Dobrzyńców. Wtedy to G. wraz z Krystynem bpem chelmińskim, doradza Konradowi sprowadzenie zakonu teutońskiego. To uczestnictwo G-a w dziele płodnem w najwieksze nieszczęścia i klęski dla kraju i narodu, czyni G. osobistością sławną w dziejach polskich. Na danym brzeskim przywileju Konrada (Dogiel, Codex dipl. R. P. IV, p. 4 n. 5) G. podpisany jest w roli świadka; jest też podpisany na drugim przywileju, danym Krzyżakom w r. 1230 (op. c. pag. 9 n. 12) jako też na tak zw. Kruszwickim w czerwcu 1230 r. Zakon krzyżacki wy-mógł na G. iż tenże wraz z kapitulą płocką zrzekł się na rzecz Krzyżaków wszystkich dzierżaw i dochodów, które posiadał w obwodzie ziemi Chelmińskiej. Po pięcioletniej gorliwej pracy pasterskiej, jako biskup, oddany pracy publicznej i pełen najlepszych chęci, G. zmarł w Wiedniu nagle, w podróży do Rzymu, 1223 r. Nastepca jego był Piotr Półkozic, zwany Romanus. (Por, Theiner, t. I, n. CXVI; Dreger, Codex Pomeraniae Nr. 72; Dogiel op. c. IV, , semipanteistyczny, i jak go nazywał

Gunter sw. eremita w Czechach ur. w r. 955 ze sławnej rodziny węgier-skiej. Młodość spędził na dworze książęcym; oddany światu i jego próżności szukał zadowolenia w rozkoszach i dostatkach. Lecz Pan Bóg trafil do jego serca, a za narzędzie swej łaski wybrał św. Gotarda opata z Hirschfeld, a następnie bpa z Hildesheim. G. posluszny glosowi laski opuścił życie światowe i wraz ze św. opatem udal się do klasztoru Nieder-Altaich, by tam w pokucie opłakiwać swe grzechy. W tym celu odbył też pielgrzymkę do Rzymu; po powrocie do Altaich przyjął habit zakonny, ale przez pokore chciał być tylko braciszkiem zakonnym i spełniać najniższe posługi w klasztorze. Pod kierunkiem św. Gotarda szybkie czynił postępy na drodze doskonałości; chwilowo tylko uległ pokusie próżności; zapragnal godności opata, na co św. Gotard przyzwolił. Wkrótce jednak spostrzegł, jak ciężką jest odpowiedzialność przełożonego klasztoru, uznał swój błąd i porzuciwszy klasztor w Gellingen, gdzie był opatem, wrócił do Altaich i pełnił po dawnemu obowiązki zwykłego za-konnika. W r. 1008 usunał się na samotną górę, położoną o mile od Altaich i tu oddał się życiu pustelniczemu. Gdy wielu zakonników pragnęło go naśladować, G. w r. 1019 zbudował mały kościołek i naokoło eremy dla braci. Raz tylko opuścił G. swą pustelnię, aby odwiedzić św. Stefana króla wegierskie-Książe Brzetysław przypadkowo go. spotkał G. w pustelni; G. mu oznajmił bliską swą śmierć, która nastąpila w r. 1045. Swieto 9 paźdz. (Por. Pétin, Dictionn. hągiogr. t. I, k. 1291, 2; Boll., Bibliotheca hagiogr. latina, 1899, 8-0, t. I). X. J. N. 1899, 8-o, t. I).

Günteryanizm, czyli system G-a różni się od nauki Kła w 3 głównie punktach. 1-o, w nauce o stosunku wiary do wiedzy; 2-o, duszy i ciala; 3-o, Boga i świata. G-r usiłował obalić no-woczesny panteizm filozofii niemieckiej przez swój system filoz.-teologiczny. Zarzucał OO. Kła i scholastyce, iż z greckiej filozofii wysnuli swój kierunek jego zdaniem, nie zdoła obalić panteiz-mu nowoczesnego. Ma to uczynić filozofia G-a. Potrzebę bezwzględną Objawienia G-r wykazuje dowodawi rozumowymi, a właściwie tajemnice Trójcy Prze najsw., Wcielenia i t. p. tlumaczy zu-pełnie naturalnie, jak powiada "naukowo." Bo prawdy objawione-utrzymywał G-r-tylko względnie są nadprzyrodzone, z postępem wiedzy stają się prawdami naturalnemi (czysto rozumowemi). Wpadł więc G-r w t. zw. semiracyonalizm, porządek naturalny i nadnaturalny pomieszał i w ten sposób niby pogodził wiarę i wiedzę.—Człowiek, podług G-a, składa się z ducha i "natury," w człowieku monada duchowa lączy się z naturą organiczną. Naturę zaś człowieka stanowi ciało i dusza. Dusza ta istotnie różni sie od ducha. Bóg bezpośrednio stworzył ducha, obdarował go wolną wolą. Dusza zaś posiada tylko pożądliwości zmysłowe.--Istnienia Boga dowodzić ma argument ontologiczny (ob. art. Bóg), lecz stanowisko Boga do świata jest antypanteistyczne jak je nazywał G-r. Bóg stworzył świat; świat jest, jak mówił "kontraposition nicht Emanation" Boga; upadła ludzkość Chrystus odkupił, lecz stworzenie i odkupienie uważa G-r za konieczne działanie Boże. Przez swój system G-r usilował obalić błędy Hegla i Schellinga, sam jednak zostawał pod wpływem Fichte-Schellingowskiego systematu i dlatego popełnił wyżej wspomniane bledy. (Literature odpowiednia ob. art. Günther. W W.; W E. J. t. XXVII, str. 92 podano system G-a w sposób zawiklany i balamutny). X. C. S.

Gunthar, osławiony arbp koloński, zasiadl na stolicy 20 kwiet, 850 r. Opierał się on całą siłą prośbom ś. Ansgara i innych bpow i książąt o odłączenie Bremy od metropolii kolońskiej. Sprawa oparla się aż o pża Mikolaja I, który wydał bullę (858 r.) rozłączająca, a przytem tak niedowierza G-owi, że z góry orzeki ekskomunike na tego; ktoby tej decyzyi nie usłuchał. G. niegodną odegrał rolę w sprawie malżeńskiej Lotara II, juž to bowiem ľudzac się, że

G-r. A zatem OO. Kla i scholastyka nie dostały się w rece stryjów królewskich w Niemczech, w każdem razie celem pozyskania wpływów politycznych. G, na synodach w Akwizgranie i Metzu 860 r. tak umial podejść i okłamać zebranych bpów, że wbrew wszystkiemu prawu małżeństwo zostało rozerwane. W zamian za to brat G-a Hilduin otrzymał od Lotara II bpstwo Cambray. Gdy sprawa ta wytoczoną została przed sobór lateraneński 863 r., odjęto G-owi arbpstwo kolońskie. W odpowiedzi na to G. i arbp trewirski Teotgaud, również odsądzony od metropolii, polączyli się z cesarzem Ludwikiem i na czele wojska wyruszyli pko Rzymowi i pżowi. Wtargnęli tedy do świętego miasta, otoczyli pża, znieważyli kl. s. Piotra, a nawet porozumieli się ze schyzmatyckim Focyuszem, aby zniewolić Mikolaja II do cofniecia wyroku. Gdy cesarz, pojednawszy się z pżem, rozkazał obu arbpom wrócić do kraju, Teotgauda opuściła od-waga, natomiast G. z całą czelnością objął rządy kolońskie, odprawial nabożeństwa, a nawet w W. Czwartek świecił Oleje śś. Bpi obalamuceni przez G-a wyznali przed Stolica aplską swoją wine i odwrócili się od G-a, a nawet Lotar, opuścił jego sprawę i arbpstwo kolońskie ofiarował Hugonowi, bratankowi Karola Łysego. Doprowadzony do wściekłości G. zagarnął co się dało ze skarbca kolońskiego i podażył do Rzymu, aby wyjawić przed pżem cały szereg klamstw i oszukaństw dokonanych w sprawie malżeństwa Lotara. Pż jednak nie dał się wzruszyć i w piśmie okólnem do bpów Francyi, Niemiec i Belgii utrzymał w sile wyrok pko G-owi i Teotgaudowi. Wysłany przez pża legat Arseniusz miał tę wolę pską wprowadzić w wykonanie i jednocześnie skłonić Lotara do pokuty. Arseniusz wiózł ze sobą pełne ojcowskiej dobrotliwości pismo pża do Lotara, w którem wszakże w razie oporu zagrożono królowi klątwa (865). Gdy misya Arseniusza pozostała bezskuteczna i pż rzucił klątwę na nalożnicę Lotara Waldradę i jego wspólników, G. który bawił we Włoszech, 866 r., przybywa nagle do Kolonii. Lotar bowiem, pogniewawszy z Karolem Łysem, odebrał ukról poslubi jego siostrzenice, już skut-kiem bezdzietności małżeństwa z Teot-berga, w obawie aby rządy lotaryńskie stytuowanemu z Cambray Hilduinowi, bratu G. Korzystając z tego G. | faktycznie objął rządy archidyecezyi, powstrzymując się jedynie od funkcyj klnych. Na dokumentach współczesnych figuruje on, jako "Agrippiensis ecclesiae gubernator et pius rector," nawet Lotar nazywa go "Guntarius venerabilis Coloniensis eccl. rector." Tak rzeczy stały aż do śmierci pża Mikołaja II 13 listop. 867 r. Za pża Adryana II, zdaje się za namową legata Arseniusza, G. i Teotgaud udali się do Rzymu, aby wyjednać uwolnienie od klatwy. Teotgaud został uwolniony, lecz G-owi papież odmówił. W tym czasie panowała w Rzymie zaraza, skutkiem której cała świta obu arbpów wymarła, a nawet Teotgaud przypłacił życiem, G. zas uciekł do ojczyzny (868 r.). Kiedy Lotar 869 w Monte Cassino otrzymał z 14k pża komunią i G. bawiący w jego otoczeniu był dopuszczony do komunii świeckich, poprzysiąglszy wprzódy uznać destytucyę swoją przez Mikołaja II i bezwzględne posłuszeństwo Stolicy aplskiej. G. sam jednak wrócił pospiesznie do Kolonii, kazał się przyjąć klerowi jako prawowity przez pża restytuowany bp. Wnet klamstwo wyszło na jaw, a Ludwik niemiecki polecił klerowi pospiesznie wybrać z prawa swego arbpa., w przeciwnym bowiem razie zagroził nominacyą kapłana z poza archidyecezyi. Wobec tego wybrany 7 stycz. 870 r. Willibert i 16 stycz. t. r. przez bpa Lindberta wyświęcony, oraz jednocześnie intronizowany. Na wiadomość o tem Karol Łysy wyruszył z wojskiem pko Kolonii, a Willibert wraz ze swem otoczeniem musiał szukać schronienia z tamtej strony Renu. Ciekawe są tej epoki pisma ze strony episkopatu, cesarza Ludwika, cesarzowej Engelbergi o potwierdzenie Williberta. Wśród nich znajduje się też pismo G., w którem rezygnuje ze wszelkiej rehabilitacyi i poleca Williberta. Dopiero Jan VIII w r. 873 udzielił paliusz Wilibertowi. G. zaś † tegoż roku 8 lipca. O końcu G-a mówią Xanteńskie roczniki, że G. widząc iż wszelka nadzieja odzyskania arbpstwa znikła, opuścił r. 871 na zawsze Kolonię. W r. następnym udał się jeszcze do Rzymu, groził pźowi, za co ponownie został przez synod rzymski wyklety, poczem wkrótce życie zakończył. (Por. W. W. t. V, kol. 1361-1367). (Ch.). Philosophie gegenwärtiger Zeit, 1838;

Gunther, scholastyk, cysters, w klasztorze wogezkim Paris (stad nazw. G. parisiensis) w Alzacyi w dyecezyi bazylejskiej urodzony 1150 roku. Młodość jego mało znana; był z urodzenia niem-cem. Jakiś czas bawił na dworze Fryderyka I prawdop, jako wychowawcajego synów, potem wstąpił do zakonu, gdzie też † 1212 roku. Przypisywane mu bywają prace: *Historia Constan*tinopolitana; Ligurinus; De jejunio, oratione et elemosyna, według nowszej krytyki Historia peregrinorum. "Ligurinus" jest epopea w hexametrach. opiewającą czyny Fryderyka I. "Historia Constant.", opowiada czyny opata Marcina, który wyruszył na wojne krzyżowa. W dziele De oratione etc. wykłada braciom zakonnym ważność tych uczynków pobożnych. Pisma G. są u Mi-gne'a (PP. L, tom. CCXII, 95). (Por. Cave. Scrip. eccl. historia literaria II. 284: Ceillier, Hist. des auteurs sacrés XIV, 893).

Günther Antoni, teolog i filozof, ur. 17 listopada 1785 w Lindenau w Czechach, uczył się filozofii według Kanta i Schellinga oraz studyował prawo w Pradze. Za rada błog. Klemensa Hoffbauera porzucił studya prawne a po-święcił się nauce teologicznej r. 1818— 1819 w Raab, wyświęcony na kapłana 1820 r., wstąpił do zakonu OO. Jezuitów, wkrótce zakon opuścił i mieszkał stale do końca życia w Wiedniu, ogła-szając drukiem dzieła, które zawierały błędne jego mniemania. Główniejsze dziela G-a sa: Vorschule zur speculativen. Theologie des positiven Christenthums, Wien, 1838, 1829 pp. 2, zawierającą teoryę stworzenia i wcielenia, (drugie wydanie powiększone w r. 1846—1848); Peregrius Gastmahl in eilf Octaven aus dem deutschen wissenschaftlichen Volksleben, Wien. 1830. (Por. Staudenmaier Tüb. Qtlsch. 1832 str. 88, 119). Süd—und Nordlichter Horizonte speculativer Theologie, 1832. (Por. Kerz, Litzt. 1833, I, 97, 108); Der letzte Symboliker in Brieten über Möhlers klassisches Werk, 1834; Thomas a Scrupulis. Zur Transfiguration des Persönlichtkeitspantheismus neuester Zeit, 1835—przeciw Heglowi; die Juste-Möllieus in der deutschen

ścijańskich.-- Ofiarowano mu katedrę w Monachium, w Bonn po śmierci Hermesa, i we Wrocławiu, ale takowych nie przy-Veith, Ksawery Schmid w Salcburgu, gauf, Elvenich, G. K. Mayer w Bambergu przez których swoje teorye i błędy szeroko rozsiewał. Fakultet teologiczny w Monachium mianował G-a doktorem honoris causa 1833 r., uniwersytet pragski - doktorem filozofii i teologii 1848, akademia monachijska zaś członkiem swoim - Pierwszymi przeciwnikami güntheryanizmu byli ci sami uczeni, co zwalczali hermezyanizm, a mianowicie: J. Hast (1834 r.), Wilhelm Schütz (1842 r.), Volkmuth w Bonn, Dieringer, Frings i Michelis w Paderbornie, Mattes w Hildesheimie, Schwetz, Kleutgen, Möller, Ildefons Sorgi, Katschtaler i inni. (Por. Roskovány, Rom. pontif. IV, 804, 11). Wywiązała się dłuźsza polemika naukowa w książkach i czasopismach, zwłaszcza gdy 1853 r. Clemens w Bonn starał się wytknąć przeciwieństwo pomiędzy nowa teologia spekulatywną a katolicką nauką Kla. Sprawą tą zajmowano się także w Rzymie i d. 17 lutego 1857, Kongregacya Indeksu wydała zatwierdzony przez pża zakaz pism Günthera. G. sam poddal sie bez wszelkich zastrzeżeń tej decyzyi i za jego przykładem poszła większość jego uczniów. Kilku z nich tylko dowodziło, że wolno jeszcze bronić nauki G-a, ponieważ żadne z jego zdań nie zostało szczegółowo potępione. W dekrecie jednak do arcbpa kolońskiego z

Eurysteus und Heracles, metalogische | d. 15 czerwca 1857 r. Pius IX odpark Kritiken und Meditationen, 1843; Lenten wybieg, wytykając główne błędy ottigo's und Peregrins Briefwechsel, wych pism i zakazał surowo dalszej ich 1857. Od r. 1849-1854 wydawał G. obrony (ob. Litterae Pii IX ad Ep. wspólnie z Veith'em przewodnik filozo- Wratislaviensem d. 30 Mart. 1857, et ficzny p. t. Lydia. Niepospolita by de Firmitate sententiae latae ep. Card. a strość umysłu autora zjednała mu nie- secretis status ad Baltzer datas 7 Jun. bawem głośne bardzo imię w Niemczech 1861 et 19 Aug. 1862 apud Roskovány nawet w pośród uczonych katolickich, XI, 239, 43). G. umarl 24 lutego 1863 którzy nie dostrzegli słabych stron filo- r. w Wiedniu, pojednany z Kościołem zofii G-a, mianowicie jego zasad i metody. Józef Görres witał w G-rze jednego z najgłębszych wyślicieli chrze- 936; Knoodt in op. A. Günther. eine Biographie, Wien 1881, t. 2; Allg. D. Biogr. 10, 146, 67; Würzbach 4, 10; 11, 42; Küpper KL. 5, 1324-41; kard. jął, obawiając się swoich przeciwników i Hergenröther, Historya Powszechna pasterzy Kla. Wielu G. miał zwolenkla Katolickiego, Warszawa 1904, t. ników i uczniów: do niego przyłączyli XVII str. 57; L. Blauc, Histoire de la się dr. J. H. Pabst, Höck, Croy, J. C. Philosophie, Paris, 1896, t. III, p. 333; Dr. Joseph Kachnik, Historia Ehrlich, C. Werner, Zucrigl, Trebisch, *Philosophiae*. Olomucii, 1896, p. 102, W. Gärtner, Knoodt w Bonn, Baltzer 105; J. Bellamy, *La theologie catho*we Wrocławiu, Merten w Trewirze, Gan-lique au XIX siècle, Paris, 1904 p. 36).

> Günther Wilhelm Arnold, zakonu premonstrateńskiego, w opactwie Romersdorf, ur. w r. 1763 w Koblencyi, był prefektem archiwum; wyświecony na kaplana wr. 1787, został w r. 1826 generalnym wikaryuszem w Tryeście, w r. 1834 bpem sufraganem, w r. 1836 wikaryu-szem kapitularnym. † w r. 1843. Napisal: Codex diplomaticus Rheno-Moselanus, 6 vol., 1822-6. (Por. Hansen, Weihbischöfe v. Trier. 1834; Wegeler, Die Präm. - Abtei Rommersdorf. 1822; Hurter, Nomenclator liter. 1895, III, kol. 1901; Buchberger, Kirchl. Handlex. 1906. 4-o, t. I, k. 1818; Goovaerts, Les Ecrivains. IV, str. 336 i nast.).

> Günther Zainer, drukarz wedrowny, pochodził z Rautlingen ze Szwabii. Zwabiony kwitnacym stanem akademii jagielońskiej przybył do Krakowa w r. 1465 i tu wydał pierwszą w Krakowie książkę po łacinie p. t Joannis de Turrecremata Cardinali S. Sixti vulgariter nuncupati. Explanatio in Psalterium finit Cracis. Książka ta wydana w Krakowie prawdopodobnie między r. 1562 a 1568. Drugą książkę wydał G. w Krakowie: Omnes libri Beati Augustini Aurelii. Z. Krakowa przeniósł się G. do Augsburga i tu mię

dzy r. 1468 a 1478 wydał dwie biblie niemieckie łacińskiemi czcionkami. (Por. Wiszniewski, Hist. lit. pols. Kraków 1841, 8-o, t. III, str. 79, 80; S. Orgelbr., Encykl. powsz. 1900, 4-o, t. VI, str. 426; Estreicher, Günther Zainer i Świętopełk Fiol. Warszawa 1867).

Güntner Gabryel Jan Chrzciciel, zakonu premonstrateńskiego, ur. w r. 1804 w Neulosimthal w Czechach, w r. 1828 wstapił do Premonstrateńsów i tu złożył śluby, został drem teologii, r. 1830 wyświęcony na kapłana, został w r. 1838 profesorem egzegezy N. Test. i języka greckiego w fakultecie teologicznym w w Pradze, był przytem egzaminatorem synodalnym, notaryuszem książęco-bpim i tytularnym radcą konsystorza, † w Pradze w r. 1867. Napisał: Hermeneutica biblica generalis juxta principia catholica. Pragae 1848; wyd. 3 w 1863; Introductio in sacr. Novi Test. libros hist.-critica et apologetica. Tamże 1863, 2 tomy. (Por. Sahäfler, Handlexikon der kathol. Theologie. 1883, 8-0, t. II, str. 221; Hurter, Nomenclator literarius theol. Oeniponte 1895, 8-0, t. III, k. 1017).

Gurk, bpstwo w kraju koronnym Austryi, w Karyntyi (dioec. Gurcensis).— Bpstwo to zalożył arcybp. Salzburski Gebhard II (1071 r.). Kościół Benedyktynek (konsekrowany w 1043 r.) został kłem katedralnym w Gurk (Gurca). Początkowo bp. w G-k był jakoby wikaryuszem jeneralnym arcybpa salzburskiego, przez niego instytuowanym. Już bp. Hiltebold (1106-1131) eryguje kapitulę własną katedralną, a arcybp. Konrad I w 1131 ściśle określa granice dyecezyi G-k. Lecz spory o prawa arcybpów Salzburga nad tą dyecezyą trwały przez wiek XII do XVI w. Dopiero w XVIII w. ściśle ograniczono obszar dyecezyi, a od 1859 r. terytoryum dvecezyi G-k stanowi cały kraj Karyntyi (czyli Korutany). Od 1786 r. bpi i kapitula rezydują w m. Celowcu (Celovec, po niem. Klagenfurt).-Miasto Celowiec na lewym brzegu rz. Glan położone, liczy z góry 20 tys. miesz-kańców, jest stolicą kraju Karyntyi. Nazwę Klagenfurt, wyprowadzają od Glan-Furt, czyli bród przez rzekę Glan. ·Bród ten był znany w wiekach średnich.

testanckim; w 1563 r. zalożono tu słynne "Collegium sapientiae et pietatis." uczył tu Marcin z Czech. Lecz już w 1597 r. miasto stało się katolickiem. Celowiec posiada 7 kościołów: katedralny św. Piotra i Pawła (od 1591-1604 był w rekach protestantów), kościół św. Egidyusza z wysoką wieżą; muzeum, biblioteka, szkoly i t. p. gmachy zdobią miasto. - Dyecezya G-k sufragania arcybpa Salzburga obecnie liczy w kapitule 3 prałatów i 8 kanoników, 25 dekanatów, 347 parafli, 4 filie, 165 kapelanii, 1064 kościoły, kapłanów 368 świeckich, 112 zakonnych, wiernych ok. 364 tys.; 9 zgromadzeń męskich, 10 żeńskich. Bp. G-k nosi tytuł księcia. (Por. Jaksch, Monumenta hist Carinthiae, I.-III, 1896—1904; Meiller, Regesta archiepp. Salisb., 1866; Schroll, Series epp. Gurc, 1884; Hirn, Kirchen und reichsrechtl. Verhältnisse von G-k, Krems, 1872; W. E. J. t. XI —XII, str. 246; Werner, Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890, p. 90; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1007, t. I, k. 1818
--1810; dr. K. A. Geiger, Taschenkalender und Kirchlich-Statist. Jahrbuch für den kath. Klerus, p. 1903, Regensburg, p. 208—209).

X. C. S.

Gurski Szymon ob. Górski.

Gürtler Józef katolicki dziennikarz niemiecki piszący także pod pseudonimem Karol v. Heerdach, redaktor czasopisma "Immergrün" w Warnsdorfie, ur. w r. 1862 w Persenbeug, napisał Katholik und Presse 1890. wyd. 3-ie; Katholik und Presse 1890. wyd. 3-ie; Katholiken-Organisation.1890; Katholische Pfarr-Volks- und Privatbibliotheken. 1890; Soziale Tätigkeit der Kirche. 1892; Antworten auf kirchenfeindliche Anzapfungen. 1892, 2 wyd.; Wen soll ich wählen? 1896; Hür Reich und Arm. 1897; Macht der Presse. 1899 (Die mod. Schandpresse. 1899; Miszglüchte kommunist. Versuche. 1898; Verdienstliche Taten statt leerer Worte. 1898; D. Ehelosigkeit der Priester. 1899, i inne. (Por. Keiters, Katholischer Literatur-Kalender. Essen. 1902, 12-0, str. 99).

Bród ten był znany w wiekach średnich. Gury Jan Piotr, teolog, jezuita, fran-W XVI w. miasto uległo wpływom procuz, ur. w Mailleroucourt 23 stycznia

1801 r., przez lat 35 wykładał teologie moralna, w seminaryum w Vals pod Annecyi w kolegium Rzymskiem; † 18 kwietnia 1886 r. w czasie misyi w Marcoeur, w Owernii. Dzielo jego p. t.: Compendium theologiae moralis, Lugduni et Parisiis. 1850, t. 2 in 18-o, doczekało się bardzo licznych wydań; według niego wykładano i dzisiaj jeszcze wykładają w wielu seminaryach; odznacza się krótkościa wykładu, nauką zdrowa, jest bowiem prawie całkowicie powtórzona nauka św. Liguori'ego,—lecz z powodu właśnie owej krótkości wykładu brak w tej pracy ugruntowania zasad; naukowego ich rozwinięcia. Autor kilkakrotnie książkę swą poprawiał i po-większał. Romae 1862 t. 2, in 8-o; Lugduni 1865 ed. 15. Praca G-go była wydawana przez uczonych teologów z odpowiedniemi adnotacyami i objaśnieniami: a) Bezimienny autor (Seitz) wydaje Compendium w Ratyzbonie 1853 r., opatrzone licznemi adnotacyami i zastosowaniami do prawa austryackiego; b) Cercia wydaje w Neapolu 1854 t. 2, w 8-ce, 2; c) Melandri w Rzymie 1872 t. 2, dołączając dekrety kongregacyi, noty i objaśnienia anonimowego teologa; d) Dumas we Francyi, Velauni 1874 t. 2,—w wielu miejscach sam tekst zreformował i zastosował do najnowszych odpowiedzi Stolicy Apostolskiej, szczególniej zaś do konstytucyi o cenzurach latae sententiae; e) Antoni Ballerini w Paryżu, 1874 wydaje Compendium, dodając pełne erudycyi uwagi historyczno-krytyczne. Oprócz tego G, napisal: Casus conscientiae in praecipuas quaestiones theologiae moralis, Le Puy 1862; Ratisbonae 1864 t. 2; 1886 ed. 7; praca zastosowana do zasad podanych w Compendium, w celu ułatwienia praktycznego rozwiązywania w ważniejszych wypadkach życiowych. (Por. Nomenclator Literarius, H. Hurter, t. 7, t. III, 1155-6, r. 1895).

X. H. P.

Guslew Aleksander, dr. prawosławnej teologii, zwyczajny profesor akademii duchownej w Kazaniu, pochodził z gub. twerskiej, kształcił się w seminaryum twerskiem i w akademii duchownej w Petersburgu, którą skończył w r. 1871 ze stopniem kandydata teologii. Po skończeniu akademii został profesorem

dogmatyki fundamentalnej i teologii moralnej w kazańskiem seminaryum duchownem. W r. 1874 otrzymał stopień magistra teologii za rozprawę Nrawstwennyj ideal buddizma w ego otnoszenii k christianstwu. Kazań 1874; w r. zaś 1895 stopień doktora teologii za rozprawę Osnownyja "religioznyja" naczała grafa L. Tolstago. Apołogeticzeskoje soczinenje. Kazań 1893. G. od r. 1896 jest zwyczajnym profesorem kazańskiej akademii. Oprócz dwóch wyżej wskazanych rozpraw, G. napisał mnóstwo artykułów, traktatów i rozpraw w religijnych i świeckich czasopismach. Z jego prac, mających charakter wiecej ogólny, albo też wykazujacych oryginalność poglądów na kwestye religijno-moralne i naukowo-współczesne, godne są zaznaczenia: Czełowiek w jego otliczii ot żiwotnych z powodu książki Darwina "o pochodzeniu człowieka, w drugim Zbiorze "Grażdanina" 1872 r.; Ewangelskie sowiety w 11 książ. "Christ. Cztenje," Nrawstwennośt kak usłowie ciwilizacii-rozbiór teoryi Buckle'a, szereg artykulów w "Prawosł. Obozrenje" 1874; Wopros o wospitanii w uczenii sowremennych estestwowiedow-szereg artyk. w "Prawosł. Obozr." 1874; Dżon Stiuard Mill kak moralist-szer. art. w "Prawosł. O-1875-78; Ogiust Kont, kak awtor kursa položitelnoj filosofii w "Praw. Obozr." 1875; *K woprosu ob* utilitariźmie i o swobodie w religioznonrawstwennom razwitii obszczestwa, w "Praw. Obozr." 1876; Fiktiwnyj sojuz materjalizma s estestwoznanjem, w "Prawosł. Obozr." 1877, ks. 6—8; Ważnośt i znaczenje dogmatow, w "Praw. Obozr." 1878, ks. 1—3; K woprosu o Christianskom asketizmie, w "Praw. Obozr." 1898, ks. 7-8; Naturalist Joltes, jego russkie perewodcziki i kritiki, wyd. osobno w r. 1879; Papizm w naukie, odpow. prof. Wagnerowi w "Praw. Obozr." 1879; Graf L. N. Tot-stoj, jego ispowied i mnimo-nowaja wiera, w "Praw. Obozr." 1886—90, i osobno wyd.; Potrebnośt' i wozmożnośt' naucznago oprawdanja christianstwa, w "Prawosł. Sobiesiedn." 1887. 3; Religioznośt' kak osnowa nrawstwennośti—pko autonomistom: w 1894 wyszło wyd. 2 ie popraw. i uzup.; Lubow k ludiam w uczenii gr. L.

Tolstogo i jego rukowoditelej (rzecz a- | stantino il Grande primo imperatore kademicka—wyd. osobno); Brak i bez-braczje w "Kreicer. sonatie" L. Tolstogo i jego "Poślesłowii" k niej," 1902, wyd. 3-ie; Osnownyja prawiła w nrawouczenii gr. L. Tolstogo, w "Czten lubit duch prośw." 1892, 93; Razbor wozrażenij Spencera i jego jedinomyszlennikow protiw uczenja o Bogie, kak licznom Suszczestwie. zań 1896; i cały szereg polemicznych rozpraw o starokatolicyzmie. W ciagu przeszło 30-letniej swej działalności G. śledził bacznie wszelkie objawy życia wewnętrznego w prawosławiu, a także i prądy i kierunki antyreligijne Zachodu, ostrzegając przed nimi społeczeństwo rosyjskie. Pisał tak wiele, jak mało kto z teologów rosyjskich, i dotad pióra nie złożył. (Por. Łupuchin, Prawosł. bogosłowsk. enciktop. Petrograd 1903, 8-o, t. IV, k, 848-854).

X. J. N.

Gusiew Teodor, brat Aleksandra, magister teologii prawosławnej, pochodził z gub. twerskiej, kształcił się w akademii duchownej w Petersburgu. Po skończeniu akademii w r. 1871 został prywatnym docentem akad. petersb. W r. 1872 — docentem logiki i metafizyki, wreszcie - profesorem duchownej akad. w Kijowie. Oprócz magistrowskiej rozprawy: Izłożenje i kriticzeskij razbor nrawstwennago uczenia Szopenhauera it. d. Moskwa 1878, napisał Kritikopsichologiczeskij etiud. Zadaczi psichologii Kawelina w "Grażd." 1872, Nr. 25-31; Teisticzeskaja tendencja w psichologii Fichte mładszago i Ulrici w "Trudy kiews. duch. ak." 1874; K. woprosu o filosofii w "Prawosł. Obozr." 1876. XII. (Por. Lopuchin, Prawosł. bogosł. enciklop. Petrograd 1903, 8-o, t. IV, k. 854 — 855).

## Gusta ob. Zabobony.

Gusta Franciszek o. T. J., ur. w r. 1744 w Barcelonie, wstąpił do zakonu w 1759. Po zniesieniu zakonu został deportowany do Włoch. Gdy Pius VII pż przywrócił zakon, G. wstąpił znów do Jezuitów w Neapolu; był profesorem teologii w Palermo, walczył wytrwale z Jansenizmem. † w r. 1816. Z dzieł G. godne sa zaznaczenia: Vita di Con-

cristiano etc. In Fuligno 1786, 2 vol. in 4-o; Difesa del Catechismo del V. Cardinale Bellarmino, contro alcune imputazioni etc. Ferrara 1787, 8-o; Su i Catechismi moderni Saggio Critico-teologico dell' Abbate Franc. Gusta. Tamže 1788, 8-o — rozprawa pko katechizmom jansenistowskim wydana; Memoria della Rivoluzione francese etc. Assisi 1793, 8-o; Gli errori di P. Tamburini nelle prelezioni di Etica cristiana, Foligno 1791, 8-o; Dell' influenza dei Giansenisti nella rivoluzione di Francia. Ferrara 1793; Della condotta della Chiesa cattolica nel l'elezione del suo Capo visibile il rom. pontefice. Venezia 1799, 8-o-ważne w tej sprawie; Viaggi dei papi. Firenze, 1782, 8-o; El sinodo de Pistoya como es en si o sea los jansenistas modernos convencidos de irreligion y de anarquia por el sinodo de Pistoya, w "Biblioteca de Religion" 1826—29, t. 20 i w. inn. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. 1892, 4-o, t. III, k. 1962-68). X. J. N.

Gustaw Adolf, król szwedzki, syn Karola, ksiecia Sudermanii, urodzony d. 9 grudnia 1594 r. wstąpił na tron po śmierci ojca swego w r. 1611. Pozyskawszy sobie duchowieństwo i szlachte, a wraz z niemi cały naród, rozpoczął wojne z Dania, prowadzona z wielka brawurą a bez powodzenia i zakończoną w r. 1613; pokojem, dużych wymagają-Licząc na to, że mu się uda cym ofiar. opanować brzegi morza Baltyckiego rozpoczał wojne z Rossya, przewidując, że ta bedzie miała niemały wpływ na losy Europy. Pokój zawarty w Stołbowie w r. 1617 dal mu pomyślne warunki. Walki i zwycięztwa szły w parze z roz-wijającym się dobrobytem kraju. Gustaw Adolf podnosił w nim przemysł i handel, zawierając liczne stosunki z zagranicą, nawet Ameryką. Nie znosząc przeszkód ni oporu, dążył do uczynienia z narodu swego, posłusznego narzędzia, gwoli swoim szerokim planom. W r. 1620 poślubia Marję Eleonorę, siostrę elektora Brandenburskiego, by w nim pozyskać sprzymierzeńca przeciw Polsce W r. 1613 zawiera pokój z królem Zygmuntem, by go zerwać w 1617, a to z powodu, że tenże się upieral przy prawach do korony Szwedzkiej. Anglia i Francja pragną go poróżnić z Austrją, ale Habsburgowie bronią wszelkiemi silami granicy południowo-wschodniej, by nie wpuścić potężnego przeciwnika do Nienoiec.

W r. 1625 Gustaw Adolf wdaje sie w wojnę z Polską na nowo, a zdobywszy Inflanty i część Kurlandyi, postanawia zaczepić Prusy, o wiele dla Polski i dla niego ważniejsze, bo dające mu wstęp do Niemiec. W ciągu dwóch tygodni zdobywa je całe z wyjątkiem Gdańska, a chcąc zabezpieczyć swoje podboje, bie-rze w opiekę protestantów i oddaje im kościoły. Doskonały polityk, robi sobie sprzymierzeńca z króla Duńskiego, Krystjana, przypuszczając go do udziału w obronie brzegów baltyckich, a Stralzundowi, zagrożonemu przez wojska Wallensteina, posyła broń i ludzi. W roku 1628 zawiera pokój w Stralzundzie, mocą którego tenże dostaje się na zawsze-Szwecyi. W r. 1629 Wallenstein posyła w pomoc Polsce 10,000 wojska pod dowództwem feldmarszałka Ahrenheima, a ten wraz z marszałkiem Koniecpolskim biją Szwedów pod Mahrburgiem, przyczem król omal się do niewoli nie dostaje. Jednak otrzymuje wkrótce posiłki i przeważa szalę zwycięztwa na swoją stronę, a pokój zawarty w Altmarku 1629 r. był ciężko przez Polaków okupiony. Jednak Szwecja odmawia królowi dalszych ofiar w krwi i pieniądzach, bedac wyniszczona wojnami doszczetnie. Tylko partja podtrzymująca króla, przy jego własnej sile woli i glę-bokiej dyplomacyi, a bardziej jeszcze niezgoda między Bawarską ligą katolicka a domem cesarskim, oslabiająca Austrję, skłaniają Gustawa Adolfa do rozpoczęcia krokow wojennych, Wkracza on, bez poprzedniego wypowiedzenia wojny z 15,000 wojska do Niemiec i wyladowywa na wyspie Uzedom. Jako zasade swego nielegalnego kroku, podaje w manifeście łacińskim i niemieckim, obronę powszechnej wolności. Zwycięzkim prawdziwie jest jego pochód przez Niemcy: pod Breitenfelden bije wojska cesarskie pod dowództwem Tilly'ego, a powodzenie rozszerza jego plany. Już

rza nietylko cofniecia edyktu restytucyjnego, przywrócenie praw Czechom, Morawii i Szlązku, oraz osadzenie elektorów w Pfalzu, ale i ogłoszenia siebie królem Rzymskim, jako wyrazu wdzięcz-ności za ocalenie Niemiec. Ma zamiar budować nowe państwo Niemieckie, które powstanie z wolnych miast, utworzonych z bogactw księztw duchownych, a z których pomocą stawi czoło arysto-kracyi. W r. 1632 Gustaw Adolf sięga po niemiecką i polską koronę, lecz te smiałe zamiary niweczy śmierć w bitwie pod Lützen. Genjusz wojenny Gustawa Adolfa, dorównywał jego waleczności, a zmysłem politycznym przewyższał wszystkich współczesnych. Religijność zaś, która się jawnie popisywał, była płaszczykiem służącym do pokrycia jego planów politycznych. (Por. Gfrörer, Gustaw Adolf König v. Schweden, u. seine Zeit. 4 Auflage v. Onno Klopp, Stuttgart 1863; Drohsen, G. Adolf, 2 Bde., Leipzig 1869-1870; Cronholm, Sweriges historia under G. Adolphs regering, 12 vols., Stockhl 1857-1875).

Gustaw I Waza, król szwedzki (1523—1560) ur. w r. 1496 w Lindholm. Przy współudziałe braci Olawa i Wawrzyńca Petri szerzył w kraju herezyę luterańską od r. 1523, a w r. 1530 sam został luteraninem. Aby wzmocnić swe stanowisko zabrał duchowieństwu znaczną część majątków klnych, aby zaś zjednać sobie szlachtę podzielił się z nią przywłaszczonemi dobrami Kła. W r. 1544 ogłosił koronę królewską jako dziedziczną, a wyznanie augsburskie jako religię państwową. † w r. 1560.

ką a domem cesarskim, osłabiająca Austrję, skłaniają Gustawa Adolfa do rozpoczecia krokow wojennych. Wkracza poprzedniego wypowiedzenia wojny z 15,000 wojska do Niemiec i wylądowywa na wyspie Uzedom. Jako zasadę swego nielegalnego kroku, podaje w manifeście łacińskim i niemieckim, obronę powszechnej wolności. Zwycięzkim prawdziwie jest jego pochód przez Niemcy; pod Breitenfelden bije wojska cesarskie pod dowództwem Tilly'ego, a powodzenie rozszerza jego plany. Już nietylko ma na myśli podboje na brzegu Baltyckim, lecz utworzenie państwa Skandynawskiego z Norwegii Danii i krajów nadbaltyckich. Żądać on zamie-

skiemi nie znalazł zbyt gorącego po- w zebraniach. Od pierwszej chwili zwiąparcia, dopiero odezwa pastora na-dwornego ks. Darmstadu, Dr. Zim-mermana z 31 paźd. 1841, wzywająca protestantów wszystkich krajów, do zjednoczenia się na wzór Kla katolickiego, celem moralnego i matervalnego popierania protestantyzmu, znalazła szeroki oddźwięk. Przyczyniło się do tego niemało niepomyślne dla rządu pruskiego zakończone zatargu z arbpami Kolonii i Poznania. Na wałnem zebraniu w Lipsku 16 wrzes. 1840 r., protestantów z różnych stron Niemiec, postanowiono i uchwalono założyć Zwiazek ewangielicki imienia Gustawa Adolfa, dla którego statuty zostały uchwalone na zgro-madzeniu w Frankfurcie n. M. 22 wrześ. 1843 r. Według nich, w każdem państwie lub kraju, lecz nie więcej jak po jednym winien być założony związek macierzysty, z którym łączyć się powinny związki mniejsze. Po r. 1851, powstały też związki niewieście, a po r. 1844, a zwłaszcza 1862 studenckie. Na czele zwiazku stoi złożony z 24 członków zarząd centralny z siedziba w Lipsku. Związek rozporządza procentami od kapitałów powstałych ze składek człon-ków, ofiar dobrowolnych i innych źródel. Między r. 1842 a 1846 powstały zwiazki w dolnych Niemczech z wyjątkiem Bawaryi, gdzie były zabronione. Lecz w r. 1849 król Maksymilian II zniósł ten zakaz. Oprócz katolików którzy słusznie w związku widzieli organizacyę przeciwko sobie i wśród wielu protestantów, a zwłaszcza wierzących spotkal się z pewnem niedowierzaniem. M. i. wystąpił z surową krytyką poeta berliński Dr. Hengstenberg w "Ewang. Kirchenztng" 1844 r., zarzucając mu kierunek racyonalistyczny i indyferentystyczny. Wkrótce jednak liberalne prady objawiajace się w Niemczech także i na polu klnem, wiele przyczyniły się do spopularyzowania i wzmocnienia związku. Wprawdzie i teraz walka wrzała na dobre, broszury, pamflety i t. p. piśmienne utarczki weszły na porządek dzienny. Wyrzucano sobie wzajemnie obskurantyzm lub bezbożność. Podnieciło jeszcze walczących zajście z pastorem Buppem z Królewca, którego na zebra- rze, studya odbywał w Fuldzie i w "Colniu w Berlinie 1846 r. z powodu kryty- legium Romanum" w Rzymie, w r. 1861 ki zwiazku wykluczono z zebrania i ob- został kaplanem, w 1862 drem teologii ostrzono warunki co do prawa udziału i profesorem filozofii, a w roku 1863

zek zwrócił uwagę na Austrye, lecz do-piero 14 sierp. 1856 ces. Franciszek Józef I pozwolil posyłać składki związkowi od poddanych austryackich d. 8 kwiet. 1861, zakładać związki w Austryi. Od r. 1862 związek rozpowszechnia się po całych Niemczech, wyjawszy Meklenburg-Szwerynu, gdzie założone zostało zsobne stowarzyszenie p. t. "Ewangelischlutter. Gotteskusten" i niektórych słowiańskich prowincyj w Austryi. W r. 1884 liczył związek 44 związków głównych I 1761 oddziałowych. Ostatniemi czasy wobec rozbudzonego przez radykalów niemieckich w Austryi, Schönerera et consortes ruchu pod haslem "Los v. Rom!", związek rozwinął energiczna działalność w Austryi i tam rozpoczał zaciekła propagande religijno-polityczna, nie skapiąc znacznych na ten cel funduszów. Ogłoszone przez związek roczniki dają wymowny obraz, jak dalece cała działalność zwrócona jest pko Kłowi katolickiemu. Wystarczy przejrzyć kilka charakterystycznych cyfr wsparć udzielonych przez związek do r. 1884 gminom protestanckim w okoliach przeważnie katolickich jak np. w prowincyi nadreńskiej otrzymało 206 gmin wsparcia 1,975,510 marek, w Westfalii 115 gm. 1,650,048 m., w Poznaniu 206 g.n. 729,446 m., w Prusach wschodnich i zachodnich 106 gm. 1,027,521 m., natomiast w Brandenburgii 7 gm. 22,995 m., w Saksonii 28 gm. 91,741 m. W Czechach 142 gm. 1,567,132 m., na Szlązku 73 gm. 460,205, natomiast w przeważnie protest. niższej Austryi 16 gm. 158,926 m. Naturalnie ostatnie roczniki, zwłaszcza odnośnie do Austryi, przedstawiają się jeszcze wymowniej. (Por. Zimmermann, D. Gust. Adolf Verein nach s. Gesch., s. Verfassung u. s. Wirken," Darmstads 1878; Zenker D. G. A. Verein in Haupt u. Gliedern, Leipzig 1882; wreszcie roczniki związku; ob. także art.: A lians e wangielicki i Związek ewangielick i). (Ch.)

Gutberlet Konstanty ks. filozof i teo-log katolicki, ur. w r. 1837 w Geisma-

pomocniczych nauk egzegetycznych w Fuldzie. G. jest scholastykiem i obja-śnia św. Tomasza według Suareza. W r. 1903 powolany został na konsultora do Komisyi biblijnej w Rzymie. 18 lat jest dyrektorem i naczelnym redaktorem czasopisma "Philosophisches Jahrbuch" założonego przez Towarzystwo Görresa w Fuldzie. Napisal: St. Justini Apologiae. 1860; wyd. 3-ie 1883; Kommentar zum Buch der Weisheit. 1874; Komm. z. Buch To-bias. 1877; D. Unendliche. 1878; Theodicee. 1878; wyd. 2-ie 1890; wyd. 3-ie 1897; Metaphysik. 1880; wyd. 3-cie Psychologie. 1881; wyd. 3 ie 1896; Logik u. Erkenntnistheorie. 1882; wyd. 3-ie 1898; Neue Raumthe-orie. 1882; Gesetz v. d. Erhaltung d. Kraft. 1882; Ethik und Naturrecht. 1883; 3 wyd. 1901; Naturphilosophie. 1885; wyd. 3 ie 1900; Lehrb. der Apologetik. 2 t. 1888—89; 3 wyd. 1899; Ethik und Religion. 1802; Die Willensfreiheit und ihre Grenzen. 1893; Der Mechanische Monismus. 1893; Der Mensch. 1896; Der Kampf um die Scele. 1899; Fortzetzung v. Heinrichs Dogmatik. 1896, t VII: 1897, t. VIII i w. in. (Por. Blanc. Dictionn. de la Pensée. 1899, 4-o, t. I. Tenże, Hist. de la Philos. 1896, 12-o, t III, str. 597; Keiters, Katholisch. Literatur-Kalender. 1902, 18-o. str. 99. Schäfler, Handlex. der kath. Theol. 8-o, t. II, s. 224). X. J. N.

Gutenberg, albo Gudenberg Jan, z matki zwykle Henne Gensfleisch z przydomkiem Solgeloch z ojca, wynalazca druku, ur. około 1400 r. w Moguncyi. W 1439 r. zawiązał spółkę z Janem Riffe, Jürge Dritzehnem i Andr. Heilmanem dla wykonywania sztuki drukarskiej tajemniczej, w r. 1450 wspólnie z Fürstem, a potem z Schöfferem najpierwsza utrzymywał drukarnie. Oprócz Biblii 42 wiersz, i Katholikonu, a prawdopodobnie początku wspaniałego Psalterza. Psalmorum codex (nakl, Fusta i Schöffera 1457 i 1459) sam G. wydrukował listy z odpustami i wezwanie Chrześcijan na turka. G. umarł 1468 r. w Moguncyi i pochowany u Franciszka-nów. (Por. Schöpflin, Vindiciae Typographicae, Sztrasburg, 1760; Schaab, Gesch d. Erfindung d. Buchdru-

ckerk. durch G. Mog. 1839—31, 3 tom.; Dziatzko, Beitrage z. Theorie u. Prax. etc. Leipzig, 1895; Börckel Alfred, G. sein Leben, sein Werk, sein Ruhm etc. Giessen, 1897).

Guthlin ks., wikaryusz generalny arcbpa orleańskiego Dupanloup'a, napisał gruntowne dzielo Les Doctrines positivistes en France. Paris 1873, w którem zwalcza dowodnie błędy pozytywistów. Przygotował też do druku krytyczne wydanie "Myśli" Pascala, które uzupełnił i wydał jego siostrzeniec Józef G. (ob.) (Por. Blanc, Hist. de la Philosophie. 1896, 12-o, t. III, str. 192).

Guthlin ks. Józef ur. w Volkensbergu (dyec. Strasburska) w r. 1850, wyświę-cony na kaplana w 1873 r., był konsultorem - kanonista ambasady francuskiej przy Stolicy aplskiej; został w r. 1898 pralatem Jego Światobliwości. Napisal: Le Conclave: origines, histoire, organisation, legislation etc. Paris, Lethielleux 1894, in 8-o; Le Conclave et le "veto" des gouvernements. Lyon, Vitte, 1894, in 8-o; L'Election papale. Paris, Lethielleux, 1897, 16-0; Leon XIII poète et la France. 12-0 i inne; uzupelnil też i wydał Pensées de Pascal (1896), które przygotował do druku i uwagami filozoficznemi objaśnił jego stryj. G. pisał też pod pseudonimem Lucius Lector. (Por. Blanc, Répertoire bibliogr. 1902, 8-o; Battandier. Annuaire pontific. 1907, 8-0).

Gutierez Jan, kanonista hiszpański, żył w końcu XVI w. Był początkowo adwokatem, później został kanonikiem i profesorem teologii. Współcześni nazywali go "Jurisconsultor ingeniosissimus." Napisal Canonicarum quaestionum utriusque fori; illustres et canonicae quaestiones tam ad sponsalia quam ad matrimonia eorumque impedimenta pertinentes; Praxis civilis et canonica. Salmanticae 1634, in fol. Wszystkie dzieła G-a wyszły w zbiorowem wydaniu w Antwerpii 1618, fol., 14 tomów. (Por. Bund, Catalogus auctorum. Rothomagi. 1900, 8-o, str. 71).

Gutierrez Marcelin, augustyanin, filozof hi szpański, ur. w roku 1858, † w 1893. Był profesorem filozofii, lecz z powodu słabego zdrowia zmuszony był katedrę profesorską opuścić. Był to fi-

lozof niezwykłej miary i zdolności; wytrawy sąd swój wykazał w dziele Fr. Luis de Lon y la filosofia espanola del siglo XVI. 1885, 10 8-0; El misticismo ortodoxo en sus relaciones con la filosofia. 1886; dzielo wymierzone pko Cousin'owi i jego szkole. Dzielo to zasłużyło na nazwę "specimen magistrale." G. pisał też do czasopisma "Ciudad de Dios." (Por. Blanc, Diction. univ. de la Pensée. 1899, 4-0 str. 789; Hurter, Nomenclator literatius theol. 1895, 8-0, t. III, k. 1413).

Gutjahr Franciszek, dr. teologii i filozofii, profesor uniw. w Gracu, radca konsystorski, założyciel czasopisma "Literarischer Anzeiger für d. kath. Oesterreich," ur. w r. 1854 w Preding w Styryi; napisał Einleitung zu den heil. Schriften N. Test. 1897; Petrus Kantor Parisiensis. 1899; I Thessalonicherbrief. 1900; II Thessalonicherbrief. 1901; D. Evang. nach Matthäus. 1902, i inne. (Por. Keiters, Kathol. Literaturkalender. 1902, 18-0, s. 99).

Gutkowski albo Gut Jan o. T. J. herbu Rawicz, ur. w r. 1696; wstąpił do zakonu w r. 1717, uczynił profesyę 4 ślubów w r. 1730. Był misyonarzem we Lwowie, dyrektorem seminaryum w Lublinie i rektorem w Krakowie; był też przez lat 8 ojcem duchownym. + w r. 1765. Napisal: Phosphorus Poloniae, oratio de S. Stanislao Kostka S. J. Sandomiriae 1727, in fol.; *Illustres Soleae passus*, oratio de S. Stanislao etc. Tamže 1724, in fol: *Themidis* arae Religionis, fortunae patriae et honoris votum etc. B. m. 1729, in fol.; Primum vivens, ultimum moriens Religioni, Patriae ac Cell-o Domini Cor Ill-o Excel-o DD. Joachimo a Potok Potocki etc. Leopoli 1730, in fol. Oprócz tego G. prowadził w dalszym ciągu, rozpoczętą przez o. Kwiatkiewicza Historyę cudownego obrazu M. Bo-skiej w Jarosławiu. (Por. Jablonowski, Muzeum polskie, Lwów 1750; Sommervogel, Bibliothèque. 1892, 4-0, t. III, k. 1972—3; Brown, Biblio-teka, 1862, 8-a, str. 188). *X. J. N.* 

Gutkowski Jan Marceli, bp podlaski, następnie tytularny arbp marcyanopoli-

we Lwowie 1863 r.; w młodym wieku wstąpił do Dominikanów, profesję zakonną odbył w Płocku; przez jakiś czas przebywał w konwencie warszawskim, a święcenia podobno przyjął we Włocław-ku. Za Księstwa Warszawskiego został kapelanem wojskowym; przez kilka lat z wojskiem polskiem, wiernem Napoleonowi, wędrował po całej Europie; był wszedzie, dokąd zalatywały orły polskie -w Niemczech, Francyi, Hiszpanii. W r. 1812 G-ki dostał się do niewoli; pięć lat spędził w gubernii kałuskiej. Kiedy wrócił z niewoli, przedstawił się W. ksieciu Konstantemu, naczelnemu wodzowi wojska polskiego; zyskał sobie jego sympatyę i dzięki temuż został za-mianowanym generalnym kapelanem wojsk w Królestwie Polskiem z pensyą 15,000 złp. Podówczas ordynat Zamoyski sprzedał rządowi Zamość, i przy sprzedaży zawarował nietykalność praw kapituły kolegiaty zamoyskiej; rząd na to się zgodził, lecz ze swej strony wymówił sobie, że generalny kapelan wojskowy będzie z urzędu proboszczem infułatem kollegiaty, wiec G-mu przybyła nowa godność proboszcza-infułata. Gdy Kanoniczki przeniosły się z Marywilu do kła pojezuickiego S-tego Andrzeja, zaprosiły ks. G-go na swego kapelana. W r. 1820 tenże G-ki pobłogosławił w kaplicy domowej związek małżeński W. Księcia Konstantego z Joanna Grudzińska, w kilka lat później otrzymał nowa godność prałata archidyakona kapituły warszawskiej. Po śmierci Feliksa Łukasza Lewińskiego, pierwszego bpa podlaskiego, dzięki protekcyi W. Księcia, na konsystorzu w r. 1826 G-ki został prekonizowany na bpa janowskiego; bullę prekonizacyjną otrzymał wraz z nominacya na senatora Królestwa Polskiego. Był drugim bpem podlaskim; po staropolsku pisał się w swych pasterskich listach: "Jan Marceli na Gutkowie Gut-kowski;" na nowem stanowisku wbrew powszechnej opinii okazal się pasterzem pełnym Ducha Bożego, człowiekiem gorącej wiary, bpem pełnym gorliwości, stałości, światobliwości; występował zawsze jako gorący obrońca praw Kościoła. Zasiadał tylko raz na senacie 1830 r. i wtedy to wraz ze Skórkowskim, bpem krakowskim, był duszą opozycyi pko prawu o malżeństwie; na bieg spraw

nie było naówczas nawet w Warszawie; gdy kraj się uspokoil-G-ki z całym zapałem zajął się reformą duchowieństwa i podniesieniem życia religijnego; czesto odbywał wizyty kanoniczne, zawstydzał lenistwo, nagradzał cnotę, lud wielbił swego pasterza, duchowieństwo czcia otaczało swego bpa. Wobec tak stanowczego postepowania G-a nie obeszlo sie bez konflktu z rządem; nie jednak nie potrafilo złamać dzielnego meża, nawet odebra-nie należnej pensyi; kler hojnemi składkami wynagrodził swemu pasterzowi poniesiona strate; G-ki nie ulakł sie niczego; nowe kollizye powstały z rzadem a odmowienie Komisyi spraw wewnętrznych i duchownych żądanego udzielenia wiadomości co do początku i natury bractw religijnych na Podlasiu przepełniło miarkę cierpliwości sfer rzadowych; w 1840 r. G-ski przymusowo opuścił Janów i zamieszkał w klasztorze Kanoników Regularnych w Ozieranach gub. mohilewskiej; rządy w dyecezyi zlecił ks. Radziszewskiemu, światobliwemu kusztoszowi katedralnemu; w 2 lata później Grzegórz XVI, na naleganie rządu rosyjskiego, wydał brewe do G-skiego, zachęcając go do zrzeczenia się zarządu dyecezya; nawet na chwile nie zawahal się sędziwy pasterz i 19 maja 1842 r. nastąpiła w Ozieranach rezygnacya; obrał sobie za miejsce stałego pobytu Lwów; pensyę roczną pobierał w ilości 5,000 rs.; jeszcze 15 lat nosił tytul bpa podlaskiego; dopiero w r. 1856 Pius IX przeznaczył na bpa podlaskiego ks. Benjamina Szymańskiego, a G-a zamianował arbpem marcyanopolitańskim. Powszechna cześć otaczała G-skiego we Lwowie; stał się slawnym na cały świat katolicki; na-zywano go i w Rzymie i u nas "ko-lumną, filarem polskiego Kościoła." (Por. W. E. J. t. 27-28, str. 118; Enc. Orgelbranda t. XI 56-57; Pamietnik religijno-moralny 1851 r., t. XXI, str. 81-89).

X. A. C.

Gutowski Berard, o. z zakonu św. Franciszka, żył w drugiej połowie XVII w. Napisał: Kozania o męce Pańskiej. Warszawa 1695; Kazania na niedziele całego roku z przydatkiem na święta uroczyste. Tamże 1696.

w r. 1831 zupełnie nie wpływał, bo go | (Por. Pelczar, Zarys dziejów kaznodz. Kraków 1896, 8-a, str. 216).

> Gutowski Waleryan, franciszkanin polski, kaznodzieja XVII w. Był G-i "nauk wyzwolonych i Pisma św. doktorem," przebywał w klasztorze kra-kowskim. Wydał; Wielki Franciszek święty w maluckości swojej (Kraków, 1669); zbiory kazań: Panegiryczne niektóre dyskursy duchowne i różne inne kazania, przy celniejszym i obsitszym audytorze w kosciołach zwłaszcza krakowskich miane (ib., 1675 w 4-ce) i Quadrajezymał cały, albo kazania na Ewangelie Postu św. (ib., 1688, folio): Hartowna strzała przy pogrzebowym akcie Kazimierza Giebułtowskiego (ib., 1661, w 4-ce). (Por. Encykl. Powsz Or-gelbr., t. XI, str. 59; W. E. J., t. XXVII-XXVIII, str. 119).

Gutowski Wojciech malarz, ur. w Krakowie w r. 1753, † w 1812 r. Był uczniem Molitora, Oprócz udatnych portretów olejno, malował G. al-fresco. W ten właśnie sposób malował kł w Jędrzejowie. Nadto w Niepołomicach są w kle tamtejszym dwa wielkie płótna G-a: "Historya dziesięciu tysięcy meczenników;" i "Scena założenia kla niepolomickiego;" ważny ten ostatni obraz jeszcze i z tego względu, że przedstawia wizerunki ówczesnych osób historycznych. (Por. Rastawiecki, Słownik malarzów polskich. Warszawa 1850, 8-to, t. I, str. 191-192; Galezowski, Kalendarz domowy. Warszawa 1832, str. 26).

Güttler Karol, dr. filozofi, ur. w r. 1848 w Reichenstein na Szląsku, był profesorem uniwers. w Monachium. Napisal Naturforschung und Bibel. 1876; Genesis und Exodus des preusischen Kulturkamfs. 1879; Secchi, Grösze der Schöpfung, tłumacz. 1885, wyd. 4-te; Der Unsterblichkeitsglau-be. 1890; Wissen und Glauben. 1893; Psychologie und Philosophie. 1896; Eduard Lord Herbert von Cherbury. 1897; An der Schwelle des XX Jahrhunderts. 1901; Renè Descartes, Meditationes, 1901, i inne. (Por. Keiters, Kath. Literaturkalender. Essen 1902, 18-o, str. 99—100).

Gützlaff, Karol Fryderyk misyonarz

protest. w Chinach, ur. 1803 r. w Pyritz! w Pomeranii. Pierwotnie miał zostać rzemieślnikiem, gdy podczas bytności Fryderyka Wilhelma III w Gdańsku złożył mu poemat, w którym wypowiedział pragnienia zostania misyonarzem: dzięki temu przy pomocy króla dostał się do Pedagogicum w Hall, a nast, do szkoły misyonarskiej Jenikego w Ber-linie. R. 1826 został posłany do Bolonii, gdzie nauczył się jezyka chińskiego, i 1828 r. udal sie do Buńkogu stolicy Siamu. Po śmierci żony w r. 1831 przyjał obowiązki chińskiego tłumacza, poczem przebrawszy się po chińsku i naturalizowany jaki chińczyk, pod na-zwiskiem Szi-Li udał się do państwa niebieskiego. Dzieło misyjne spełniał na sposób protestancki t. j. pisał rozprawy, otoczył się opieka swego rzadu, odbywał kosztowne podróże, ducha zaś chijańskiego szczepić nie umiał. Przebrawszy się powtórnie zamieszkał w Makao, gdzie w r. 1843 przy pomocy rządu angielskiego założył "Związek chiński," ktorego celem było wykształcenie tuziemnych pastorów. Przedsiewziecie to bylo chybione. Gromadził on sprytniejszych chińczyków i z pełnymi wor-kami rozsyłał ich po kraju, płacąc im sowite dyety. W ten sposób w krótkim czasie zebrał 366 kolporterów, których szumnie nazwał kaznodziejami podróżnymi, łudząc się przytem ich prawowiernym zapałem. Oni zaś po prostu prowadzili handel danemi im ksiażkami odprzedając je chińskiemu drukarzowi, od którego G. je kupował. G. do dzienników angielskich i niemieckich posyłał liczne korespondencye o swoich religijnych zdobyczach, a nawet dla pozyskania funduszów odbył podróż po Europie. Po jego śmierci 1851 prawda wyszła na jaw i przekonano się, jak mało G. zasługiwał na nazwę "apostola Chin," która mu protestanci usiłowali nadać. Był on też czynny na polu literackiem i napisał m. i. "Historyę Chin od najdawniejszych czasów, aż do pokoju w Nankingu" Stuttg. 1847 r.; w języku chińskim "Geografię całego świata" oraz tłumaczenie Star. Test. i poprawę Nowego. Pisal też wiele artykułów i korespondencyj do pism angielskich i niemieckich. Krytyka co do wartości jego prac wyraża się z zastrzeżeniem, przyczem angielskie "Ateneum" powiada o

nim, "że byłby lepszym misyonarzem, gdyby nie był urzędnikiem i lepszym urzędnikiem, gdyby nie był misyonarzem." (Por. Vogel, Beiträge z. Gesch. d. chines. Stiftung etc. Frankf. 1853). (Ch.).

Guyana (Guayana) - Wikarvaty apostolskie w Ameryce Południowej. - Na płaskowzgórzu granitowem między Orinoko, a doluem korytem Amazonki ciagnie się Guyana, stanowiąca trzy oddzielne prowincye kolonialne; pod względem kościelnym sa tu: 1-0 wikaryat apostolski Guyany Brytańskiej t. z. Demerara (ob. art. Demerara); 2-0 wikaryat apostolski Guyany Holenderskiej t. zw. Surynam. Obejmuje całą kolonię tej też nazwy (129,100 kilom. kwadr.). Wikaryat ten erygowano w 1842 r. ryusz apostolski rezyduje w m. Paramaribo, głównem mieście kolonii, położonem na lewym brzegu rz. Surynam. Liczą tu ok. 18 tys. wiernych, 25 kapłanów (Redemptorystów z Hollandyi), 2 zgromadzenia męskie i 2 żeńskie; 3.0 Prefektura apostolska Guyany Francuskiej albo Cayenna, obejmuje kolonię francuską t. zw. Cajennę i ziemię zw. "Terrain Contesté." (ok. 122 tys. kilom. kwadr.). W 1643 r. głosili tu Ewangelię OO. Kapucyni, po nich pracowali Jezuici do 1763 r., wraz kaplanami z Kongregacyi św. Duchow. Od r. 1816—misyonarzami byli zakonnicy od św. Ducha. Prefekture apostolską erygowano w 1731 r.; rezydencyą kierowników misyi jest Cayenna, główne miasto kolonii, położone na wyspie tej też nazwy. Prefektura ta liczy ok. 20 tys. wiernych, 22 kapłanów, 1 meskie i 2 zgromadzenia zakonne żeńskie. (Por. Amand Schweiger-Lerchenfeld, Geografia powszechna... tłum. dr. K. Jurkiewiczo. Warszawa. 1897 r., t. II, str. 129—131; Werner S. J., Orbis terrarum catholicus, Frib. Brisg., 1890, p. 218; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1907, t. I, k. 1807).

Guyana Brytańska ob. Demerara.

Guyau Jan Marja, filozof, poeta i estetyk francuski, ur. w r. 1854 w Laval, † w Mentonie w r. 1888. Był uczniem Fouillée'a. Pomimo krótkiego

duchu antychiańskim. Jego filozofia przedstawia się jako sztuczna kombinacya ewolucyonizmu i idealizmu. si moralność utylitarną. Przenikniony duchem krytyki, wpada w zwatpienie i wszystkiemu przeczy; wszystkie systemy obala, wykazując ich braki i wzajemne sprzeczności, ale żadnego trwalego nie buduje. Talentu niezwykłego, erudycyi zadziwiającej, na której jednak uprzedzenie i stronnicze przylgnięcie do naturalizmu wycisnelo swe piętno; w rzeczach wiary i religii wykazuje grubą ignorancyę, stąd sądy jego o moralności, sztuce i religii są, mimo pięknych nieraz i podniosłych myśli, płytkie i bez wartości. Z dzieł G. przytaczamy: La Morale d'Epicure et ses rapports avec les doctrines comtemporaines. 1878 praca nagrodzona przez akademię nauk moralnych; La Morale anglaise contemporaine. 1879; Les Problèmes de l'estéthique contemporaine, 1884, wyd. po polsku p. t. Zagadnienia estetyki współczesnej. Warszawa, 8-a; Esquisse d'une morale, sans obligation ni sanction; Irréllgion de l'avenir. 1888; Education et hérédité. 1890, po polsku w przekł. J. K. Potockiego, p. t. Wychowanie i dziedziczność, studyum socyologiczne. Warszawa 1891, 8-a; L'art au point de vue sociologique. 1890; La Genèse de l'idée de temps. 1890 i inne. Dzieła G a wydał po śmierci autora Fouillée. Z tej to seryi pochodzi dzieło G-a napisane przez Fouillée'a podług notatok autora, wyd. po polsku p. t. Moralność, sztuka i religia podług... Warszawa 1894, 8-a, nakł. redakcyi "Głosu." (Por. Blanc, Dictionn. de la Philos. 1906, 8-o, k. 615: Tenze, Hist. de la Philosophie. 1896, 12-o, t. III, str. 122-124).

X, J, N

Guyaux Jan Józef belgijczyk, ur. w r. 1684, był profesorem Pisma św. w Lowanium w r. 1723, doktorem teologii i kanonikiem u św. Piotra w r. 1727, dyrektorem kolegium pskiego w 1731 r., wreszcie kanonikiem w Gandawie w r. 1734 i dziekanem kapituły u św. Pio-

żywota napisał wiele dzieł, niestety, w apostolorum etc. Lovanii, 7 vol. in 8-o. (Por. Hurter, Nomenclator literarius theologiae. Oeniponte 1895, 8-o, t. III, k. 91—92).

> Guyet Karol k. T. J., ur. w r. 1601 w Tours, wstąpił do zakonu w 1621 r.; wykładał czas jakiś literaturę piękną i teologie; głównie zaś poświecał się kaznodziejstwu. † w 1664 r. Odznaczal się rzadko spotykaną erudycyą w rzeczach liturgii i obrzedów, przytem zdrową krytyką w ocenie materyalu naukowego, którym rozporządzał przy pisaniu swych dzieł. Napisal: Heortologia si-ve de festis propriis. Parisiis 1657, in fol.; Ordo generalis divini officii recitandi. Flexiae 1622, in 8-o. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. Bruxelles. 1892, 4-o, t. III, k. 1974; Bund, Catalogus. 1900, 8-o, str. 71).

Guyon Joanna Bouvier de la Motte. Ur. w 1648 r., nauczycielka w Montargis. Od dzieciństwa wielce pobożna, wbrew woli oddana za mąż bogatemu szlachcicowi Guyon. Uważała siebie za powołana od Boga do podniesienia Kościoła, w czem podtrzymywał ją i zachecal Lacombe, barnabita (umarl na pomieszanie zmysłów). Nauczała, że kontemplacya doprowadza człowieka do najwyższej świętości; człowiek wewnętrzny, oddany kontemplacyi o nie nie dba, o niczem nie myśli, o nic nie prosi-Bóg wszystko zań czyni. Człowiek oddany kontemplacyi będzie miał duszę przyozdobiona w liczne cnoty, choć o nie nigdy się nie staral; o grzechach człowieka pamięta Bóg, nie pokutować za nie, lecz należy miłować w kontemplacyi: grzech zapomniany, znaczy odpuszczony przez Boga. Przy komunii należy zostawić działanie Bogu. W duszę, oddaną kontemplacyi wnika powoli spokój, milczenie stanowi jej modlitwę i przechodzi w stan ciagły. Stopniem najwyższym kontemplacyi - śmierć mistyczna. Naukę swoją zostawiła w pismach wydanych przez nią pod wpływem zwolenników.

W wydaniu Poireta dzieł G. jest 39 tomów, (Amsterdam 1715), a w wydaniu Du Toit Mambrini, 1790 roku, 40 tomów. tra, † w r. 1774. Napisal Commenta- Posadzona o kwietyzm, pod wpływem rius in Apocalypsim. Lovanii 1781, Fenelon'a i Bossueta zdawała się uspain 8-o; Praelectiones de s. Jesu Chri- kajać; objecala nie głosić więcej swej sti Evangelio deque actis et epistolis nauki i poddać sie nauce Kosciola. U- wolniona z więzienia propagowała dalej czasopismach ogłosił drukiem La Raiswą naukę, za co powtórnie uwięziona i wysłana do Blois, zmarła w r. 1717. Proces prowadzony przez biskupa z Chalons dowiódł, że na moralności G. nie ciążyło najmniejsze podejrzenie.

X. B. S.

Guyon Klaudyusz Marja, historyk, ur. w r. 1699 w Lons-le-Saulnier, † w Paryżu w r. 1771; zostawszy kapłanem wstapił do Oratoryanów, lecz niedługo wystąpił ze zgromadzenia i osiadł w Paryżu. Napisał wiele dzieł historycznych, których wykaz znajduje się w Biogr. Univ. (XIX, s. 255). Z innych dzieł godne są zaznaczenia polemiczno-dogmatyczne: Bibliothèque ecclésiastique... sur les reliques. Paris 1771-72, 8 v. in 12-0, dzieło mniej cenne; L'Oracle des nouveaux philosophes. Berne 1759—1760. 2 vol. in 8-o-pko Voltaire'owi. Autor ze znajomością rzeczy a gruntownością dowodów zbija błedy te go bezbożnika i wykazuje sprzeczności spotykane na każdym kroku w jego pismach. (Por. Hurter, Nomenclator liter. theologiae. 1895, 8-0, t. III; Glaire, Dictionnaire des Sciences. 8-0, t. I, str. 972).

Guyonie (de la) Bernard albo Guidonis, dominikanin, bp Tuy w Hiszpanii, później Lodève albo Langwedocyi, ur. w r. 1260 w Limousin; wstapiwszy do Dominikanów przeszedł wszystkie urzędy swego Zakonu; mianowany inkwizytorem wiary pko Albigensom, których resztki pozostały w Langwedocyi. Napisal: Chronicon romanorum pontificum, imperatorum et regum francorum etc.; Speculum sanctorale seu sanctorum chronologia epporum Tolosanorum etc.; Vita S. Fulchranni ep. Lodovensis. (Por. Daniel, Manuel des Sciences sacrées. Paris 1903, 8 o, str. 420).

Guyot Antoni ks., profesor i pisarz katolicki francuski, ur. w r. 1822 w Roulier. Skończywszy z odznaczeniem kurs w seminaryum w Châtel, udal sie na studya do kolegium rzymskiego i tu otrzymał doktorat z teologii. Później był przez 14 lat profesorem teologii dogmatycznej w seminaryum w Saint-Dié, wreszcie proboszczem w Gérardmer. Oprócz licznych artykułów w różnych żnych craz studjum historyi i etyki i

son conduisant l'homme à la foi-1878: Cours supérieur de Science religieuse. Paris 1895, 8-0, wyd. 2-ie. (Por. De Gubernatis, Dictionnaire internat. des Ecrivains du jour. Florence 1890, 4-o, t. II. str. 1127).

Guyot Iwo (Yves), polityk-ekonomista i socyolog, ur. w r. 1843 w Dinan, w r. 1874 wszedł do rady municypalnej Paryża i tu odznaczył się swym radykalizmem, w r. 1885 wybrany poslem do izby deputowanych, w r. zaś 1890 do 1892 był ministrem robót publicznych w gabinecie Freycineta. W licznych swych dzielach traktuje przeważnie ekonomje polityczna i moralność społeczną, chociaż od czasu do czasu poświeca swe pióro i literaturze romansowej. Jako socyolog G. występuje jako przeciwnik kolektywizmu, co mu jednak trudno przychodzi; zachowuje bowiem swe sympatye dla zasad rewolucyinych. przytem jest zaciętym wrogiem Kła. G. głosi zupełną niezależność ekonomii politycznej w stosunku do moralności i w ogóle wszelkiej idei religijnej. Główniejsze dzieła G-a są: La Tyrannie socialiste. 1894; L'Enfer social. 1882; Histoire des proletaires. 1873; Les Principes de 1789 et le socialisme; 1895; L'impot sur le revenu. 1887. Quesnay et la Physiocratie. Paris 1896, 18-a; L'Economie de l'efort, tamže 1896, in 18-o; L'Evolution politique et sociale de l'Espagne. Tamze 1899; La politique boër. Tamże, 1900, 8-o, i inne. (Por. Blanc, Hist. de la Philosophie. 1896, 12-o, t. III, str. 451—52. Tenže, Diction. de la Pensée. 1899, 4-o, t. I, str. 790; Tenže, Répertoire. 1902, 8-0, str. 190).

Guyot Maria Teodor ks., kanonik honorowy w Chablis, ur. w r. 1812, napisal La Somme des Conciles généraux et particuliers. Paris 1869, 2 vol. in 12-o, 2 wyd.

Guzman Fernan Perez de, poeta i pisarz hiszpański (1405-1470), był jedna z gwiazd nowa erę literacką rozpoczynającego parnasu na dworze króla Jana II (1407-1454). Poświęcał się on zawczasu czytaniu dzieł świętych i pobostad czerpał tematy do swoich utworów prozą i poezyą. Napisał m. i. "Spowiedź" rymowaną, Ojcze nasz i Zdrowaś Marya objasnione wierszem, a także poematy na cześć osób wybitnych i cnót kardynalnych. Z pod jego pióra wyszła również Kronika Jana II (Cronica del rey Juan II, wyd. Logrona 1517 r., Walencya 1775), oraz wizerunki wybitnych meżów współczesnych Genera. ciones y semblanzas wyd. Madryt 1775. Sa to prawdziwe perly prozy hiszpańskiej, obok źródel historycznych pierwszorzędnej wartości. (Por. Clarus Darstellung d. span. Liter. in Mit. Alt. Mainz 1846, II, str. 125 i 428).

Guzman Ludwik, jezuita hiszpański, goracy miłośnik Boga i ludzi, pałający gorliwością o zbawienie dusz, ur. w r. 1544 w Osorno, odbył nowicyat w Al-Po złożeniu ślubów zakonnych był rektorem w wielu kolegiach i prowincyałem na Andaluzye i Toledo. † w w Madrycie w r. 1605. Napisał po hi-szpańsku: *Historia de las Missiones* que han hecho los religiosos de la Compania de Jesus etc. Alcala 1601, in fol., dzieło stanowiące ważny przyczynek do historyi Kła w Japonii i Chinach. (Por. Sommervogel, Bibliotheque. Bruxelles 1892, 4-o, t. III, kol. 1979; Stang, Historiographia ecclesiastica. Friburgi. 1897, 12-o, str. 124).

Guzmics Izydor Władysław, benedyktyn wegierski, ur w r. 1786 w Janosfa, był profesorem teologii dogmatycznej w swoim zakonie w r. 1815, członkiem akademii węgierskiej, w 1832 r. opatem w Bakonybel, † w r. 1839. Napisał w języku węgierskim: *Teologia chrześci*jańska fundamentalna. 1828; Teologia dogmatyczua. 1828-29, 3 tomy w 8-e; O jedności religii chrześcijańskiej. 1822; Nauka wiary Kła katoliikiego, i inne. Od r. 1832 do śmierci wydawał czasopismo klne "Egyházi tár." (Por. Hurter, Nomenclator literarius theologiae. Oeniponte 1895. 8 o, t. III, k. 785 - 6; S. Orgelbr., En, cykl. powsz. 1900, 4-o, t. VI, str-438).

Gwalbert Jan sw. ob. Jan Gwalbert św.

Gwalt lub przymus, jest to siła wyż-

nej ale wolnej, i zmusza człowieka do czynu sprzecznego z jego wolą. Skutkiem gwaltu jest bojaźń (ob. Bojaźń). Gwalt posługuje się pogróżką, zlem ob-chodzeniem się, a i biciem i zabójstwem. Taki gwalt zadawali poganie w czasach prześladowania Chrześcianom. Gwalt jest wielki i mały; ale i opór woli przymuszanego jest mniej lub więcej silny. Gwalt nie dosięga czynów wewnetrznej woli. Św. Anzelm "Invitus nemo potest velle; quia non potest velle, nolens velle" (De libero arbitrio cap. 6). Sw. Tomasz uczy, że jest to przeciwnem naturze czynu woli, aby ten czyn mógł być wymuszonym, "Contra rationem ipsius actus voluntatis est, quod sit coactus vel violentus" (Sum 1, 2, q. 6. a. 4). Inaczej atoli ma się z czynem zewnętrznym; bo mocniejszy może zmusić słabszego do czynu mimo jego woli, lub przeszkodzić uczynić to, co tamtem chce. Gwalt silny niszczy dobrowolność. Dlatego P. Bóg nie czyni nas odpowiedzialnymi za czyny zewnętrzne, do których nas zmuszono, a w których wola nie miała żadnego udziału. Sw. Alfons: "Femina, quae omni modo resistit violentiae, quae illi infertur contra virginitatem, non peccat, etiamsi stuprum patiatur invita" (De act. hum. n. 17). Ale kto się nie opiera gwaltowi stanowczo, i zachwieje się obawą śmierci, to czyn jego może być grzechem śmiertelnym w materyi ważnej. (Św. Tomasz, Sum. 2, 2, q. 125. a. 3). — Nie każdy rodzaj gwałtu narusza wole, ale tylko taki, który jest niesprawiedliwy i na tyle silny, że wywoła wrażenie nawet u rozsądnej osoby. Prawne drogi i przymus prawnie użyty przez sady nie unieważnia umowy. A więc kontrakty, umowy przyznane przez dłużnika w wiezieniu sa ważne, i nie mogą być zniesione, chociaż zostały wy-muszone gwaltem. Zobowiązania zaciągniete pod wrażeniem gwałtu i to niesprawiedliwego sa ważne. Wyjątek stanowią: małżeństwo, zaręczyny, śluby zakonne, rozgrzeszenie od cenzur, zrzeczenie się beneficyum.

X. Kopyciński.

Gwardya papieska. Oprócz wojska pskiego pże mieli swoją własną gwardyę przeznaczona do straży honorowej Jego Światobliwosci. Nazywali się członkowie sza, która płynie z przyczyny zewnętrz- tej gwardyi "cavallegeri." Dwa oddzia-

ły były przeznaczone do służby wewnatrz i Watykanu i towarzyszyli pżowi, gdy wychodził z palacu. Początek gwardyi pskiej nazywanej także "gwardya wierna" albo "Gołębia" odnieść należy do r. 1555. Członkowie tej gwardyi oddali się bezpłatnie na usługi pża. Gwardye tę zreformował pż Klemens VII i wtedy nazwaną została "lancie spezzate." Benedykt XIV skasował ją w r. 1724. Pod koniec XVIII w. znów została przywrócona, ale pż Pius VII instytucye te zniósł, a zastapił ją inną. Gwardya szlachecka lekkiej kawaleryi (Guardia nobile di cavallegeri) ustanowiona w r. 1800 składała się z 48 osób. Skoro jednak wielu młodzieńców ze znakomitych rodzin rzymskich prosiło o zaszczyt slużenia bezpłatnie Stolicy św., pż. w r. 1801 utworzył nową instytucyę, która zastąpiła dawnych "cavallegeri" i "lancie spezzate" i nazwana została poprostu "gwardyą szlachecką." Liczyla 62 osób. W dziele Cancellieri'ego (Storia dei solenni posessi dei Pontefici, str. 479 i nast.) znajdują się ciekawe szczegóły o tej instytucyi, umundurowaniu jej członków i obowiązkach. Gdy w r. 1808 Francuzi zajeli Państwo Klne, skasowali gwardyę pską. Lecz już w r. 1814 Pius VII przywrócił ją na stale. Leon XII zreorganizował w r. 1824 gwardye, nadając jej formę, według której istnieje dotad. Należy do niej 76 członków. Kandydaci winni być zdrowi, pochodzić ze szlachty, okazać dowood na posiadanie 62 fr. renty miesiecznej. Członkowie gwardyi posiadają pewne przywileje, po części zniesione po zajęciu Rzymu przez Włochów; między innymi mają przywilej dyspensy od postów i abstynencyi, rozdawania medali św. Piotra, gromnic na święto Matki Boskiej Oczyszczenia i t. d. Ponieważ głównem przeznaczeniem gwardyi szlacheckiej jest być na usługi pża, przeto wtedy tylko pełni ona swe obowiązki podczas ceremonij klnych, gdy pż jest na nich obecny; gdy pż wychodzi, gwardya razem z nim się usuwa. Gwardya używa własnych trąb znanych pod naawa trab srebrnych. Dają się one słyszeć u św. Piotra, gdy pż bierze udział w nabożeństwie pontyfikalnie. Pobudka na srebrne trąby, ułożona przez Silveri'ego, służy tylko gwardyi szlacheckiej i nie wolno jei wykonywać w innych klach.

Gwardya szlachecka, jakkolwiek liczy zaledwie 100 lat swego istnienia, zaznaczyła się w dziejach Kła chwalebnie. Jej członkowie ponosili prześladowanie i więzienie za Piusa VII w r. 1808; podczas ruchów rewolucyjnych w r. 1830 bronili pża Grzegorza XVI; pod jej strażą pż Pius IX uciekał do Gaety; wreszcie przelewali krew swoją przy Porta Pia w dn. 20 września 1870 r. i pod Mentana w obronie praw Stolicy św. Są to wszystko ludzie szlachetni, służacy pżowi bezinteresownie, bo to co im pž dać może, przy dzisiejszych wa-runkach, jest prawie niczem; związani dyscypliną wojskową i wielu przepisami krepujacymi ich wolność osobista (nie wolno im np. brać udziału w przedsiębior-stwach przemysłowych i handlowych) dobrowolnie. Leon XIII pż dla uczcze-nia stuletniej wiernej służby swej gwardyi ustanowił nowy medal srebrny wyłącznie dla niej przeznaczony. Order ten, noszony na wstążce morowej w czerwone i błękitne paski, ma napis "Leo XIII P. M. Costodibus. Corporis. Nobilibus. Anno. C. Ab. Eorum. Cohorte. A. Pio VII. Dec. Svo constituta." W r. 1901 obchodzono uroczyście w Rzymie stuletnią rocznicę ustanowienia gwardyi szlacheckiej. Z tej okazyi Leon XIII wydał list pski "Saecularis eventus faustitas." (Por. Battandier, Annuaire pontifical catholique. Paris 1899, 8-0, str. 332—3; 1902, 8-0, str. 421—428).

X. J. N.

Gwardyan, tytuł nadany przełożonemu poszczególnego klasztoru franciszkańskiego. Z nazwą tą połączona jest jurisdictio ordinaria, nad konwentualnymi, ograniczona wszakże władza wyższego przełożonego (prowincyała, generala), a także postanowieniem ogólnem, iż w niektórych sprawach powinien zasięgnąć rady lub zgody t. zw. dyskretow, czyli rady konwentu. Gwardyani co trzy lata biorą udział w wyborze prowincyala i jego doradców, definitorów. Ich samych wybiera prowincyał wraz z definitorami, na kapitule, również na trzy lata, poczem mogą być ponownie wybrani. Przedtem konwenty same wybierały gwardyanów, obecnie prawo to przysługuje niektórym klasztorom strictioris observantiae. Wyjatkowe przysługują przywileje gwardyanowi na górze Syon, którego wybiera generał wraz ze swymi definitorami i który ma prawa prowincyała jako stróż Grobu św. Prawa jego określa wyraźnie bulla Benedykta XIV "In supremo militantis Ecclesiae ratio" z 7 stycz. 1764 r.

Gwelfy i Gibeliny, dwie polityczne partye w średniowieczu, z których pierwsza uważaną była za papieską, druga za cesarska. Pierwotnie jedni byli stronnikami domu Welfów; drudzy Hoheustaufenów. Nazwy, których zródłosłów nie wyjaśniony, powstały ok. 1215 r. we Florencyi, gdzie szlachta podzieliła się na partye: arystokratyczną i ludową. Powszechnie nazwe Gibelinow wyprowadzają od Wajblingen, posiadłości Hohenstauffow, Welfów zaś od Welta IV pierwiastkowo poplecznika Henryka IV, nastepnie zaś jego wroga, a sojusznika Grzegorza VII. Jako hrabiowie występują Gwelfy początkowo w górnej Szwabii w początku IX wieku, a w początkach XII w Welf IV był najpotężniejszym księciem niemieckim. Hohenstaufowie ukazują się w historyi nieco później, niż Welfy. Fryderyk von Büren (Bouern), który żył współcześnie z Wel-fem IV, był założycielem tego domu. W r. 1138 pierwszy Hohenst. Konrad III wstapił na tron niemiecki. To była jedna z głównych przyczyn wrogich stosunków pomiędzy Welf, i Staufenami, W czasie sporów Grzegorza VII z Henrykiem, Welf IV stanal po stronie pa-Welf V zaś przeszedł na stronę cesarza. To ustawiczne przerzucanie się w jedna lub drugą stronę stanowi charakterystyczną cechę Welfów. W miare tego G. i G. godzą się ze soba, aby wnet potem wszcząć zaciekłą walkę. W ciągu XI, XII i XIII w., starcia tych dwóch potężnych stronnictw wypełniają historye Niemiec i Włoch. Wśród walk pžy i cesarzy we Włoszech stanowisko obu partyi nádalo Gwelfom charakter stronnictwa papieskiego, Gibelinom zaś cesarskiego. Pierwsi usilowali oswobodzić Włochy od przemocy cesarskiej, Gibeliny zaś przeciwnie, zapewnić cezarom panowanie nad Włochami. Szczegóły tych zapasów przekraczają ramy osobnego artykulu; powtarzają się one przy dziejach ówczesnych pży i cesarzy; tam też odsyłamy czytelników. Nazwy

G. i G. utrzymały się i po wygaśnieciu Hohenstaufów i oznaczały rzady demokratyczne lub arystokratyczne, albo też zakusy poszczególnych możnowładców. Król Henryk VII wkroczywszy r. 1310 Włoch, wezwany przez Gibelinów, daremnie usilował pojednać oba stron-Wido della Torre, wladca Medyolanu wywołał w Lombardyi powstanie Gwelfów. Użyto przeciwko nim najsurowszych środków. Usiłowania pża Klemensa V celem pogodzenia Gwelfów z cesarzem nie doprowadziły do pomyślnego rezultatu. Zaciety opór stawiała Florencya, główne siedlisko Gwelfów. Robert, król neapolitański, prowadząc układy z Henrykiem VII, potajemnie popierał przedsięwzięcia Gwelfów. Jego brat Jan popierał w Rzymie jawnie gwelfickich Orsinich, pko stojącym za Henrykiem Colonnom. Skutkiem tego koronacya Henryka musiala sie odbyć w Lateranie. Henryk z silnem wojskiem wyruszył pko Florencyi, lecz ani szturmy warownego miasta, ani rokowania z obleżonymi nie doprowadziły dopomyślnego rezultatu. Śmierć Henryka VII przerwała dalszy ciąg wypadków. W r. 1334 Benedykt XII pod karą klątwy zabronił używania nazwy stronniczej G. i G. W ogóle Gibelinowie przyznawali władzę zwierzchnicza pżowi w sprawach duchownych, poddawali gojednak cesarzowi jako księcia świeckiego. Natomiast Gwelfowie uznawali w pżu najwyższą powagę polityczna, wywierającą swój wpływ zwierzchniczy bezpośrednio nad cesarzem, pośrednio zaś nad ludem chijańskim. Około r. 1840 ukazała się nazwa stronnicza "Nowogwelfów," oznaczająca partye katolicko-federacyjna, dążącą do związku państw włoskich pod auspicyum pża. Ostrze jej zwróciło się pko cudzoziemskiemu "Gibelizmowi," przez który rozumiano panowanie austryackie w północnych Włoszech. Przedstawicielami tych dażności byli m. i. Gioberti (ob.) w swojej lepszej epoce działalności, Cezar Balbo, Rosmini-Serbati, Ventura, a czasowo Gino Capponi. Program ten, wobec realnego położenia rzeczy okazał się niewykonalnym. (Por. Bartolus de Sassoferrato, De Gelphis et Gibelinis w Bertoli Consilia, quaestiones et tractatus. Venet. 1495; Muratori, De origine et processu in Italia Gibellinae et Guelphae factionum w Anitiquit Ital, t. Les Antonins, Paris, 1875, t. II, p. IV, Mediol 1741; Wachsmuth, Gesch. d. 71; Fr. Miège, De stella et sceptro polit Parteiungen. Braunsch w. 1854). bileamico w Thesaurus novus, t. (Ch.).

Gwiazda w Piśmie św. (hebr. Kochab, Sept. astér, W.-Stella) oznacza wszelka gwiazdę stałą na firmamencie. Pismo św. wspomina 1-o że P. Bóg uczynił gwiazdy. (Gen. I, 16; Ps. VIII, 4; CXXX, 9); 2-0 On im dał wielkość i blask (I Cor. XV, 41); 3-0 stworzył ich moc nieprzeliczona. Sam tylko zna ich ilość (Ps. CXXXVI, 4); 4-o czysto Pismo św. wielkiej liczby gwiazd używa jako porównania do oznaczenia mnóstwa dzieci Abrahamowych. (Gen. XV, 5; XXVII, 17; XXVI, 4; Exod., XXXII, 13; Deut. I, 10; V, 22; XXVIII, 62; I. Par. XXVII, 23; II Esdr. IX, 23; Eccli, XLIV, 23; Jer. XXXIII, 22: Dan. III, 36; Nah. III, 16); 5-o pisarz natchniony nodziwie norzadak podzieci. podziwia porządek pośród gwiazd panu-jacy (Jud. V, 20; Sap. VII, 19, 29; XIII, 2; Jer. XXI, 35; Eccli, XLIII, 10); 6-o układ, blask, harmonia gwiazd opowiada chwałę Pańska, (Job. XXXVIII, 7; Ps. XVIII, 1; CXLVIII, 3; Dan. III, 63); 7-o, gwiazdy są stworzeniem Boga, dopuszcza się bałwochwalstwa, kto im oddaje cześć boską. (Deutr. XVII, 3; IV Reg. XVII, 16: XXI, 3, 5; XXIII, 4, 5; II Par. XXXIII, 3; Jer. VIII, 2; XIX, 13; Amos V, 26; Soph. I, 5; Act. VII, 42); 8-0 przy końcu świata gwiazdy bedą poruszone (Luc. XXI, 25; Math. XXIV, 29, Marc. XIII, 25). To co Pismo św. mówi o spadaniu gwiazd, należy rozumieć o ich zaćmieniu. (Por. Andr. Flachs, De casu stellarum in fine mundi w Thesaurus novus, Ha-se i Iken, Leydae, 1732, t. II, p. 282— 287).—W znaczeniu przenośnem w Piśmie św. gwiazdy są symbolem sprawiedliwych (Eccli L, 6; Dan. XII, 3); są bez skazy w oczach bożych, oznaczają zatem aniołów (Job. XXV, 5); siedem gwiazd, wspomnianych w Apokalypsie I, 16, 20; II, 1, 28; III, 1—siedem klów, podług O. O. Kła-Kościół powszechny (ob. art. Gwiazdy w symbolice starochrześci jańskiej); gwiazda Jakóba, wspomniana w Num. XXIV, 17, oznacza Messyasza. Żydzi tak rozumieli proroctwo, iż za czasów Hadryana, pseudo-mesyasz przyjął imię Barkochebas-syn gwiazdy. (Por. de Champagny, szukiwaniach poczynionych się nie lu-

I. p. 423-435; Vigouroux, Dictionna-ire de la Bible., t. II, k. 2036-2037). X. C. S.

Gwiazda trzech króli (magów), czyli g-a Messyasza, którą widzieli trzej magowie, jest wspomnianą z ewangielistów tylko u św. Mat. (II, 1-12). 1-o Przybywszy Mędrcy do Jerozolimy, pytali (w. 2): "Gdzie jest, który się narodził król Żydowski? Albowiem widzielismy gwiazdę jego..." P. św. nie mówi, po czem poznali magowie, iż była to gwiazda "jego" t. j. króla Żydowskiego. Nie-którzy OO. Kła przypuszczają iż na Wschodzie znali proroctwo Balaama "Wznidzie gwiazda z Jakóba" (Num. XXIV, 17) i rozumieli to proroctwo w znaczeniu literalnem, to też zobaczywszy tę gwiazdę, uważali, iż się spełnia przepowiednia. (Tak sadza: Origenes, Contra Cels., I, 60, Migne P. G. t. XI., k. 769—771 i adnot. 78; przypisywana św. Bazylemu, Homilia in Sanct. Christi Bazytemu, Homitia in Sanci. Christi generat. 5, Migne P. G. t. XXXI, k. 1464; św. Ambroży, In Luc., II, 48, Migne P. L. t, XV, k. 1570).—Sw. Au-gustyn (Serm. CCI in Epiph., 3, Mi-gne P. L. t. XXXVIII, k. 1031) i św. Leon W. (Serm. XXXIV in Epiph., IV, 3, Migne P. L. t. LIV, k. 245) sądzą, iż z wewnętrznego natchnienia bożego poznali magowie, że jest to gwia-zda króla Żydowskiego. 2-o, Ewangelia mówi, iż Magowie widzieli gwiazdę "na wschód słońca," zatem przebywali w krainie położonej na zachód od Jerozulimy. Tekst mówi "Vidimus" (Wujek: "widzieliśmy") czas przeszły doko-nany, zatem wtedy, gdy mówili do Heroda, gwiazda znikła. Inaczej byliby ją wskazali Herodowi.—3-o, Dowiedziawszy się, iż Mesyasz miał się narodzić w Bethlehem, udali się tam. "A oto-mówi Ewangelia (w. 9) — gwiazda, którą byli widzieli na wschód słońca, szła przed nimi, aż przyszedłszy staneła nad miejscem gdzie było dziecię." (w. 10): "A ujrzawszy gwiazdę, uradowali się rado-ścią bardzo wielką." Słowa te okazują, iż sie nie spodziewali już oglądać tej gwiazdy. Zobaczywszy ją, ucieszyli się bardzo, mieli bowiem dowód, iż w po-

wiska nie należy do rzeczy latwych. 1-o, Starożytni pisarze uważają tę gwiazde za cudownie powstałą (Sw. Ignacy Mecz., Ad Ephes., 19, Migne P. G. t. IV, k. 753); 2-o, Astronom Kepler w 1603 r. 15 grudnia zaobserwował, iż planety Jowisz i Saturn połączyły się przez spotkanie. Na wiosnę roku następnego Mars przyłączył się do nich, a w jesieni pośrodku tych trzech planet ukazala się jasna jakaś gwiazda. Gasła ona powoli i w marcu 1606 r. zupełnie znikła. Kepler utrzymuje, iż 747 r. od założenia Rzymu zdarzyło się podobne zjawisko w konstelacyi Ryb, w r. 748, Mars połączył się z Jowiszem i Saturnem i dziwna gwiazda powstała. A to pobudziło magów, zajmujących się astrologią do pójścia za tą gwiazdą, pochy-lającą się w powietrzu i doszli oni w ten sposób do Judei. (Por. jego *Opera* omnia, Francof., 1858, t. IV, p. 346. Podobne też wnioski czyni Pfoft, *Der* Stern der Weisen, Kopen ag, r. 1827; Schubert, Das Lich und die Weltgegenden, Sammt einer Abhandlung über Planeten Conjunctionen und den Stern der Weisen, Bamberg, 1827; Ideler, Vermischte Schriften, t. I.)-3-o, Sepp. (La vie de N. S. Jésus Chr., tlum. Ch. Sainte-Foi, Paris, 1861, t. I p. 92) przypuszcza, iż zdanie św. Ignacego o cudownej gwieździe należy brać dosłownie; iż podług tablic astronomicznych, w tym czasie z połączenia planet powstało dziwne światło na niebie, jakoby nowa cudowna gwiazda.—4-o, Inni przypuszczają, iż była to kometa, inni, że jakaś gwiazda czasowo świecąca i t. p. (Por Fr. Miège, De stella a magis conspecta w Thesaurus novus, t. II, p. 118-122; Roth, De stella a magis conspecta, Mogunt, 1865). — 5-o, Lecz żadna z tych hypotez nie odpowiada opowiadaniu Ewangelii. (Por. Knabenbauer, Evang. sec. Matth, Paris, 1892, p. 85-87). Zadna z wspomnianych gwiazd, czy kombinacyi planet, nie odbywa tych ruchów, znika, okazuje się, staje w Bethlehem, jak to mówi św. Mat. o gwieździe Magów. – 6-o, Stanowczo wnioskować należy, iż Ewangielia opowiada o gwieździe – może o jakimś szczególnym meteorze, który Wszechmoc Boża użyła jako znaku, by Magów doprowadzie do cznie oznacza proroctwo z Num. (XXIV

dza. Wytłumaczenie tego zja- Dzieciatka Jezus do Bethlehem. (Por. oprócz dzieł cytowanych: Vigouroux, Dictionnaire de la Bible, t. II, k. 2037—2039; W. O. Didon, Jezus Chrystus, tl. bpa H. Kossowskiego, t. II, Warszawa, 1892, Dodatek A, str. X-X. C. S. XII).

> Gwiazdka. Był zwyczaj w dawnej Polsce zawieszania w wigilię Bożego Narodzenia u pułapu u belek "gwiazdek" z różnokolorowych opłatków zlepionych, na pamiątkę ukazania się przy narodzeniu Zbawiciela gwiazdy betleemskiej. Gwiazdki te przechowywano w staropolskich domach rok cały. "Gwiazdka" nazywają też podarunki dawane w wi-gilję Bożego Narodzenia dzieciom i domownikom. (Por. Gloger, Encyklopedya staropolska. Warszawa 1901, 4-o, t. II, str. 226).

> Gwiazdy w symbolice starochrześcijańskiej spotykamy przy wyobrażeniu Chrystusa Pana. Buonarruoti (Osservazioni sopra alcuni frammenti di vari antichi..., Firenze, 1716, p. 38), sadzi, iż gwiazdy otaczające Chrystusa Pana na dawnych pomnikach oznaczają jego bóstwo, wieczność, czyli panowanie na Siedem gwiazd otaczajacych Zbawiciela ma oznaczać Kościól powszechny. Tymbardziej, że słowa Apokalip-sy I, 16 "(Syn Boży) miał w swej prawej rece siedm gwiazd" (Por. w 20...) OO. Kła tłumacza o siedmiu kościolach, wspomnianych w Apok., które mają oznaczać Kościół rowszechny (Sw. Augustyn, De civit. Dei, I. XVII, c. 4; Sw. Wiktoryn, bp. Petawii w Syrii, In Apoc., n. XVI; Primarius, bp. Kadrumetu, Comment. in Apoc. Basil., 1544; Sw. Hieronim. In Is.; XV i in.). Wnioskują archeologowie, że zatem siedem gwiazd umieszczane na grobowcach starochrześcijańskich oznacza akt przystąpienia do Kła prawdziwego. Na sarkofagu w Arles (Por. Millin., *Midi* de la France, pl. LXV, 3) dwunastu apostołów mają przy sobie umieszczone gwiazdy, co znaczy, iż zażywają szczęśli-wości niebieskiej.—W ikonografice chrześcijańskiej gwiazda nad niemowlęciem oznacza światło-gwiazdę która przyprowadziła magów do Dzieciatka Jezus; wyobraża też noc, podczas której narodził się Zbawiciel; symboli-

17). o gwieździe, wschodzącej z Jakó- | niu; tutaj przybył do niego, by skłonić ba, czyli o Messyaszu. (Por. Kraus, Real.-Lexik., II, 792; Martigny, Dictionnaire des antiquités Chrétien., art. Étoiles; ks. A. Nowowiejski, Wy-kład Liturgii Kościoła katolickiego, tom. I, cz. I, Warszawa, 1893, str. 896).

## Gwiaździarstwo ob. Astrologia.

Gwidon, kardynał tutułu N. Maryi Panny w Portyku, włoch, legat Euge-niusza III pża w Polsce, wysłany w 1148 dla urządzenia stosunków kościelnych i załatwienia sprawy Władysława II. (Bartoszewicz w Encykl. Org.; Ostrowski w Dziejach i prawach Kta Polskiego; Buliński w Historyi Kla Polskiego, niewłaściwie nazywaja go Grzegorzem). Dzieje Kła Polskiego do XIII w., skutkiem braku źródel, wiele mają jeszcze nierozwiązanych za-gadek i kto wie, czy kiedykolwiek niektóre z nich będa mogły być rozwiazane. Do takich, skutkiem niejasności i lakoniczności kronik, należy zatarg Władysława, syna Krzywoustego z braćmi i udział duchowienstwa polskiego w tej

sprawie. Na mocy testamentu Krzywoustego najstarszy syn otrzymał na własność dziedziczną Śląsk. Ażeby jednak przy podziale utrzymać jedność państwa, rozporządził Bolesław, że na przyszłość zawsze najstarszy w rodzinie Piastów, na teraz Władysław, ma być zwierzchnikiem wszystkich młodszych ksiażat, nosić tytuł wielkiego księcia, a dla prze-wagi nad innymi ma prócz własnej dzielnicy posiadać jeszcze ziemię krakowska z Sieradzem i Łeczyca i pobierać roczne daniny, od Pomorza pół-nocnego i Zaodrza płacone. Ziemia krakowska miała być zatem przenośną dzielnicą wielkoksiążecą, a Kraków stałą stolicą Państwa. Gdy Władysław, stosownie do powyższych warunków, rządy sprawować zaczął, oddawna nurtujące w państwie prądy antymonarchiczne, poważnych przyczyniły mu trudności. Otaczający tron dostojnicy, nie widząc we wzroście władzy wielkoksiążęcej żadnych dla siebie korzyści, przeszli do opozycyi. Walna bitwa nad Pilicą przechylila szale zwyciestwa na korzyść anarchii. Władysław zmuszeny był zaciągnąć obce posilki i oblegl przeciwników w Pozna- napotkało niewzruszony opór. Wobec

go do ustępstw Jakób ze Żnina arcybp. Gnieźnieński. Missya się nie powiodła. Skutkiem tego arcbp. obłożył Władysława wraz z małżonką (Agnieszką, córką Leopolda Austyackiego) klątwą (w 1145), motywując ją tem, że Władysław sprowadził na kraj chrześcijański hałastre wadził na kiaj chrzescijanski nalastię seraceńską" (chyba Połowców czy Jadźwingów). Wkrótce po wyrzeczeniu klątwy, Władysław, pokonany pod Pożnaniem, musiał (w 1146 r.) Polskę opuścić. Ustępował z kraju w przekonaniu, że przy pomocy krewnych wkrót-ce będzie mógł wrócić, miał bowiem jednego szwagra na tronie czeskim (Władysław II, ks. czeski. miał za soba Giertrude, rodzoną siostrę Agnieszki), a drugi Konrad III był cesarzem.

Tymczasem na przedstawienie episkopatu polskiego (Jakób ze Znina, † 1145 r. lub w początku 1146 r.) z Janem (z rodu Cholewa) bpem Krakowskim i Janem Swiebodzicem, bpem Wrocławskim na czele. Pż Eugeniusz III w 1147 r. klatwe zatwierdził.

Gdy się to w Polsce działo, Władysław przez Czechy i Pragę podążył na dwór Konrada III. Wyprawa cesarza w 1146 r. na Polskę, w obronie praw szwagra, nie przyniosła pożądanych rezultatów. Rzecz poszła na drogę dyplomatyczną, cały zatarg skierowano do papieża. Konrad tymczasem zajęty wyprawą Krzyżową, w r. 1147 wraz z Władysławem wyruszył do Palestyny. Sprawa Polska chwilowo poszła w odwłokę i kiedy na oznaczony termin spodziewane poselstwo Władysława do Rzymu nie przybyło, pż, jakośmy powiedzieli, klatwe zatwierdził.

Na remonstracye przeciw temu ze strony kuryi cesarskiej, przychylił się pż w roku następnym do życzenia, żeby te sprawe wziąć ponownie pod roz-poznanie. We Wrześniu 1148 r. pż spelnił przyrzeczenie i wysłał do Polski specyalnego legata, kardynała Gwidona, któremu do pomocy dodano Henryka bpa Morawskiego.

Legat spędził kilka miesięcy zimowych (1148 [49] r.) na badaniu sprawy. Wyrok zapądł po myśli Władysława. Oporni zostali uroczyście wezwani do posłuszeństwa i pojednania się z "prawowitym" monarcha. Postanowienie to tego G. rzucił klątwę na rząd i kler, a kraj obłożył interdyktem, co niezwłocznie w 1149 potwierdził Eugeniusz III, uwolniwszy jednocześnie od klątwy Władysława. Wszystko to nie wydało żadnego skutku. Arcbp. gnieźnieński klątwy nie przyjął, w ślad za nim poszli inni bpi polscy, twierdząc, że nie pochodzi ona z wyraźnej woli pża, lecz raczej jest wynikiem przyjaźni kardynała dla Niemców.

Nic nie pomogły wyjaśnienia pskie połączone z surowem upomnieniem do bpów polskich w liście z 23 stycznia 1150 r. Kiedy zaś G., obdarzony powtórną misyą, w r. 1150 raz jeszcze przybył do Polski, rzucono mu w oczy podejrzenie, że działalność jego nie ze sprawiedliwości, lecz z krowań niemiec-

kich wypływa.

Konrad III, wezwany aby użył oręża przeciwko lekceważącym wolę Najwyższej Władzy Kościelnej, zwlekał, czekając "sposobności." Sposobność ta nie nadarzyła się już, gdyż cesarz w 1152 r. życie zakończył. W siedm lat później umarł na wygnaniu w 1159 r. Władysław. Wyprawe przeciw Polsce, bez wpływu już Gwidona podjął 1157 r. Fryderyk Barbarossa, który własną stąd tylko korzyść osiągnął. Dopiero po śmierci Władysława zwrócono synom jego Bolesławowi Wysokiemu i Mieszkowi w 1163 r. na żadanie cesarza Śląsk, dziedziczną ziemię ojca. (Por. Kodeks dyplomatyczny Wielkopol-ski t. IV. Poznań 1877-1881; Jaffé, Regesta pontificum; tegoż Bibliotheca rerum Germanicarum, t. I. St. Smolka, Mieszko Stary i jego Wiek, str. 259–265; Antoni Malecki, Rewi-zya dziejów Polskich (w wydaniu "Z przeszłości dziejowej") t. I 143-170; Władysław Abraham, Organizacya Kościoła w Polsce. Lwów 1893, str. 197: ks. Teodor Ostrowski, Dzieje i prawa Kościoła Polskiego, Warszawa 1793, t. I, str. 332 i następ.).

Gwoździe śś., którymi Chrystusa przybito do krzyża, należą do największych relikwij Męki Pańskiej. Najprawdopodobniej było tych gwoździe cztery, każdą bowiem nogę Zbawiciela przybito osobno. Św. Helena łącznie z drzewem krzyża odnalazła i gwoździe. Jednego

gwoździa użyła ces. Helena do sporządzenia korony dla syna swego, drugiego użyla do wedzidła na konia dla cesarza. Swiadczą o rem św. Ambroży w mowie żałobnej nad Teodozyuszem Wielkim (395 r.), Rufin (ok. 400 r.), historyk Sokrates (ok. 440 r.) i Teodoret (ok. 450 r.). Mówia oni, iż pierwszy gwóźdź umieszczono nie w koronie, lecz w helmie i podają, iż stało się to na rozkaz cesarza Konstantyna. Gwoździe św. mają być przechowane po różnych miastach i katedrach. Kraus wylicza 34, Rohault de Fleury 29 miejscowości, o których podają, iż posiadają autenty-czne gwoździe śś. Kraus tłumaczy ten fakt przypomnieniem, iż obok gwoździ którymi przybito do krzyża Jezusa, przechowano i czczono gwoździe, którymi zbito krzyż, przybito tablice i t. p.; przypuszcza również, iż opiłki z autentycznych gwoździ umieszczono w innych gwoździach i one też stanowiły pamiatkową relikwię, wreszcie sporządzano kopie autentycznych gwoździ, pocierano je o te św. relikwie i ze czcią przecho-wywano. Tak też uczynił św. Karol Boromeusz. (Por. Butler, Viès des Pères... 3 Mai: L'invention de la S. Croix) i jeden z takich gwoździ-pisze Kraus-otrzymał Filip II, król hiszpański. Sądzą jednak historycy, iż gwoździe przechowywane w Rzymie i Trewirze cieszą się największą autentycznością. W Rzymie relikwię tę przechowuje bazylika św. Krzyża jerozolimskiego. Bazylikę tę erygował Konstantyn W., mógł on wtedy złożyć tu cennę tę relikwię. Gwóźdź ten opisal, jako świadek naoczny słynny Cornelius a Lapide. (Comm. in Math. XVII, 35). Co do kształtu jest on najpodobniejszy do gwoździa św., przechowanego w Trewirze. Gdy bp. Toulu, św. Gerard (963—994) wznosił kateorę, ostrze odjęto od gwoździa i złożono w Toul. Relikwię całą zachowano w Trewirze. Miało się to stać za arcybpów Trewiru Teodoryka (965-977) i Egberta (977-993). Świada czy o tem naczynie do przechowania relikwi, które sporządzono za arcybpa Egberta i opatrzono odpowiednim napisem. W 1863 r. rząd Nassauski zagrabił św. relikwię i podarował ks. Metternichowi. Na domaganie się katedry Trewirskie, w 1849 r. zwrócono te św. pamiatkę.-Uroczystość św. gwoździ Kościól połą

czył z pamiątką św. włóczni. "Festum SS. Lanceae et Clavorum D. N. J. Chr." Mszał i Brewiarz podaje je w "Officia pro aliquibus locis" na piątek po pierwszej niedzieli postu. W dyec. Trewirskiej od 1547 r. obchodzono święto to łącznie z pamiatka św. tuniki Zbawiciela, w piątek po niedzieli przewodniej, od r. 1893 oddzielono te święta i zastosowano uroczystość do wyżej wspomnianego przepisu rytu rzymskiego. (Por. F. X. Kraus, Der heilige Nagel in der Domkirche zu Trier, Trier, 1868; Floss, Geschichtliche Nach-richten über die Aachener Heiligthümer, Bonn, 1855; (Demange), Le Saint Clou de Toul, Nancy, 1888: Rochault de Fleury, Mémoire sur les instruments de la Passion de N S. J. Chr., Paris, 1880; P. Stephan Beissel S. J., Gesch. des Trierer Kir-chen, 2 th.: Zur Gesch. des heiligen Rockes; C. Willems, Der hl. Rock zu Trier. Trier, 1891; W. W. t. IX, k. 7-11). X. C. S.

Gynekokracya (Gynaecocratia) nazywa się forma rządu w państwie, w którem najwyższą władzę zwierzchniczą wykonywaja kobiety.

Gynekona (Gynaecona) było to miejsce w kle przeznaczone dla kobiet. Józef Flawiusz ((De bello jud. VI, c. 6) wspomina, że w świątyni jerozolimskiej byla ściana odgradzająca kobiety od mężczyzn. (Por. D. Macri, Hierolexi-con, p. w. Gynaecona; Glaire, Dictionnaire. t. I, 8-o, str. 972).

Györ (Raba, Raab) — bpstwo na Wegrzech (dioec. Jauriensis). Stolicą dyecezyi jest miasto Raba (Györ-po łacinie Jaurinum i po włosku zw. Giavarino). Dyecezya ta powstała w XI w. jako suffragania metropolity z Ostrzychomia (metropolita Strigonensis). Liczy ok. 411 tys. wiernych, 348 kaplanów świeckich, 116 zakonnych, 237 parafii, 75 tak zw. kooperatur. Ludność składają wegrzy, słowacy, niemcy i chorwaci. (Por. Werner S. J., Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890, p. 93; La Gerarchia Cattolica, 1907, Roma, Tipogr. Vaticana).

Gyrowagi, byli to mnisi którzy za-

rach, włóczyli się po kraju szukając chwilowej gościny w klasztorach i u osób prywatnych. S. Augustyn (De operibus monachorum), mówi o nich "circumeuntes provincias, nusquam missos, nusquam fixos, nusquam stantes, nusquam sedentes." S. Bazyli porównywa ich do motyli. Działo sie to głównie w czasach przed regulą ś. Benedykta, kiedy klasztory nie posiadały jeszcze stałych statutów. Wielu też z G. nie było wcale mnichami; przywdziewali tylko habit i golili tonzurę, aby tem latwiej znaleść przyjęcie. S. Benedykt mając przed oczyma te nadużycia, żądał w regule swojej od nowicyusza aby: "promittat de stabilitate sua" t. j., żeby dowiódl że się przywiązuje do klasztoru, jako do dozgonnej siedziby. Pomimo że tym sposobem włóczegostwo znacznie zostało ukrócone, zdarzali się i później G-i, którzy często byli wyzyskaczami, oszustami, a nawet siewcami błędów heretyckich. Tak m.i. Gotschalk (ob.) krzewiciel predestinianizmu w IX w. byl G-em. Niemniej nadawano takżc w dodatniem znaczeniu nazwę Monachi gurovagi irlandzkim i anglosaksońskim mnichom, którzy wielce zasłużyli się około rozwoju Chijaństwa i kultury, w krajach dla ewangelii pozyski-wanych. (Por. A. Calmet, Commentaire sur la règle d. s. Benoi, I, Paris 1734, c. 128 i nst.).

Gyula - Tehervar - metropolia rytu grecko-rumuńskiego w Transylwanii na Węgrzech. Nosi też nazwy Karsburg, dawniej Weissenburg; archidioecesis Fogarasiensis et Alba-Juliensis. (Ob. art. Fogaras i Alba Julia).

Gzowski Jan o. T. J., ur. w Wielkopolsce w 1675, przyjęty do Towarzystwa w r. 1690, był profesorem humaniorów i retoryki, filozofii i teologii, rektorem w Sandomierzu, Lublinie, od r. 1745 w Kaliszu, tamże ojcem duchownym od r. 1745 do 1748. † w 1750 r. w Kaliszu. Napisal: Prześwietny i Przeświety do Augen. chwaly ingress przy ostatnim życia i śmierci aequinoctium od W. JMCP. P. Woyciecha Maxymiliana z Bezdan Hosiusza zabiegle opatrzony... i z pogrzebowej ambony pokazany. Kalisz 1711, in fol., kart. 23; Summum solis Theologici solsticium sub ipso miast żyć samotnie w swoich klaszto- prope aequinoctio... demonstratum etc.

Calissii 1712, fol.; Wieloraka i naywyższych oraz Korona albo Konkluzya przy pierwszey błogosławionego Jana Franciszka S. J. inauguracyi i t. d. Sandomierz 1716, in fol., k. 33; Toż samo po łacinie; Multiplex et summorum etiam eorona etc. Sandomiriae 1716, fol.; Kanonizacya Ś. Stanisława Kostki, przy Ś Ludwika Gonzadze Beatyfikacyi, korony Polskiey ogłoszona... w Krakowie, Metropolii Królestwa Polskiego, w Bazylice Królewskiej ŚŚ. Piotra i Pawła, Xiążąt Apostolskich. Kraków 1727, in fol., kart. 23. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. Bruxelles 1892, 4-0, t. III, k. 1982—83; Brown, Biblioteka pisarzów. Poznań 1862, 8 a, str. 188—189).

X. J. N.

Gzowski Mateusz o. T. J., ur. na koryncki i t. d.

Mazowszu w r. 1608, przyjęty do zakonu w 1629 r., był profesorem retoryki i filozofii, rektorem nowicyatu w Wilnie; † w Pińsku w r. 1658. Pozostał po nim rękopism Commentarius in Physicam Aristotelis supra VIII libros De physico auditu ad majorem Dei Gloriam etc. Polociae 1650, in 4-0, k. 204. (Cat. MSS. Univers. Crac., N-0 2900). — (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. Bruxelles. 1892, 4-0, t. III, k. 1984).

Gzyms albo k r a j n i k jest to najwyższa część belkowania, leżąca na nadbrusiu. Tuż nad gzymsem wznosi się dach, albo też sam gzyms jest zakończeniem gładkiej powierzehni nadbrusia, wystającem nieco ponad niem. G. stosownie do stylu budowli bywa dorycki, joński, koryncki i t. d.

## 

Haan Henryk Aloizy ks. T. J., ur. w r. 1844 w Kolonii, w r. 1875 został kapłanem, następnie rektorem w kolegium w Feldkirch. Napisał Philosophia na-turalis 1894; 2 wyd. 1898; dzieło to stanowi III tom "Cursus philosophicus."

Haar, malarz polski † 1838 r. we Lwowie, gdzie był profesorem rysunków. Z obrazów religijnych H-a wyróżnia się "św. Antoni Padewski" w kle Dominikanów we Lwowie. (Por. Gazeta Lwowska Nr. 38 z r. 1852 r.).

Haarlem — bpstwo w niderlandzkiej prowincyi Hollandyi północnej. (dioec. Harlemiensis).—Miasto H-m. główne w niderlandzkiej prowincyi Hollandyi północnej, leży o 6 kilom. na wschód od morza północnego (Niemieckiego). Niegdyś H-m było zamkiem hrabiowskiem; pozostał pałac po tej rodzinie z słynnymi zbiorami. Od XIII w. H-m jest miastem, w XVII w. doszło miasto do rozkwitu. Obecnie posiada H-m liczne szkoły, muzea, wspaniałą bazylikę z wysoką o 80 metr. wieżą i słynnemi organami i t. p. — Bpstwo w H-m istnieje od 1559 r., jako suffragania metropolii w Utrechcie. W 1853 r. dyecezye te przywrócono. Dyecezya obejmuje prowincye niderlandzkie Zuidhol-land i Noorholland, część Zeelandyi. 1844; Protestantismus u. Katholicis-W 1906 r. liczono tu ok. 462 tys. wier- mus. Tamże 1844, w 2 iem wyd.; Po-

nych, 20 dekanatów, 180 parafii; 670 kaplanów świeckich, 100 zakonnych, 11 zgromadzeń męskich i 11 żeńskich. Seminaryum większe-w Warmond, mniejsze-Boorhout, W 1742 r. powstało tu bpstwo jansenistowskie, lecz bardzo niewiele osób do niego uależy. (Por. Neerlandia cath., Utrecht, 1888, 71-135; W. E. J. t. XXVII-XXVIII, str. 178; Werner S. J., Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890, p. 62-73; Buchberger, Kirchliches Handlexikon,, München, 1907, t. I, k. 1823). X. C. S.

Haas Karol konwertyta, ur. w r. 1804 w Calw w ks. Würtemberskiem, studyował od r. 1823-27 teologię protestancka w Tybindze, pełnił od r. 1829 obowiązki wikaryusza i kaznodziei w r6żnych gminach, w r. 1834 został proboszczem w Ober-i Untergröningen. Napisał w r. 1842 książkę Protestantismus und Katholicismus im Lichte der hl. Schrift u. Erfahrung; wkrótce jednak nastąpił stanowczy zwrót w jego pojęciach ku katolicyzmowi i H. porzuciwszy swe stanowisko w r. 1844 uroczyście przyjął katolicyzm w Augsburgu. Z innych pism H-a godne są zaznaczenia Offenes Sendschreiben an meine ehemalige Gemeinde. Augsburg

Kirchengeschichte. Tamże 1844; Widerlegung grober Vorurtheile gegen die kath. Kirche. Tübingen 1856; Evangelium und Leben. Tamže 1856; Geschichte der Päpste. Tamże 1860, 2 cz.; Augustinus Postille. Tamže 1861; Die erste Liebe u. der letzte Versuch od. Offene Be-kenntnisse nach 22 in der kath. Kirche verlebten Jahren. Augsb. 1 i 2 wyd. 1866; Die zwei Hauptfeinde des Christenthums in unserer Zeit: Falscher Glaube u. halbes Wissen. Tübingen 1866; Natur u. Gnade. Tamże 1867, i wiele innych cennych dzieł, artykułów, biografij, recenzyj i t. d. Wiele też tlumaczył na język niemiecki dzieł O. O. Kla. H. byl także założycielem czaso-pisma "Neue Sion." (Por. Schäfler, Handlexikon der kath. Theologie. Regensb. 1883, 8-o, t. II, str. 226).

Haas L. ks. dr. teologii i filozofii profesor liceum w Bambergu, ur. w r. 1844 w Hungenbergu, napisal Die Nothwend. Intention des Minister d. hl. Sakramente. 1868; De Philosophorum Skepticorum successionibus. 1875; Leben des Sextus Empiricus. 1882; Zu den log. Hormalprincipien d. Aristoteles. 1887; Hypnotismus und Suggestion. 1895; Die immaterielle Substanzialität der mensch. Seele. Regensb. 1903, i inne. (Por. Keiters, Katholischer Literaturkalend. 1902, 16 o, str. 100; Heimbucher, Bibl. des Priesters. Regensb. 1904).

Haase Teodor pastor, kaznodzieja zboru ewangielickiego w Bielsku, potem superintendent w Cieszynie, współczesny, napisał: Nasza praca. Kazanie przy otwarciu VI ewang. synodu... przekł. z niemieckiego; Cieszyn, 8-a; Antysemityzm. Kraków 1891, 8-a. Nadto wydał Koszarskiego Grzegorza z Zarnowca Postyllę albo Wykłady Ewangelii niedzielnych i t. d. Cieszyn 1864, 4-a. (Por. Ks. Józef Londzin, Bibliografiia druków polskich w Księstwie Cieszyńs: od r. 1716 do 1904, Cieszyn 1904, 8-a, str. 11).

Habakuk (hebr. Habaquq, igrec. Ambakoum), 6smy z proroków mniejszych, żyl prawdopodobnie pod koniec panowania Manassesa pomiędzy 645—630 r. 382; Hagen, Lexicon Bibl. II, 432;

Wielu z krytyków współczesnych, a szczególniej racyonaliści utrzymuja, że Habakuk żył pomiędzy 615-590 r., t. j. po dokonaniu się tego, o czem mowa w jego księdze,—tak utrzymują, bo nie wierzą w możliwość proroctw (Por. Fr. Vigouroux. Dict. Bibl. t. III, str. 374). Szczegóły biograficzne Habakuka nie-znane. Tradycya żydowska na podsta-wie IV Reg. IV, 16—hobeqet—utrzymuje, że Habakuk był synem Sunamitki wskrzeszonym przez Elizeusza. dług dzieła "Żywoty Proroków," przy-pisywanego św. Epifaniuszowi, Habakuk miał się urodzić w okolicach Betsacharias, 70 staj od Betsury (I Mach. VI, 32, 33); Jos. Antiqu. Jud. XII, IX, 4; Bell. iud., I. 1, 5); pochodził z pokole-nia Symeona, podczas najścia Medów i Persów uciekł w strony Egiptu do Ostracinum, prowadził życie rolnicze, umarł w 538 r.; pochowany na własnej roli pomiędzy Ceylą i Gabatą niedaleko od Eleuteropolis. Za czasów Euzebiusza pokazywano jego grób. (Por. S. Epiphanii t. XLIII col. 409; J. Isidor, de Sevilla, De ort. et ob. Patr.-47 t. LXXXIII, col. 145). Szczegóły te jednak malo krytyczne. (Por. Frz. Delitzsch, De Habacuci prophetae vita atque aetate. Leipzig 1842; W. Farrar, The minor Prophets p. 159-174). Ksiega Habakuka obejmuje 3 rozdziały, zawiera proroctwo o karze na Żydów ze strony Chaldejczyków i o upadku Chaldejczyków. Dzieli się na dwie cześci, w I. proroctwo, w II. modlitwa za narodem wybranym; styl i forma klasycz-Napisana ksiega w formie dya-Le. logu.

2. Jest też mowa o proroku Habakuku w księdze Daniela (XIV, 32), którego aniol, gdy Habakuk niósł obiad żeńcom, ujął za włos głowy jego i postawił w Babylonie, aby udzielił posiłku Danielowi, wrzuconemu do jamy lwiej. Racyonaliści, protestanci uważają to opowiadanie za bajeczne, ale wcale niesłusznie, dość porównać z Ewang. św. Mat. IV, 5, 8; S. Luc. IV, 5, 9; Act. Ap. VIII, 39, 40. Niektórzy egzegeci, św. Hieronim, Calmet, Hanneberg, Reusch uważają, że tu mowa o tym samym proroku mniejszym, większość jednak jest zdania, że o innym. (Por. Fr. Vigou-roux, Diction. Bibl. t. III, p. 373—382: Hagen. Lexicon. Bibl. 11. 432:

Pusey, On the minor Prophets p. 399; Hamaker, Commentariarum in Habacuci vaticiniorum prolegomena, t. II. p. 1-27; A. Carrière, Étude historique et critique sur l'époque de la prophétie d'Habacuc. Strassburg 1864; C. Trochon, Les petits prophèts 325, 6; L. Reinke, Der Prophet Habakuk, p. 56, 62; E. Reuss, Die Geschichte der Heiligen Schriften Alt. Testam. Brunswick 1890, p. 394).

Habana (Hawana) ob. art. Cristobal (San) de Habana.

Haberl Franciszek ks. dr. teologii, muzyk klny, ur. w Oberellenbach, w r. 1840, członek komisyi pskiej do wydawnictw ksiąg śpiewu klnego, dyrektoszkoły muzycznej w Ratysbonie. Napisal Magister choralis. 1863, wyd. 12-te w 1899; Palestrina's Werke. t. 10-32. 1880-1893; Bausteine für Musikgeschichte. 1886-88, 3 tomy; Officium hebd. sanctae. po lac. i po niem. ze śpiewem. 1887; Frescobaldi, Collectio Musices organicae. 1889; Kleines Gradual und Messbuch. 1892; Magnum Opus musicum Orlanda di Lasso. 1894-96, 6 tomów i w. in. Wydawał też arcydzieła muzyczne mistrzów dawnych i nowszych jak Musica divina d-ra Proske, Repertorium mus. suc. T. I, 10 zesz., t. II, 3 zesz. i w. in. Od 1876 wydawał Kirchenmusikalisches Jahrbuch. Jest redaktorem czasopisma "Musica sacra." (Por. Keiters, Katholischer Literaturkalender. Essen 1902, 16-0, str. 100). X. J. N.

Habert Ludwik, teolog francuski, zarażony Jansenizmem, z końca XVII i początków XVIII w. Ur. 1636 r. we Francillon (pod m. Blois). H-t po odbyciu nauk, otrzymał stopień d-ra teologii w Sorbonie, był kanonikiem i wikaryuszem generalnym w Lucon, Auxerre, Verdun; regensem seminaryum w Châlons-sur-Marne; ostatnie lata życia spędził w Paryżu. Jako przeciwnik bulli "Unigenitus" H-t został 1714 r. wydalony z Francyi, lecz po śm. Ludwika XIV, wrócił do Paryża i tu † 1718 r. Napisał La pratique du sacrement de penitence. (Blois, 1688; po łac. Par. 1714, 1729; Venet. 1770,

1784). Skłania się do rygoryzmu jansenistowskiego, który jednak chce ukryć pod pokrywką prawowiernych pozorów. W tym też duchu napisał Theologia dogmatica et moralis in usum seminarii Catalaunensis (7 voll., Paris., 1707; Lugd. 1709—1712; 1770 w 8 tomach; 1789; Augustae Vindel., 1751 w 2 tomach). Biskupi, zwłaszcza Fenelon potępili to dzieło (1711 r.). Dr. M. Dumas napisał przeciwko H-owi: Lettres d'un Docteur de Sorbonne à un homme...; Jezuita Lallemant wykazał błędy H-a w Denonciation de la théologie de M. Habert... H-t odpowiedział pismem: Reponse..., wszakże w późniejszych wydaniach dzieło swe poprawił. (Por. Dictionnaire des livres jansen., IV, 78; Roullier w Biogr. génér., XXIII, 16...; Reusch, Index der verb. Bücher, Bonn, II, 1885, 670, 837; W. W. t. V, k. 1407—1408; Hurter, Nomenclator theol., Oeniponte, 1893, t. II, k. 714—715; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, t. I, 1907, k. 1825).

X. C. S.

Habdelich Jerzy ks. T. J. ur. w Turopolya (Kroacya) w r. 1609 wstąpił do zakonu w r. 1630. Czas jakis wykładał humaniora i filozofię, następnie został rektorem kolegium w Waradynie, w Agram superyorem seminaryum, gdzie też † w r. 1678. Napisał Zerczalo Marianszko, to ye to poniznost Devicze Marie, ka ie Boga rodila, vszem szlovenszkoga i horwatszkoga naroda kerschenikom etc. Vu nemschkom Gradezu 1652, in 12-o; Dictionar, ili rechi szlovenszke z vexega ukup zebrane etc. Tamże 1670, in 12; Proi otca nashego Adama grieh, y saloztno po po nyem veze chlovenchanzke nature porushenye etc. Tamże 1674, in 12-o; Nassega Zvelichisela zemelyzki sitek etc.; Syllabus vocabulorum grammaticae Em. Alvari in Illyricam etc. Zagrabiae 1726, in 12-0, i inne. (Por. Sommervogel, Bibliothéque de la Comp. de Jésus. Bruxelles 1893, t. IV, 4-0, k. 5-6). X. J. N.

Haberkorn—I) Józef H. von H. a berfeld, ur. w Königswerth w Czechach w r. 1734, był profesorem ekonomii i estetyki we Wrocławiu, w r. 1784 – dogmatyki, następnie był kaznodzieją w

lu pism ascetycznych wydał: Predigten für alle Sontage des Jahres etc. Breslau 1776-85; Predigten für alle Feste, nebst Anhang von Lobreden. Tamze 1776-79; Reden von den Geheimnissen des leidenden Heilandes. Tamže 1777—93; Neue Festpredigten. Tamżo 1784; Passionspredigien. Tamże 1784; Christ-katholische Predigten aus den Werken der berühmten französ. Kanzelredner etc. Grätz 1833 i nst. wyd. 5-te, t. 8.—2) Piotr teolog protestancki, ur. w r. 1604 w Butzbach, studyował teologię w Marburgu, Jenie i Strasburgu, był w r. 1632 profesorem fizyki w Marburgu, w 1633 r. kazno-dzieją nadwornym w Darmsztadzie, w r. 1643 superitendentem i w r. 1650 profesorem teologii i języka hebrajskiego w świeżo otworzonym uniwers, w Giessen, † tamže w r. 1676. H. byl jednym z najzagorzalszych obrońców ortodoksyjnego luteranizmu pko kalwinizmowi, synkretyzmowi i katolicyzmowi. Napisał Syntagma dissert. theol. quibus Trinitatis mysterium etc. V. T. demonstratur. Giessen 1650; Syntagma alterum. Tamže 1652; Enodatio errorum syncretist. 1665; Fidelis contra syncretismum instituta admonitio. 1665. i inne. (Por. Schäffer, Handlexikon der kath. Theologie. Regensburg 1883, 8-o, t. 11, st. 227). X. J. N.

Haberman Jan (Avenarius), znakomity hebraista, ur. 1516 w Eger, byl od r. 1542 w różnych miejscowościach Saksonii kaznodzieją, w r. 1558 magistrem w Wittenbergu; we Freibergu miewał odczyty o języku hebrajskim, w r. 1564 był proboszczem w Falkenau, 1571 profesorem w Jenie, w 1574 r. doktorem teologii, w 1575 r. prof. jezyka hebrajsk. i teologii w Wittenbergu. † w r. 1590 w Zeitz. Napisal Liber radicum seu Lexicon Ebraic. Wittenb. 1568 i 1589; Hebraische Grammatik. Tamže 1562 r., wyd 6 te; 1597. (Por. Schäffer, Handlexik. der kath. Theologie. Regensb. 1883, 8-o, str. 227).

Habert Izaak, bp. Vabres, ur. w Paryżu, + w Pont-de-Salars w r. 1668, był doktorem fakultetu teolog, w Paryżu, kanonikiem, kaznodzieja królewskim, wreszcie bpem. Jest prawdopodobień-

Wartenburgu; † w r. 1803. Oprócz wie- do Innocentego X w r. 1651, i podpisanego przez 85 bpów, z prośbą by pż wyrzekł zdanie w kwestyi łaski. wielu Kazań napisanych pko jansenizmowi zostawil: De Consensu hierarchiae et monarchiae pko "Optatowi Gallowi" Hersenta. Parisiis 1640; Liber pontificalis, graece et latine, cum notis. 1643, in fol.; De Cathedra seu primatu S. Petri. 1645; Defense de la Théologie des Pères grecs sur la grâce. 1646; In B. Pauli apostoli Epistolas tres episcopales Expositio perpetua. Ibd. 1656, 8-0, i inne. (Por. Moreri, Diction. hist.; Feller, Biogr. univ.; Glaire, Dictionnaire. 8 o, t. I)

> Habingsreither Piotr, ks. dr. teologii, rektor seminaryum i profesor w Ettlingen, ur. w r. 1843 w Weinheim, pisarz teologiczny, autor wielu dziel treści pedagogicznej jak: Lehrbuch d. kath. Religion. 1881, 2 cz.; 2 wyd. 1894-98, 4 cześci; Lehrbuch d. Pädagogik. I. Allgm. Unterrichtslehre; II. Erziehungslehre. 1899; Logik als Hilfswissen-schaft der Pädagogik. 1899; Psychologie als Hilfswissenschaft der Pädagogik. 1899. Por. Keiters, Katholisch. Literat-Kalend. Essen 1902, 16-0, str. 100).

Habit—tak się nazywa ubiór zakonników i zakonnie. Nowicyat w zakonach winien być odbyty w habicie zakonu i rozpoczyna się od wziecia habitu. Przepis ten nie dotyczy Towarzystwa Jezusowego, które własnego habitu według Ustaw Zgromadzenia nie ma i mieć nie może. Zakonnik lub zakonnica po złożonej profesyi obowiazani sa nosić habit ustawicznie. Zakonnicy zrzucający lekkomyślnie habit swego zakonu wpadają w exkomunikę latae sententiae (c. 2. ne Clerici vel Monachi etc. III. 24, in 16-o). Ponieważ jednak kara ta ma na celu zapobiedz, aby zakonnicy nie włóczyli się bez potrzeby, przeto zakonnik, zdejmujący habit z powodu słusznego po za klasztorem, jak np. dla ocalenia życia, zdrowia i t. p. karze tej nie podlega. (C. Sanctimo-nialis virgo, 24, dist 23). Profesya zakonna bylaby nieważna, gdyby nowicyusz przed nią przez rok cały w zakonnym habicie nie chodził. (Conc. Trid. sess. 25 de Reg. r. 15). Habit nowicystwo, że był autorem pisma wysłanego uszów bywa trojaki: w niektórych zako-

nach niczem się nie różni od habitu pro- na eży odróżniać Chobar Ezechiela (I, fesów; u innych różni się tem, że nie jest poświęcany; u innych wreszcie różni sie kolorem lub forma. Przypuszczenie do habitu i przyobleczenie weń należy do przełożonego zakonnego; przełożona klasztoru zakonnego obowiązana uwiadomić biskupa na miesiąc przed przyjęciem nowej kandydatki do habitu i nowicyatu, aby bisknp mógł zbadać kandydatkę, czy nie została przymuszona do wstąpienia do klasztoru, i czy wie co czyni; jeżeli biskup nie uskuteczni tego w przeciągu dni pietnastu poprzedzających obłóczyny i nie dopełni badania, przełożona może przystąpić do obłóczyn. Kształt i kolor habitu w różnych zakonach jest różny. Dysput o prawdziwym kształcie habitu ś. Franciszka, z powodu kłótni Franciszkanów z Kapucynami zakazał Urban VIII postanowieniem 14 grudnia 1630 r. pod karą klątwy ipso facto; pisma o tem traktujące, wydane albo wydać sie mające bez pozwolenia kongregacyi tem samem sa na indeksie dzieł zakazanych (Aleks. VII, 20 czerwca 1658); nawet napisy na obrazach, przedstawiających św. Franciszka albo św. Antoniego z Padwy, z wyrażeniem, że to taki był habit prawdziwy tego Świętego, zakazane są dekretem z 20 listop. 1663 r.; nie wolno też w habicie jakimkolwiek malować albo rzeźbić Chrystusa Pana, Najświetszej Panny lub jakiego Swiętego. (Urban VIII, 15 marca 1673 r).—(Por. Ojetti S. J., Synopsis rerum moralium etc. Prati 1905, 8-0, t. II, str. 3).

Habor-rzeka w Mezopotamii. Jest wzmianka o niej w IV Reg. XVII, 6; XVIII, 11; I Paral. V, 26.—Salmanas-sar osiedlił tam część Izraelitów uprowadzonych do niewoli. Bierze swój początek z góry Masius (dziś Karadja— Dagk) i przy Circesium wpada do Eufratu. Ma doplyw Mygdonius. (Por. Riess, Bibel Atlas ed. 3. Tab. IV i V). Należy sadzić, że Habor to ta sama rzeka, która Strabon (XVI, 1, 27, ed. Didot, p. 636) i Prokop. (Bel. Pers. II, 5, 19 ed. de Bonne 1833) t. I, p. 171 nazywają Aborrtas, Izydor-Aborrhas (p. 248), Zozym (III, 12)—Abora; Dzis nosi nazwę przez 5 lat rektorem w Gdańsku; spe-Khabur. Tę sama nazwę Khabur nosi inna rzeka, dopływ Tygru. Od Habor runiu w r. 1696, gdzie był rektorem.

1), rzeka w Babilonii. (Por. Fr. Vigouroux, Dictionnaire de la Bible t. III. p. 382-386; Hagen, Lexicon Bibl. II, p. 435, 436; C. Ritter, Erdkunde, t. X, p. 247).

Habrich L., profesor seminaryum, ur. w r. 1848 w Esch, pisze wiele dziel pedagogicznych. Ważniejsze sa: Don Boscos Mittel und Grundsätze d. Erzieh. 1889; Sozialdem. und Volksschule. 1891; Die Arbeiter-Versicherungen des deutsch. Reichs. 1893; Willensfreicheit und Willensbildung. 1897; Pädagogische Psychologie. 1901. t. I. Das Erkenntnisvemögen; t. II. Das Strebenvermögen. (Por. Keiters, Katholisch. Literatur - Kalender. 1902. 16-o, str. 100).

Habrowański Jan ob. Dubczański Jan.

Haceldama - Sept. 'Ακελδαμάγ lub 'Ακελδαμά - nazwa roli w Jerozolimie, kupionej przez przełożonych światyni, na groby dla pielgrzymów, za pieniądze Judasza zdrajcy, które on zrozpaczony, porzucił w kościele. Haceldama dosłownie znaczy rola krwi. (Mat. XXVII, 6-8; Act. Ap. I. 18). Podanie głosi, że rola ta znajdowała się na południu Jerozolimy, t. j. na północno-wschód od Djebel Deir Abu Tor, nad doliną Hinnom. Wedlug św. Hieronima Haceldama byla na poludniu od góry Syon. (Por. Onomastica Sacra, Goettingue 1870, p. 99.; T. Tobler, Topographie von Jerusalem, Beilin 1854 t. II p. 260— 275). Dziś miejsce to zapuszczone, znajduje sie w reku Armeńczyków nie unitów, nazywa się Hagg el Dam. (Por. Fr. Vigouroux, Dictionnairc de la Bible, t. III, p. 386-398; Hagen, P. J., Lexicon Biblicum t. II, p. 436-437. Schegg, Pilgerreise, 1867, I, p. 392; Schegg, Palestine Exploration Fund, Quarterly Statement, London, 1892, p. 283-289). X. R. J.

Hacki Jan Franciszek ks. T. J., rusin z pochodzenia, ur. w r. 1637, przyjęty do Towarzystwa w r. 1653, uczył hu-maniorów i filozofii, był misyonarzem i przez 5 lat rektorem w Gdańsku; spe-

Z dzieł o. H. wyliczamy: Scrutinium veritatis fidei, quo in prima parte inquiritur etc. Mont. Oliv. 1660-1674. 4-to, 2 partes; Sanctus Joannes Chrysostomus a Lutheranismo vindicatus. Monasterii 1682, 4-0; Maria Deipara Virgo rythmice demonstrata. Olivae 1683; Regia via omnes dissentientes in religione Neo-Evangelicos ad orthodoxam et salvificam Christianae fidei veritatem perscrutandam etc. Gedani 1689, 4-o: Fiducia bonae causae. Dantisci 1689; Libella veritatis etc. Typis Monast. Olivensis. 4-0; Statera Justitiae Qua Judicium cum Responsione de Scrutatore Verita-tis... expenditur etc., i inne. (Por. Sommervogel, Bibl. de la Comp. Bruxelles 1893, 4-o, t. IV, k. 11—14).

X. J. N.

Hacki Michał Antoni, dr. teologii i protonotaryusz aplski, opat "cysterski w Oliwie, żył w w. XVII, był teologiem i poeta. Napisał Maria Deipara semper Virgo lmmaculata Scriptura S. demonstrata. Olivae 1683, in 4-o; Rozkaz Chrystusow Czyń dobrze a strzeż się złego wytłumaczony i i. d. Warszawa 1730, 4-a; Sermones Capitulares supra principalia anni festa, Olivae, 1688; 1692, in fol.; Sermonum Capitularium Tomi tres. Ibd 1695, in fol.; R. D. Michaelis... Sermonum Asceticorum Tomus I, II III, IV. Ibd. 1691, in fol. Nadto opisał miasto Gdańsk. (Por. Dykcyonarz biogr. powsz. 1851, 8-a, str. 510; Jocher, Obraz bibl.-hist. nauk. 8 a, t. II, N-o 3724, 4190, 4484, 4485; T. III, N-o 5556 i 7679).

Hackner Willibald ks., procurator fiscalis sen advocatus cleri w Fountain City, Wisc. (półn. Ameryka), ur. w r. 1852 w Forschheim, napisał Socialisme and the Church. 1887, wyd. 4-te; Der Kampj um die Schule. 1889; Die Pfarrschule unter dem Damoklesschwert. 1893.

Hacquard mgr. ze zgromadzenia O. O. Białych, wikaryusz aplski, współczesnynapisał Monographie de Tombouctou. Paris, 1900, 12-o, nadto wraz z Dupuis'em opracował Manuel de la langue songay, parlée de Tombouctou à Say, dans la boucle du Niger.

Tamže 1897, in 12-o. H. jest takže współpracownikiem czasopisma "Missions catholiques."

Hączel Mokrski Andrzej ks. T. J., żył w w. XVII, wybitny kaznodzieja. Wydal mowy pogrzebowe, pieknym językiem napisane: Pogonia żałobna... na pogrzebie Symeona Samuela Lubartowicza Sanguszka... u grobu zostawiona etc. Wilno 1639, 4-a, kart 56, druk gotycki; Trzy wieże na gruncie J. W. Familii Ich MCPP. Grudzińskich... wystawione, a przy pogrzebie żalobnym etc. pochwalone w Łowiczu, 1640, 4-a, kart 94, druk gotycki. (Por. Brown, Biolioteka pisarzów assyst. polsk. Poznań 1862, 8-a, str. 284).

Hadad albo Adad. gr. 'Aδάδ—ósmy z synów Izmaela (I Par. I, 30). W Genes. (XXV, 15) nazwany Hadar, pierwsza jednak forma więcej prawdopodobna niż druga. (Por. J. B. de Rossi, Variae lectiones Veteris Testamenti, Parmae 1784, t. I p. 22—24; t. I, p. 5; C. Vercellone, Variae lectiones Vulgatae latinae, Romae 1860, t. I, p. 91). O Hadadzie i jego potomkach niema żadnych pewnych wiadomości.

Hadad imie bożka syryjskiego, który podług Philona de Byblos (u Euzebiusza, Praep. ev. t. XXI, col. 84, I, 10) nazywa się "krób bogów," podług Makrobiusza, (Saturn I, 22)—najwyższy, jedyny, bóg słońca. Rzymianie bożka Hadad czcili pod nazwą Jupiter Heliopolitanus. (Por. L. Preller, Römische Mythologie, 2 in 8. Berlin 1881—1883, t. Il, p. 402). Imię bożka Hadad w P. ś. nie wspomniane, spotykamy je tylko w złożonych—Benadad, Adadremmon, Adarezer. (Por. Fr. Vigouroux Diction. de la Bible, t. III, p. 391—303; Knabenbauer, Commen. in Isaiam, t. II, 1887, p. 512—513).

X. R. J.

Hadery, pozytywista, agronom, przezwany "trapistą pozytywistą," ur. w r. 1808, † w 1884, wychowany u Jezuitów, pierwiastkowo sprzyjał teoryom saint-symonizmu i furieryzmu, w końcu został pozytywistą. Chcąc swe marzenia odrodzenia społecznego w czyn wprowadzić, zakupił, wedle rady Comte'a, ziemię w Jura, w Saint-Lothain i założył tam w r. 1848 gminę pozytywistowską,

osiadł w niej, prowadząc życie surowe. Wkrótce przyłączył się do niego bogaty anglik Winstanley i pomógł mu urządzić wzorowe gospodarstwo w swei willi, które jednak upadło, a sam H. + z powodu nadzwyczajnych surowości życia. H. zostawił pisma treści rolniczej i politycznej. Był w wielkiem poważaniu u pozytywistów, którzy czcili go jako typ doskonałości pozytywistowskiej. (Por. Blanc, Histoire de la Philoso-phie. Paris 1896, 12-0, t. III, s. 62).

Hades (gr. 'Λιδης lub 'Λϊδης)—w mitologii greckiej władzca glębin podziemrych i świata pozagrobowego, zwany Zeusem podziemnym (Homer, *Iliad.*, XV, 188; IX, 457; Hezyod, *Tery.*, 453...) H-s, według mitologii, panuje w ciemnościach krainy podziemnej. Rządy te otrzymał po zwycięztwie nad Tytanami. H-s sądzi też przewinienia zmarłych.—H a d es oznacza też podziemia. W mitologii rzymskiej występuje H-s, jako Pluton, czyli Dis (dives=bogaty) przeniesiony na ziemie italską z greckiej mitologii.—Nazwę hades OO. Kła i pisarze greccy zastosowali do pojecia chrześcijańskiego o życiu pozagrobowem. Nazywają "hades," jak po lacinie "infernus" (nasze piekło, piekła), miejsce gdzie potępieni wieczne męki cierpią; ogólną tę nazwę stosują do miejsca, gdzie dusze sprawiedliwych St. Zakonu czekały na przyjście Zbawiciele, a nawet nazywają "hades" - miejsce, gdzie dusze ludzi, zmarłych w pokucie, ponoszą męki doczesne; więc mają Grecy, nawet schyzmatycy pojęcie dogmatyczne o czyscu, czego się nieraz wypieraja ich teologowie. (Ob. art. Czyściec). (Por. W. E. J. t. XXVII—XXVIII, str. 195; Pitzipios, L'église orientale, t. 1, ch. XI, n. 3; Jungmann, De Novissimis, p. 129...; J. Katschthaler, Theologia Dogmatica Cath. Specialis, liber IV, Ratisbonae, 1888, p. 340).

X. C. S.

Hadrach-nazwa raz tylko wspomniana w P. św. (Zachar. IX, II). Z kontekstu widać, że to nazwa krainy i miast do niej przylegających w Syryi, w okolicach Damaszku i Emath, znanych z napisów kuneiformicznych jako Hatarika, Hatarikka, Hatarakka. Po tej kranima nazwę tę tłumaczono w sposób alegoryczny - Had-"twardy, surowy" i rak-"słodki." Podług R. Kimchi stosowano te nazwe do Mesyasza,—słodkiego dla narodu Żydowskiego, a surowego dla narodów pogańskich. (Por. Kitto, Cyclopaedia, t. II, p. 190: Schrader-Whitchouse, Cuneif. Inscript. and Old. Testam., t. II, p. 153, 190, 192; Delitsch, Paradies, p. 279; Fr. Vigouroux, Dict. de la Bible, t. III, p. 439, 440). X, R, J,

Hadryan cesarz ob. Adryan.

Hadryan imię pży ob. Adryan.

Hadziewicz Jan ks. T. J., ur. w Malopolsce w r. 1718, przyjęty został do zakonu w r. 1733; uczył humaniorów i retoryki, był kaznodzieją w Polonnem i w Krakowie, rektorem seminaryum i kolegium w Samborzu, gdzie † w r. 1770. Napisał Kazanie na pogrzebie Xiecia Lubomirskiego, Miecznika Koronnego miane w Polonnym d. 12 sierp. 1756 r. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. de Jésus. Bruxelles 1893. 4 o, t. IV, k. 15).

Hadziewicz Krzysztof, ze stanu rycerskiego, żyjący w XVIII w, napisał Drugie Eklesiasty prowerbjalisty Pańskiego napominania. Kraków 1762 r.; Dzieło zbawienne to jest epigramata o mece Pańskiej. Lwów 1700, i in-ne. (Por. S. Org., Enc. Powsz. War-szawa 1900, 4.0, t, VI).

Hadziewicz Rafał, malarz polski, ur. 1804 r. w Zamchu, w gub. lubelskiej, kształcił się początkowo w domu rodziców, pod kierunkiem ks. Wielobyckiego; w 1816 r. oddano go do b. szkół imienia Zamoyskich w Szczebrzeszynie, skąd otrzymawszy świadectwo dojrzałości, przeniósł się na wydział sztuk pięknych b. uniwersytetu wąrszawskiego. Jednem z pierwszych dzieł H-a był portret Staszica, następnie zaś wymalował dwa obrazy historyczne: "Św. Stanisław wskrzeszający Piotrowina, oraz "Maryusz na gruzach Kartaginy." Prace te dały mu możność otrzymania stypendyum i wyjechał do Paryża, gdzie zapisał się do szkoły sztuk pięknych Prof. Grosa, potem udal się do Włoch; przebywał koinie oddawna jnž niema žadnych śladów; juž za czasów Euzebiusza i św. Hiero-mie, Neapolu i Wenecyi, kopiując sta\_

rvch mistrzów. Pobyt we Włoszech Generelle Morphologie der Orgauczynił z H-a malarza religijnego. Po- uismen, 1866; Natücliche Schöpfungswrócił 1836 r. do Krakowa, w 1839 r. geschichte, przekład polski p. t. Dzieje powołany na profesora uniwersytetu do ntworzenia przyrody; Ueber die Moskwy; w 1846 r. przybył do Warszawy na profesora Szkoły sztuk pię- Menschengeschlechts, 1870; Das Leben kaych. Po zamknięciu Szkoły w 1866 r., był profesorem w zawiązanej następnie klasie rysunkowej aż do 1871 r. H. † 1886 r. w Warszawie, pracując do ostatniej chwili. Celniejsze jego obrazy są: "Narodzenie N. P. Maryi," "Znale-zienie św Krzyża" i "Sw. Joachim" znajdujące się w katedrze krakowskiej, "Rozmnożenie cudowne chleba" (Owrucz), "Przemienienie Pańskie" (Biała), "N. P. Anielska" (Humań), "Pokton" trzech króli" (Poznańskie), "Błogosławieństwo Jakóba, "Św. Barbara, "Król Dawid" (Kościól Reformatów w Warszawie), "Sw. Mikołaj," "Św. Piotr z Alkantary," N. P. Skaplerzna" (Kościół św. Józefa Oblub. w Warszawie) i wiele innych treści religijnaj. H. w historyi naszej sztuki z połowy XIX w. zajmuje jedno z pierwszorzędnych miejsc, dzięki niezwyklemu talentowi kolorytu i wielkiej wiedzy zawodowej. Artysta ten nie małe zasługi położył jako pedagod. (Por. Kossowicz, Tyg. Illustr. 1866 r.). X. S. G.

Haeckel Ernest, ur. w Poczdamie d. 16 lutego 1834 r., sluchał wykładów Virchowa w Würzburgu, czas krótki praktykował jako lekarz w Berlinie i poświecił się badaniom przyrodniczym. Pod wpływem Jana Müllera H. przystąpił do prac nad fauną śródziemnomor-ską w pracowniach w Neapolu i Messynie (r. 1859 i 1860). W r. 1861 habilitował sie jako docent prywatny zoologii w uniwersytecie w Jenie, gdzie w r. 1862 został profesorem nadzwyczajnym anatomii porównawczej, a w r. 1865 profesorem zwyczajnym zoologii. Η. przedsiębrał liczne podróże w celach naukowych: do Lizbony, na Maderę, Tenerifę, do Gibraltaru, Egiptu, na Korsyke, Sardynie, zwiedził Algier i wyspe Ceylon. Zdawało mu się, że w głębiach morza odnalazł protoplazmę wszystkich jestestw żyjących, która nazwana była bathybiusem Haeckla. H. wystapował jako żarliwy wyznawca i propagator idei Darwina w sprawie powstawania gatunków. Dzieła H-a: benedyktyn, pisarz ascetyczny, ur. w

Entstehung und den Stammbaum des in den grössten Meerestiefen, 1870 r.; Anthropogenie, Entwickelungsgeschichte des Menschen, 1874-91; Ziele u. Wege d. heutigen Entwickelungsgeschichte, 1875; Das Prohistenreich eine populäre Ueberzicht ueber das Formengebiet der niedersten Lebewesen, 1878; Gesammelte populäre Vorträge auf dem Gebiet der Entwickelungslehre, 1878--79; Die Naturauschaung von Darwin, Goethe u. Lamarck, 1882; Der Monismus, Glaubensbekenntniss eines Naturforschers. 1882. Ponadto H. wydał wiele rozpraw specyalnych jak np. Studien zur Gastraea-Theorie, 1877; Das System der Medusen, 1880; Systematische Phylogenie, Entwurf eines, Natürlichen Systems der Organismen auf Grund ihrer Stammensgeschichte; Die Welträthsel, 1899 r.-dzielo w którem H. podaje caly system swej monistycznej filozofii; atlas p. t. Die Kunstformen in der Natur. H. niemało przyczynił się do rozpowszechnienia darwinizmu, materyalizmu, monizmu za pomoca teorvi moner. Sformulował ostatecznie prawo biogenetyczne: że ontogeneza jest skróconem i przyśpieszonem powtórzeniem filogenezy, zależnem od fizyologicznych funkcy; dziedziczności i przystosowania (Generelle Morphologie der Organismen t. II, str. 300). Hypotezy H-a, przypominające teoryę monad i psychologię Herberta, są w sprzeczności ze zdrowym zmysłem i nauką eksperymentalna. Odparcie tych hypotez ob. Pod-ręcz. Encykl. Kościel. art. ks. Dr. S. Radziszewskiego: Biogenetyczne prawo i Ewolucyonizm. Nienawiść sekciarska, jaka palal H. dla religii nie jest godną nietylko uczonego, ale szlachetnego człowieka. (Por. E. Blanc., Histoire de la Philosophie, Paris, 1896, LIII n. 812; Ks. Władysław Zaborski, Darwinizm wobec rozumu i nauki. Kraków, 1886, str. 191). X. S. G.

Haeften (Haeftenius) Jakób (Van),

Utrechcie w r. 1588, † w r. 1648; zo- Kröplin'ie w ks. Meklemburskiem, stustawszy opatem w Affliguem w Brabandya odbywał w Halli, w Berlinie gdzie cyi, zmienił imię ze chrztu na zakonne głównie poświęcił się egzegezie St. Test., cyi, zmienił imię ze chrztu na zakonne Benedykt. H. wprowadził do swego Benedykt. H. wprowadził do swego klasztoru konstytucye kongregacyi św. Wanna i Hidulfa. Z licznych pism H. ważniejsze sa: Propugnaculum reformationis monasticae ordinis S. Benedicti; Paradisus sive viridarium catechisticum. Antverpiae 1622, in 4-o; Schola cordis. Tamze 1629; Panis quotidianus, seu meditationes etc. Tamže 1634; Disquisitiones monasticae, quibus S. Benedicti regula... varie dilucidantur etc. Tamże 1643, 2 vol. in Venatio sacra, sive Ars quaerendi Deum. Tamże 1650, in fol.; Via regia crucis, in 8-o, i inne. (Por. Glaire, Dictionnaire des Sciences. 8-o, t, I; Burnam, Trajectum eruditum., str. 133; Le Grand Théâtre saerée de Brabant., t. I, cz. II). X. J. N.

. Haendel Jerzy ob. Händel.

Haer Van Der Florencyusz ks., kanonik i kustosz kolegiaty św. Piotra w Lille, ur. w Lowanium w r. 1547, † w r. 1634. W swych studyach naukowohistorycznych wziął za cel historyę swego kraju i starożytności klne. Pomiedzy innymi napisal: Antiquitatum liturgicarum Arcana. Duaci 1605, in 8-o. W tem dziele daje podwójny wykład każdej mszy de Tempore: ascetyczny i historyczny. (Por. Feller, Biogr. univers.; Glaire, Dict. des Sciences. 8-0,

Haering Teodor, teolog niemiecki protestancki, profesor dogmatyki w uniw. w Zurychu (od r. 1886), ur. w r. 1848 w Stutgardzie, studya odbywał w Tybindze i w Berlinie. Oprócz wielu artykulów drukowanych w wirtemberskiem czasopiśmie "Studien und Kritiken" i kazań, wydał osobno L'element dura ble dans le Christianisme. 1880; Une nouvelle méthode apologétique. 1881; La dogmatique de Schöberlein. 1882; La Théologie justifiée du reproche de duplicité, 1886, i inne. (Por. De Gubernatis, Diction intern. des Ecriva-Florence 1890, 4-o, t. I, str. ins. 1132).

Haevernick Henryk Andrzej Krzysztof, teolog protestancki, ur. w r. 1804 w

habilitował się w Rostocku w r. 1834. w r. 1840 został profesorem teologii w Królewcu, † w r. 1845 w Neustrelitz. Napisał: Commentar zum Buche Da-niel. Hamburg 1832; Melanges de Théologie réformée. Genf 1833-34: Handb. der histor.-kritisch. Einleitung in das A. T. Erlangen 1836-39, 2 cz.; 2 wyd. popr. 1849-54; Neue kritische Untersuchungen üb. d. Buch Daniel. Hamb. 1838; Comm. zum Bu-che Ezechiel. Erl. 1843; Die Theolo gie des A. Test. Vorlesungen. 1848; 2 wyd. 1863, i inne. (Por. Schäfler, Handlex. der kath. Theol. Regensb. 1883, 8-o, t. II, str. 252-53).

Hafen Jan, ur. w r. 1807 w Schörzingen, był proboszczem w Gattnau, † tamže w 1870 r. Napisal: Möhler und Wessenberg. Ulm 1842; Behandlung der Ehesachen im Bisthum. Rottenburg. 1853; *Predigten*. 1843, 3 tomy; Predigten auf besondere Feste. 1855 i nast.; Einhundert Skizzen zu Grabreden. 1855; Eintausend Entwürfe zu Predigten. Lind. 1859; i inne. Oprocz tego pisal Kroniki różnych miast i wydał wiele książek do nabożeństica. (Por. Schäfler, Handlexikon der kath, Theologie. Regensb. 1883, 8-o, t. II. str. 229).

Haffner Pawel Leopold, bp, moguncki ur. w r. 1829 w Horb (ks. Wirtemberskie), od r. 1847 do 1851 studyował filozofję i teologię w Tybindze, w r 1852 został wyświęc. na kapłana w Rot'e iburgu, w 1854 został drem filozofii w Tybindze, następnie prywatnym docentem filozofii i repetentem w instytucie Wilhelma tamże, a w r. 1864 nadto apologetyki, w seminaryum w Moguncyi, w r. 1866 supervorem Sióstr Szkolnych i Szpitalnych, w r. 1867 egzaminatorem prosynodalnym. Napisał m. i. Die deutsche Aufklärung. Mainz 1864; 2 wyd. 1866; Der Materialismus in der Culturgeschichte. Tamże 1865; Grundlinien der Philosophie. 2 vol., in 8.0, i inne. Oprócz tego wydawał "Beiträge für die Frankfurter Broschüren," "Der Katholik." "Freiburger Kirchenlexikon« i "Die Wiener Literaturzeitung." W polskim jezyku jest H-a Materyakowskiego. Warszawa 1871, 16-a. (Por. Schäfler, Handl. der kath. Theologie. 1883, 8-o, t. II, str. 230).

X. J. N.

Hagar ob. Agar.

Hagel Maurus, benedyktyn, wkrótce po wstapieniu do zakonu zmuszony był go opuścić z powodu kasaty; był profesorem egzegezy i teologii dogmatycznej w Ambergu od r. 1816-1824, następnie w Dillingen. + wr. 1842. Napisal Apologie des Moses. Sulzbach 1828, in 8-o, dzieło zarażone racyonalizmem; Demonstratio religionis christianocatholicae. Augustae Vind. 1831, 1832, 2 vol. in 8-o, w tej książce nie przyjmuje dogmatu nieomylności pskiej; Handbuch der kath. Glaubenslehre für denkenden Christen. Tamże 1838; Der Katholicismus und die Philosophie. Sulzbach 1882; Theorie des Supernaturalismus etc. Tamže 1826, in 8-0; Rationalismus in Gegensatz zum Christenthum. Tamże 1835 r.; Dr. Strauss Leben Jesu aus dem Standpunkte des Katholicismus betrachtet. Kempten 1839. in 8-o. (Por. Hurter, Nomencl. liter. theologiae. Oeniponte 1895, III, k. 942 i nst.).

Hagemann Herman, profesor teologii w Hanowerze i kanonik w Hîldesheimie, ur. w r. 1832 w Beckum, + w r. 1887, autor uczonego i cenionego dzieła Die römische Kirche und ihr Einfluss auf Disciplin in den ersten drei Jahrhunderten. Freiburg 1867. Oprocz te-go napisal Vernunft und Offenbarung. 1869; Elemente d. Philosophie. Ein Leidfaden für academ. Vorlesungen. 3 vol. in 8-0, wyd. 6-te, i inne. (Por, Hurter, Nomenclator lit. theol. Oeniponte. 1895, 8-o, t. III; Pustet, Catalogo generale. Roma 1906-1907, 8-0).

Hagen Marcin ks. T. J., współczesny, autor znakomitego dziela Lexicon biblicum. Parisiis, 1905 r., 8-o, t. 1, lit. A—C; 1907 r., 8-o, t. II, lit. D—L. Dzieło to stanowi część monumentalnego wydawnictwa OO. Jezuitów p. t. "Cursus Scripturae Sacrae." Napisal także Der Teufel im Lichte der Glaubensquellen gekennzeichnet. Freib.

lizm nowoczesny, w tłumacz. Wł. Mil- 1899 r.; Das Herz Jesu, die Gnadensonne an der Wende des Jahrh. Kev. 1899, i inne.

> Hagenbach Karol, teolog ewangelicki. ur. w r. 1801 w Bazylei, od r. 1828 był profesorem teologii tamże, † w r. 1874. Napisal: Encyklopädie und Me. thodologie der theologisch. Wissen-schaften. Leipzig 1854; wyd. 11-te w 1884; Vorlesungen über Wesen u. Geschichte der Reformation. Leipz. 1851-56, 6 vol., 2 wyd.; Vorlesungen über die Kirchengeschichte der ältern Zeit. Tamže 1857, 2 vol.; Vorlesungen üb. d. Kirchengesch. des Mittelalters. Tamze 1860-62, 2 vol., i inne. (Por. S. Org., Enc. Powsz. Warszawa 1900, 4-o, t. VI).

> Hageński Sebastyan, z Zakonu Braci Mniejszych Konwentualnych, dr. teologii i prefekt studjów w klasztorze swego zakonu w Chełmie, żył w XVII w. Na-pisał Catholicum responsum de Catechesi Christiana Sanctae Romanae Ecclesiae etc. Regismonti 1672, in 4-o, pismo polemiczne pko apostacie Sebastyanowi Loranowiczowi, który porzuciwszy stan duchowny, został luteraninem, oženil się i wystapil pko Klowi w piśmie p. t. Apostasia Neo-Romanae Ecclesiae etc. (Por. Jocher, Obraz bibl. historyczny lit. i nauk w Polsce. Wilno 1857, 8-a, t. III, str. 468).

> Hager Edmund o. benedyktyn, redaktor czasopism: "Jahrb. d. Werkes der hl. Kindheit," "Jahrb. d. Verbreitung des Glaubens" i "Christl. Kinderfreund's," ur. w r. 1829 w Strasswalchen, ceniony pisarz ludowy, przeor konwentu w Insbrucku. Z licznych dzieł o. H. wymieniamy: Kann ein gescheidter Mensch noch beichten? 1872; Die Neuschule. 1872; Die Mission der Kinder, 1873, wyd. 8-a 1892; Jugend-Bilder. 1874—77, 3 tomy; Das Werk der Glaubensverbreitung. 1880; 2 wyd. 1891, i inne. Był także redaktorem czasopisma "Schutzwehr des Papstes." (Por. Keiters, Kath. Literaturkalender. 1902, 16-o, str. 102).

> Hagiografia. Wyraz złożony z dwóch slów greckich: hagiós-świety i gráfejnpisać, stad hagiograf jest to piszący orzeczach świętych, szczególniej zaś pi-

szący żywoty Świętych, przeto przez hagiografię pojmujemy zbiór żywotów Świetych. Najdawniejszymi hagiograficznymi zbiorami w Kle były na Zachodzie kalendarze różnych Kłów, spisy ŚŚ. w dyptychach, akta meczeńskie zebrane przez Ś. Antera i Fabiana pży; następnie godne są zaznaczenia zbiory dokonane przez ŚŚ. Hegezyppa w II w. i Juliana Afrykańskiego. Na Wschodzie trudno doszukać się podobnych śladów hagiografii zbiorowej, w każdym razie należy przystepować z wielka ostrożnościa do badania tych, które się znajdują, z powodu pochopności Greków do falszowania różych dokumentów podobnego rodzaju. List Kościoła Smyrneńskiego dowodzi, iż musiał tam istnieć katalog męczenników tego Kościola. Był przytem zwyczaj, że Kły wymieniały między soba akta męczenników; wysyłano je też do Rzymu, skad wracały powiekszone kalendarzami, dyptychami i pasionałami Italii i Zachodu. Istniały również Roczniki powszechne męczeństw różnych prowincyj państwa, dokonane staraniem Euzebiusza Cezarejskiego, przy pomocy Konstantyna Wielkiego. Zbiór ten posłużył później Euzbjuszowi za wstęp do jego wielkiej Historyi Kła. Wstępna ta praca nosiła tytuł Synagoge Martyrum (zbiór dawnych meczeństw); podzielona była na 11 rozdziałów; oddzielnie przytem opisał męczenników Palestyńskich, która to praca jedynie się przechowała. O innych źródłach z których czerpie się materyał hagiograficzny ob. art. Acta Sanctorum, Bollandyści; ob. także art. Le-X. J. N. gendy.

Hagiografowie.—1) Tak nazywają się niektóre Księgi P. św. według podziału Żydów przyjętego (ob. art. Biblii podziały. II).—2) H. nazywają się także, piszący życie i czyny Świętych.

Hagiosidera albo Higiosidera, z grecka wyraz ten znaczy żelazo święte; nazwę tę dawano instrumentowi, składającemu się z prętu żelaznego szerokiego na cztery palce, długiego na 16, przewiązanego w pośrodku struną, na której był zawieszony; w pręt ten uderzano. Brzęk H-y zastępował dzwony. H. używali szczególniej Grecy będący pod panowaniem Turków, którzy niepozwalali Chijanom używać dzwonów. Od-

głos H-y zwoływał wiernych do kła. Gdy niesiono Najśw. Sakrament do chorego, minister poprzedzający kapłana, uderzał trzykrotnie od czasu w H. dla ostrzeżenia wiernych, by oddawali cześć Utajonemu Zbawicielowi. (Por. Maggi, Traité des cloches.).

Häglsperger Franciszek, napisał Briefe eines jungen kath. Geistlichen an seine Freunde. München 1824—25; Neue Briefe über die Seelsorge. Sulzbach 1833—43, 4 vol. in 8-0; Chrysostomus. Monatschrift für Gottseligkeit und thätiges Christenthum. Landshut u. Regensburg 1835—38, 4 vol.; Timotheus theolog.prakt. Monatschrift, tamże 1839, i inne. (Por. Hurter, Nomenclator litt. theol. Oeniponte 1895, 8 o, t. III, k. 1162).

Hahanec Józef ks. bp rusiński (1843—1875) w Praszewie. Położył wielkie zasługi około rozbudzenia ruchu literackiego i wydawniczego wśród rusinów. W r. 1850 brał udział w założeniu towarzystwa wydawniczo – literackiego, z którego później wyłoniło się "Towarzystwo św. Jana Chrzciciela." Sam też własnym nakładem wydawał wiele dzieł.

Hahn Henryk, lekarz, ur. w r. 1800 Akwizgranie z pobożnych rodziców. Spędziwszy młodość w niewinności, po skończeniu uniwersytetu z dyplomem doktora medycyny, oddał się praktyce lekarskiej. Owiany duchem aplskim stał się prawdziwym misyonarzem przez swą gorącą milość Boga, gorliwość i czyny iście aplskie. Jego to staraniem zało-żone zostało w Niemczech "Stowarzyszenie św. Franciszka Ksawerego" w celu dopomagania rozwojowi misyj; sam H. przez 40 lat był sekretarzem Stowa-Zabiegami swymi i stararzyszenia. niem rozszerzył je i w Austryi. Aby zapalić w sercach wiernych gorliwość o rozszerzenia wiary, corocznie pisał sprawozdania z dochodów i wydatków Stowarzyszenia, a także ze stanu missyj katolickich. Pisal je stylem tak podniosłym i pełnym ognia aplskiego, że czytający czuli się porwani i zniewoleni do popierania tak zbożnego dzieła. Napisal tet Geschichte der kath. Missionen seit J. Chr. bis auf die neuste Zeit. Köln 1857-65. Oddany calkognowaniu chorych i sprawom "Stowarzyszenia," dożył późnego wieku i † w r. 1882, a 82 swego życia. (Por. *Die Kathol. Missionen.* 1882, str. 133 i nast.; Hurter, *Nomencl. liter. theol.* Oeniponte 1895, 8-o, t. III, k. 1390–90). *X. J. N.* 

Hahn Jan Filip, prawnik, ur. w r. 1690, w r. 1719 został profesorem prawa cywilnego w akademii w Moguncyi, i obejmował tę katedrę, nawet po utracie wzroku, aż do śmierci w r. 1774. Oprócz podręcznika Compendium systematicum theoretico practicum universi juris (Moguntiae 1724) napisal caly szereg rozpraw prawnych, nawet z zakresu prawa kanonicznego. Celniejsze prace H-a sa: Commentarius ad regulam juris canonici, qua sede vacante jurisdictio episcopi transit ad capitulum ecclesiae cathedralis. 1733; De electione Summi Pontificis. 1721; De denuntiationibus ad praescriptum conc. later. et trid. contractui matrim. praemittendis; De usu moderno cir-ca insignem effectum consensus parentum in nuptias liberorum. 1747; De jure principis catholici circa sacra subditorum suorum protestantium, 1753, i inne. (Por. Hurter, Nomenclator liter. theologiae. Oeniponte 1895, 8-o, t. III, k. 187).

Hahn Michał, mistyk protestancki, ur. 1758 r. w Altdorf pod Böblingen, z usposobienia skłonny do rozmyślania; opuszcza dom rodzidzielski, unikając w ten sposób narzucanego mu małżeństwa, w wolnych godzinach czyta Pismo Sw., zapoznaje się z Lavaterem i Pfenningerem; ściągał tłumy na kazania swoje. Zwolennicy H. zwali się micheljanami. Um. 1819 r. Przeciwnik pietystów, głosił potrzebę surowej moralności i ciągłej baczności nad sobą samym. Pisma jego wydano w Tybindze 1819; wiele piesni religijnych H. znajduje się w wirtemberskim kancyonale protestanckim z r. 1841.

Hahn Wilhelm T. J., współczesny, napisał Les phénomènes hystériques et les révélations de sainte Thèrèse. 1885, dzieło na indeksie. ((Decr. S. C. Rit. 1 dec. 1885); L'âme, la matière et la conservation de l'energie w "Revue des questions scientifiques." 1899. (Por.

Blanc. Répertoire bibliographique. Paris 1902, 8-o, str. 181).

Hahn-Hahn Ida hr., konwertytka, pisarka niemiecka XIX w. Ur. 1805 r. w dziedzicznym majątku Tressow (ks. Meklemb.) z rodziny protestanckiej hrabiów Hahn-Hahn, Idawyszłaza maż 1826 r. za swego stryja Fryderyka hr. Hahn-Hahn. Pożycie to było nieszcześliwe. W 1829 r. Ida rozwiodła się z meżem i dla uspokojenia duszy dużo podróżowała i oddała się z zapałem literaturze. W 1835—1853 r. zwiedziła całą niemal Europę, przebywała też na Wschodzie; pisala o tem w Orientalische Briefe (1844). Wydała w duchu liberalnym z odcieniem arystokratyzmu liczne wieści, wiersze i opisy; dzieła te świadczą o szamotaniu się jej ducha, którego nie zadowoliła etyka bezwyznaniowa i nie uspokoił protestantyzm. Zbiorowe wydanie tych pism w 21 tomach wyszło w 1851 r. Pod wpływem czytania pism katolickich, obcowania z katolikami, a głównie pod wpływem sławnego Kettelera, naówczas proboszcza w Berlinie, Ida w 1850 r. została katoliczka w Berlinie. Dzieje nawrócenia opisała w swej autobiografii: Von Babulon nach Jerusalem (Mainz, 2 wyd. 1831). (Piekne urvwki z tego pisma podaje art. w Encyklopedyi kość., X. Nowodwor-skiego, t. VII, str. 10-13). Protestanci napadali na Ide Hahn-hahn. Lecz ta pozostała wierną Klowi i żarliwa w slużbie Bożej neofitka. Zbudowała klasztor "Dobrego Pasterza" w Moguncyi i w nim osiadla, choć sama nie zostala zakonnica. Pióro swe skierowała do opracowania opowiadań i powieści w duchu katolickiem pisanych. Wiec obok dziel miłosierdzia chrześcijańskiego, służyła piórem prawdzie katolickiej. Wydala pieśni: Unserer Lieben Frau (1851, 3 wyd. 1856); powieści *Maria Regina* (2 t., 1860, 6 wyd. 1898); *Doralice* (2 t. 1861, 2 wyd. 1863)—tłum. na polski: Doralisa, obraz rodzinny z dzisiej-2 t., 1863); szych czasów (Berlin, Peregrin (2 t., 1864); Bilder aus der Gesch. der Kirche. (4 t., 1853-1866; Gesch. der Ausene.
I t. w 13 1874); Eudoxia, (1867, 2 t.),
Eudoxia, obraz z V tł. na polski: Eudoxia, obraz z wieku, Kraków, 1870 i in. Nadto tłumaczyła z hiszp. na niemiecki, 2 tomy Pism św. Teresy: † 1880 r. w Moguncyi,

oślepszy pod koniec życia. Pisma z o- chium, gdzie z całym zapałem oddał się kresu drugiego po jej nawróceniu wyszły w wydaniu zbiorowem (Regensburg, 1902 i nst.).—(Por. Marie Helene, Gräfin Ida H. ein Lebensbild, 1869; Gräfin Ida H. Eine psychol. Studie, Frankfurt M., 1880; o niej też dziela Haffnera, 1888, r.: A. Jacoby, 1894 r.; Pamietnik religijno-moralny t. II, seryi 2, str. 311; 510...; W. E. J. t. XXVII—XXVIII, str. 217; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München 1907, t. I, k. 1883—1834).

X. C. S.

Hai-gr. Γαι, 'Αγγαι, 'Aϊά' 'Aι etc. u Iz. (X, 28) nazwane Aiath, miasto królewskie w ziemi Chanaan. Istniało już za czasów Abrahama (Gen. XII, 8; VIII, 3). Zdobył je i zburzył Jozue (VIII, 1-2). Dosłownie znaczy "gromada kamieni" lub "gromada rumo-wisk." Znajdowało się ono na wschód od Bethel (dziś. Beitin), na północ od Machmas, a na poludniu od doliny Be-thaven. (Gen. XII, 8; Jos. VII, 2; XII, 9; Is. X, 28). Dziś ani śladu Hai. Uczeni wskazują to miejsce gdzie dziś
Tell et Hadjar, i to zdanie najprawdopodobniejsze (Van de Velde, Wilson,
D. Zanecchia), inni—na Khirbet Haiyau, inni jeszcze na Khirbet et Kudeire lub wreszcie na Khirbet et Haive. Hai było też miasto znaczniejsze w krainie Ammonitów (Jer. XLIX, 3), ale bliższcze szczegóły o niem nieznane. (Por. D. Zanecchia, La Palestine d'aujourd'hui, 1889, II, 469 s., 496 ss.; Guérin, Judée, 59 ss. 66; Fr. Vigouroux, Dict. de la Bible, t. III, p. 397—399; Hagen, Lexicon Bibl., t. II, p. 442-443). X. R. J.

Haid Hereneusz, kaplan bawarski, wielce zasłużony około rozbudzenia życia religijnego w swojej ojczyznie, ur. 15 list. 1784 r. w Giesenfeld, dyec. Regensburg. Jako pastuszek zdradzał szczególne cechy poboźności, skutkiem czego zajął się nim proboszcz miejscowy i od-dał do gimnazyum, które ukończył wśród pracy i niedostatku. Po odbyciu kursu teologii w Landshut r. 1807 przyjal świecenia. W r. 1813 został we-zwany na profesora egzegezy do St. Gallen, gdzie przez 5 lat był jednocześnie profesorem i ojcem duchownym w seminaryum, poczem wrócił do Mona- burgi Brisg., 1890, p. 176-177; Ma-

pracy kaznodziejskiej. Wśród szerzacego się na onczas wolnodumstwa, gorliwość H-a napotykała wiele przeszkód i przešladowań. Cenzura domagała się jego rekopismów, władze administracyjne przysylaly mu ostrzeżenia, studentom pod surowemi karami zabroniono uczęszczać na jego kazania, wreszcie usunięto go na wiejską parafię Pondorf. Dopiero w r. 1827 powrócił do Monachium, gdzie począł się cieszyć szczególnymi względami króla Ludwika I. Najważniejszem dzlełem H. jest jego katechizm: Die gesammte christl. Lehre in ihrem Zusamenhange, 7 tom. München 1837-1845. Jest to owoc jego własnych wykładów katechizmowych, które prowadził w katedrze. Aby temu wykładowi zapewnić trwałość, z własnych oszczędności ufundował stanowisko stałego katechety. H. szczególną czcią otaczał pamięć ś. Piotra Kanizyusza, jego też dzieła w całości i w skróceniu, zwłaszcza katechizm, który mu służył za wzór, kilkakrotnie wydał. W ostatnich latach życia H. prawie oślepł. † 7 stycz. 1873 r., jako 90 letni starzec. (Por. Nekrolog w München-Pastoralblatt zr. 1873). (Ch.).

Haidarabad (ang. Hyderabad albo Heiderabad)—bpstwo w państwie lenniczem cesarstwa Indo-Brytańskiego w Dekanie, czyli w państwie Nizama (dioec. Heiderabadensis). — Miasto H-d, główne w w tem państwie, leży nad rzeką Musi, posiada fabryki, pałac władcy krajowego t. zw. nizama i rezydenta angielskiego; z góra 420 tys. mieszkańców; w tem polowa Indów; chrześcijan ok. 15 tysięcy, mahometan ok. 170 tys.—Bpstwo H-d powstało w 1886 r., jako suffragania arcybstwa w Madrasie. Od r. 1851 do r. 1886 w H. był wikaryat a-postolski. Dyecezya H-d obejmuje terytoryum państwa Nizama i cześć krainy Madras; w 1906 r. na ogólna liczbe mieszkańców całego terytoryum dyecezyi—11,054,000—liczono ok. 14 tys. katolików, 21 kapłanów, 90 kościołów 1 kaplie, 8 zgromadzeń zakonnych żeńskich, 1 seminaryum, 51 szkół, 6 dom6w dla sierot. (Por. W. E. I. t. XXVII—XXVIII, str. 219—220; Werner, Orbis terrarum catholicus: Fridras Cath. Dir., 1906, 101--105, Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, t. I, 1097, k. 1834).

X. C. S.

Haiden Jan, jezuita, morawczyk z pochodzenia, ur. w r. 1716, wstapił do Towarzystwa w r. 1736, mąż wielkiej nauki, przez 11 lat był profesorem hu-maniorów i historyi klnej w uniw. przgskim. Po supresyi zakonu w r. 1773 został członkiem konsystorza królewskiego w Pradze i prefektem studyów w seminaryum w Königsgratzu. Zostawil prace: De Therapeutis Philonis Judaei Dissertatio etc. Pragae 1756, 4-o: De Instituto Ecclesiae infantibus mox cum baptismo conferendi sacramenta Confirmationis et Eucharistiae etc. Ibd. 1758, in 4-o; Decretum Eugenii IV pro Armenis etc. Ibd. 1759, in 4-o; Exercitationes Chronologicae de tribus praecipuis annis Christi etc. 1761, in 8-0, i inne. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. Bruxelles 1893, 4-0, t. IV, k. 23—25); Hurter, Nomenclator. Oenip. 1895, 8-o t III, k. 346-

## Haimon albo Almon ob. Haymo.

Haine Antoni ks., teolog belgijski, rodem z Antwerpii, dr. teologii i profesor teologii moralnej na uniw. w Lowanium, kanonik honorowy w Mechlinie, napisał cenne dzieło Theologiae moralis elementa ex S. Thoma aliisque probatis auctoribus etc. Lovanii 1894, 8-o, 4 vol., wyd. 3-ie; obecnie (1900) wyszło w 4 wydaniu. Autor trzyma się sciśle św. Tomasza, szczegółowo rozprawia o kwestyach społecznych, uwzględnia najnowsze decyzye Stolicy Aplskiej. Z powodu tych zalet dzielo to można uważać za jeden z najlepszych podręczników teologii do użytku szkolnego. Oprócz tego napisał Principia dogmatico-moralia universae theologiae sacramentalis. Lovanii 1875, 8-o. (Por. Bund, Catalogus auctorum. Rothomagi, 1900, 8-o, str. 72).

Haiti (Hayti, San Domingo, dawniej Hispaniola) wyspa w Wielkich Antyllach, największa po Kubie. Na wyspie tej istnieją dwie samodzielne rzeczypospolite: we wschodniej części San Domingo (ob. art. Domingo San); w zachodniej — Haiti. Państwo to obej-

muje blizko 28,700 klm. kw. i liczy z góra miljon mieszkańców, prawie samych murzynów. Kraj dzieli się na 5 departamentów, rzadzi nim prezydent, miasto główne Port-au-Prince. Nauka ludowa bezpłatna, udzielają jej w 400 przeszło szkołach elementarnych; nadto sa 2 uniwersytety, 9 kolegiów narodowych, 22 związkowych, szkoła politechniczna, szkoła marynarki i 28 kolegiów prywatnych. Pod wzgledem kościelnym rzeczpospolita stanowi prowincye kościelna Port au Prince, erygowana w 1861 r. (ob. art, Port au Prince), arcybpowi ulegają sufraganie Gonaive (ob.); Les Cajes, która administruje arcybiskup z Port au Prince; dyecezya ta, obejmujaca departament t. zw. południowy, w 1905 r. liczyła ok. 300 tys. wiernych, 22 parafie, 35 kaplanów, 95 kościolów i kaplic. Nadto do tej prowincyi kościelnej należa bpstwa. Cap Haitien (ob. art. Haitien Cap.) i Port (ob.) (Por. W. E. J. t. XXVII-XXVIII str. 221-223; Werner, Orbis terrarum catholicus. Friburgi Brisg., 1890, p. 224; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, t. I, 1907, k. 808, 1836).

X. C. S.

Haitien Cap (Cap Haitien) bpstwo na w. Haiti (ob. art. Haiti)—dioec. Capitis Haitiani. Miasto Cap H-n jest portem w rzeczpospolitej. Haiti i głównem w departamencie t. zw. północnym. Bpstwow Cap H-n erygowano w 1861 r., jako suffraganie metropolii w Port-au-Prince (ob. art. Portau Prince), obejmuje ono cały departament Północny rzeczp. Haiti; w 1905 r. liczyło ok. 260 tys. wiernych, 25 parafii, 45 kaplanów. 63 kościoły i kaplice. (Por. W. E. J. t. XXVII—XXVIII, str. 222; Werner S. J., Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890, p. 224; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, t. I, 1907, k. 834).

Halto (Heito, Hetto) bp. Bazylei z IX w., z rodziny hrabiów Sulgou, zasiadł na stolicy bpiej 806 r. pełniąc jednocześnie obowiązki opata w Reichenau. Cesarz Karol w r. 811 wysłał go z misyą na dwor bizantyjski, z której spisał sprawozdanie (Hodeoporicon). H. r. 822 i 823 zrzekł się wszelkich godności i

osiadł, jako prosty mnich w Reichenau, likh" nazwa rzeki w Mezopotamii, dogdzie † 836 r. Pozostawił on pismo pływu Eufratu. (Por. Fr. Vigouroux, De visione Wettiini, które dla charakterystyki ówczesnych obyczajów posiada pierwszorzędne znaczenie, jak również i dla archeologii klnej także napisane przez niego "25 Capita," dające nam obraz ówczesnych obrzędów, świąt i t. d. (Por. L. d'Achery, Spicilegium ed. par. 1723; Migne PP. lat. CV, 761, nst.; Neugort, Episc. Constant. S. Blasii 1803).

Hake Piotr ks., ur. w r. 1827, † w 1894, profesor religii w gimnazyum w Arnsbergu, napisal dla użytku swoich uczniów podręczniki: Erklarung der Apostelgeschichte. 1867; 1868; Handbuch der allgem. Religionswissenschaft. 1887; Katholische Apologe-tik. 1890; wyd. 2-ie; 1897; Die Religion als tiefftes Fundament der Sozialen Ordnung. Arnsberg 1891. (Por. Hurter, Nomenclator liter. Oenip. 1895, 8-o, t. III; Heimbucher, Biblioth. des Priesters. Regensb. 1904, 8-o).

Hakenberger Andrzej, muzyk kompo-zytor klny, żył w XVII w., był najpierw członkiem kapeli Zygmuntowskiej w Warszawie, następnie przeniósł sie do Gdańska, gdzie został pierwszym dyrygentem przy kle Panny Maryi. Napisal i wydał ważne dla muzyki klnej dzieła muzyczne: Sacri modulorum concentus de festis solemnibus totius anni et de tempore. Stetini 1615, ważne dla historyi muzyki; Harmonia sacra.. Francoforti 1617, dedykowane Zyg nuntowi III, zawiera 41 oryginalnych kompozycyj mistrza. (Por. Ks. Dr. Józef Surzyński, Muzyka figuralna w kość. polskich od XV do XVIII wieku, 8-a, str. 26 i 38).

Hala hebr. halah lub helah, gr. 'Λλαέ, "Σλλαέ lub Χαλάχ, W.-Lahela-(IV Reg. XVII, 6; XVIII, I; I Paral. V, 26)—miejscowość, do której byli upro-wadzeni Izraelici przez Theglathphalasara III i Salmanasara po upadku królestwa dziesięciu pokoleń. Miejscowość ta prawdopodobnie znajdowała się w Mezopotami, tam gdzie Gozan i Nizyba; w w H. i klasztor benedyktyński Huyspanach kuneiformicznych nazywana przez Assyrejczyków Ha-Jah-hu. Curtius Theod. Fischer, wydawca geografii Ptodawa w H. i klasztor benedyktyński Huyspanach w H. i klasztor benedy lomeusza (Parisiis, t. I, p. 1002) uważa, żętami, już to jako tyrani, są istną plagą że nie "balah" lecz "balakh" lub "be- swoich poddanych, Za Ernesta II (r

Dict. de la Bible, t. III, p. 401; La Bible et les découver. mod. ed. III, 561-562; Maspero, Histoire ancienne de l'Orient, 1899, III, p. 216; E. Sachau, Reise in Syrien und Mesopotamien. 1883, p. 230).

X. R. J.

Halban-Blumenstock Alfred dr., profesor, współczesny, napisał Kilka słów o prawnym charakterze interdyktu kościelnego. (odbitka z Rocznika filareckiego). Kraków 1886, 8-a: Opieka papieska w wiekach średnich. (odb. z XXIV t. Rozpr. wydz. fil.-hist. Akad. umiejętn.). Tamże 1889, 8-a; Toż samo po niemiecku: Der päpstliche Schutz im Mittelalter. İnsbruck, Universitätsbuchhandlung. 1890, 8-a; Subwencye gminne na cele kościelne. B. m. i r. 8-a; Zbiór kanonów paryskiej bi-blioteki św. Genowefy. (odb. z XXVII t. Rozpr. Wydz. hist. filoz. Akad. umiej.) Kraków 1891, 8-a, i inne. (Por. Estreicher, Bibliogr. polska. Kraków 1907, 8-a, t. II, str. 99).

Halberstadt niegdyś bpstwo, założ, przez Karola W. według jednych r. 781. według innych prawdopodobnie m. r. 801 a 814, coby już przypadało na czasy panowania Ludwika Pobożnego. Pierwotnie H. obejmowało całą północną Turyngię między Elbą, Saalą, Okrą, Mildą. Pierwszym bpem był ś. Ludgerus osadzony r. 814, który miał założyć ok. 35 kłów parafialnych. Trzeci jego następca Haymo († 853), założył klasztor s. Wiperta w Quedlinburgu (840), dokad sprowadził swego przyjaciela sławnego Rabannusa. Z innych wymienić należy bpa Zygmunta († 923), za którego kapituła otrzymała prawo wyboru bpa. Bp. Hildeward († 996) zgodził się na utworzenie dyecezyi Magdeburg z części H-u. Jego następca Arnulf († 1023) dowodził wojskami ces. Ottona I przeciwko Bolesławowi Chrobremu. Burchard II († 1088) założył kolegiate

dwóch mnichów z klasztoru ś. Jana w H. Początkowo kapituła opierała się temu, lecz gdy krdl Albrecht 1540 r. za opłata 200,000 guldenów ogłosił swobodę religijną, protestantyzm zjednywać sobie począł coraz więcej wyznawców; doszło do tego, że po śmierci Alberta VI (1550) sami bpi zaczęli popierać reformacyę. Po śmierci Zygmunta (1566 r.) część prawowierna kapituły wybrała bpem dwuletniego Henryka Juliusza syna luterskiego księcia Brunszwiku Juliusza, pragnąc w czasie administracyi spłacić olbrzymie długi. Henryk zostawszy księciem Brunszwiku zniósł religię katolicką, zachowując tylko klasztory. Nie występował on wszakże gwaltownie pko Kłowi. Po śmierci jego objął rządy (1613 r.) syn jego osławiony Chrystjan Szalony, który zarazem ogłosił się administratorem dyecezyi. Po zwycięstwie wojsk cesarskich nad nim, obrano bpem H. arcyksięcia Leopolda Wilhelma, nie mniej przewaga protestantów nie dopuściła do trwałego wskrzeszenia bpstwa. Na mocy pokoju westfalskiego bpstwo H., jako księstwo H. przyłącza się do Brandenburgii. Katedra została oddana protestantom, a katolikom, którym zachowano 4 kanonikaty i tyleż wikaryatów pozwolono odprawiać uabożeństwo w kaplicy P. Jezusa. Klasztory męskie i żeńskie pozostały jeszcze, ulegały je-dnak ustawicznemu prześladowaniu i uciskowi, a przy zakazie wizytacyi własnych przełożonych wiodły żywot zgoła nienormalny. W r. 1803 zniesiono klasztory, a ich kły oddano katolickim księżom świeckim, jako świątynie parafialne, pod patronatem królewskim. W samym H. utworzono 2 parafie. Posiadłości klasztorne zamieniono na domeny królewskie, lub dobra rycerskie. (Por. Schmidel, Urkundenbuch v. Stadt H. Halle 1878; Franz Gesch. v. Bisthume H. Halberstadt, 1853).

Haldanici—tak nazwano jedną z sekt dyssydentów szkockich, założoną w końcu XVIII stulecia przez dwóch braci Roberta i Jamesa Haldane. (Por. G. de Flotte, Les Sectes protestantes. Nimes—Paris 1856, 8-a, str. 147).

Haleh (Aleppo, dioec. Aleppensis, Be-

1479), połączone zostało aż do r. 1566 H. z bpstwem Magdeburg. W r. 1521 ok. 126 tys. mieszkańców. W Aleppo dociera do H. reformacya, którą szerzy dwóch mnichów z klasztoru ś. Jana w H. Początkowo kapituła opierała się temu, lecz gdy krdł Albrecht 1540 r. za opłatą 200,000 guldenów ogłosił swobodę religijną, protestantyzm zjednywać sobie począł coraz więcej wyznawców; doszło do tego, że po śmierci Alberta VI (1550) sami bpi zaczęli popierać reformacyę. Po śmierci Zygmunta (1566 r.) część prawowierna kapituły wybrała bpem dwuletniego Henryka Juliusza syna luterskiego księcia Brunszwiku Juliusza, pragnąc w czasie administracyi spłacić olbrzymie długi. Henryk zostawszy księciem Brunszwiku zniósł religie katolicka, zachowując tylko klasztory. Nie występował on wyszakże gwałtownie pko Kłowi. Po śmierci jego objął rządy (1613 r.) syn jego osławiony Chrystjan

X. C. S.

Halelkiewicz Michał, żył w połowie XVIII w., napisał O znakomitych na-uką lub świątobliwością mężach zakonu O. O. Franciszkanów w Waddinga "Annales ordinis Minorum" opuszczonych. (Por. Janocki, Lexicon, str. 46; Tegóż, Polonia litterata, str. 26; Wiszniewski, Hist. lit. pols. Kraków 1840, 8-a, t. I, str. 91).

Hales Aleksander ob. Aleksander z Hales.

Halévy Eliasz, filozof współczesny, napisał La Theorie platonicienne des sciences. 1896; La Formation du radicalisme philosophique. I. La jeunesse de Bentham. II. L'evolution de la doctrine utilitaire de 1789 à 1815. 1901. III. La Formation du radicalisme philosophique. 1904.

Hall ob. Chali.

Halicki Szymon kanonik kolleg. św-Floryana w Krakowie, znakomity mówca, profesor Akademii Jagiellońskiej z końca XVI i początków XVII w. Ur. 1576 r. w Pilznie, H-i, po odbyciu nauk, jako zdolny i wybitny orator, został profesorem Akademii Jagiellońskiej i "Orator Tylicianus," czyli otrzymał kanonie, ufundowaną przez bpa Tylickiego w kościele św. Floryana (w Krakowie). † 1625 r. Zostały mowy H-ego po ła-

cinie: Oratio ab eloquentiae profes-sore recenti eaque insigni liberalitate Ill. et Rev. H. Tylicki Ep. Crac. Ma-cińskiego na Rusi, Lwów 1905; Rei-Ill. et Rev. H. Tylicki Ep. Crac. Matri Suae Benigniss. Acad. Cracov. et Generosae juventuti Polonae... donato... Interim M. Simone Halicio Majo. Coll. Prof. A. D. 1616. In domo Mayni Reg. Vlad. Jagiell. in Lectorio D. D. Theologorum habita (Crac., 161?) — zaleca te mowe piękny styl, jezyk czysty; in. Oratio qua M. Szyszkowski Ep. Crac. felicem ad Ecclesiam Crac. ingressum gratulatur (ib., 1677); Thronus Salomonis ex umbra in veritatem de Sacro Nativit. B. Genitricis Dei V. M. in Oratorio Rosarii Acad. Crac. ad aedem SS. Trinitatis a M. S. Halicio... (Crac., 1621). — (Por. W. E. J., t. XXVII—XXVIII, str. 242—243).

X. C. S.

Halickie księstwo, utworzone w r. 1126 przez Włodzimirko, Włodimirko, obejmowało za najdzielniejszego jego władzcy Daniela († 1264 roku) cała ziemię Wołyńską, od Bugu aż po Pry-peć i Dniepr, część litewskiego Polesia, ziemię przemyską nad Sanem, część halickiego Podgórza, Pokucie, Podole t. j. obszar od rz. Styrpy, aż poza Dniepr do morza Czarnego, wreszcie do brzegów dolnego Dniestru. Daniel chwilowo za Inocentego IV zawarł unię z Rzymem, i z rak legata pskiego otrzymał w Drohiczynie koronę (1254), lecz zawiedziony w swoich politycznych rachubach, zerwał ja i sprzymierzył się z Litwą po śmierci Jerzego II (1325-1340), który za gorliwe krzewienie katolicyzmu został otruty, H. ks. zostało się bez dziedzica w prostej linii. Ziemię zajął Kazimierz W., gdy Lubart zagarnał Wołyń. Ka-zimierz W. pozakładał bpstwa katolic-kie w Przemyślu (1340 r.), w Włodzimierzu (1358), Chełmie (1359) i arbpstwo w Haliczu (lwowskie 1367 r.). Ludwik węgierski objąwszy tron polski w r. 1379 wcielił H. ks. do korony węgierskiej. W r. 1387, wyprawa polska, na której czele stanela Jadwiga, odebrala H. ks. Wegrom, a Jagiełło we wrześniu 1388 r. złożył przyrzeczenie, że nie odstąpi ją "żadnemu z książąt," a zachowa dla siebie, Jadwigi, dzieci swych i korony polskiej. (Por. Lit. do art. bpstwa Chełmskie, Przemyskie, Wło-

fenkugel, Die Gründung d. röm. kath. Bisthümer in d. Territorien von Halicz u Władimir, Wien 1874; Stadnicki, O początkach arbpstwa i bpstwakatol. łac. obrz. na Rusi halickiej i Wolyniu, Lwów 1882; J. J. Szaraniewicz, Istoria Hałycko-Wolodomirskoj Rusi, Lwów 1863; Hruszewskij, Istoria Ukraini - Rusi, t. II, Lwów 1899 r.). (Ch.).

Hallfax—arcybpstwo w Kanadzie (archid. Halifaxiensis). - Miasto H-x. nad zatoką Chebucto, położone, jest głównem miastem prowincyi Nowej Szkocyi (Kanada), liczy ok. 40 tys. mieszkańców, posiada uniwersytet i in. szkoly, liczne świątynie i t. p. - Bpstwo w H-x powstało na pierwszej połowie XIX w. Terytoryum obecnego arcybpstwa H-x stanowiło część dyecezyi Quebec. W 1817 r. utworzono wikaryat apostolski dla Nowej Szkocyi; rządził nim ks. Edm. Bourke. Bpstwo w H-x powstało z części tego wikaryatu 1842 r., obok H-x powstało wtedy (1844) bostwo Arichata. — Arcybstwo w H-x erygowano 1852 r. Poddano mu bpstwa Arichata, Charlottetown i Saint-John (w Nowym Brunświku). Gdy zaś 1860 r. z części dyecezyj Saint-John utworzono bpstwo Chatam i stolice bpia z Arichata przeniesiono do Antigonisch, do metropolii, do H-x poczęły należyć bpstwa Antigonish, Charlottetown (ob.), Chatam, i St. John (ob.) i taki stan przetrwał do dnia dzisiejszego. - Archidyecezya H-x obejmuje półwysep Nowej Szkocyi, (oprócz hrabstw [komitatów] Antigonish, Picton, Guysborough, które należą do dyecezyi Antigonish) i wyspy Bermundzkie. W 1906 r. liczyła archidyecezya 55 tys. wiernych; 37 parafii; 86 kościołów i kaplic (z tych 18 w sa-mym mieście H-x), 76 kapłanów, 2 zgromadzenia zakonne męskie i 4 żeńskie. Dodajemy, že bpstwo Antigonish (ob. wyżej) - dioec. Antigonisensis, obejmuje wyspę Cape Breton (komitaty Cape Breton, Inverness, Richmond, Victoria) i 3 komitaty wyżej wspomniane w Nowej Szkocyi; liczy ok. 73,500 wiernych; 86 kaplanów; 160 kościolów i kaplic; bpstwo zaś Cha-

t a m (dioec. Chatamensis) obejmuje w stami, do których konsul Lucius poslal prowincyi Nowy Brunświk komitaty Madewaska, Victoria, Ristigouche, Gloucester, Northumberland i cześć Kent. W 1905 r. liczono tu: 58 tys. wiernych, 72 kaplanów, 76 kosciolów, zgromadzenie Trapistów i 5 żeńskich zgromadzeń zakonnych. (Por. W. E. I. t. XXVII – XXVIII, str. 246; Canada eclés., Montreal, 1905, p. 191...; 1906, p. 179-183; Cath. Dir., Milw., 1906, II, 2-5; Werner S. J., Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890, p. 244-245; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1907, t. I, k. 250; 890; 1838). X. C. S.

Haligowski Franciszek od Jezusa Maryi, pijar, ur. w Dobczycach w dyec. krakowskiej w r. 1629, wstapił do Zgromadzenia w r. 1651, był profesorem gramatyki, prefektem szkół i kaznodzieja. Przeznaczony do Krakowa, objał nowy dom, wystawiony przez Jana Markiewicza kanonika i akademika krakowskiego, na Kazimierzu. Później był rektorem w Warszawie i równocześnie radcą pro-wincyi. W Piotrkowie został w r. 1673 rektorem nowej fundacyi, w domu nabytym przez Zgromadzenie. W Warszawie wystawił kl., fundowany przez Malgorzatę Kotowską, na miejsce spalonego przez Szwedów; pełnił też obowiazki rektora. Zasługi również położył niemałe dla dobra publicznego, przez zakupienie dla domu warszawskiego czcionek i maszyn drukarskich od Elertów. Resztę potrzebnych do założenia drukarni sprzętów nabył później rektor Benedykt Zawadzki, który też otrzymał od krola Jana III przywilej założenia drukarni w r. 1604. H. pełnił przez 5 lata obowiązki prowincyała, następnie był powtórnie rektorem kolegium warszawskiego. Gorliwy misyonarz pracował usilnie nad nawróceniem luteran i wielu do jedności z Klem przywiódł. † w r. 1712, w 83 r. życia. Napisał książkę treści asce tycznej: Incitamentum ad animas e purgatorio liberandas. Varsoviae 1669, in 8-0. (Por. Vita et Scripta quorun-dam e Congr. Cler. Reg. Sch. Piar. Vasaviae 1812, 12-0, str. 8-9).

X. J. N.

Halikarnas, gr. 'Αλικάρνασσος, Wulg. Alicarnassus - miasto w Azyi Mniejszel, stolica Karyi, wyliczane pomiędzy mia-

zawiadomienie o zawarciu przymierza pomiędzy Respubliką Rzymską i Arcykaplanem Szymonem (I Mach. XV, 23). Zydom mieszkańcom Halikarnasu Rzymianie pozwolili budować domy modlitwy, zachowywać zwyczaje. (Por. Jos. Flav. Ant. XIV, 10, 23). Halikarnas był nad zatoką Ceramicus. (Dziś Golfo di Stanco). Królowa Karyi, Artemida, na pamiątkę swego męża, Manzala, wystawiła sławny grobowiec w Halikarna-sie, zaliczany do siedmiu cudów świata. (Por. Vigouroux, Dict. de la B., t. III, p. 403). Halikarnas za opór mieszkańców został zburzony przez Aleksandra W. Dziś w tem miejscu jest miasto Budrun. Szczątki owego grobowca znajdują się w Britisch Muzeum. (Por. Schürer, Geschichte des jud. Volkes, ed. 3, t. III, p. 68, 76; O. Benndorf, Reisen in Likien und Karien, in f-o. Vienne 1884 X. R. J.p. 11-12).

Halitgary bp. w Cambrai i Arras, † w r. 850, był w r. 828 ambasadorem w Knstplu, brał także udział w 6-em koncylium paryskiem. Na prosbę arcbpa Reims Ebbona ulożył księgę pokut p. t. De remediis peccatorum et ordine poenitentiae, do której później dodal 6-tą księgę, zawierającą wyciąg z rzymskiej ksiegi pokut. Pierwsze 5 ksiąg zostaly umieszczone w Antiquae lectiones Kanizyusza. (Ingolst. 1604); 6-ta zaś ukazala się w r. 1616, w zbiorze Stevartiusa; znajduje się ona także w Hugona Ménard'a, Notes sur le Sacramentaire de saint Grégoire oraz w Bibliotheca Patrum, t. XIV, wyd. lyońskie. (Por. Dom Ceillier, t. XVIII, str. 533 i nst.; Glaire, Dictionnaire. t. I, 8-o, str. 979).

Hallaeus Piotr, katolicki uczony, biegly w naukach świeckich i duchownych prawnik, żył w XVII w. † w r. 1689. Z wielkim pożytkiem nauczał humaniorów i prawa kanonicznego w Paryżu od r. 1654. Napisal Institutionum canonicarum libri quatuor, opus ad praesentem Ecclesiae gallicanae usum accomodatum. Parisiis 1685, in 12-o, dzieło pod względem naukowym zarówno jak i stylistycznym znakomite; De censuris ecclesiasticis dissertatio. 1659, in 4-o, i inne. (Por. Bund. Catalogus auctorum. Rothomagi 1900, 8-o, str. 73; Huet, Origines de la ville de Ca- 9). Trudno określić, kiedy zaczęto użyen. str. 780; Richard et Giraud, Biblio thèque).

Haliahan Malgorzata, tercyarka III zakonu św. Dominika, ur. w r. 1802 w Londynie. Ukończywszy nauki elementarne, udala sie do Belgii, i po 15 latach pobytu w Bruges, powróciła do ojczyzny i założyła dla ubogich dzieci szkołę w Coventry i zgromadzenie do nauczania ubogich dzieci p. w. św. Katarzyny Seneńskiej. Gdy wpływ zgromadzenia okazał się zbawiennym, Katarzyna założyła jeszcze 3 klasztory, które w r. 1850 poddane zostały głównemu klasztorowi, założonemu w Stone. Oprócz wychowywania młodzieży, świątobliwa zakonnica wywierała też wielki wpływ na wiernych tych miejscowości, w których założone zostały konwenty i szkoły jej reguly. Regula zgromadz. sióstr św. Katarzyny osnuta była na regule św. Dominika. † w r. 1868. (Por. Leben der Mutter Margaretha Hallahan etc. Mainz 1874, 8-0).

Hallel (chwała, pochwała), nazwa dana grupie psalmów (od 113 do 118 hebr.), które Żydzi mieli zwyczaj odmawiać w czasie trzech wielkich świąt (Wielkanoc, Piedziesiątnica i święto Namiotów), w uroczystość poświecenia światyni i pierwszego dnia miesiaca. Psalmy te dla tego tak się nazywają, ponieważ są psalmami "chwały" i ponieważ psalm 112 hebr. rozpoczyna od halelu-Yah (Alleluja). Rozróżniają "hallel egipski" i "wielki halleł." Pierwszy na-zwano tak z tej racyi, że go śpiewano w świątyni podczas ofiarowywania baranka wielkanocnego, przypominającego uwolnienie z Egiptu. "Wielki hallel" rozciąga się do grupy psalmów od 120 do 136 hebr., szczególniej zaś do tego ostatniego. "Hallel egipski" był śpiewany 18 razy w ciągu roku, podczas wyżej wspomnianych świąt. Spiewano go też w domu pierwszego wieczoru świąt Wielkanocnych, rozdzielając "hallel" na dwie części. Pierwszą część (Ps. 113 i 114) śpiewano podczas picia drugiego kielicha, i druga część (Ps. 115 i 116) śpiewano, gdy pito czwarty i zwykle ostatni kielich. Jeżeli zaś chciano pić ostatni kielich. Jeżeli zaś chciano pić r. 1525 wdowa jeszcze przez 3 lata propiąty kielich, odmawiano wtedy "wielki wadziła zakład i księgarnię. (Por. Wł. hallel," jak również i w chwilach wiel- Wisłocki, Incunabula typographica kiej radości. (Mischna, Taanith, III, Bibl. univers. Jagiel. Crac., Kraków

wać: w liturgii "hallel;" rabini twierdzą, że zwyczaj ten sięga bardzo odległej starożytności. *Pesachim*, 117 a. Na podstawie II Par. XXXV, 15, można twierdzić, że "hallel" był w użyciu za czasów króla Jozyasza. Ewangelie wspominają o "hallel" z racyi Ostatniej Wieczerzy (Mat. XXVI, 30; Mar. XIV, 26); wspomniany tam hymn jest drugą częścią "hallel". Ob. art. Alleluja. (Por. Dictionnaire de la Bible, T. Vigouroux, t. 3, st. 404, Paryż, 1903). X. H. P.

Haller Berthold wrzekomy reformator Bernu, ur. 1492 w Aldingen w Wirtenbergu, po odbyciu nauk na upiwersytecie w Kolonii, powołany do Bernu 1513 r., jako nauczyciel szkoły miejscowej. Zetknąwszy się z Zwingliuszem zaczął w r. 1520 kazać pko Kłowi, a nie znałaziszy opozycyi w miejscowej radzie miejskiej, przyczynił się ostatecznie do religijnego edyktu, wprowadzającego reformacyę do całego kantonu (1528). H. † 1536 r. Spuścizna literacka H. składa się przeważnie z listów, z których większość ogłoszona została w Epist. ab Eccles. Helvet. Reformatoribus v. ad eos scriptae, Tiguri 1742. (Por. Kirchofer, B. Haller od. d. Reform, in Bern. Zürich, 1828).

Haller Jan, niemiec, księgarz, nakładca i drukarz krakowski z końca XV 1 z pierwszego świerświęcza XVI w., ur. prawd. w Rotenburgu, pod Norymberga. Osoba i działalność H-a była i jest dotad przedmiotem sporów uczonych polskich. Faktem jest, że był on najpierw ksiegarzem, następnie nakładcą, a ostatecznie drukarzem. Druki jego ukazują sie dopiero 1505 r. Estreicher przypisuje H-owi 200 druków; Bentkowski ułożył listę 119; pismo jest przeważnie gotyckie, format zas książek 4-to. Przed Unglerem, Vietorem był on pierwszym wytwórcą książek na większą skalę w Krakowie, z bytem już ustalonym. Książki H-a są przeważnie łacińskie. Zygmunt I w r. 1508 obdarzył go szlachectwem. Posiadał też H. własną papiernie w Pradniku. Po śmierci H-a w

1900; Fel. Kopera, Spis druków epoki novo Ecclesiae usu. Parisiis 1636, in Jagiel. w zbiorze Emeryka Hutten fol; De Hierarchia ecclesiastica libri Czapskiego w Krakowie, Kraków r. quatuor. Tamże 1646, in fol; Ordina-1900).

Haller Karol Ludwik, konwertyta, przedtem publicysta protestancki, ur. w r. 1768 w Bernie, † w Solurze w 1854 r., wyrzekł się błędów protestanckich w Paryżu. Oprócz prac politycznych napisał: Lettres de Haller à sa famille pour lui déclarer son retour à l'Eglise catholique, apostolique et romaine. Paris 1821; często przedrukowywane z różnemi objaśnieniami i dodatkami; Histoire de la révolution religieuse ou de la réforme prot. dans la Suisse occident. Tamże 1837, in 8-0; 1838, in 12-0. (Por. Glaire, Dictionnaire, 8-0, t. I, str. 980; Querard, La France littéraire; Nouv. biogr. génér.).

Haller Michał ks., muzyk klny i kompozytor, ur. w r. 1840 w Neusaat, wyświęc. na kaplana w r. 1864, a 1899 r. został kanonikiem; od r. 1867 był kapelmistrzem w szkole muzycznej w Ratysbonie. Napisał wiele Mszy, Motetów, Litanij, i t. d. Nadto Vademecum f. d. Gesangsunterricht. 1876; 1903, wyd. 10-te; Kompositionslehre f. d. Polyphonen Kirchengesang. 1891, i inne. (Por. Keiters, Katholisch. Literaturkalender. Essen 1902, 16-a, str. 102; Herder, Konversations-Lexicon. Freib. 1905, 8-o, t. IV).

Halleux Jan, filozof współczesny, profesor Instytutu neo-scholastycznego w Lowanium, ogłosił drukiem Les Principes du positivisme contemporain 1897; L'Evolutionisme en morale. 1901, jest to studyum nad filozofia Herberta Spencera.

Hallier Franciszek, ur. w Chartres w r. 1595, † w 1659, był profesorem filozofii w Paryżu w ciągu 16 lat, w r. 1625 został doktorem teologii w Paryżu, następnie teologiem kła w Chartres, promotorem zgromadzenia kleru francuskiego, syndykiem fakultetu teologicznego w Paryżu, bpem najpierw w Toul, a potem w Cavaillon. Wysłany przez bpów Francyi do Rzymu, postarał się o potępienie pięciu zdań Jansenistów. Napisał sławne dzieło De sacris electionibus et ordinationibus, ex antiquo et

novo Ecclesiae usu. Parisiis 1636, in fol; De Hierarchia ecclesiastica libri quatuor. Tamže 1646, in fol; Ordinationes universi cleri Gallicani circa Regulares etc. Tamže 1665; w tej książce przebija niechęć ku zakonnikom, z tego też powodu występował przeciwko jej autorowi Cellotius jezuita; Défense de la hierachie eccles. et de la censure etc. Tamže 1632, 8-0; Théologie morale des Jesuites. 1644, i inne. (Por. Bund, Catalogus auctorum. 8-0, 1900, str. 73; Glaire, Dictionnaire. 8-0, t. I, str. 73).

Halloix Piotr ks. T. J., ur. w Liège w r. 1572, † w 1565 r., znawca historyi starożytnej, krytyki i jezyków. Napisal: Vie et dogmes de S. Justin. Douai 1622; Vie et doctrine des saints illustres de l'Eglise grecque du I-er et du II siècle. Tamże 1633, 2 vol. in fol; Vie dc saint Denis; Vie d'Origène; Origène défendu Liège 1648, dzieło to umieszczono na indeksie z klauzula "donec corrigatur" (Decr. 12 maii 1655); Vie du P. Camille de Lellis etc. Nadto po grecku List św. Polikarpa do Filipensów. (Por. Glaire, Dictionnaire des Sciences. t. I, str. 980; Alegambe, De Scrip. Soc. Jesu; Feller, Biographie universelle).

Hallucynacya ob. Extaza, Hypnotyzm.

Halusa Tecelin o. cysters, współczesny, napisal Lebensweisheit des hl. Bernhard v. Clairvaux. 1898; Der Cistercienserorden. München-Gladbach. 1898; Heinrich Heine, 1899; Directorium vitae Perfectionis. 1900; Robert Hamerling. 1901; Bilder aus d. deutsch. Literatur d. XIX Jahrh. Münster 1901; Marienpredigten. 1902; Der Prädicant Caspar Tinctor 1898; Dona Musarum Carmina schol. saec., XVII. 1902; Das Leiden des Herrn u. seiner schmerzh. Mutter etc. Linz-Urfahr. 1903, i inne. (Por. Keiters, Kath. Literaturkalender 1902, 16-0, str. 103; Heimbucher, Biblioth. des Priesters. Regensb. 1904).

tem w Cavaillon. Wysłany przez bpów Francyi do Rzymu, postarał się o potępienie pięciu zdań Jansenistów. Napisał sławne dzieło De sacris electionibus, ex antiquo et kulistym jak uważa Pelliccia (De Christiania)

stianae Ecclesiae primae, mediae et rego nie powstal i † 21 czerw. 1788 r. novissimae aetatis politia, Vercellis, 1780). Zwano je też amula (ob. art. Amula, Ampulka. Por. też Martigny, Dictionnaire des antiquit. chrétien., Paris, art. Amula).

Hamann, Jan Jerzy, zwany "Magiem północy," ur. 1730 r. w Królewcu, jedna z tych orginalnych postaci na schylku XVIII w., która nie tyle w literaturze współczesnej, ale jako uosobienie budzącego się romantyzmu w dziejach kultury wybitne zajęła miejsce. Chorowity, wychowany przez oryginala i hipokon-dryka ojca, przy bracie waryacie, nie mógł korzystać ani z normalnego wychowania, ani systematycznego wyksztalcenia, przerzucając się na uniwersytecie królewieckim do różnych przedmiotów teologii, prawoznawstwa, filologii i in. Przybywszy do Rygi, do przyjaciela swego Berensa, zapalonego wielbiciela encyklopedystów, mimowolnie uległ jego wpływom, w Londynie jednak walcząc z nedzą i melancholią znalazł ratunek w P. św. i odtąd szedł już niezachwianie w kierunku religijnym, raczej pietystycznym, niż ortodoksyjnym protestanckim. Na usiłowania, aby go z tej drogi zwrócić odpowiedział broszurą Socratische Denkwürdigkeiten, w której wydrwił wolnomyślicieli i wielbicieli suchej pozytywnej nauki. W r. 1761 ukazala się jego, raptem 50 stronnic obejmująca, broszura Aestetica in nuce, która otworzyła mu wstęp do najwybitniejszych współczesnych myślicieli, a Karol v. Moser nazwał go "Magiem pólnocy." Walcząc ustawicznie z nurtującą chorobą i niedostatkiem, nie mógł H. zażyć upragnionego spokoju, przyjmował różne zajecia; był redaktorem "Königsb. Ztng," przepisywaczem w arsenale, niższym urzednikiem na komorze celnej, co mu nie przeszkadzało utrzymywać stosunki z Kantem, Mendelsohnem i in. Na książkę ostatniego "Jerusalem," odpowiedział H. złośliwą broszurą Golgotha u. Scheblimini. Naraziwszy się swoim zwierzchnikom otrzymał dymisyę, poczem osiadł w Münster, gdzie zetknął sie z ksieżna Golicyn, która poprostu oczarował. Otoczyła go też księżna matczyną niemal opieką i zespoliła ze swojem uczonem otoczeniem. Wkrótce choroba powaliła go na łoże boleści, z któ- 1716, był profesorem matematyki i fizy-

H. nie nawrócił sie wprawdzie, ale Kl. katolicki miał w wielkiej czci i poważa-Dorobek literacki H. obejmuje przeważnie listy, broszury i krótkie rozprawy, które są wielce zajmującym materyalem do zrozumienia współczesnego ducha czasu, w chwili gdy prady niewiary ogarniały coraz szersze koła, a burza rewolucyi zaniosła się złowrogo. Wszystkie pisma H. wydał w 8 tomach Fr. Roth w Berlinie 1821-1843. (Por. Gildemeister, J. G. Hamanns d. Magus. d. Norden, Lebens u. Schriften, Gotha 1857—1863; Poel D., Magus d. Norden 2 Bände, Hamburg 1874-(Ch.).

Hamar — bpstwo niegdyś istniejące w Norwegii (dioc. Hamarensis), suffragania metropolii w Drontheim (Nidaros). Bpstwo erygowano w 1152 r.; pierw-szym pasterzem był bp. Arnold, przeniesiony tu z Grenlandyi. (Ob. art. Drontheim. Por. też Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1907, t. I, k. 1841).

Hamard Piotr Julian ks., oratoryanin z Rennes, uczony i archeolog francuski, ur. w okolicach Vitré w r. 1848, autor wielu dzieł treści archologiczno-przyrodniczej, z których celniejsze sa: Le Gisement préhistorique du Mont-Dol, 1877; Etudes critiques d'archéologie préhistorique. 1880; L'âge de la pierre et homme primitif. 1883; Les sci; ences et l'apologétique chrétienne. Une Course aux capitales i inne-Nadto przelożył z języka angielskiego na francuski: Fergussona, Les Monuments mégalitiques de tous pays i Molloy'a, Géologie et révélation. Pisal też wiele artykulów o antropologii do czasopisma "L'Université catholique." (Por. Blanc, Répertoire bibliogr. 1902, 8-o, str. 192; Gubernatis, Dictionnaire int. des Ecrivains do jour. Florence 1890, 8-o, t. I, str. 1137).

Hamath - bpstwo grecko-melchickie, zw. Hamah, Epiphania, połączone z arcybpstwem Emesa albo Homs (ob. art. Emesa).

Hamberger 1) Jerzy Albert, protestancki pisarz, ur. w r. 1662 w Baier bergu we Frankonii, † w Jenie w r.

ki w uniw. w temże mieście. Napisal: | De Usu matheseos in theologia Jena 1694; De Basi computi ecclesiastici. Pisma H-a wydano w Jenie w r. 1708, in 4-o; w 1750, in fol. (Por. Glaire, Dictionnaire, 8-o, t. I, str. 981; Feller, Biogr. univers.). — 2) Juliusz, ur. w r. 1801 w Gotha, studyował teologię w Erlangen, w r. 1828 był katecheta i profesorem literatury niemieckiej w Monachium. † w r. 1885. Napisal: Die Lehre des deutsch. Philos. Jakob Böhme, 1844; Gott und seine Offenbarungen in Natur und Geschichte. 1882, wyd. 2-ie; Stimmen aus dem Heilig-tum christicher Mystic und Theosophie. 1857 r. t. 2; Christenthum und Kultur. 1863-75, 3 tomy; moderne Erinnerungen aus meinem Leben. 1883, i inne. (Por. S. Orgelbr., Encykl. powsz. 1900, 4 o, t. VI).

Hamburg bpstwo i arcbstwo ob. Brema-Hamburg.

Hamel, Jan Chrzciciel du (Duhamel), filozof i teolog, ur. 1624 r. w Viere (Normandya), † 6. VIII. 1706 w Paryżu. Studya filozoficzne odbywał w Paryżu i 1642 r. wydał dwa dziela, które zwróciły na niego ogólną uwagę współczesnych: "Théodosii Sphaericorum LL. II1" i podręcznik trygonometryi. W r. 1643 wstąpił do zak, oratoryanów w Paryżu, gdzie pozostał 10 lat. Od 1653 do 1665 r. zajmował stanowisko pro-boszcza w Neuilly—sur—Marne, oddając się poza obowiązkami duszpasterza badaniom fizycznym. Gdy w r. 1666 założono w Paryżu Akademie nauk, H. został powołany na zaszczytny urząd jej sekretarza. W r. 1668 brał udział w układach pokojowych w Aachen i towarzyszył następnie królewskiemu poselstwu do Anglii. H. odznaczał sie obok wszechstronnej wiedzy wielkiemi zaletami charakteru. Napisał wiele dzieł z dziedziny historyi filozofii, spekulatywnej teologii i egzegezy Starego Test. Najważniejsze z jego dziel: Regiae Academiae hist., Par. 1698 i 1701; Opera philos., 4 t. Norym. 1681; Philosophia vetus et nova, Par. 1698; Theol. specul. et practica, 7 tom. 1691 r.; Institutiones biblicae, 2 t. 1698 r.; Biblia S. Vulgatae editionis 1706 r.; (Por. Hurter, Nomencl. liter. II, 630; Ks. Fl. Kr. Vigour. II, 1513).

Hamelech, hebr. król, według Sept. tou basileos. Sept. i wielu komentatorów twierdzi, że Hamelech nie jest imieniem własnem, lecz pospolitem: król. Wulgata uważa H. jako imię własne w trzech następujących imionach, które pisze "Amelech" t. j. opuszczając artykul", h."

1. A m e l e c h, ojciec Joasa, któremu król Achab powierzył straż nad uwiezionym prorokiem Micheaszem, aż do swego powrotu z wojny przeciwko Syryi. (III Reg. XXII, 26; II Par. XVIII, 25). Sept. i wielu współczesnych tumaczy: "Joas, syn króla" zamiast Wulgaty: "Joas, syn Amelecha."

2. A melech, ojciec Jeremiela, któremu król judzki Joachim, rozkazał pojmać proroka Jeremiasza i Barucha. (Jer. XXXVI, 26). Według wielu komentatorów Amelech jest "królem" Joachim.

chimem.

3. Amelech, ojciec Melchiasa, właściciel cysterny, do której wrzucono proroka Jeremiasza, aby tam umarł z głodu, skad został wyratowany przez Abdemelecha. (Jer. XXXVIII, 6). Niektórzy komentatorowie sadza, że tym Amelechem był "król" Sedecyasz.

X. H. P.

Hamelmann Herman historyk, superintendent ur. 1525 r. w Osnabrück. Poświęciwszy się teologii, zdawało się, iż przy wybitnych zdolnościach stanie meżnie w obronie prawdy katolickiej. W r. 1552 wyświecony na kaplana, przeznaczony został do Dortmundu, gdzie niebawem wygłosił kazanie przesiąknięte luteranizmem. Chwilowo jeszcze jawnie nie zrywał z Klem, a nawet jakiś czas pozostając przy kle N. M. P. w Bielefeldzie przyrzekł nauczać po katolicku, wszakże już w r. 1553 w dzień Bożego Ciała wygłosił kazanie, po którem nie było już watpliwości, co do jego faktycznej apostazyi. "Horrendam panis circumgestionem et adorationem esse idololatriam et fugiendam" etc. Jakož 1555 r. hr. Bernard na Lippe powołał H-a do wizytacyi kłów swego państwa, celem "uchylenia papieskiej cechy." Po różnych czynnościach, jakie już w interesie reformacyi spelnial, w r. 1573 został powołany jako superintendent do Oldenburga. Nie uniknal H. różnych starć i sporów jakie, na on czas

w obozie protestanckim się toczyły, u- | Hamiltonensis). - Miasto H-n, połomiał z nich jednak wychodzić obronna reka i utrzymał sie na stanowisku aż do śmierci dn. 26 czerw. 1595 r. Pisma teologiczne H-a, których Leuckfeld wylicza 44, nie posiadają donioślejszego znaczenia, natomiast położył on niezaprzeczone zasługi około historyi Niemiec, a zwłaszcza Westfalii i Saksonii. Zbiór historycznych prac H. wydał Wasserbach p. t. Hermani Hamelmani opera genealogico historica de Westphalia et Saxonia, Lemgoviae 1711. Do dziejów reformacyi odnosi się jego Historia eccl. renati Evangelii per Westphaliam. W ostatnich latach życia na żądanie hr. Oldenburga napisal Oldenburgisch Chronicon, który ukazal się dopiero po jego śmierci. (Por. Źródłem do biografii H-a są przedewszystkiem jego własne dzieła; osobny wyczerpujący zyciorys dotad opracowany nie został). (Ch.).

Hamelsveld Isbrand van, teolog protestancki, ur. w Utrechcie w r. 1743, † w Amsterdamie w 1812 r., był pa-storem w Goes na Zelandyi i profesorem teologii w Utrechcie. Čelniejsze pisma H-a sa: Introdukcya do ksiąg St. Test. Utrecht 1789 r., in 8-o; Geografia Biblii. Amsterdam 1790, 6 t. in 8-o; Historya Biblii, tamže 1797, 2 Historya powsz. Kła t. in 8.0; chijans. Harlem 1799-1819, 26 t. in 8-o; Historya Zydôw od zburzenia miasta i t. d. Nadto napisał Kazania i przełożył Pismo św. na język holenderski. (Amsterdam 1802, 10 vol. in 8 o). Pisal po holendersku. (Por. Biogr. géner.; Glaire, Dictionnaire des Sciences. 8-o, t. I, str. 891).

Hamerle Andrzej, redemptorysta niemiecki, ur. w r. 1837 w Nanders, w Tyrolu, napisal Ecce Panis Angelorum etc. 1896 r.; Licht oder Irrlicht. 1896 r., 2 wyd. 1901 r.; Religion und Brot. 1899 r.; Christus und Pilatus. 1901 r., wyd. 3; Die kath. Kirche am Ende d. XIX Jahrh. 1899 r., wyd. 3-ie; Mutter oder Stiefmutter 1901 r.; Der Gottesbau der kath. Kirche, 1901 r., i inne. (Por. Keiters, Kath. Literaturkalender. Essen. 1902 r., 16 o, str.

Hamilton - bstwo w Kanadzie. (dioec.

żone u zachodniego krańca jeziora Ontario, w prowincyi Ontario (Kanada). liczy ok. 80 tys. mieszkańców, posiada fabryki; ożywiony prowadzi handel; ze szkól posiada stynne kolegium żeńskie Wesleya i t. p. Bpstwo H-n powstało z cześci dyecezyi Toronto, erygowane dekretem z d. 16 lutego i breve apostolskiem z d. 21 lutego 1856 r., jako suffragania metropolii w Toronto. Dvecezya H-n obejmuje w prowincyi Ontario komitaty Bruce, Grey, Wellington, Waterloo, Halton, Wentworth, Brant, Haldimand. W 1906 r. liczyła: 52 tys. wiernych, 41 parafii; 64 kościoły; 45 kaplanów świeckich, 22 zakonnych; 3 zgromadzenia zakonne męskie i 3 żeńskie. (Por. W. E. J. t. XXVII — XXVIII, str. 286; Canada ecclés., Montreal, 1906, 156 — 159; Werner S. J., Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890, p. 245; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, t. I. 1907. k. X. C. S.

Hamilton Patrycy, pierwszy wyznawca protestantyzmu w Szkocyi, ur. 1503 r., krewny Jakóba Hamiltona, hr. Arran i domu Stuartów, po ukończeniu nauk w St. Andrews, r. 1527 H. otrzymal święcenia kaplańskie. Skłaniając sie do bledów reformatorskich, rozkrzewianych w Niemczech i Szwajcaryi, udał się do Niemiec, zapoznał się z Lutrem i Melanchtonem. Powróciwszy do kraju, mianowany został przez Jakóba II przeorem opactwa Ferne, w hrabstwie Ross, co jednak nie powstrzymało go od otwartego wyznawania błędnych swoich przekonań religijnych. Andrzej Beatoun, arcybiskup w St. Andrews zawezwał H-a na dyspute z dominikaninem Campbellem. Za obronę nauki o usprawiedliwieniu z wiary, po przeprowadzeniu legalnego procesu, H. uznany został kacerzem i oddany władzy świeckiej, która go w d. 28 lutego 1528 r. skazala na stos; wyrok w tymże roku wykonano. Ponieważ heretyk ten cieszył się wielką powagą i śmierć poniósł z niezwykłą stałością, przeto zwiększyła się liczba jego zwolenników. (Por. Larimer, Patrick Hamilton the first preacher and martyr of the Scotisch reformation, Edynburg, 1857; Józef. Kard. Hergenröther, Historya powszechna Kła katolickiego. XI, str. 201. Warszawa, 1903 ro-X. S. G.

Hamilton sir William, filozof szkocki, ur. w Glasgowie w r. 1788, † w Edymburgu w r. 1856, był od r. 1836 profesorem logiki i matafizyki w uniw. w Edymburgu. Początkowo był uczniem Reid'a i Dugalda Stewarta, lecz później ulegi wpływom filozolii Hume'go i Kanta. Głosił teoryę relatywizmu poznania ludzkiego. H. wydał dzieła Reida i Dugalda Stewarta. Później ogłoszono drukiem jego Lekcye metafizyki i logiki. Fragmenty filozofii H-a ogłosił drukiem Peisse w r. 1841. (Por. Blanc, Diction. de Philos. Paris 1907, 4-0, str. 622).

Hamma Frydolin, muzyk niemiecki, ur. w r. 1818 w Friedingen, był organista w Meersburgu. Następnie przeniósł się do Palermo, gdzie dał się poznać z różnych utworów muzycznych na scene teatralna. Gdy wybuchła rewolucya r. 1848, H. wziął w niej czynny udział; przeznaczony do zorganizowania muzyki wojskowej, H. ułożył hymn patryotyczny, który zjednał mu popularność. Po stłumieniu rewolucyi, udał się wraz z generalem Mierosławskim do W. Ks. Badeńskiego; a po upadku jego armii do Szwajcaryi, a następnie do Stutgardu, gdzie osiadł jako profesor. - 2) Franciszek brat poprzedniego, ur. w Friedingen w r. 1835, był nauczycielem muzyki w seminaryum i dyrygentem królewskim muzycznym w Metzu; dał się poznać swemi świetnemi kompozycyami na organy. Celniejsze utwory H-a są Liedersammlung für Gesangunterricht. 1867, 3 wyd. 1887; hymn "Domine salvum fac," wiele mszy łacińskich; zbiór pieśni klnych łacińskich p. t. "Sursum corda" 1880 r i w. inn. (Por. Vapereau, Dict. univ. des Contempor. Paris 1893, 4-o, str. 755; Keiters, Kathol. Literaturkalend. 1902, 16-o, str. 103).

Hammer Bonawentura, franciszkanin niemiecki, ur. wr. 1842 w Durmersheim, napisal m. i. Leben des hl. Franciskus, 1867; Leben des hl. Leonhard von Porto Mauritio. 1867; Pius IX, 1868; Der seraph. Führer. 1884; Catalogus Provinciae S. Joannis Bapt.

und Haus. 1890; Die Franciskaner in den Vereinigten Staaten. 1892; Bilder aus dem Leben Jesu. 1892; Die geheiligte Familie. 1896; Geschichte der kath. Kirche in den Verein. Staaten. 1897; Altar u. Opfer. 1897; Der Praktische Katholik. 1900, i w. in. (Por. Keiters, Kath. Literaturkalend. 1902, 16·o, str. 104).

Hammerstein Ludwik o. T. J., ur. w r. 1832 w Gesmold pod Osnabrückem. ceniony pisarz apologetyczno-społeczny. Napisal m. i. Schulfrage 1876, 2 wyd. 1877; Erinnerungen eines alten Lutheraners. 1882: wyd. 4-te 1898; De Ecclesia et Statu. 1886; Edgar oder Atheismus zur vollen Wahrheit von 1886; wyd. 10-te 1901; Gegner Edgars und ihre Leistungen. 1887; wyd. 3-ie 1892; Betrachtungen. 1900-901, 3 tomy, wyd. 3-ie; Wienfried, oder das so-zial. Wirken der Kirche 1889; wyd. 4-te 1895; Sincerus, ein protest. Theolog. Urkirche. 1890; wyd. 2-ie 1890; Gottesbeweise. 1891; wyd. 5-te 1899; Arbeiter-Katechismus, 1892: Die Jesuitenmoral, 1893, 2 wyd.; Das Christenthm. 1893; wyd. 3-ie 1900; Katholicismus und Protestantismus, 1894; wyd. 4-te 1901; Das kath. Ordenswesen. 1896; Kontrovers - Katechismus. 1901, wyd. 10-te; Glück, kathol. zu sein. 1897; wyd. 2-ie 1898; Charakterbilder. 1897-99, 2 tomy; wyd. 2 ie 1900; Zukunst der Religionen. 1898; Geistliche Lesungen für Priester. 1900; 2 wyd. 1901; Katholische Flugschriften zur Lehr u. Wehr; i w. innych. (Por. Keiters, Katholischer Literaturkalender. Essen, 1902, 16-0, str. 104).

Hammurabi, król Babilonu, prawodawca, żył w XXIII stuleciu przed Chr. Ekspedycya archeologiczna francuska r. 1902, pod kierownictwem de Morgana, znalazła w ruinach Suzy, niegdyś stolicy Elamitów, blok z dvorytu z wyrytym w piśmie ćwiekowem kodeksem praw władcy Babilonu Hammurabiego. komity oryentalista O. Wincenty Scheil, dominikanin odczytał ustawy Hammurabiego i ogłosił je drukiem w przekładzie francuskim. Kodeks ten, według ogólnego mniemania specyalistów jest najstarszy z dotychczas znanych, a o 1886; Manna. 1888; Kirche, Schule jakie 600 lat dawniejszy od praw Moj-

żesza. Wszakże według ostatnich badań Hammurabi nie był twórca tego kodeksu, a tylko reformatorem juž dawniej istniejącego prawa pisanego. - W niektórych punktach miedzy Prawem Mojžesza a Ustawami Hammurabiego zachodzi uderzające podobieństwo, na co niebawem po odcyfrowaniu kodeksu zwrócono pilną uwagę. Po sumiennych, gruntownych i bezstronnych badaniach, uczeni teologowie katoliccy, protestanccy i żydowscy, prawnicy i filologowie wy-wykazali, że prawo Mojżesza jest nierównie wznioślejsze i doskonalsze od Ustaw Hammurabiego i nosi cechy zupełnej samodzielności i autentyczności. Podobieństwa dadzą się wytłumaczyć tem, że jednemu i drugiemu prawodawstwu za podstawę służy prawo natury. Zaprzeczyć jednak nie można, że i o kodeksie Hammurabiego Hebrajczycy mogli przechowywać pewną wiadomość. – Co się tyczy samej osoby Hammurabiego, zdaniem historyków i filologów, jest wielkie prawdopodobieństwo, że Hammurabi to biblijny Amrafel, król Zeunaar, który, jak czytamy w księdze Rodzaju (14, 1 i nast.) z Aryochem królem Pontskim, Chodorlahomorem królem Elamu i Thadalem królem "Pogańskim" przedsięwziął wyprawę przeciwko władcom Pentapolisu. Amrafel=Hamraphe(1)=Hammurabi (W językach wschodnich spółgłoski się często zmieniają na pokrewne, jak ph i b, a i samogłoski podlegają rozmaitym modyfikacyom); Sennaar jest to inna nazwa Babilonii czyli Babilonu (na kodeksie: Hammurabi, król Babilonu, a w ksiedze Rodz.: Amrafel, król Sennaar).

Literatura: Scheil, Textes élamitessémitiques, Paris, 1902; Lagrange, Le code Hammurabi (w Revue bibl. XII. 1903, p. 27-51; Civitta Cattolica XVIII(X) 1903, p. 143-155; H. Winckler, Die Gesetze Hammurabis, Leipzig, 1903; Jeremias, Moses und Hammurabi, Leipzig, 1903; Sam. Oelti, Die Gesetze Hammurabis und die Thora Israels, Leipzig 1903; H. Grimme, Das Gesetz Hammurabis und Moses, Köln 1903; Dr. D. H. Müller, Die Gesetze Hammurabis unh ihr Verhältnis zur mozaischen Gesetzgebung sowie zu den XII Tafeln, Wien, 1903; Toż sasunek do ustawodawstwa mojżeszowego jakoteż do dwunastu tablic. Stryj 1905 (Według Schorra przekład polski kodeksu w tem dziele zarówno co do ścislości filologicznej jak i rze-czowej jest najlepszy wśród wszystkich przekladsw na języki europejskie); Ks. A. Szaniawski, Księga praw najstarsza w świecie. Kodeks Hammurabiego, króla Babilonu w "Kwartalniku Teologicznym," r. 1903 i nast.; M. Schorr, Państwo i społeczeństwo babilońskie w okresie t. zw. dynastyi Hammurabiego (około 2500—2000 przed Chr.) Lwów, Lwów, 1906; M. Schorr. Kodeks Hammurabiego a owczesna praktyka prawna, Kraków, Nakład Akad. Umiejetn., 1907; Dhorme, Hammourabi - Amraphel w Revue bibl. internat." 1908, str. 205-226.

X. A. L.

Hamon Andrzej Jan Marya ks. sulpicyanin, ur. w r. 1795 w Pas, wyświecony na kaplana w r. 1819, był profesorem dogmatyki w seminaryum w Paryżu, w Clermont Ferrand i Bordeaux. † w r. 1874. Napisal: Vie du cardinal Cheverus. Paris 1837 i nast.; Vie de saint François de Sales. Tamze 1854, i nst.; Traité de la Prédication 8-0, Clermont Ferrand 1846; Retraite. pastorales divers. 12-o, 2 vol; Médis tations à l'usage du clergé et des fidéles etc. 3 vol. in 12-o; 4 vol. in 18-o-Tož samo po polsku p. t. Rozmyśla-; nia na wszystkie dni roku do użytku kaplanów i osób świeckich. Kraków 1895, 8-a, t. 4; Nôtre Dame de France. Paris 1861—1866, 8 o, t. 7, i inne. (Por. Catalogue de la libr. Lecoffre. 1907, 8-o; Guerin, Dictionnaire des Dictionnaires. Paris, t. V, str. 169; Branchereau, Vie de M. Hamon. Paris 1877).

Hamon Jan doktór medycyny, ur. w Cherburgu w r. 1618, w 33 r. życia rozdał swój majątek ubogim i zamknął sie w opactwie Port-Royal. Tu prowadził żywot umartwiony i oddawał się studyom naukowym nad OO. greckimi i łacińskimi oraz koncyliami i pisarzami klnymi. Napisal De la prière et des devoirs des Pasteurs. Paris 1689, 2 vol; Aegrae animae et dolorem lenimo dzieło w skróceniu po polsku: Mül-ler, Ustawy Hammurabiego i ich sto-Soliioquia. 1684: Explication du Cantique des Cantiques. Paris 1708, 4 vol. in 12 o; Explication de l'Oraison dominicale. Tamze 1735, i wiele innych pism, których wykaz dokładny podaje Richard et Giraud w swej "Bibliothèque." Dzieła te zarażone są jansenizmem. (Por. Glaire, Dictionnaire univers. des Sciences. 8-0, t. I. str. 982).

Hamy Alfred ks. T. J., współczesny, napisal: Album de 400 portraits (de membres de la Comp. de Jésus). Paris 1893, 8 v. in 4-0; Entrevue de Francois I avec Henri VIII à Boulogne—sur—Mer en 1532. Intervention de la France dans l'affaire du divorce. Paris, Gougy. 1898, in 8-0. (Por. Blanc, Répert. bibliogr. 1902, 8-0, str. 192).

Hanc igitur oblationem... tak się zaczyna modlitwa w Kanonie Mszy św., która przypisują jedni pżowi Gelazemu, inni Leonowi W. Słowa: Diesque nostros in tua pace disponas atque ab aeterna damnatione nos eripi et in electorum tuorum jubeas grege numerari, dodane przez św. Grzegorza W. pża, a to z okazyi pomoru i wojen w Rzymie. Modlitwa ta w Kanonie zawsze jest jednakowa, z wyjątkiem W. Czwartku, wigilii i calych oktaw Wielkiejnocy i Zielonych Świątek, kiedy nieco się odmienia we wszystkich Mszach, oprócz żałobnych. Przy pierwszym tej modlitwy wyrazie kapłan wyciąga ręce tak, iż palec wielki ręki prawej powinien być zalożony na takiż palec lewej ręki, nad hostyą i kielichem i trzyma je aż do końca tej modlitwy. To rozciąganie rak na podobieństwo ofiarujących kaplanów Starego Testam. (Exod. XXIX, 10; Levit. I. 4; III, 2) wyraża wskazanie postaci chleba i wina, do których zaimek hanc się odnosi. Takie rąk polożenie nad ofiarami we Mszy św. jest późniejsze, bo aż do XV w., jak widać in Ordine Romano, odmawiano ja z rekami podniesionemi albo pochyloną głową aż do oltarza. (Por. Amalar, Eclog. 29; Microlog. c. XIV, 6; Durand, lib. IV, c. XXXIX n. I; Bened. XIV, de Sacr. Mis. l. II, c. XIV, n. 5; Gavantus p. II, t. VIII, 223; Herdt, Sacrae Litur-giae Praxis, t. II, n. 90; ks. Antoni Nojszewski, Liturgia Rzymska. Warszawa, 1903, st. 200). X. S. G.

Handel (Negotiatio). Już św. Pawel w liście do Tymoteusza przestrzega, aby ci, co poświęcają się służbie Bożej, "nie wikłali się sprawami świeckiemi (Tim. II, Zbytnia bowiem troska o rzeczy 4). doczesne łatwo spowodować może zaniedbywanie obowiązków, do których pełnienia słudzy Oltarza z natury swego powołania są przeznaczeni. Stad też dażeniem Kościoła było zawsze ograniczać o ile możności udział kleru w H. nieważ jednak w dawnych czasach wielu kaplanów było żonatych, a Kościół nie zawsze był w stanie zapewnić im odpowiednie utrzymanie, przeto pozwalal na prowadzenie H. w tych wypadkach, gdy to okazywało się niezbędnem dla zdobycia środków do życia (D. Grat.: c. 3, 4, Dist. 91). Późniejsze prawodawstwo kościelne nie wiele odstapilo od tej zasady, jakkolwiek z biegiem czasu krąg dozwolonych rodzajów H. stopniowo zacieśniał się coraz bardziej. Decr. Greg. IX, lib. III, lit 50, c. 1; Trid. ses. XXII cap. de Ref.). Po soborze Trydenckim z rozwojem missyj, powstających w różnych częściach świata, okazala sie potrzeba specyalnych przepisów, mających na celu powstrzymanie missyonarzy od prowadzenia H. Prawa te, wydane przez Urbana VIII (1633), Klemensa XI (1669), Benedykta XIV (1741) i Klemensa XIII (1759), przez Piusa IX zostały potwierdzone w dekrecie Św. Inkwizycyi 4 grudnia 1872 r. i do dziś dnia nie utraciły mocy obowiazującej.

Według prawa kanonicznego istnieją

3 rodzaje H.

i) H. gospodarski (N. oeconomica), który uskutecznia się przez kupno rzeczy dla własnego użytku np. zboża do obsiania pola, choćby się ją potem jako niepotrzebną lub niedogodna Tego rodzaju odprzedało z zyskiem. H., jako nieodłącznie związany z prowadzeniem domu i zarzadem majatku czysto osobistego, czy kościelnego. (D. Greg IX, lib. III. lit. 50 cap. 1, 6; Schmalzgrueber, Jus eccles. univ. lib. III, lit-50 n. 10,17) dozwala się prowadzić klerowi, byle nie przybierał form, uwłaczających godności stanu kaplańskiego. (Const. Clemen. XIII, Cum primum" 27 Sept. 1759; S. C. C. in caus. Faventin. 20 Novem. 1820 apud Lingen et Reuss Causae selectae S. C. C.\.

II. H. polityczny (N. politica), polegający na zakupie rzeczy dla celów użyteczności publicznej np. na potrzeby gminy, istytucyi dobroczynnej etc. H. politycznego duchowieństwu prowadzić niewolno bez uzyskania dyspensy od Stolicy Św. (Schmalz. l. c. n. 13, 14) z wyjątkiem wypadków przez prawo przewidzianych, a mianowicie, kiedy zachodzi konieczność ratowania bliźnich w ciężkiej potrzebie, np. w czasie głodu, po pogorzeli lub t. p. I wtedy jednak należy się zwrócić do biskupa o pozwolenie, które ma charakter deklaracyi (sententiae declaratoriae),

nie zas dyspensy. H. zarobkowy (N. lucrativa), który polega na zakupie rzeczy z za-miarem odprzedania jej (lub wymiany na inna) z zyskiem. H. zarobkowy może być uskuteczniany w dwojaki sposób: a) przez sprzedaż rzeczy w tym samym stanie, w jakim poprzednio została nabyta, np. gdy zboże, kupione w ziarnie, sprzedaje się też w ziarnie; b) przez sprzedaż rzeczy nabytej po jej uprzedniem przekształceniu za pomocą pracy ręcznej np. kiedy sprzedaje się chleb, wypieczony z kupionego zboża. H. zarobkowy pierwszego rodzaju prawo kan. zabrania prowadzić świeckiemu i zakonnemu duchowieństwu wszystkich stopni (a więc i minorytom i braciszkom zakonnym, (D. Greg. IX lib. III, lit. I cap. 15, 16; lib. III lit. 50 cap. 6; Trid. ses. XXII De Ref. cap I) tak, že ani osobišcie, ani przez podstawione osoby, (Reg. 72 in 6-0; Bened. XIV Con. "Apostolicae servi-tutis" 25 Febr. 1741; Clem. XIII l. c.), ani dla własnej, ani dla postronnej korzyści, choćby nawet z pobudek milo-sierczia (Con. Urbani VIII "Ex debito" 22 Febr. 1633; Con. Clem. IX "Sollicitudo" 17 Jun. 1669; decr. S. C. Inq. 4 Dec. 1872) uskuteczniany być nie może, o ile konieczność do tego nie zmusza. Przez konieczność zaś rozumieć należy brak środków do wyżywienia siebie lub swej rodziny. (Sporer Theol. mor. tr. VI c. 5 n. 102; Castropalaus, Theol. mor. tr. XVI disp. 4. p. § 3 n. 8). Lecz nawet i w tym wypadku do prowadzenia tego rodzaju H. na mocy cytowanej konstytucyi "Cum primum" wymagane jest pozwolenie bi-

Co się tyczy H. zarobkowego drugiego rodzaju, t, j. gdy nabyta rzecz sprzedaje się w przetworzonej formie, prawo kanoniczne zakazuje go wtedy, gdy przeróbka kupionej rzeczy dokonana została przy pomocy rąk najemnych (Schmalz. l. c. n. 18; Lingen et Reuss l. c. n. 119 sq.). Zakaz ten zatem nie odnosi się do tego wypadku, kiedy sprzedaje się: 1) rzeczy nie kupione, lecz własne, choćby nawet przez najętych robotników przerobione np. drzewo z własnego lasu, pocięte na deski; lub 2) rzeczy nabyte, lecz pracą osobistą przetworzone, bez udziału najemnika, np. posąg własnoręcznie wyrzeźbiony w kupionym marmurze (cit. const. "Cum primum;" S. C. C. 20 Nov. 1820).

Zasady powyższe stosują się również i do operacyj pienieżnych. A wiec niewolno jest: zakupywać akcyj lub obligacyj w celach spekulacyjnych, by doczekawszy się zwyżki kursu sprzedawać je z zyskiem; wypożyczać innym pieniędzy dla prowadzenia gry gieldowej, zastrzegając sobie udział w zyskach stad osiągniętych (cit. const. Ben. XIV et Clem. XIII; Resp. S. C. Inq. 15 April. 1885; Bened. XIV, De Synodo dioec. lib. X cap. 5 n. 7 sq.), kupować akcyj przedsiębiorstw, prowadzących ten rodzaj H. zarobkowego, w którym ducho-wieństwo uczestniczyć nie może, a więc trudniących się sprzedażą, nabytych droga kupna produktów, jak np. fabryki papieru, narzędzi rolniczych, wyrobów żelaznych, spółek spożywczych etc. (Const. Bened. XIV "Apost. serv."; S. C. Ep. et Reg. 30 Jan. 1846; Lemkuhl l. c.). Natomiast wolno jest pożyczać swoje własne pieniadze na procent, lub lokować je-bez zamiarów spekulacyjnych-w obligacyach uczciwych przedsiębiorstw, nie biorąc udziału w ich zarządzie, gdyż w ten sposób nie prowadzi się H. zarohkowego ani osobiście, ani za pośrednictwem osób trzecich. (Bellarini—Palmieri, Opus theol. vol IV p. 354; Lehmkuhl, Theol. mor. t. Il n. 612).

Wolno jest wreszcie — z temi samemi zastrzeżeniami — kupować akcye tych przedsiębiorstw, których wytwórczość nie polega na sprzedaży nabywanych drogą kupna produktów, a więc np. akcye kolei żelaznych, kopalni etc. W tym bowiem wypadku akcyonaryusz będący

skupa.

stwa, eksploatuje na spółkę z innymi to, co mógłby eksploatować sam jeden, gdyby był wyłącznym właścicielem. (Resp. S. C. Inq. 15 Aprilis 1885; 17 Novem.

1875).

Duchowni, prowadzący zabroniony przez prawo H., grzeszą śmiertelnie. (Reiffenstuel, Jus canonicum univ. lib. III lit. 1 De vita et hon. cler. n. 133), o ile ich nie tłumaczy konieczność, lub winy nie łagodzi błahość przedmiotu (parvitas materiae),

Ponadto podlegają następującym ka-

rom:

- Ekskomunice terendae sententiae nikomu nie rezerwowanej, jeśli po napomnieniu przez władze kościelną nie zaniechali występnego procederu. (D. Greg. IX, lib. III lit. 50 cap. 6; Schmalz. l. c. n. 31).
- Mogą być zawieszani w czynnościach kaplańskich, a nawet złożeni z urzędu i pozbawieni beneficyum. (D. Greg. IX, l. c. cap. 4.; S. C. C. in can. Amalphit. 6 Jun. 1840).
- Majątek, pochodzący z H., po śmierci posiadacza przechodzi na własność Kamery Apostolskiej. (Const. Pii IV "Decens" 3 Nov. 1560; Const. Bened. XIV "Apostolicae serv."). Do restytucyi jednak - o ile majątek nie zostal zdobyty z krzywdą innych lub o ile prywo nie zawiera specyalnego postanowienia w tym względzie-posiadacz i jego spadkobiercy obowiązani są w sumieniu dopiero wtedy, gdy wyrokiem sądowym restytucya jest im nakazana; albowiem pozbawienie majatku jest kara za przestępstwo, kara zaś w sumieniu obowiązuje nie wcześniej, jak po stwierdzeniu winy przez sąd. (Schmalz. l. c. n. 33).

Zauważyć wszakże należy, że kary powyższe stosują się do osób, uprawiająevch H. jako proceder (Ojetti, Synopsie rerum moralium "Negotiatio"). Ktoby zatem raz lub dwa razy dopuścił się wykroczenia w tym wzgtędzie, ani nie popelni grzechu śmiertelnego. (Liguori, Theologia moralis, lib. III n. 831), ani w pojęciu prawa kanonicznego nie może być aważany za handla-Wyjątek starza. (Reiff. l. c. n. 134). nowią osoby, przybywające w charakterze Missyonarzy w Ameryce, Indyach, z pers. wyrazu "karwan"). Karawany

zarazem współwiaścicielem przedsiębior- | Japonii i Chinach (S. C. Inq. 17 Jan. 1883), do których wyżej wymienione kary stosują się nawet za jednorazowe przekroczenie zakazu prowadzenia H., wszystkie zaś towary, zyski etc. z tego źródła pochodzące ipso facto pod-legają konfiskacie. (Con. Urbani VIII "Ex debito" 22 Febr. 1633; Clem. IX Sollicitudo" 17 Jan. 1669; Pecr. S. C. Inq. 4 Decem. 1872; S. C. P. F. 29 Mar. 1873). (Por. Ferraris, Prompta bibliotheca v. Clericus; Wernz, Jus constitutionis Eccl. cath.; Bargillat, Praelectiones iuris can.; Annibale, Summa theol. moralis).

X. J. G.

Handel świętościami ob. Świętokupstwo.

Handel u Hebrajczyków. Ziemia Chanaan i ze względu na swe położenie w centrum świata starożytnego, jakoteż i ze względu na swe płody najzupelniej nadawala się do prowadzenia handlu na szerszą skalę. To też Chananejczycy bardzo gorliwie się kupiectwem trudnili. Sama nazwa "Chananejczyk" stala się imieniem pospolitem, oznaczającem kup-Co się tyczy Żydów, to zauważyć musimy, że prawo Mojżeszowe nie sprzyjalo handlowi, zwłaszcza zewnetrzuemu bo ten sprzeciwiał się nietylko utrzymaniu równości obywateli pod względem, majątkowym, ale i pociągał za sobą ściślejsze obcowanie z poganami, a wiec i niebezpieczeństwo utraty wiary i zepsucia obyczajów. Handel wewnętrzny Żydzi początkowo prowadzili nietyle dla zarobku, ile z konieczności i dla wygody. Zakon zabraniał im oszukaństwa w miarach i wagach (Lev. 19, 36; Deut. 25, 12). Handlarze wędrowni z rozmaitymi drobnymi artykułami chodzili z miasta do miasta, ze wsi do wsi. Napływ ludności w Jerozolimie w trzy główne swięta żydowskie był okazya do urządzenia większych targów. Prócz tego odbywały się w Jerozolimie targi tygodniowe, na które Tyryjczycy przywozili swe wyroby. - W późniejszych czasach Zydzi prowadzili i handel zewnętrzny, który najwiecej był ożywiony za panowania Salomona. — Handel zeodbywał się na wnętrzny lądowy Wschodzie jak i dzisiaj za pomoca karawan ("karawana" wyraz urobiony

wodników, służących, a niekiedy otrzy-mywały i straż ochronną z żolnierzy. wróciwsyy do kraju rodzimego nie po-rzucili już tego zyskownego zawodu. Po mywały i straż ochronną z żołnierzy. Liczyły często przeszło tysiąc ludzi i kilka tysiecy objuczonych towarami wiel. handel połączony czesto z lichwa i obładów. Od Damaszku przez Palestynę prowadziły dwie główne drogi do Egiptu. Jedna znajdowała się w Zachodnim kraju Jordanu, szła brzegiem morza Sródziemnego przez równine Saron; druga-we Wschodnim kraju Jordanu. W połowie drogi między Damaszkiem a Eufratem w puszczy Syryjskiej Salomon założył dla bezpieczeństwa podróżnych twierdze Palmire (hebr. Tadmor). Tu i owdzie po drogach rozrzucone były w póżniejszych czasach dla popasu *domy* zajezdne obecnie zwane karawanserajami (wyraz perski karwanseraj — dom dla karawany). Karawanseraje sa to place czworokatne zamkniete wysokim murem. Do wewnętrznej strony muru przylega galerya kryta dachem. W ga-leryi tej mają schronienie podróżni. Na placu pod golem niebem pozostaja zwierzeta. Na środku placu znajduje sie studnia albo cysterna.—Handel morski mimo usiłowań nie bardzo się rozwinał u Żydów. Od morza bowiem Sródziemnego prawie zupełnie byli odcięci przez Fenicyan i Filistyńczyków. Dawid zdobył nad morzem Czerwonem porty Elat i Aziongaber (2 Reg. 8, 14). Wiadomo, że za Salomona z Aziongaber okręty kupieckie wypływały do Ophir (3 Reg. 9, 26-28; 10, 11; 2 Par. 9, 10), a na morzu Sródziemnem prawdopodobnie z Joppy (Jaffa) do Tarsys (3 Reg. 10, 22-Tarszys = Tartessus w Hiszpanii). Według Józefa Flawiusza Herod Wielki wybudował port w Cezarei Palestyńskiej (Jos. Antiq. XV, 9—6). Nigdy jednak Żydzi nie żeglowali samodzielnie, poma-gali im Fenicyanie, którzy, jak wiado-mo mistrzami byli w żeglarstwie. Piękny opis tyryjskich okrętów daje nam Ezechiel prorok (Esech. 27, 5-8) Okretami tarsyjskimi (hebr. anijoth tharszisz) nazywano nietylko te, które chodziły do Tarsys uważanego w Piśmie świętem i u klasyków za najdalszy kraniec świata, ale w ogólności olbrzymie okręty. Żegluga w czasach starożytnych, ponieważ, nie znano kompasu, była przy- dyrekcyę tamtejszej opery. Tam napibrzeźna, to też podróże długo się cią- sał pierwszą swą operę Almira, potem gnely. - Podczas niewoli asyryjskiej i Nerona. W r. 1708 udał się do Włoch babilońskiej wielu Żydów szukało środ- i w Rzymie napisał: Laudate., Dixit

handlowe miały swoich naczelników prze- | ków do utrzymania w kupiectwie. Porozproszeniu się do dzisiejszego dnia szukaństwem jest głównem zajęciem Zydów. - Głównymi przedmiotami handlu wywozowego w starożytności u Żydów byly: pszenica, miód, oliwa, balsam (1 Reg. 5, 11; Es. 27, 17; Os. 12, 2); przywozowego: drzewo cedrowe, ryby, purpura (z Fenicyi), zloto, srebro, kość słoniowa, małpy, pawie i różnorodne drogocenne drzewa, zwł. almuggim = drzewo sandałowe (z krajów zamorskich). (Por. w tej Enc. oddzielne artykuły: Cło u Hebrajczyków, Miary i wagi, Monety).—(Por. Th. Ch. Tychsen, De commerc. et navigat. Hebr. ante exsilium babylon. (Comment. soc. reg. Gotting. 1808. XVI, p. 150 ss); L. Herzfeld, Handelsgeschichte der Juden des Altertums, Braunschweig, 1889; D. Parodi, La nautica nei libri santi, Geneva 1902; Kortleitner, Archaeologiae Bibl. summarium, Oeniponte, 1906 p. 249 et ss.; Trochon, La S. Bible, Intr. t. deuxième, Géògraphie et Archeologie Bibl., Paris 1901, p. 452 et ss.; Enc. K. art. Handel; X. Godlewski, Archeologia Bibl.; Warszawa 1903, cz. II, str. 146–156).

X. A. L.

Händel Jerzy Fryderyk, ur. 1685 w Halli nad Sala, od dzieciństwa czuł skłonność nadzwyczajną do muzyki, już w 8 roku życia grając na organach w Weissenfels postludyum własnego utworu zwrócił na siebie uwagę muzyków miejscowych, a zwłaszcza Kriegera, głośnego kompozytora oper, oraz księcia Jana Adolfa, za których poradą oddano H-a w opiekę Zachau'owi zdolnemu organiście. W rok potem H. napisał sześć sonat na dwa oboje i bas. W 1696 r. kurfirst Fryderyk III chciał wysłać H-a na studya do Włoch, ale H. spełniając wolę ojca, zrzekł się łaski swego władcy i wstąpił na wydział prawny w Halli. Po ukończeniu studyów poświęcił się wyłącznie muzyce, w 1703 r. udał się do Hamburga i objął z Mathesenem

Dns, La Resurezione, Il triomfo del | tempo e del Disinganno, a we Florencyi wystawił opere Rodrigo. Po trzechletnim pobycie we Włoszech H. wrócił 1710 r. do kraju rodzinnego, potem udal się do Londynu, gdzie 1711 r. wystawil opere Rinaldo, napisal Te Deum i Jubilate, dwanaście motetów religijnych Anthems i oratoryum Esther. W 1720 r. został dyrektorem opery w teatrze Hay-Market i napisał opery: Radamisto, Muzio Scevola, Floridante, Ottone, Flavio, Guilio Cesare Tamerlane, Scipione, Alessandro. Po kilku latach z powodu intryg spiewaków ustąpił z teatru i z Heideggerem założył nową akademię operową, dla której napisał Orlanda. Wkrótce znękany intrygami swych wrogów osobistych, zerwał z teatrem i poświęcił się wyłacznie komponowaniu muzyki oratoryjnej. Po krótkim wypoczynku w Akwizgranie, powrócił do Londynu i napisal oratorya: Uroczystość Alek-sandra, Izrael w Egipcie, Saul, Mes-syasz, Samson, Semele, Józef, Herkules, Juda Machabeus, Jozue, Zuzanna Salomon i wiele innych. H. umari 14 kwietnia 1759 r. i pochowany w Westminsterze. Znaczenie H-a w dziejach muzyki zasadza się na reformie przez niego dokonanej w muzyce oratoryjnej; wszystkie jego dzieła cechuje melodyjność, natchnienie, orygi-nalność form, oraz drobiazgowe wykończenie pod względem technicznym. (Por. Mainwaring, Memoirs of the life of the G. F. H. London, 1760; Mattheson, G. F. H. Hamburg. 1761; Chrysander, G. F. H. Leipzig 1858-67; F. Volbach, G. F. H. w wydawnictwie Reimanna "Berühmte Musiker" Berlin 1898).

X. S. G.

Händler P. dr. ur. w r. 1873 w Weingarten (ks. Würtemberskie), napisal De Mariae plenitudine gratiae secundum S. Bernardum abbatem Ecclesiaeque Doctorem. 1901.

Handmann Rudolf ks. T. J., ur. w r. 1841 w Wiedniu, naturalista i matematyk, napisał Eggers electromagn. Motor. 1879; Die menschliche Stimme und Sprache. 1887; Die fossile Conchylienfauna v. Leobendorf. 1887; Die Neogenablagerungen d. öst.-ung. Tertiärbeckens. 1888; Die offizien des Thu-

riferars. 1896; Anleitung zum Ministerium 25. 1896, wyd. 3-ie; Allgemeine Einführung in die geistl. Uebungen. Salzburg 1899; Illsung, Verba vitae aeternae, Münster. 1901; Mikroskopische Salonpräparate. Münster. 1901; i inne. (Por. Keiters, Kathl. Literaturkalender. 1902, str. 104; Heimbucher, Bibl. des Priesters. Regensb. 1904, 8-0).

Haneberg Daniel, Bonifacy von, syn włościanina z Lenzfried pod Kempten, ur. 16 czerw. 1816 r. Od najmłodszych lat szczególnie umiłował studyum jezyków wschodnich, ucząc się hebrajskiego, syryjskiego, perskiego, etiopskiego, a nastepnie sanskrytu i chińskiego, przyczem na uniwersytecie w Monachium pilnie pracował nad filozofia i teologia. Bp. Hofsteler zachęcał go do teologii mistycznej i od tej chwili ze szczególnem zamiłowaniem czytał dzieła ś. Jana od Krzyża. D. 29 sierp. 1839 r. przyjął święcenia kaplańskie, poczem habilitował się jako docent przy uniwers monachijskim, gdzie wykładał Stary Test. W r. 1841 został nadzwyczajnym, a w r. 1844 r. zwyczajnym profesorem i jako taki pracowal niezmordowanie 33 lat. Gleboka nauka i ujmujaca dobrocia ściagał na prelekcye swoje licznych studentów, a dla wielu z nich był ojcem duchownym i dobrodziejem. Z jego pracą profesor-ską szla w parze działalność literacka. W r. 1841 napisał Diereligiös. Alterthümer d. Hebräer, a w r. 1844 wydal Wstęp do Star. Testam. Oba dziela opracował na nowo i w r. 1869 oglosil jako Die religiös. Alterthümer d. Bibel. Studya jezykowe z czasem ograniczył do hebrajskiego i arabskiego, które były mu pomocne przy pracach nad teologią rabinistyczną. Rozprawy o tym przedmiocie wyglaszał w bawarskiej akademii umiejetności, której od r. 1848 został członkiem. Szczególne uznanie zdobyła kajążka Hap. t. Canones S. Hippoliti arabice e codicibus Romaniscum versione latina, annotationibus et prolegomenis etc. 1870 r. H. rozwinał także gorliwa pracę kaplańska: kazał co niedzielę i święto, sluchał spowiedzi i w ogóle spełniał różne funkcye pasterskie. Był nauczycielem i spowiednikiem na dworze m, i. późniejszego króla Ludwika II. Sam pokorny i grun-

townie pobożny, pędził żywot umartwio-ny i bogomyślny. Wstąpiwszy w r. (Por. Hurter, Nomenclator. Tom IV). 1850 do zakonu Benedyktynów w klasztorze ś. Bonifacego w Monachium, stał się wzorem dla swoich współbraci w ścisłem przestrzeganiu reguły. W r. 1860 objął kierunek stacyi misyjnej w Algie-rze w Porto-Farino. Po trzech latach zmuszony był powrócić. Gdy Pius 1X powziął myśl zwołania soboru Watykańskiego, wezwał H-a do prac przygoto-wawczych. Po ogłoszeniu dogmatu Nieomylności, poddał się bezzwłocznie decyzyi soboru, chociaż przedtem jako teolog mial inne mniemanie. Ofiarowywano mu kilkakrotniestolicę bpią, lecz się wymawiał. Ostatecznie na wyraźne życzenie Piusa IX przyjął w r. 1870 bpstwo w Spirze. Wśród kleru dyecezyi większość była jego uczniami, to też przylgnęli wraz z ludem do niego calem sercem, co ula-twiało mu znojną pracą i osładzało przykrości wywołane kulturkampfem i walka ze starokatolikami. Niezmordowany w pracy pasterskiej, wizytował ustawicznie dyecezye, podnosząc ducha wśród du-chowieństwa i wiernych. Na jednej z takich podróży zapadł na zapalenie pluc, skutkiem którego † 31 maja 1876 r., opłakiwany przez całą dyecezyę. H. na-leżał niewątpliwie do najznakomitszych oryentalistów i egzegetów współczesnych. Niezbyt obfitą spuściznę swą literacką przypisać należy wytężonej pracy kaplańskiej i pasterskiej, która mu wiele zabierała czasu. Wiekszość uczonych rozpraw jego znajduje się w aktach bawarskiej akademii umiejętności, a także w różnych czasopismach teologicznych. Spis wszystkich prac H·a znajduje się w Zindera, Schriftsteller d. Benedictinerordens t. II, Regersburg 1880, III 1884. (Por. P. Schegg, Erinnerungen an D. B. v. Haneberg, München 1878 i Joham, D. B. v. Haneberg, Würzburg, 1874 r.).

Haner Jan biskup Norymberski (1544). Sprzyjał błędom protestantyzmu; później nawrócony bronił spraw Kościoła katolickiego. Przeciw protestantyzmowi napisal Prophetia vetus ac nova, dzielo wspaniale, o należytem tłumaczeniu Pisma św.; De sincera cognitione Christi w 600 aksyomatach, również wielkiej wartości. Wydalony przez protestantów z Norymbergi, osiadł w Bamberdze, gdzie

Hangost Hieronim de, teolog francuski XVI w. Ur. w Compiègne, H-t byl profesorem Sorbony i kanonikiem w Le Mans, tu † 1538 r. Zwalczał blędy Lutra w pismach: De libero arbitrio (Par., 1521); Antilogie contre les faux Christs (1523); De possibili praeceptorum Dei observatione (1528); De academiis in Lutherum (1531)—rozprawia tu autor o pożytku sztuk pięknych i nauk-staje w obronie szkól wyższych i scholastyki; wydał też H-t: Livre de lumière évangelique pour la Ste Eucharistie (1534) i inne. (Por. La Croix du Ma-ine et A. du Verdier, Les Bibl. franç., Par., 1772, I, 376; VI, 97; Du Pin, Auteurs eccles., XIV, 159; W. W. t. V, k. 1496; Hurter, Nomenclator theologiae catholicae..., Oeniponte, 1899, t. IV, 1079; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, t. 1, 1907, k. X. C. S.

Hanimair Józef ks., nauczyciel gimnazyum i dyrektor konwiktu we Freistadzie, ur. w r. 1832 w Eberstallzell, napisal Hymni sacri in usum studiosorum. 1868; Die Phantasie und das Schöne. 1873; Geist, Kraft und Stoff. 1874; Bibel der natürl. Religion. 1887. (Por. Keiters, Kath. Literaturkalender. Essen 1902, 16-o, str. 105).

Hankiewicz Klemens filozof i filolog polski, ur. w r. 1842 w Nastasowie (Galicya), studya uniwersyteckie odbywał we Lwowie i Wiedniu, był sekretarzem i profesorem jezyka rusińskiego w Czerniowcach, i nauczycielem w gimnazyum w Przemyślu i Stanisławowie. Od r. 1886 emeryt. Z dzieł godne są zaznaczenia: Grundzüge der slavischen Philosophie. 1869; 2 wyd. 1873; Życie, pisma i systemat filoz. Br. Trentowskiego. Stanisławów 1870; Psychologia dla szkół średnich w języku ma-łoruskim. Czerniowce 1870; System akcentowania w języku sanskryckim, Tamże 1874; greckim i maloruskim. nadto pomieszczał swe rozprawy w "Ar-chiv für schlavische Philologie." (Por. De Gubernatis, Dict. intern. des Ecriv. Florence. 1890, 4-o, t. II; Org., Enc. powsz. t. VI).

Hannapus albo z Hanops Mikolaj

ski w Jerozolimie, ur. w Hannapes ok. t. III, str. 1104). r. 1225, † w r. 1291 we Włoszech. Po wzięciu habitu był profesorem teologii, przeorem w wielu klasztorach, penitencyarzem w Rzymie. Mianowany przez Mikołaja IV pża patryarchą w Jerozoli-mie, później otrzymał tytuł legata aplskiego w Syryi, na Cyprze i w Armenii. Zostawił dziela: Virtutum vitiorumque exempla ex sacris Litteris excerpta. Tubingae 1533; Venetiis 1538, i w. innych wydań; Dicta salutis w "Dzie-łach" sw. Bonawentury, wyd. Mogunckie. 1609; Typicon de jejuniis Graecorum etc. manuskrypt znajdujący się w Bibl. paryskiej p. n. 5000. (Por. Echard, Script. Ord. Praed. I, 422 i nst.; Touron, Hommes ill. de l'Ordre de S. Dominique, t. I, 529 i nast.; Glaire, Dictionnaire; Schäffer, Hand-lex. der kath. Theologie. Regensb. 1883, 8-o, t. II). X. J. N.

Hannenberg Godfryd o. T. J., prusak z pochodzenia, ur. w r. 1680, wszedł do nowicyatu w r. 1698. Uczony ten zakonik był profesorem humaniorów, przez lat 5 filozofii w Toruniu i Lublinie, a przez lat 7 teologii. Specyalnie poświęcił się kaznodziejstwu; z gorliwością aplską walczył z protestantami pruskimi. † w w r. 1729 jako rektor w Kaliszu. Z pism polemicznych po łacinie i po niemiecku celniejsze są: Leicht und kräftiges Mittel Die unruhigen Gemüther zu stillen etc. 1721; Deus Maximus Unus et Trinus, sciens, volens etc. Posnaniae 1721, 8-o; Fünffzehen motiva, Welche Alle gutherzige Lutheraner etc. B. m. 1722, in 8-o; Theologia controversa Posnaniae 1723; Siles silebis, oetc. der Kräfftig - bescheidene Antwort etc. Brausberg 1727, in 12-o; Neü-Curieuses Prädicanten - Ceremoniale etc. 1724, in 12-o; Die wahre Religion derer Dissidenten in Polen. Braunsberg 1726; Paulus Jesu Christi Apostolus etc. Calissii 1727, in 8-o; Defensio Beatissimae Virginis Mariae contra nostrae tempestatis haereses etc. Tamže 1728 i w. in.; nadto wydano po polsku: Sama treść nauki chrześcijańskiej Katolickiej i t. d. Poznań 1722, 8-a, i inne. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp., Bruxelles Weltpriester Frankreichs. 1882; An-1893, 4-o, t. IV, k. 68—72; Zaleski, dachtsübungen zu Ehren der hl. En-

dominikanin, ostatni patryarcha łaciń- Jezuici w Polsce. Lwów 1902, 8-o, X. J. N.

> Hannequin Artur, filozof współczesny, długoletni profesor historyi filozofii nauk w uniw. lyońskim. † w r. 1905. Napisal m. i. Introduction à l'etude de la psychologie. Paris, Mason, 1891, 16-o; Essai critique sur l'hypothèse des atomes dans la science contemporaine. Tamże 1896, 8-0; wyd. 2-ie 1900. Oprócz tego napisał "Wstęp" do francuskiego tłumaczenia "Krytyki czystego rozumu" dokonanego przez dwóch swoich uczniów. H. holdował zbytnio krytycyzmowi, który komentowal swego punktu widzenia. (Por. Blanc, Dictionnaire de la Philos., 1906, 4-o, kol. 622; Tenże, Répertoire bibliogr. 1902, 8 o, str. 192).

> Hannibaldus de Hannibaldis z Molaryi Pochodził ze starożytnej rodziny; urodził się w Rzymie. W wieku młodym wstąpił do zakonu kaznodziejskiego. W Paryżu na uniwersytecie między profesorami spotkal się ze św. Tomaszem, z którym łaczyły go bliskie stosunki; później objał stanowisko profesora po św. Tomaszu. Urban IV papież nadaje mu kardynalat. Napisal: Commentarium in 4 l. l. sententiarum przypisywane poczatkowo ś. Tomaszowi i dlatego znajdujące się w dzielach tegoż Doktora; jest to skrót komentarza w. Tomasza. Umarl w 1272 r. (Por. Hurter, Nomenclator, tom. IV).

Hanno św. ob. Anno II.

Hanon, hebr. Hanun, gr. 'Αννών lub 'Aváv — syn Naasa, króla Ammonitów (II Reg. XIX, I, X, 1—2). Znieważył posłów króla Dawida; kazał im ogolić brody i poobcinać do polowy ubrania, podejrzewając, że nie przyszli z kondolencyą, ale w celu wyszpiegowania całej krainy Ammonitów. Dawid w celu zemsty wypowiedział Hanonowi wojne, oblegl Rabbe, zdobył ją, rozbiwszy do szczętu wojsko Ammonitów. (II Reg. XI; I Par. XIX, 18).

Hansen Jan Jakób ks., ur. w r. 1840 w Akwizgranie, pisarz ascetyczny, autor bardzo płodny i czytany. Celniejsze dzieła jego sa: Leiden d. deport. Weltpriester Frankreichs. 1882; Angel. 1884; Heilskraft des Kreuzes. Herr und Diener. 1873; In Fran-1885; Waldner, Jesus, die Krone d. kreich. 1874; In Italien. 1877; Nie-Jungfrauen. 1891, wyd. 13-te; Blûten d. Andacht. 1895; Die Martyrer v. Picpus. 1895; Leben d. sel. Grign. de dienzeit. 1880, wyd. 2-ie 1894; Wilde Monfort. 1898; Jubiläumsbüchlein. 1901; Lebensbilder der hervorrag. Katholiken des XIX Jahrhund. 1901, i w. innych. Nadto wiele tłumaczył z obcych języków żywotów Świętych i wyborowych dzieł ascetycznych. (Por Keiters. Katholisch. Literaturkalender. Essen 1902, 16-o, str. 105-106).

Hansiz Marek zasłużony w historyi narodu niemieckiego jezuita, ur. w r. 1683 w Völkelmarkt, przyjęty do Towa-rzystwa w r. 1698. Przez 4 lata uczył w Gratzu filozofii i teologii moralnej, resztę życia poświęcił studyom nad historya Kła w Niemczech. W Wiedniu, Neustadt, Klagenfurcie i w Rzymie pracował w bibliotekach i skrzetnie zbierał materyały do swej wiekopomnej pracy Germania Sacra (Aug. Vindelicorum 1729). Dzieło to, owoc mrówczej pracy, wykazuje zdrowy krytyczny sąd autora; cel jaki sobie wytknął: "Laudare Deum et Sanctos, viros gloriosos" najzupeł-niej osiągnął. Dzieło to napisał za radą uczonego Bernarda Gentiloti. H. + w Wiedniu w r. 1766. Z innych dzieł H-a zasługują na wzmiankę: Modesti Taubengall Apologeticus Adversus Umbras Oratii Melliti etc. Pragae 1723. in 8-0; Illustratio Apologetica Prodromi Episcopatus Ratisbonensis etc. Viennae 4755, 4-0; Analecta seu Collectanea R. P. Marci... pro historia mienić należy m. i.: Fasti Campillien-Carinthiae concinnanda. Opus posthumum. Pars I. B. m. 1782, str. 199; je opactwa, a zarazem ksiażat batenber-Pars I i II. Norimbergae 1793, 8.0, i inne. Oprócz tego H. zostawił 18 tomów manuskryptów odnoszących się prawie wyłącznie do historyi Kła w Niemczech. Biblioteka cesarska w Wiedniu posiada 13 tomów tych MSS. (Por. Sommervogel, Bibl. de la Comp. Bruxelles 1893, 4-o, t. IV, k. 74-77; Stang, Historiogr. ecclesiastica. Frieb. Brisg. 1897, 12-o, str. 183; Hurter, Nomencl. liter. 8-o, t. III).

X. J. N.

Hansjakob Henryk ks. dr. filozofii ur. w r. 1837 w Haslach, autor wielu dzieł literacko-społecznych. Napisał m. i. Die Grafen von Freiburg. 1867; ur. w r. 1812 w Pradze, uczył się od

Kirschen. 1888; wyd. 5-te 1904; Dürre Blätter. 1889—90, 2 tomy; wyd. 3-ie 1895; Jesus von Nazareth. Predigten. 1892, wvd. 2-ie: Wahre Kirche Jesu. Predigten. 1897, 2 wyd.; Toleranz und Intoleranz. Predigten. 1899, wyd. 2-ie; Messopfer, Beicht-u. Kommunion. Predigten. 1897, wyd. 2-ie; Wunden unserer Zeit. Predigten. 1897, wyd. 2-ie; St. Maria. Predigten. 1897, wyd. 2-ie; Unsere Volkstrachten. 1893; wyd. 4-te, 1896; Im Paradies. Tagebuchll. 1897; Kanzelvorträge. 1898; wyd. 2-ie 1903; Abendlaüten. 1899, 3 wyd.; In den Karthause. 1900, wyd. 3-ie; Der heil. Geist. Predigten. 1900; Der Sozialdemokrat kommt. 1900, wyd. 17-te; Zeit und Kirche. Freiburg 1904, i inne. (Por. Keiters, Katholisch Literaturkalender. 1902, 16-o, str. 106; Heimbucher, Bibliothek des Priesters. Regenb. 1904,

Hanthaler Chryzostom, bibliotekarz i archiwaryusz opactwa Cystersów Lilienfeld w dolnej Austryi, wielce zasłużony ok. dawniejszej historyi Austryi, ojczystej dyplomatyki i numizmatyki, ur. w Marenbach 14 stycz, 1690 r., wstąpił do klasztoru 1717 r. † w Lilienfeld 2 wrześ. 1754. Z jego 49 dzieł, dotycząses, Linz 1730—1745 r., zawierają dzieskich. Płyty rysunkowe do ostatnich dwóch tomów odnalezione zostały zna-cznie później, i wraz z niemi powtórnego wydania dokonał bp. Pyrker z Erlangen w Wiedniu 1818 r. Z wdzięczności dla dobrodziejów klasztoru napisał H. Grata pro gratiis etc. 3 t. Linz 1744 i 1748 r. Z zakresu numizmatyki wydał Exercitationes faciles de nummis veterum pro tyronibus. Norimb. et Vindob. 1735-1753. (Por. Oester. Nationalencykl. Wien 1838; Wattenbach. Deutschl. Geschichts-Quellen, II, 474).

Hanusz Ignacy Józet, filozof czeski,

r. 1831 w klasztorze premonstrateńskim | w Strachowie filozofiii i teologii, w Pradze-prawa, w r. 1835 został adjunktem w uniwers. wiedeńskim, w 1838 r. prof. filozofii we Lwowie, w 1847 r.—w Olomuńcu. Był po rewolucyi lutowej współredaktorem, a następnie i rodaktorem "Dziennika Ołomunieckiego," w r. 1849 został powolany na katedrę filozofii do Pragi, w 1860 r. został bibliotekarzem przy uniw. tamże i tu † w r. 1869. Napisal: Die Wissenschaft des slavischen Mythus. Lemberg 1842; Hand-buch der philosoph. Ethik, tamże 1846; Grundzüge eines Handbuchs der Metaphysik, tamže 1846; Handb. der Erfahrungsseelenlehre. Olmütz 1849, wyd. 3-ie; Handbuch der Logik. 1849, 2 wyd.; Geschichte der Philosophie von ihren Uranfängen bis unter Justinian. Olmütž 1849; Literatur des slav. u. deutsch. Sprichwörterwe-Prag. 1853; Zur Literatur u. Gesch. der slav. Sprachen in Deutschland. Wien 1858; Zur Glagolicafrage. Wien 1858; Das Schriftwesen u. Schriftthum der böhm sloven. Völkerstamme etc. 1867; Quellenkunde u. Bibliogr. der böhm.--slov. Literaturgeschichte v. J.1348-1862. Prag 1868, i w. in. dzieł i artyk, treści przeważnie archeologicznej i literackiej. (Por. Schäfler, Handl. der kath. Theologie. Regensb. 1883, t. II, 8-o, str. 240).

X. J. N.

Hanxleden Jan Ernest T. J., ur. w Ostercapell pod Osnabrückiem w roku 1681, wstąpił do zakonu w 1699. Udał się jako misyonarz do Malabaru i † w r. 1732 w Pashur albo Palur; pochowany w kle w Paxule. O. H. należy się zasługa usunięcia nieprzezwyciężonych do jego czasów, dla europejczyków, trudności języka sanskryckiego; on to bowiem przy pomocy braminów i dzieł, które pozostawił w rękopisach, doszedł do niebywałej biegłości w języku mala-barskim i sanskryckim. Pozostały po nim pisma: Grammatica Granthamatica. 8-o, str. 50; Dictionarium Malabarico-Lusitanum. 4-to, kart 140; Dictionarium Samscredamico-Lusitanum etc. fol.; GrammaticaMalaba-

te znajdują się w Bibl. Propagandy w Rzymie. (Por. Sommervogel, Bibl. de la Comp. Bruxelles 1893, 4-to, t. II, k. 80-82). X. J. N.

Hap Kacper, bp sufragan poznański, żył w XVII w., ur. w 1563, był drem teologii i obojga praw; następnie archidyakonem, w r. 1615 bpem sufraganem poznańskim i bpem enneńskim. † w r. 1619.

Haphtara. Jest to ustep z Proroków odczytywany przez Żydów w synagodze w sabat, po odczytaniu wyjątku z Pentateuchu nazywanego Parascha. H. nazywają Zydzi Ksiegę Jozuego, Sedziów, dwie Ksiegi Samuela i dwie Królewskie, Izaijasza, Jeremjasza, Ezechiela i 12 proroków mniejszych. H. jest poniekąd komentarzem na Paraschę. Pod względem etymologicznym H. oznacza według jednych: zaprzestanie, zakończenie, koniec, ponieważ H-a kończy się publiczne czytanie słowa Bożego; albo też, i to prawdopodobniej, wedlug etymologii wyrazu, jak twierdzą inni: odesťanie, rozpuszczenie, gdyż po skończeniu tego czytania lud rozpusz-czano do domów. (Por. Eliasz Levita, Tischbi; D. Guarin, Grammatica hebraica et chaldaica, t. II, etr. 437 i nast., gdzie są obszernie traktowane różne kwestye odnoszące się do H. oraz spis każdej z nich w zestawieniu z odnośna Parascha).

Happel Otton ks., dr. teologii, kaznodzieja i nauczyciel religii w Kitzingena, ur. w r. 1866 w Wüstensachsen. (prow. Hessen-Nassau), napisal: Katholisches und protestant. Christenthum etc. Würzburg 1898; Der Prophet Habackuk erkl. Tamże 1900; Der Psalm Nahum kritisch unters. Tamże 1900 r.; Das Buch des Prodheten Nahum erkl. Tamże 1902. (Por. Keiters, Katholischer Literaturkalender. Essen 1902, 16-0, str. 106; Heimbucher, Bibl. des Priesters. Regensb. 1904, 8-0, str. 76 i 147).

tica. 8-0, str. 50; Dictionarium Malabarico-Lusitanum. 4-to, kart 140; Dictionarium Samscredamico-Lusitanum. 4-to, kart 140; Dictionarium Samscredamico-Lusitanum etc. fol.; GrammaticaMalabarico-Lusitana; De tristitia B. M. V. carmen; Hymnus Ave Maris Stella 31—32; XII, 4—5; XXVII, 43; XXVIII, metro Malabarico, i w. in. Manuskrypty 10; XXLX, 4). Do Haran przybył i

ham, gdy szedł z Ur Chald. do Chanaan. W Haran zamieszkał Nachor brat Abrahama. (Gen. XXIV, 10); tam szukał u swych krewnych schronienia, Jakób przed zemstą Ezawa. (Gen. XXVIII, 10; XXLX, 4); Ze względu na wygodną pozycyę — było na trakcie który prowadzi z Chaldei do Syryi i Palestyny — nad rzeczką Belikh, która wpada do Eufratu-Haran bylo ważnym punktem handlowym. (Ezech. XXVII, 23). Jakiś czas ta kraina należala do Abgara króla, którego stolica byla w Edesie. Stale Haran-kraina była pod panowaniem Babilonu. Mieszkańcy Haran używali języka aramejskiego, czcili bóstwa aramejskie, z których najsławniejsze — bogini księżyca — Ur Kasdim. W Haran zginał Crassus zwyciężony i zabity przez Partów. (Plinius, H. N., w 25; Por. D. Chwalson, Die Ssabien und der Ssabismus, S. Petersbourg, t. I, p. 301-471; Ritter, Erdkunde XI, 291; Fr. Vigouroux, La Bible et les découvertes modernes, ed. 6, t. I, p. 447 cs.; Diction. de la B, t. III, p. 424-427; E. Sachau, Reise im Syrien und Mesopotamien, 1883, p. 217; J. Döller, Geogr. u. Etnogr. Studien zu III-IV Buche die Könige, 1904, p. 307—310; H gen, Lexicon Bibl. t. II, p. 454—455. 2) Haran-syn Kaleba, urodzony z Efy, nalożnicy. (I Par. II, 46).

Harasiewicz Michał ks., oficyał kapituly grecko-katolickisj we Lwowie, żył w XIX w., napisal Annales ecclesiae ruthenae ad dioeceses ruthenas Leopoliensem, Premisliensem et Chelmensem. Leopoli 1863; Berichtigung der Umrisse zu einer Geschichte der Ruthenen, odb. z "Neues Archiv f. Geschichte," Wien, 1835, (Por. Finkel, Bibliogr. hist. polsk. Kraków 1906, 8-a).

Harbour Grace—bpstwo w Nowej Ziemi (New Foundland) — dioec. Portus Gratiae. W 1713 r. Anglicy zdobyli Nową Ziemie; pod względem kościelnym została wtedy poddaną wikaryuszowi a-postolskiemu w Londynie; 1784 r. dekretem Kongr. de Propaganda Fide erygowano tu prefekturę apostolska; 1795 r. – Wikaryat apostolski, a w 1847 r. bpstwo Saint-John. Wreszcie 1856 r.

tam się zatrzymał na jakiś czas Abra- | bpstwo Harbour Grace, suffragania arcybpa St. John. Do dvecezvi H-r Grace należy cześć północna Nowej ziemi i część Labradoru. W 1906 r. liczono tu 32 tys. wiernych, 22 kapłanów świeckich, 54 kościoły, 85 stacyi misyjnych, 90 szkół katolickich, 2 zgromadzenia zakonne żeńskie. (Por. Cath. Dir.; Milw. 1906, II, 129; Werner, Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890, p. 247-248; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1905, t. I, k. 1849).

> Harcoët Marya de, wybitna powieściopisarka francuska w duchu chijańskim, ur. w r. 1855 w Brest, córka uczonego hydrografa, znana nietylko z utworów pióra ale i z czynów chijańskich, prawdziwa bretonka, gorąco przywiązana do wiary katolickiej. Powieści swe i nowele pisze przeważnie dla wieku młodocianego; celniejsze z nich sa: L'Orphelin de Rochnivelen; La banque Hoffelman; L'epreuve de Paul; Une femme forte; Les pupilles de Madeleine; La boîte aux lettres de l'Enfant-Jésus; Le serment de Marcelle, i inne. Pisuje też nowelki do czasopisma dla dzieci "La Poupée modèle." (Por. Bethleem, Romans à lire etc. Cambrai. 1906, 12-o, str. 309).

Hardenberg Albert, predykant protestancki, apostata XVI w. Właściwie zwał się Rizaeus, pochodził z miasta Hardenbergu (w Hollandyi), ur. prawdopodobnie w 1510 r., nauki odbył w Groningen: w uniwers, w Lowanium i Moguncyi, gdzie został drem teologii w 1537 r. (czy też 1539). W tym czasie H-g zapoznał się z naszym Janem Łaskim i podzielał z nim poglady Zwingliusza. W 1542 r. Melanchton powolal H-a do Wittembergi, umieścił na dworze arcybpa kolońskiego, Hermana von Wied, jako pomocnika w dziele reformacyi. H-g przebywał tu od 1544— 1547 r., był przy boku Hermanna von Wied na sejmie w Spirze (1544 r.) i w Wormacyi (1545 r.), a w 1547 r. został H-g głównym predykantem w Bremie. W tym czasie w Bremie wybuchły spory między zwolennikami t. zw. staroluteranizmu i stronnikami Melanchtona; w duchu staroluterskim Timann ogłosił dz. Farrago sententiarum consentiz części dyecezyi St. John powstało entium in vera et catholica doctrina

Zwingliusza, zbijał ubikwistyczne poglady Timanna, czyli naukę o wszechobecności ciała Chrystusowego, przez co luterscy teologowie chcieli wytlumaczyć obecność Chrystusa Pana w Najśw. Sa-Gdy zaś Timmann zyskał kramencie. większość zwolenników w Bremie, H-g musiał uciekać z miasta (1561 r.), jakiś czas spędził pod Oldenburgiem i tu pi-sał dzieła. W 1565 r. został pastorem w Sengwarden, w 1567 r. przeszedł na toż stanowisko do Emden i tu † 1574 r. (Por. Gerdes, Hist. motuum eccl. in civitate Bremensi, Groning. et Brem., 1756; art. Waltego w Riednera, Zeitsch. für histor. Theol., 1864, 3...; Spiegel, A. Rizaeus Hardenberg, Bremen, 1869; tegoż w Hilgenfelda, Zeitschr. für wissenschaft. Theologie, XII, 1869, 85...; XXIII, 1880, 301...; Herzog-Hauk, Realencykl. für prot. Theol..., Leipzig, VII, k. 408...; W. W. t. V, k. 1500-1501; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1907, t. I, k. 1849).

Harding Stefan trzeci opat w Citeaux, pochodził ze znakomitej rodziny angielskiej; w młodości wstąpił do słuźby wojskowej, następnie odbył podróż do Rzymu i wstąpił do klasztoru Benedyktynów St. Claude de Joux; zostawszy opatem w Béze, odnowił w tym klasztorze karność zakonną. Toż samo uczynił i w Citeaux, gdzie został w r. 1109 opatem po śmierci Alberika. Godność tę piastował do śmierci w r. 1134. H. położył wielkie zasługi około podniesienia życia zakonnego Cystersów. Oprócz różnych zbawiennych zarządzeń i zwyczajów zaprowadzonych, za jego rządów ustaliła się praktyka Komunii św. pod dwiema postaciami, który to zwyczaj zachował się w Citeaux do XV w. stale, gdy w innych opactwach cysterskich zachowywany był tylko, w niektóre święta, H. wprowadził też zwyczaj noszenia czarnego paska, który miał otrzy-mać od N. M. Panny. Praktyce tej zawdzięczał zakon wielką liczbę nowicyuszów, pociągniętych do zgromadzenia zakonnego wielką liczbą łask duchownych, przywiązanych do tej praktyki pobożnej. (ob. art. Cystersi). H. uważany jest w zakonie Cystersów za Swietego. (Por. Schäffer, Handlex. der Blanc, Dictionn. univ. de la Pensée.

de coena Domini, H-g jako zwolennik | kath. Theologie. 1883, 8-o, t. II, str. 241; Dalgairns, Der hl. St. H. Mainz 1862).

> Hardouin Jan, uczony jezuita, ur. w r. 1646 w Quimper, wstąpił do zakonu w 1660, uczył klasyków i retoryki i przez 15 lat teologii pozytywnej, † w r. 1729 w Paryżu. Był znawcą języków, historyi, numizmatyki; zresztą prawie wszystkie dziedziny wiedzy nie były mu obce, przytem jednak był to umysł paradoksalny; grzeszył hyperkrytycyzmem, który oburzał i ściagał na niego słuszne niezadowolenie i wywoływał polemiki, z których wprawdzie wychodził zwycięsko, niemniej przeto budził niesmak swymi apodyktycznymi sadami, i tak np. utrzymywał, że cała historya starożytna została ułożona w XIII w., że Eneida nie była utworem Wirgiliusza i t. d. W piśmie Athei detecti utrzymywał, że Platon i inne starożytne ówczesne sławne osobistości byli ateuszami. Nawet występował pko niektórym uczo-nym Towarzystwa Jezusowego, posadzajac ich w dziele Reflexions importantes o kartezyanizm. Z pism H-a naczelne miejsce zajmuje pomnikowa praca Conciliorum collectio regia maxima seu Acta Conciliorum et epistolae decretales ac constitutiones summorum pontificum. Parisiis 1675—1715, 12 vol. in fol., zawierająca zbiór koncyliów od r. 1714. Prace te prowadzi w dalszym ciągu Collectio Lacensis. Z prac historyczno - numizmatycznych cenne są: Nummi antiqui populorum et urbium. Parisiis 1684; Chronologiae ex nummis antiquis restitutae. Tamże 1696; Chronol. V. T. ad oulg. versionem exacta et nummis antiq. illustrata. Tamże 1697. Oprócz tego opracował i uwagami wzbogacił cenne wydanie Historia naturalis Plinjusza starszego: Petavii opus de doctrina temporum etc. Antverpia 1705; Chrysost. epist. ad Caesarium monachum. Parisiis 1689, i inne. Po jego śmierci wyszły: Opera varia. Amstelod. 1763; Comment. in N. T., tamže 1742; Prolegomena ad censuram script. vet. Londini 1766. Zbiór prac H-a wyszedł p. t. Opera selecta. Amstelodami 1709-19. (Por. Schäfler, Handl. der kath. Theol. 8-o, t. I, str. 241-242;

Bibl. de la Comp. t. IV, k. 84 i nast.). X. J. N.

Hardy Edmund dr., katolicki historyk i filozof, znawca literatury buddyjskiej, ur. w r. 1852 w Moguncyi, † w r. 1904 w Bonn. Studya teologiczne odbywał w Moguncyi, w Heppenheim, filozoficzne w Heidelbergu i Berlinie. W r. 1886 został prywatnym docentem, a później i profesorem filozofii we Fryburgu badeńskim, w r. 1894 profesorem nauki o religiach we Fryburgu szwajcarskim, następnie prywatnym docentem w Würcburgu i wreszcie od roku 1903 w Bonn. Napisal: Ozanam: 1878; Hamlet, eine Studie. 1881; Schliemann und seine Entdeckungen. 1882; Allgem. vergl. Religionswissensch. 1887; Der Buddhismus. 1890; Die vedisch-brahmunische Periode der Religion des alten Indiens. 1893; Paramatthadipani, being Dhammapala's Commentary on the Petavatthu. 1894; The Auguttara-Ni-kaya. cz. III, V. 1898-900; Indische Religionsgesch. 1898; Dhammapala's Commentary on the Vimanavathu. 1901; König Asoka. 1991; Nettipakarana. 190; Buddha. 1903, i w. in. H. przyczynił się też do założenia w r. 1898 czasopisma "Archiv für Religionswissenschaften" do którego pisywał uczone rozprawy. (Por. De Gubernatis, Dictionnaire internat. des Ecrivains du jour. Florence 1890, 4-o, t. II, str. 1143; Keiters, Katholisch Literaturkalender. Essen 1902, 16-o, str. 107; Buchberger, *Kirchliches Handle-xik*. München 1907, 4-o, t. I. kol. 1850). *X. J. N.* 

Harfa ob. Arfa.

Hariger ob. Heriger.

Haringen Michał, redemptorysta niemiecki, † w r. 1887, pisarz teologii pastoralnej. Z dzieł ważniejsze są: Leben des ehrw. Dieners Gottes Clemens Maria Hofbauer etc. Wien. 1878; Die Verwaltung des Bussacramentes. Regensburg 1851, wyd. 2-ie; Das h. Sacrament der Ehe. Tamże 1854, dzieło praktyczne i bardzo użyteczne. Oprócz tego opracował nowe wydanie teologii moralnej św. Alfonsa Liguori'ego p. t. Theologia moralis S. Al- niezwyklej erudycyi, nazywany przez

4-o, str. 1339; Sommervogel, | phonsi. Ratisbonae 1879, 8 vol. in 8-o. W dziełach swych zaprowadził H. system znaków graficznych, którymi oznaczal stopień powagi różnych autorów piszacych w kwestyach moralnych, tak, że na pierwszy rzut oka łatwo się czytelnikowi oryentować w ocenie przyta-czanych przez autora zdań i opinii. Bund. Catalogus auctorum. Rothomagi 1900, str. 73; Hurter, No-menclator literarius theologiae. Oeniponte. 1895, 8-o, t. III, k. 1449).

> Harkavy Albert (Abraham Jakowlewicz) oryentalista rosyjski, dr. filozofii, bibliotekarz biblioteki cesarskiej w Petersburgu, radca stanu, członek korespondent Akademii historycznej królewskiej w Madrycie i t. d., ur. w r. 1839 w Nowogródku (na Litwie). Studya odbywał w Wilnie i Petersburgu, następnie wysłany został kosztem rządu za granicę w celu przygotowania się do nauczania historyi narodów semickich. Po powrocie w r. 1870 H. został mianowany profesorem w uniw., lecz po 2 lasach opuścił to stanowisko i przeszedł do Biblioteki cesarskiej na bibliotekarza. Z licznych prac naukowych wymienić należy La langue des Juifs en Russie. 1866; Notices historiques et geographiques, tireés des sources russes et hébraiques. 1866-89; Essai sur les mots égyptiens de la Bible. 1870; Essai sur les mots assyriens de la S. Ecriture. 1870; Sur l'origine des noms Sem, Cham et Japhet. 1872; The collection of Samaritan Mss. at. St. Petersburg. 1875. Catalog der samaritanischen Handschriften in St. Petersburg. 1775; Notices biographiques sur Halevi, Samuel Ibn—Nagdilah et Saadiah Gaon. 1881—87; Neuaufgefundene Bibelhandschriften. 1884; Additions à l'histoire des Juifs de M. Graetz. 1883-86, i w. inn. dzieł i artykułów w czasopismach naukowych rosyjskich, niemieckich i hebrajskich. (Por. De Gubernatis, Diction. int. des Ecrivains du jour. Florence. 1890, 4-o, t. II, str. 1144). X. J. N.

> Harlaeus Franciszek, dr. Sorbony, opat klasztoru św. Wiktora, koadyutor krdla de Joyosa, a później jego następ-ca na stolicy bpiej (1586—1653), maż

wsp6lczesnych "bibliotheca vivens," przytem niezwykłej roztropności i gorliwości aplskiej pasterz. Na grobie jego w mau-zoleum królewskiem w Ambazyi taki położono dwuwiersz: "Doctrina praestans, cathedrae sacra jura tuetur, Verbo pascit oves et scriptis fulminat hostem!" Z pism H-a zasługują na uwagę: Apologia Evangelii pro catholicis. Lutetiae 1625, in fol.; Observationes hi storicae et theologicae in epistolam ad Romanos. 1641, in 4-o; Statuta synodalia. Rothomagi 1647, in 8-o; Apparatus ad provinciale concilium. Paristis 1651, in 4-o; De rebus Ecclesiae earumque regimine ac origine. Parisiis 1645, in folio. (Por. Bund, Catalogus auctorum. Rothomagi 1900, 8-0, str. 74). X. J. N.

Harlay nazwisko kilku książąt Kła we Francyi.

- Achilles bp St. Malo, ur. 1581 r. w Paryżu, był pierwiastkowo prawnikiem, wojskowym, a za Maryi de Medicis poslem w Knstpolu, gdzie troskliwa roztaczał opiekę nad zamieszkującemi w Pera chijanami, W 1619 r. poświęcił się stanowi duchownemu i został kapelanem królowej angielskiej, w r. 1626 powrócił do Francyi, a spełniwszy kilka misyj dyplomatycznych, w r. 1631 został bpem w St. Malo, gdzie całą duszą poświęcił się pracy nad dyecezya, † 20 list. 1646 r. Podezas pobytu w Knstpolu nabył b. cenne rękopisy Biblii w języku hebrajskim, syryjskim, arabskim i chaldejskim, oraz Pentateuch samarytański, które ofiarował bibliotece Oratorium w Paryžu. (Por. Gallia christ. XIV, 1014 i nst.).
- 2. Franciszek, arbp w Rouen ur. 1585 w Paryżu. Zostawszy arbpem 1616, otworzył we własnym pałacu szkołe, a w zamku Gaillon drukarnię. Zwołał on dwukrotnie synod prowincyonalny, który wszakże nie doszedł do skutku, z powodu opozycyi parlamentu w Rouen. † 22 maja 1653 r. Gaillon. Z pośród jego pism, które wprawdzie świadczą o glębokiej uczoności, ale zarazem grzeszą niejasnością, wyróżnić należy Catéchisme des Controverses 1611. (Por. Pommeray, Hist. de archio. de Rouen, Rouen 1667; Gallia christ. XI, 107 i nst.).

z dyec. Rouen do Assemblée du clergé, zwrócił na siebie uwagę swoim taktem zezwoleniem królowe Za i rozumem. stryj rezygnował na niego arbpstwo 1651 r., którem zarządzał przez 17 lat, z wielką gorliwością i poświęceniem. W r. 1670 powołany został na stolicę paryską. Niestety, tutaj pragnąc pozyskać łaski Ludwika XIV uchybiał swojej godności bpiej, popierając roszczenia króla pko Stolicy aplskiej, zwłaszcza w sprawie Regale. H. był duszą zgromadzenia w 1682 i glową prałatów, którzy oznajmili: "Le p: pe nous a poussé, il s'en repen-Ambitne nadzieje arbpa na godności świeckie spełzły na niczem, natomiast król powierzył mu władze nad klasztorami. Rozwinał on tutaj raczej świecką sprężystość administracyjną niż dbałość o karność kiną. Jakkolwiek współczesne pamiętniki, zwłaszcza pani de Sevigné, zawierają wiele przesady co do rozpustnego życia arbpa, nie mniej nie był on wolny od poważnych zarzu-tów; świadczy o tem list Fenelona do Ludwika XIV (Corresp. de Fenelon Paris 1827, II, 341). Zewnętrzne w-zakże obowiązki swoje wypełniał ściśle, dbal o karność i zachowanie przepisów kano-nicznych wśród swego kleru. Na jego rozkaz dokonano rewizyi starego brewiarza paryskiego i poprawiono go pod wieloma względami, aczkolwiek nie zupełnie, co później odbiło się na galikańskich książkach liturgicznych. H. † na-ple 6 sierp. 1695 r. (Por. Legendre Eloge de Francois de Harlay. Paris 1695; tenże, De vita Franc. d. H. libr. VI, Paris 1720). (Ch.). Harless Gotlieb Krzysztof Adolf, teo log protestancki, ur. w r. 1806 w Norymberdze, studya wyższe odbywał w Erlangen, gdzie studyował filologie i teologię, habilitował się w r. 1828 w Er-

3. Franciszek de Harlay-Chanvallon arbp Paryża, bratanek poprze-

dniego, ur. w r. 1625, wielkich zdolności, jako młody kaplan będąc deputowanym

Harless Gotlieb Krzysztof Adolf, teolog protestancki, ur. w r. 1806 w Norymberdze, studya wyższe odbywał w Erlangen, gdzie studyował filologie i teologie, habilitował się w r. 1828 w Erlangen, jako docent filozofii, był nauczycielem religii, historyi i hebrajskiego oraz asystentem w wyższych klasach gimnazyum w Erlangen; w r. 1830 został docentem teologii przy uniwersytecie, a w r. 1834 profesorem teologii, w 1836 r. zwyczajnym profesorem i kaznodzieje uniwersyteckim. W roku 1838 założył

wraz z innymi czasopismo "Zeitschrift ki i działalności ks. Pottier'a, działacza für Protestantismus und Kirche." Następnie zajmował różne zaszczytne stanowiska; w r. 1852 wezwany przez króla Maksymiliana do Bawaryi, został prezesem królewskiego protestanckiego konsystorza. Gorliwy wyznawca protestantyzmu pozytywnego, dał się również poznać jako wybitny kaznodzieja. † w r. 1879. Z dzieł H. celniejsze sa: De malo ejusque origine. Erlangen 1828: De fide et revelatione. Norimb. 1830 r.; Die kritische Bearbeitung des Le-bens Jesu von Strauss nach ihrem wisschenschaftlichen Werte beleuchtet. Erlangen 1837; De supernaturalismo gentilium. Tamže 1737 r.; Theologi-sche Encyklopädie und Methodologie Nürnb. 1737; Christliche Ethik. Stuttg. 1946; Kirche und Amt nach luther. Lehre. Tamže 1853; Das Buch von den ägyptischen Mysterien. München 1858; wraz z Harnack'iem: Die religiös.-kircht. Bedeutung der reinen Lehre von den Gnadenmitteln. Erlangen 1869, i w. in. (Por. Schäfler, Handlexikon der kath. Theologie Regens. 1883, 8 o, t. II, str. 243). X. J. N.

Harlez Karol de mgr., orientalista belgijski, profesor uniwers. w Lowanium, ur. w r. 1832 w Liége, pierwiastkowo poświecił się nauce prawa, później jednak, otrzymawszy doktorat i zostawszy kapłanem, oddał się nauce języków wschodnich i wkrótce zasłynął jako znawca tychże i powaga w rzeczach tyczących sie historyi religij. Jego rozprawa o naturze i pożytku studyów nad religiami czytana w "Parlamencie religij" w czasie wystawy w" Chicago w r. 1893 zrobiła wielkie wrażenie. Z powagą specyalisty i znawcy swego przedmiotu występował zawsze w obronie tez chrześcijańskich o poczatku religii, o monoteizmie pierwotnym, o niższości religij falszywych itd. Występował też w imię zasad chijańskich, oparty na danych naukowych, pko Albertowi Reville i dowiódł, że Chińczycy pierwotni byli monoteistami; zwalczał teorye Jacolliota w książce Védisme, brahmanisme et christianis me. (Bruxelles, Société gén. de libr. cath. 1890, in 12-o). Brai też czynny udział w ruchu socyalnym i wraz z prof. Croix i t. d., w czem dzielnie dopoma-

spolecznego. Z licznych dzieł H-a zasługują na wzmiankę: przekład ksiegi świetej czcicieli Zoroastra Avesty p. t. Avesta, livre sacré des sectateurs de Zoroastre. Liège 1875—8, 3 vol. in 8-o; Grammaire pratique de la langue sanscrite. Louvain, Peeters, 1878, in 8-o; Manuel de la langue dé l'Avesta: Grammaire, anthologie, lexique. Tamze 1879, 8-o; De l'exegèse et de correction des textes avestiques. Tamže 1883, 8-o; L'Ecole philosophique moderne de la Chine etc. Tamze. Soc. belge de libr. 1891, 4-o; Les Réligions de la Chine. Leipzig, Gérhard, 1892, in 8 o; Le livre des esprits et des immortels, essai de mythologie chinoise etc Bruxelles, Hayez, 1893, in 4-o; La Religion et les cerémonies impériales de la Chine moderne etc. Tamze 1895, in 4-o: Essai d'anthropologie chinoise. Tamże 1897, in 8-o; wiele też przetłumaczył i komentarzami opatrzył ksiąg chińskich. Był założycielem czasopisma "Museon" i współpracownikiem czasopisma "Université catholique," "Annales du Musée Gui-met" i t. d. W r. 1896 obchodził H. jubileusz 25-io lecia swej pracy profesorskiej w uniwers. lowańskim. Z tej okazyi ofiarowano mu zbiór prac uczonych, wydanych w książce p. t. Recueil de travaux d'erudition offert à Mgr. Charles de Harlez etc. Leyde, Brill. 1896, in 4-o. H. † w r. 1899, (Por. Blanc, *Hist. de la Phil* t. III, str. 198 i nst.; Tenže, Dict de la Philosophie. 1907, 4-o, k. 622; Tenże. Répertoire bibliogr. 1902). X. J. N.

Harmel Leon, socyolog katolicki i działacz społeczny, ur. w r. 1828 w Warmeneville. Polożył wielkie zasługi około zjednoczenia wszystkich przyjaciół ludu na gruncie chijańskim i ześrodkowania działalności patronów katolickich i wszystkich w ogóle ludzi dobrej woli pracujących nad reformą społeczną. W tym celu rozwinał energiczna działalność, biorąc udział we wszystkich kongresach ludowych, robotniczych w Reims i gdzieindziej, tercyarzy franciszkańskich, kongresach zwołanych p. n. La Godfrydem Kurth'em bronil gorąco nau- gał mu działacz społeczny i wydawca

dzienników katolickich Féron - Vrau. świat składa się z monad czyli pro-Praktyczny wyraz swych prac społecznych dał we wzorowej fabryce założonej w Val-des-Bois, pod Reims, która jest typowym przykładem zjednoczenia patrona z robotnikami, kapitalu z praca. Nie brakło H-i i przeciwników swej działalności i idei socyalnych i ekonomicznych, które jednak zwyciężył, wsparty i zachęcony kilkakrotnie powagą St<sup>\*</sup> Aplskiej; Leon XIII po ojcowsku do wytrwania na obranej drodze go zachecał i działalność aprobował. Z prac piśmiennych dal H.: Manuel d'une corporation chrétienne. Tours, Mame, wielokrotnie przedrukowany; La Democratie chrétienne, Paris, Rondelet, 1895, in 32 o; Catéchisme du patron élaboré avec le concours d'un grand nombre de théologiens. Reims, impr. Monce, 1889, in 18-o; i w. innych broszur, rozpraw i konferencyj w kwestyach ekonomiczno - społecznych. Blanc, Histoire de la Philosophie. Lyon 1896, 12-o, t. III, str. 532; Tenże, Répertoire bibliogr. des auteurs. Paris 1902, 8-o, str. 194).

X. J. N.

Harmenopulos Konstanty, jurysta grec-ki, ur w Knstplu ok. r. 1320, † ok. r. 1380: był członkiem rady cesarza, Jana Kantakuzena, którego był krewnym. Po swoim ojcu otrzymał urząd kurapalaty; obdarzony przez Jana Paleologa tytulem sebasty, mianowany został następnie prefektem Tessaloniki i wielkim kanclerzem. (Por. Guérin mgr., Dictionnaire des Dictionnaires. Paris, t. V, fol., str. 182).

Harmonia Ewangelii ob. Ewangelii Harmonia.

Harmonia praestabilita czyli hypoteza harmonii naprzód ustanowionej, pochodzi od Leibnitza, za którym poszedl Wielki myśliciel niemiecki widział całą niedorzeczność okazyonalizmu Malebranche'a i jego zwolenníków i postawił nowa hypotezę. Leibnitz zgadza się z Malebranchem w tem, że ani ciało na duszę, ani dusza na ciało nie działa; ale według Malebranché'a wszystkie stworzenia pozbawione są działalności, według L-tza zaś istoty stworzone działać mogą tylko wnętrznie, a nie oddzia-

stych, niezłożonych substancyi, re mając poznanie i pożądanie (perceptio et appetitus) sa w sobie zamkni-Przeto dusza, monada wyższego te. rzedu i ciało, zbiór monad niższych, (Lutoslawski, Seelenmacht, str. 76) działają niezależnie i na siebie nie wpływają, a że między czynnościami ciała i duszy istnieje zgodność, to harmonie te ustanowił P. Bóg z góry. W każdej bowiem monadzie świata jest każda czynność koniecznem następstwem jej poprzedniego stanu. Jeżeli zaś czynności rozmaitych monad zgadzają się, to stąd pochodzi, że Bóg polączyi razem takie monady, których czynności sa z sobą zgodne wzajemnie. Stosuje się to także do ciała i duszy, wchodzących w skład człowieka. Wszystkie czynności duszy wiążą się w szereg, w którym każda poprzednia koniecznie pociąga za sobną następną, a każda następna jest koniecznym skutkiem poprzedniej. Podobny łańcuch stanowia wszystkie ruchy Innemi słowy, jak wszędzie, tak tutaj praesens, wedlug wyrażenia Leibnitza, est gravidum futuro. Lecz P. Bóg najmedrszy wiedział, które dusze, i które ciala z nieskończonej ilości dusz i ciał możliwych spełnia czynności i ruchy zgodne i dlatego takie tylko dusze i takie ciała połączył razem. sza przeto i ciało są w każdym człowieku podobne do dwóch zegarów, wskazujących jednakową godzinę dlatego, że tak dokładnie są zrobione, iż raz nakręcone, chodzą jednakowo, jak długo istnieja. (Por. Systeme nouveau de la nat. § 14; Théodicée, Essai sur la bonte de Dieu p. I, § 62-67; p. II. § 188; p. III, § 291). Zwolennikami tej teoryi byli obok Wolfa, Hansch, Bilfinger i w. i. Natomiast zwalczali hipotezę L-a: Newton, Clarke, Lamy, Foucher, Bayle, a przedewszystkiem O. Fortunat a Brixia O. M. Hypoteza harmonii naprzód ustanowionej 1-o, opiera się na falszywym fundamencie t. j. na systemie monadyzmu i odrzuceniu czynności przechodnich (actio transiens). świat nie składa się z monad i że obok czynności wnętrznych istnieją także przechodnie, wykazują kosmologia i ontologia. 2-o, Sprzeciwia się świadomości. Któż nie doświadczył, jak rozmaitego ływać na zewnątrz siebie. Cały bowiem rodzaju wpływy zewnętrzne oddziaływu-

ją na nasze myśli, pragnienia i ruchy? | chrześcijańskiej. Pismo uważali za szkoczeniem. Bo jakże z duszy i ciała może powstać jedna osoba, jeżeli dusza i ciało nie wywierają na siebie źadnego wpływu. Z hypotezy L-a wynika na-wet, że dusza i ciało nie potrzebują znajdować się na tem samem miejscu, że pierwsze może być w Krakowie, a drugie w Warszawie; beda one stanowiły jednego człowieka, byle między ich czynnościami panowała harmonia. 4-o, Obala wolną wolę, bo czynności duszy i ciała stanowią dwa oddzielne szeregi, w których każdy akt następny wypływa koniecznie z poprzedniego. 5-o, Prowadzi do idealizmu. Skoro dusza wykonywa swe czynności niezależnie od ciała, skoro otaczające nas przedmioty na nas nie działają i działać nie mogą, przeto nie mamy żadnego dowodu na to, iż naszym spostrzeżeniom odpowiada świat rzeczywisty. 6-o, Prowadzi do bezbożnych konsekwencyj, bo jeżeli wszystkie czynności duszy i ciała są koniecznem nastepstwem: a P. Bog jest przyczyną harmonii z góry ustanowionej, to P. Bogu należałoby przypisać wszystkie grzechy ludzkie. (Por. ks. Dr. Kazimierz Weis, Psychologia, t. IV. Warszawa 1903, str. 27 i 43; ks. Józef Stanisław Adamski, Studyum o duszy ludzkiej. Lwów, 1901, str. 71; D. Mercier, Biblioteka Neo-Scholastyczna. Psychologia, str. 617 n. 228; Til-mannus Pesch S. J., Institutiones Psychologicae, Friburgi, Brisg. 1897; De Maria, Philosophia Peripatetico—Scholastica, Romae 1892, vol. II, p. 475). K. S. G.

Harmoniści, harmonici, sekciarze protestanccy z podkładem pietystyczno-komunistycznym, zwani też rappistami od Jerzego Rappa (ur. 1 list. 1757, um. 7 sierpnia 1847), ubogiego tkacza z Iptingen pod Maulbroun (Wirtembergia), ktory postanowił założyć nowy Kościół, aby odrodzić ducha pierwotnego Chry-styanizmu w wierze i życiu. Nauka jego zbliżona jest do chilijazmu (ob.). Wierzyli w blizki koniec świata, duch był dla nich źródłem wszelkiej prawdy sława jego tak urosła, że wezwano go

3-o, Usuwa substancyalna jedność czlo- dliwe; z Proroków i Apokalypsy wybiewieka. Wprawdzie L. powiada, że du- rali proroctwa dla nich przychylne, dziesza i ciało stanowią jeden osobnik czyli ci nie posyłali do szkół, a przed przy-jedną osobę, atoli teorya jego jest w ra- jęciem komunii sprawowali ucztę milości. żącej sprzeczności z powyższem oświad-Ponieważ rząd występowal przeciwko nim, cześć harmonistów w 1803 roku udaje się do Ameryki pod wodza Rappa. Pozostali w ojczyźnie poczeli głosić surowsze zasady od swych towarzyszy z za oceanu, zaprowadzili celibat, wyrzekali sie miesa. Rapp w Ameryce. wzrastając w środki, zakłada kolonie Harmony, New-Harmony i nakoniec Economy. Narazil na poważne straty materyalne harmonitów i stał się przyczyną niespokoju niejaki Bernard Müller, warchol, znany nad Menem w Offenbachu z tego, że prowadził wystawne życie jako Proli; myślał o założeniu powszechnej monarchii; ucieka, bojąc się skutków wytoczonego mu procesu, do Ameryki, gdzie zamieszkuje w Pittsburgu jako hrabia Maksymiljan de Leon i prorok tysiącietniego królestwa. Rapp przyjmuje przychylnie nowego proroka, który w r. 1833 opuszcza harmonistów. Ci ostatni od czasu śmierci Rappa coraz bardziej chylą się do upadku. (Por. Wagner (1833); Pflüger, Der Grossimperator des 1000 j. Reichs. B. M. J. Müller, Knortz, Die Christl. Kommunist. Kolonie der Rappisten (1892). X. H. P.

> Harms z Claus, pisarz i kaznodzieja luterski, ur. 25 maja 1778 r. w Fahrstedt w Szlezwigu, syn młynarza, po skończeniu szkoły ludowej, został chłopcem mlynarskim, a po śmierci ojca służył za parobka u pewnego włoscianina. Czując nieprzezwyciężony popęd do nauki, wstąpił 1797 r. do szkoły łacińskiej w Meldorf, a w dwa lata później do uniwersytetu w Kielu, gdzie słuchał teologii. Tutaj panował wszechwiadnie racyonalistyczny kierunek, któremu chwilowo ulegi H., lecz po przeczytaniu Schleiermachera "Reden über d. Religion" (Berlin 1899), zerwal z racyonalizmem. Złożywszy egzamina, chwilowo został nauczycielem, w r. zaś 1806 wybrany zostal na dyakona czyli drugiego kaznodzieję w Lunden. Talentem mowniczym i ujmującem obejsciem pozyskał sobie zaufanie członków gminy. W r. 1816

ś. Mikołaja. Tutaj w 300-tnia rocznicę wystapienia Lutra ogłosił pismo p. t. Das sind d. 95 Thesen od. Streitsätze Dr Luthers theuren Andenkens. Kiel 1 u. 2 Aufl. 1817. Z tez tych 1-50 zwrócone są pko zasadom odpadłej od luteranizmu religii rozumu; 51-62 pko zawierającej zasady racyonalistyczne "Altonaer Bibel," aprobowanej przez superintend. Adlera, a wydany przez pastora Funka; 63 -74 pko racyonalistycznym pastorom i takimże rządom kla protest.; 75-95 przeciwko dokonywającej się w Prusach unii Luteranów z Kalwinami. Pojawienie się tego pisma wywołało formalna burze w calych protest. Niemczech, nie mniej utrwaliło stanowisko H-a wśród prawo-wiernych. To też ofiarowano H-owi 1819 r. stanowisko ewangelickiego bpa w Petersburgu, a w r. 1834 zaproszono go na kaznodzieję kla ś. Trójcy w Berlinie. H. odmówił, a natomiast w r. 1835 przyjął obowiązki pastora przy kle ś. Mikołaja w Kielu. Straciwszy prawie wzrok H. złożył w r. 1849 urząd i umarl 1855 r. w Kielu. Protestanci nazywali H. "szlezwigskim ojcem kła,« Byl on niewątpliwie potężną dźwignią zmagającej się z racyonalizmem prawowierności protestanckiej. Spuścizna literacka H-a składa się przeważnie z kazań, modlitewników i moralno-religijnych broszur, które dotąd zachowały wśród protestantów aktualną wartość. (Por. Dr. Claus Harms Lebensbeschr. v. im selber verfassel. Kiel, 2 Aufl. 1851: Baumgarten, Ein Denkmal für A. H. Braunschw. 1855; K. Schneider, Schleiermacher u. Harms, Bielefeld 1865). (Ch.).

Harms Fryderyk, profesor filozofii, ur. wr. 1819 w Kielu, studyował medycynę a następnie filozofję, wr. 1842 habilitował się jako prywatny docent filozofii w Kielu, wr. 1848 został nadzwyczajnym, a w 1858 zwyczajnym profesorem filozofii, wr. 1866 i 67 rektorem uniwersytetu, a w 1873 r. został członkiem akademii w Berlinie. Napisal: Der Antropologismus in der Entwickelung der Philosophie seit Kant. Leipzig 1845; Prolegomena zur Philosophie. Braunschw. 1852; T. G. Fichte. Kiel 1826; Die Philosophie Fichte's Geschichte der altehristl. Litteratur

do Kielu jako archidyakona przy kle ś. Mikołaja. Tutaj w 300-tnia rocznicę ś. Mikołaja. Tutaj w 300-tnia rocznicę zur systematischen Philosophie. Berlin wystapienia Lutra ogłosił pismo p. t. 1868; A. Schopenhauer's Philosophie ze Dr Luthers theuren Andenkens. Kiel 1 u. 2 Aufl. 1817. Z tez tych 1—50 zwrócone są pko zasadom odpadłej od luteranizmu religii rozumu; 51—62 pko zawierającej zasady racyonalistyczne "Altonaer Bibel," aprobowanej przez superintend. Adlera, a wydany przez pastora Funka; 63—74 pko racyonalistycznym pastorom i takimże rządom kła protest.; 75—95 przeciwko dokonywającej się w Prusach unii Luteranów z Kalwinami. Pojawienie się tego X. J. N.

Harnack - nazwisko dwóch teologów protestanckich współczesnych. 1) H-k Teodozyusz, ur. 1817 r. w Petersburgu, był profesorem w Dorpacie od r. 1848 do 1853 r., przeniósł się na profesora do Erlangen (1853-1866), wrócił jednak do Dorpatu i tu od 1866 r. pracował znów na stanowisku profesora. W 1875 r. zrezygnował i † 1889 r. w Dorpacie. H-k pisal też dziela teologiczne, przeważnie zajmował się liturgią luterską. Wydał: Grundbekenntnisse der evang. luth. Kirche (1845); Liturg. Formulare (1872-1874); Praktische Theologie (2 t. 1877...); Luthers Theol., (2 t., 1862-1888); Liturgik und Pastoraltheologie (1889), i in. - 2) H-k Adolf, syn poprzedniego, głośny dziś pisarz racyonalista; ur. 1851 r. w Dorpacie, był od 1876 r. profesorem w Giessen, a od 1885 r. w Marburgu. Rozgłos zyskał jako racyonalista, to też w 1888 r. sprowadzono go na profesora do Berlina, choć usilnie sprzeciwiała się temu Zwierzchność Ewangelicka Duchowna Berlińska. W 1890 r. został H-ck członkiem pruskiej Akademii Nauk. H-ch słynie jako badacz literatury i dziejów starochrześcijańskich. Wydal glosne Lehrbuch der Dogmengeschichte (3 t., 1886-1890; 3 wyd. Tü-bingen, 3 t. 1894-1897); to samo w streszczeniu Dogmengeschichte w cyklu Grundriss der Theolog. Wissenschaften (4 Th., 3 B, Tübingen, 4 wyd., 1905). W pismach tych stronniczo, a wiec niesprawiedliwie ocenia katolicyzm. Z in, wspominamy Das apost, Glaubensbekenntniss (1892, 27 wyd. 1896); bis Eusebius. (3 t. 1893—1904); jest teczna bardzo do historyi Franciszkato raczej historya tekstów, jako wstęp do wydania OO. Kła greckich. Das Wesen des Christentums (1900, 30 tysiae 1902). Na pismo to katolicy odpowiedzieli krytyka w licznych dzielach. U mas pisal o tem prof. M. Straszewski: Najnowsze dzielo Harnacka (Przegląd Powszechny. Kraków, 1901 r.), t. LXX, str. 157... i w osobnej odbitce). Glosne też jest H-a dz. Mission und Ausbreitung des Chistent. in den ersten 3 Jahrh., (1902), omawia-ly je prace katolickie dość liczne. U nas ks. L. Lipke T. J. w dz. Nowe kierunki i idealy przyszłości. (Kraków, 1904, § XI, str. 265 i nast.). Od r. 1882 H-ch wydaje: Texte und Un-ters. zur altchristl. Litt.—dużo też pomieszcza monografij swego pióra. (Por. Herder, Konversations - Lexikon, 3 wyd., tom IV, Freiburg im Breisg., 1905, k. 163). X C. S.

Harney Marcin, dominikanin, ur. w r. 1634 w Amsterdamie, † w r. 1704 w Lowanium, zajmował w zakonie wybitne stanowiska i trudnił się nauczaniem. Jako glęboki teolog zwalczał z mocą jansenizm, którym zarażony był wtedy Ki. w Belgii. Przywiązany do Stolicy św., trzymał się ściśle jej dekretów i rozporządzeń wydawanych w sprawie jansenizmu. Z piem zasługuja na uwagę: Epistola apologetica ad Rev. adm. P. F. Petrum de Alva et Astorya etc. Bruxellis 1664; L'Obeissance raisonable des catholiques des Pays-Bas, par rapport à la lecture de l'Ecriture s. en langue vulgaire etc. Anvers 1686 in 12-o; De Lectione gallicae Translationis Novi Test., Montibus impressa; De saera scriptura linguis rulgaribus legenda rationabile obsequium Belgii catholici. 1692, in 12-o. (Por. Feller, Biogr. génér.; Glaire, Dictionnaire univ. des Sciences. 8-0, r. I, str. 986; Schäfler, Handl. der kath. Theologie. Regensb. 1883, 8 o. t. II, str. 245).

Harold Franciszek, franciszkanin, ur. w Limerick w Irlandyi, † w Rzymie w r. 1685. Był profesorem teologii w Wiedniu, w Pradze i w Rzymie w kolegium św. Izydora. Napisał Epitome Annalium Ordinis Minorum. Coloniae 1658; Romae 1662 i 1737-poży-

now praca; Annalium Ordinis Sera-phici, t. IX; Vita et acta B. Alberti a Sartiano. Lima limata concilis... omnia fere ex hispanica, latine reddita notis et scholis illustrata etc. Romae 1673, in fol. (Por. P. Jean de S. Antoine, Biblioth. univ. Francisc. t. I, str. 391; Salmon, Traité de l'étude des conciles. str. 256 i 615).

Harpesfield (Harpesfeldius) Mikołaj, historyk angiel., był prof. greckiego jęz. w Oxfordzie, a od r. 1554 archidyako-nem w Canterbury. Za królowej Maryi pracował gorliwie nad przywróceniem katolicyzmu, uwieziony natomiast za Elżbiety pod 23 latach † w więzieniu 1582 r. H. napisal Historia anglicana eccles, a primis gentis susceptae fidei incunabulis ad nostra fere tempora deducta, która Ryszard Gibbon wydał w Douai 1622 r. Przeciwko centurvatorom magdeburskim, oraz Foxowi i in. anglikanom opracował wielkie dzieło polemiczne Dialogi sex contra sumponificatus, monasticae vitae, sanctorum, sacrarum imaginum oppugnatores et pseudomartyres. Wydal je Alanus Copus 1566 r. w. Antwerpii. (Por. Anth. a Wood, Athenae Oxonienses London 1813, str. 491).

Harphius Henryk (de la Harpe) ob. Henryk Harpius.

Harris James, filozof i gramatyk angielski, ur. w r. 1709 w Salisbury, † w 1780 w Londynie. Pracowal nad estetyką, etyką, a zwłaszcza nad filozofia Opracował Gramatykę pomowy. wszechną, przełożoną na język francu-ski przez Thurot'a, z rozkazu Dyrektoryatu p. t. Hermès ou Recherche philosophique sur la grammaire universelle. 1751; nadto napisal Argumenty filozoficzne, w których idac śladami wskazanymi przez Arystotelesa w jego "Kategoryach" usiłuje na podstawie pojeć macierzystych i pierwszych pryncypiów ducha ludzkiego dać odprawę materyalizmowi, ateizmowi i fatalizmowi. (Por. Blanc, Dict. de la Philosophie. 1907, 4-o, k. 623).

Harrisburg - bpstwo w St. Zjednoczo nych Ameryki Pln. (dioec. Harrisburgensis). Dyecezya ta powstala z części bostwa Filadelfii w 1868 r., jako suffraczęść stanu Pennsylwanii; w 1906 r. li-czyła 51,547 wiernych, 58 kościołów, 12 misyi; 78 kapłanów świeckich, a 4 zakonnych; 2 zgromadzenia zakonne mę-skie, 11 żeńskich. (Por. Werner S. J., Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890, p. 230; Cath. Dir., Milw., 1906, I, 357—360; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1907. t. I, k. 1854).

Harrison Fryderyk, filozof i przedstawiciel kła pozytywistowskiego w Anglii, ur. w r. 1831. Zasady swe szerzył słowem i piórem. Głosił on filozofję ludzkości, zasadzającą się na moralności i zaparciu się społecznem. Jakkolwiek był zwolennikiem pozytywizmu, odszedł jednak na wielu punktach od nauki Comte'a, a przez to zbliżył się do innych systemów pozytywistowskich. Zachował jednak różne przepisy i ceremonje religijne, a mianowicie kult prywatny i sakramenta pozytywistowskie; dla siebie np. urządził prywatną kaplicę. W r. 1881 Lafitte oglosil H-a duchownym zwierzchnikiem pozytywizmu an-gielskiego. H. napisal Nouveau calen-drier des grands hommes — jest to zbiór zawierający życiorysy 598 typowych postaci ludzkości, jakoby świętych pozytywistowskich. (Por. Elanc. Dic-tionnaire de la phil. Paris 1907, 4-o; Tenze, Histoire de la phil. Paris 1896, t. III, str. 384). X. J. N.

Hart (Hardt), Herman van der, znakomity oryentalista, samodzielny badacz i zbieracz źródeł, odnoszących się do historyi Kościoła. Urodzony w r. 1660 w Melli, miasteczku ówczesnego biskupstwa Osnabrückiego. W r. 1683 broni na uniw. w Jenie rozprawy: "De gemino Judaeorum Messia." Karany za skrajny racyonalizm przez dwór brunszwicki grzywnami, następnie przywrócony do laski, umiera w późnym wieku (1746), jako prorektor uniwersytetu w Helmstadzie. Herman van der Hart należał do najwykształceńszych ludzi swojego czasu. Pozostawił bardzo wiele dzieł, a mianowicie około 300 w najrozmaitszych ga-łęziach wiedzy. Najważniejsze jednak jego dziela należą do dziedziny filologii wschodniej. Do takich należą Brevia

gania metropolii w Filadelfii (ob. art. menta. Helmst. 1691; Syriacae lin-Filadelfia). Dyecezya H.g. zajmuje guae fundamenta, ib. 1694. Zapatrywania jednak jego na pokrewieństwo jezyków wschodnich polegało na falszywych podstawach, przypuszczał on mianowicie, że wszystkie odłamy języków semickich dadzą się wyprowadzić z greckiego. Wieksza zasługe polożył van der Hart przez napisanie wielkiego dziela o soborze w Konstancyi, pod tyt.: Magnum oecumenicum Constantiense concilium de universali ecclesiae reformatione, unione et fide, Francof. et Lips. 1695—1700, w 6 wielkich tomach. Prócz tego napisal: Autographa Lutheri aliorumque celebrium virorum ab anno 1517 usque ad annum 1546, 1eformationis aetatem et historiam illustrantia, 3 voll. Brunsv. et Helmstad. 1690—1693; Historia literaria reformationis, Francof. et Lips. 1717 r.; dziela tego ciąg dalszy w 18 tomach pozostał w rękopisie: Concilium Basileense w 20 tomach, które również nie jest dotad drukowane. X. A. Kw.

Hartenstein Gustaw, filozof, ur. w r. 1808 w Plauen. Po odbyciu studyów uniwersyteckich teologii i filozofii w Lipsku, został prywatnym docentem w r. 1833, w r. 1836 profesorem filozofii w Lipsku; w r. 1859 opuścił katedre profesorska i przeniósł się do Jeny. Byl zwolennikiem szkoly Herbarta. Napisał: De Archyte Tarentini fragmentis philosophicis. Lipsiae 1833; De philo-sophiae methodo logicae legibus adstringenda etc. Tamže 1835; Die Probleme und Grundelehren der allgemeinen Metaphysik. Tamże 1836 r.; Ueber die neusten Darstellungen und Beurtheilungen der Herbart'schen Philosophie. Tamże 1838 r.; De psychologiae vulgaris origine ab Aristotele repetenda. Tamže 1840 r.; Die Grundbegriffe der ethischen Wissenschaften. Tamże 1843 r.; De materiae apud Leibnitium notione etc. Tamže 1846 r.; Darstellung der Rechtsphilosophie des Hugo Grotius. Tamże 1850 r.; De notione juris et civitatis, quas B. Spinoza et Th. Hobbes, proponunt etc. Tamże 1856 r.; Ueber Locke's Lehre von der menschlichen Erkenntniss in Vergleichung mit Leibniz, Kritik derselben. 1861 r., et solida hebraeae linguae funda- i inne. Oprocz tego wydawał dzieła Kanta (1838 i 1867), Herberta (Lipsk 1841 r. i nast.; 1850 r. i nast., w 12 t.).—(Por. Schäfler, *Handlexikon der kath. Theologie*. Regensb. 1883 r., t. II, str. 245 i 246). X. J. N.

Hartford - bpstwo w St. Zjednocz. Ameryki Półn. (dioec. Hartfordiensis). Dyecezya H-d obejmuje stan Connecticut, należący dawniej do dyecezyi Bostońskiej. W 1843 r. erygowano bpstwo H-d, od r. 1875 — sufraganię arcybpa Bostonu. W 1906 r. liczono tu: 315 tys. wiernych (na 760 tys. akatolików); 266 kosciołów i kaplic, 15 stacyi mi-syjnych, 275 kaplanów świeckich, 40 zakonných; 9 meskich, a 20 žeńskich zgromadzeń zakonnych. (Por. Werner S. J., Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890 r., p. 229; Cath. Dir., Milw., 1906 r., I, 361 - 371; Buchberger. Kirchliches Handlexikon, München, 1907, t. I, k. 1854). X. C. S.

Hartknoch Krysztof, historyk polski, ur. 1644 we wsi Jablonka, w Prusiech Wachodnich, syn ubogiego ślusarza, który widząc zdolności w synu, pracował na jego wykształcenie, um. 1687 r. w Toruniu. W r. 1662 rozpoczyna studya teologiczne w Królewcu, których jednak dla braku funduszów nie kończy, zosta-je nauczycielem domowym na Litwie, od r. 1665 rektorem szkoły ewangelic-kiej w Wilnie; w r. 1667 przenosi się do Gdańska, daje lekcye w domu prywatnym i zajmuje się badaniem dziejów Pomorza, Zmudzi. Rezultaty swych badań zamieszcza w dziele: Selectae dissertationes historicae de variis rebus historiae Prusicae, 1679, jest to zbiór 19 rozpraw, oddzielnie przedtem drukowanych, a odnoszących się do dziejów starożytnych Prusaków, ich języka, wiary, obyczajów; w tym też czasie wydał Staro-pruskiego kronikarza z XIV w. Kronika Piotra Dusburga (Lipsk 1679). Od r. 1678 był profesorem gimnazyalnym w Toruniu. Tu napisał pierwszą treściwą historyę polską: Respublica Palonica duobus libris illustrata etc. (Jena 1678, 2 wyd. 1687; 3 wyd. 1697; 4 wyd. 1698). Prace dzieli na dwie części, podaje dzieje i prawa narodu polskiego; dzieło bezstronne. Preusische Kirchen-Historie (Frankfurt 1686 r.), stronniczo napisana, służyła za podstawę Adryanowi Krzyżanowskiemu do opisu sporów pomiędzy Jezuitami i protestantami w XVII w. (Krzyżan., Dawna Polska). Alt und neue Preussen (1694 Frankfurt) jest co do treści zbiorem wspomnianych rozpraw w języku łacińskim, uzupełnionych późniejszemi studyami. X H P

Hartley Dawid, lekarz i filozof angielski ur. w r. 1705, † w 1757 r. Wyznawał sensualizm i jako taki jest uważany za poprzednika psycho-fizyologów współczesnych. Usiłuje on najdoskonalsze objawy duchowe człowieka wytłumaczyć za pomocą kojarzenia wrażeń zmysłowych. Wyrażał przekonanie, że przy rozwoju nauki o kojarzeniu pojęć okaże się, iż wszystkie pojęcia umysłowe biorą początek ze zmysłowych wrażeń i że nie są one niczem innem tylko drganiem nerwów. Mimo jednak tak wyraźnie materyalistowskich zasad H. wyznaje nieśmiertelność duszy, wolna wole i istnienie Boga. Sprzeczne te teorye wygłasza H. w dziele swem Spostrzeżenia nad człowiekiem, jego układem, obowiązkami i nadziejami. 1829. (Por. Blanc, Hist. de la Philos 1896, t. II, str. 201).

Hartmann Antoni Teodor, teolog protestancki i oryentalista, ur. w r. 1774 w Düsseldorfie, w r. 1811 został profesorem teologii w Rostocku, † w 1837 r. Napisał: Asiatische Perlenschnur. Berlin 1800 i nast. 3 tomy; Die Hebräerin am Putztisch u. als Braut. Amsterd. 1809 i nst.; Wanderungen durch die bibl. asiat. Literatur. Brem. 1808—20; Thesauri linguae hebraicae e Mischna augendi Partii I.—III. Rostock 1826. (Por. Schäfler, Handlexikon der kath. Theologie. Regensb. 1883, 8-0, t. II, str. 246).

Hartmann Edward, ur. w Berlinie 1842 r., b. oficer artyleryi pruskiej, dziełem swoim Philosophie des Unberwussten — filozofia pierwiastku nieświadomego—wydanem w Berlinie 1869 r., zjednał sobie niesłychane powodzenie i rozgłos w Niemczechi po za granicami Niemiec. E. † 1906 r. Ateuszowskie systematy nowożytne, podobnie jak i starożytne na miejsce Boga stawiają naturę; nieznana w swej istocie, niewyczerpana w

swych objawach, jest ona początkiem i zdobędzie dla swoich jednostek szczęście końcem wszechrzeczy, ich rodzicielka i pozaswiatowe (drugie stadyum złudzegrobem. H. na miejsce natury stawia nia), tak i świat nowożytny łudzi się, coś nieświadomego siebie (das Unbewusste) jakiś nieświadomy, bezwiedny, a wszechpotężny i wszechmądry pierwiastek, który w nas i po za nami działa wszystko i jest wszystkiem. Wszystko co jest, zarówno świat zewnętrzny jak i duchowe nasze życie, jest tylko kombinacya różnych aktów woli i wyobrażenia slepego owego pierwiastku, który sam o sobie nie nie wie, nie wie zatem czego chce i jakie sa jego wyobrażenia. Pierwiastek bezwiedny jest twórcą i zachowawcą świata, a zarazem jest światem sa-mym. H. w tym bezwiednym pierwiastku widzi podniesienie godności Istoty Najwyższej; świadomość bowiem i osobistość jest tylko, jego zdaniem, cechą istot skończonych, które nie mając intuicyjnego widzenia, skazane są na dochodzenie do wiedzy drogą refleksyi. Pojecie Boga osobowego nazywa H. uprzedzeniem chrześcijańskiem i antropopatycznem. Najwyższa Istota H-a. jest wszechwiedną i myślącą, ale jest najciemniejsza i nic o sobie niewiedzaca. (Allwissende Unbewusste). Świadomość budzi się dopiero tam, gdzie wytworzony jest odpowiedni do tego środek mechaniczny, gdzie jest centrum nerwowe, zwój nerwowy, mlecz pacierzowy a mianowicie mózg, w ktorem ma miejsce bezpośrednio znana nam świadomość ludzka. Świadomość wszakże nie jest celem rozwoju pierwiastku bezwiednego. Świadomość jest nieszczęściem. Wydoskonalenie świadomości polegające na wykształceniu umysłu, potęguje nie-szczęście, pozbawia bowiem złudzeń, które za obecne nieszczęścia obiecują lepszą przyszłość i tem słodszą dolę człowieka. Złudzeniem jest życie przyszłe. Jednostka jest tylko zjawiskiem przelotnem; śmiercią kończy się zupelnie istnienie jednostki; powstaje tylko pierwiastek bezwiedny, który życia po-zaświatowego nie potrzebuje, bo nie ma świadomości; pozostaje tedy zawsze tem samem, czem był zawsze. Dzieje ludz-kości przedstawiają dla H-a trilogie złudzenia. Jak świat starożytny ludził sie, że zdobedzie dla siebie szczeście doczesne (pierwsże stadyum złudzenia),

że swoją pracą zgotuje szczeście dla przyszłych pokoleń (trzecie stadyum zludzenia). W przyszłości nie widzi H. nic lepszego jak w przeszłości. Im da-lej świat rozwijać się będzie, tembardziej bedzie się rozmnażało nieszczeście, gdyż tembardziej wydoskonali się świadomość, a zatem coraz więcej rozwiewać się będą złudzenia, jakiemi się poją jeszcze ludzie i coraz większa liczba jednostek dochodzić będzie do poznania ne-dzy istnienia. Jak jednostka przebywszy szereg złudzeń teskni już nie za szczęściem, lecz za odpoczynkiem w po-koju, tak i ludzkość cała zatęskni z czasem jedynie za ową chwilą, w której ustana jej dolegliwości,-za nicestwem, do którego ma wrócić. Dla jednostki wywodzi ztąd H. jako obowiązek nie samobójstwo, jakby logicznie wnosić należalo, ale zupelne oddanie się życiu. Oczywiście rada H-a jest niedorzeczna, skoro zachęca człowieka do dźwigania ciężaru życia w nadziei na unicestwienienie, do jakiego w każdej chwili mógłby on dojść przez samobójstwo. Jakiż bowiem cel według H-a rozwoju świata? Wyswobodzenie wyobrażenia z więzów woli, zmuszenie woli do tego, aby się sama zniosła. Ponieważ wola sama przez się tego zdziałać nie jest w stanie, przeto pierwiastek bezwiedny przez dobicie się do świadomości nadaje ślepej woli treść taka, iż ona sama własną działalność swoją przeciwko sobie zwraca, ubezwładnia się, uznaje nicestwo istnienia i wszelkie istnienie obraca w nicestwo. To zniesienie woli i unicestwienie istnienia jest hartmanowskiem zbawieniem świata. H. przyznaje się tylko, že nie wie, kiedy i jakim sposobem to zbawienie nastąpi, przez które zakończy się proces cały i świat; czy na zawsze? H. nie rozstrzyga. Ponieważ "bezwiedne" niema 'żadnej pamięci, przeto możliwą jest rzeczą, iż możliwość woli jeszcze się zdecyduje na wolę, z czego znowu wynika nowa możliwość, że proces światowy mógł się już wiele razy odbywać i że w przyszłości nieraz odbywać się będzie. Tak tedy nicość stoi na początku rozwoju świata i nicość jest kresem tego rozwoju. Jakim to jednak tak świat chrześcijański ludził się, że dzieje się sposobem, że z niczego po-

wstaje coś, że z czegoś powstaje nic, że | bezwiednie wytwarza świadomość i działa z najdoskonalszą odpowiedniościa do celu, tego H. nie objaśnia. Rozwiązanie zagadnienia polega na tem, że idealizuje materye, a materyalizuje ducha: dla tego bez materyi, bez funkcyi mózgowych niema u niego świadomości; dla tego jego Bóg nie może być czemś in-nem jak "bezwiednem," ponieważ nie można mu przypisywać materyi, a zatem i możliwości ruchów mózgowych. Ze jednak świat jest, a jego zjawiska wskazują na mądrość najwyższą, przeto dla H a występuje on jako "wola" stanowiąca rzeczywistość, i jako "wyobrażenie" stawiające je z najwyższą mądro-W dwóch pierwszych częściach swego dzieła, będących właściwie tylko przygotowawczą pracą do trzeciej części, obejmującej sam system, H. zbiera zrecznie fakta z dziedziny natury, a nastepnie ducha ludzkiego, i faktami tymi dowodzi, że wszędzie ma miejsce wola dażąca do pewnego celu, a zatem rozumne wyobrażenie, ale jak wola, tak i wyobrażenia te zarówno są nieświadome, bezwiedne. Fakta wszystkie nagromadzone przez H-a okazują, że katolicka filozofia ma zupelną słuszność, gdy uczy o dążeniu i pożądaniu tkwiącem w istotach organicznych i gdy w życiu organicznem oprócz czynnika materyalnego, z jego procesami mechanicznymi. bronila zarazem czynnika idealnego. Ale niedorzecznem jest twierdzenie H.a. że wyobrażenie, o jakiem mówi, jest wyobrażeniem rozumowem, a pożądanie owo organiczne i zwierzęce jest wolą.—Summa nauki H-a jest: Bóg — gluchy, martwy balwan; świat--sama nedzą, a odkupieniem nicestwo.-H. w swojej filozofii połączył blędy panteizmu, buddaizmu i gnostycyzmu. — Są w tej filozofii H-a i prawdy, ale to nie są jego, lecz stare prawdy chrześcijańskie, jako to: że celowość panuje we wszystkich królestwach natury, że wrodzone człowiekowi dążenie do szczęścia nigdy na tym świecie nie znajdzie swego zaspokojenia, że myśl nieskończonego postepu jest niedorzecznością. Filozofii losophie, ib. 1880; Die Krisis des H-a nie można uważać za dzielo orygi- | Christenthums in der modernen Theonalne, jest ona grubym synkretyzmem, jest próba połączenia monizmu Spinozy z pessymizmem Schopenhauera; znaczna ritismus, ib. 1885; Aesthetik, Berlin, zaś ilość powtrącanych uwag przyrodni- 1886; Lotze's Philosophie, Leipzig

czych ma tej filozofii nadawać pozór, że jej rezultaty zdobyte sa metoda indukcyjną. Niema tu potrzeby wskazywać na wszystkie błędy, na dowolne twierdzenia, na niejasne pojęcia, na fałszywe analogie i nielogiczne wnioski, za pomocą których H. taką masę sprzeczności zebrał w pewien system. Sam H. nie bardzo te wielkie cele swego pierwiastku bezwiednego szanuje, kiedy twierdzi, że daleko lepiej by było, gdyby świata nie było. I miałby racyę najzupełniejszą w tem zdaniu, gdyby filozofia jego była prawdą. Wogóle z filozofii H-a zalatuje tchnienie śmierci, i rozpasany racyonalizmem rozum bredzi jak w konaniu; myśl, poddana slużbie sofistyki, wystepuje tu jako własny swój grabarz, a po utracie wszelkich nadziei, złorzecząc Bogu i wszelkiemu bytowi, rozpacz gasi pochodnie. Z drobniejszych prac H-a zasługuje na wzmianke dzielo: Die Selbstzersetzung des Christenthums u. d Religion der Zukunft, Berlin 1874, gdzie H. wypowiada wyraźnie, że celem dzisiejszej walki w Niemczech przeciwko Kościolowi jest wytępienie Chrystyanizmu, który się przeżył i z no-wożytna oświatą pogodzić się nie da. Przeżycia się Chrystyanizmu autor do-wodzi obszernie na protestantyzmie, który krytykuje z wielką siłą logiki. O katolicyzmie mówi H. z wielka nieznajomościa rzeczy. System H-a ze swoja aureola chwały jest upokorzeniem rozu-mu ludzkiego i sprawiedliwa karą za niedorzeczności i bezbożności, których tenże rozum dopuścil się w szkole materyalistycznej. Dziela H: Ueber die dialektische Methode. Berlin, 1868; Schellings positive Philosophie, als Einheit zwischen Hegel und Schopenhauer, Berlin, 1869; Gesammelte philosophische Abhandlungen, zur Philosophie des Unbewussten, Berlin, 1877; Kritische Grundlegung des transscendentalen Real smus, Berlin, 1873, wyd. 3, 1886; Neokantianismus, Schopenhauerianismus und Hegelianismus, ib. 1878; Phänomenologie des sittlichen Bewusstseins, ib. 1879; Religions-philogie, ib. 1888; Philosophische Fragen der Gegenwart, Leipzig, 1885; Der Spi-

hypothese des Spiritismus und seine Phantome ib. 1891; Geschichte de Methaphysik, ib. 1896—98. Wydania zbiorowe: Gesammette Studien und Aufsätze, Leipzig, 1866; wyd. 3 e 1888; Ausgewählte Werke, ib. 1885-90. (Por. ks. Maryan Morawski, Filozofia i jej zadanie. Kraków, 1899; Przegląd katolicki, 1874 r., str. 91, 113; 1875 str. 337; E. Blanc, Histoire de la Philosophie, Paris, 1896, t. III, p. 288, n. 797; Ks. Dr. F. Gabryl, Neotyka, Kraków, 1900, str. 139; S. Meyer, Weltelend und Weltschmertz, ein Rede gegen Schopenhauer und Hartmanns Pessimismus, Bonn, 1872; G. C. Stiebeling, Naturwissenschaft gegen Philosophie, eine Widerlegung der H-schen Lehre vom Unbewussten, N. York, 1871; J. Volkelt, Das Unberwusste und der Pessimismus, Berlin, 1873; G. Uphaes, Kritik des Erkennens, Monaster, 1876: Meinländer, Kritik der H-schen Philosophie des Unbewussten, Berlin, 1877; O. Köber, Das philosophische System, E. v. H-s, Berlin, 1884; O. Plümacher, Der Kampf ums Unbewusste, Berlin, 1890).

Hartmann - 1) Jan ks, profesor akademii w Monastyrze, ur. w r. 1829 w Herbigshagen, napisal De contractu matrimonii. - 2) Filip ks., dziekan w Worbis (Prusy), ur. w r. 1845 w Dingelstaedt, liturgista, napisal Repertorium rituum. 1901, wyd. 9-te. (Por. Keiters, Kathol. - Literaturkalender. Essen, 1902, 16-o str. 108).

Hartung Kacper ks. dr. teologii i filozofii, ur. w r. 1838 w Unterpleichsfeld, filolog i teolog, napisal: De proconsulatu Ciceronis Cilic. 1868; Röm. Auxiliartruppen am Rhein. 1879-74, 2 tomy; Der Protogonist in Sophokles, Antigone. 1878; Septuaginta-Studien. 1885; Der Prophet Amos. Komment. 1898. (Por. Keiters, Katholischer Literaturkalender. 1902, 16-a, str. 108).

Hartzheim Józef ks. T. J. ur. w Kolonii w r. 1694, przyjęty do Towarzystwa w r. 1712, został drem teologii, profesorem humaniorów; wezwany do

1888; Das Grundproblem der Er- Medyolanu uczył tam języków wscho-kenntnisstheorie ib. 1889; Die Geister- dnich. Po powrocie do ojczyzny był profesorem filozofii i teologii oraz rektorem w Kolonii, gdzie też † w r. 1763. H. znany też był jako wybitny kazno-dzieja i kierownik dusz. Zasłużył się bardzo swemu narodowi pracując nad historya kła kolońskiego, a nadewszystko monumentalną pracą Concilia Germaniae. (Coloniae 1759-63, 5 vol.), której wartość jeszcze więcej podnoszą uwagi i krytyczne objaśnienia i rozprawy dodane do dziela. Z innych prac godne są wymienienia: Sanctis Physicis, Et Hexameri interpretibus... xystema Physices peripatetico-catholicum defendendum etc. Coloniae 1729, 4-0; Sanctis Philosophis omnibus philosophiam... propugnandam etc. Tamże 1730, 4-o; De initio Metropoleos Ec-clesiasticae C. C. A. Agrippinensium disquisitio etc. Tamże 1732, in 4-o; Sancto Davidi Regi, Prophetae... Theses natas etc. Tamže 1738; Sancto Paulo Apostolo... Dissertationes etc. Tamže 1739: De jure naturae et gentium ex historia sacra V. et N. Test... Tamże 1752, in fol.; Inscriptionis Hersellensis Ubio — Romanae explanatio etc. Tamže 1747; Bibliotheca Coloniensis etc. Tamže 1747, fol.; Historiae Nummariae Coloniensis etc. Tamże 1747, in 4-o; Dissertatio critica qua comparantur inter se Testes affirmantes et negantes catholicam fidem etc. Tamże. 4-o, i inne (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. Bruxelles. 1894, 4-o, t. IV, kol. 126—132; Stang, Historiographia ecclesiast. Frib. Brisg. 1897, 16 o, stv. 182). X. J. N.

Haruspices ob. Aruspices.

Hasak Maksymiljan, budowniczy niemiecki, ur. w r. 1855 w Wansen, napisal Gross St. Martin u. St. Aposteln zu Köln. t897; Wie schafft man Or-namente? 1897: Die Geschichte der deutschen Bildhauerkunst im XIII Jahr. 1899; Die romanische u. die gotische Baukunst, Der Kirchenbau. (Por. Keiters, Kath. Literat. Kalender 1902, 16-o, str. 108).

Hase Karol August, teolog protestancki, ur. w r. 1800 w Steinbach (Saksonia). po odbyciu studyów teologicznych w Lipsku, Erlangen i Tybindze został pro- sał Machen die Kirchenwande den fesorem w Lipsku, następnie w Jenie Christen? 1897; Die Encyklika über objął katedrę teologii i historyi kluej. Z powodu należenia do towarzystw tajnych został aresztowany i więziony parę miesięcy w fortecy. Kilkakrotnie odbywał podróże do Włoch w celach naukowych. Z licznych dzieł H. godne są zaznaczenia. Des alten Pfarrers Te-Tüb. 1824; Gnosis oder stament. ewang. Glaubenslehre für die Gebildeten. Leipzig 1827—29, 3 tomy; Das Leben Jesu. Tamże 1829; 1865, wyd. 5-te; Kirchengeschichte. Tamże 1834; 1867, wyd. 9-te; Die evangelisch. protest.-Kirche des deutsch. Reiches. Leipzig 1852, wyd. 2-ie; Neue Propheten. Tamże 1851; 1861. wyd. 2-ie, i inne. (Por. Schäfler, Handl. der kath. Theol. Regensb. 1883, 8-o; Vapereau, Diction. univ. des Contemp. 1893, 4-0, str. 763). X. J. N.

Hasert Konstanty ks., ur. w r. 1851 w Bunzlau, napisal Antworten der Natur auf die Fragen: Woher die Welt? Woher das Leben? Thier u. Mensch. Seele. 1898, wyd. 4-te; Antworten der Vernunft auf die Fragen: Wozu Religion, Gebet u. Kirche? 1897, wyd. 2-ie; Was ist Christus? 1901, wyd. 2-ie; Was ist der Mensch? 1902. (Por. Keiters, Kath. Literat. - Kalender. 1902, 16-o; Heimbucher, Biblioth. des Priesters. 1904, 8-o).

Haskowski Jędrzj ks., penitencyaryusz katedry krakowskiej, doktór obojga praw, kanonik kolegiaty św. Jerzego w Kra-kowie; żył w XVII w. Napisał Animadversiones circa lectionem Martyrologii Romani in recensendis et pronunciandis, suo loco et tempore, Regni Poloniae Patronis etc. Cracoviae 1649, in 4-o; nadto przetlumaczył z jezyka włoskiego na łaciński Observationes circa cerimonias Missae etc. Tamże 1642 in 12-o, dzielo przypisane ks. Janowi Tarnowskiemu archidyakonowi krakowskiemu. (Por. Wiszniewski, Hist. lit. pols. Kraków 1857, 8-a, t. IX. str. 202; Jocher, Obraz bibl.-hist. nauk. Wilno 1857, 8-a, t. III, str. 87 i 102).

Hasmoneusze ob. Machabejczycy. Hassius Jakób T. J. ob. Hazyusz. Hassi Gwidon ks., współczesny, napi-

die Arbeiterfrage. Festspiel. 1898; Die Wallfahrt zum "Gefangenen Jesus" in Wangen. 1897; Allerhand aus Stadt und Land. 1900, i inne. (Por. Keiters, Kathol. Literat. Kalender. 1902, 16-o, str. 108).

Hasslacher Piotr, jezuita, ur. w r. 1810 w Koblencyi; studya średnie odbywał w gimnazyum w mieście rodzinnem, uniwersyteckie zaś w różnych miastach, niemieckich; ze szczególniejszem upodobaniem oddawał się medycynie i naukom przyrodniczym. W r. 1840 wstąpił do Jezuitów w St. Acheul we Francyi, i po odbyciu całkowitego kursu teologii został w r. 1844 kaplanem. Wkrótce potem naznaczony był na kaznodzieję katedralnego w Strasburgu; w r. 1849 udal się do Niemiec i tu pracował na misyach jezuickich, jako popularny kaznodzieja. Wieltu zdobył sławe kaznodziejska; swemi kazaniami pelnemi ognia, popularno-naukowemi, w różnych miastach niemieckich rozbudził życie religijne w klasach wykształceńszych społeczeństwa. W r. 1863 odwołany z Niemiec udał się do Francyi i w Paryżu był superyorem niemieckiego domu misyjnego, następnie w Bonn w kolegium jezuickiem, w r. 1871 powrócił znów do Paryża i tu † w r. 1876 wskutek nieszcześliwego wypadku. Oprócz licznych listów i wyjątków z konferencyj przetłumaczył Tomasza a Kempis O naśladowaniu Chr. Pana na język niemiecki (1883, 32-0); napisal Passionsbüchlein. Betrachtungen üb. die geistigen Schmerzen J. Chr. in seinen Leiden. Gladbach, 1887, 32-0. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. 1894, 4-o, t. IV, k. 138; Schäfler, Handlexikon der kathol. Theologie. 1883, t. II, str. 248). X. J. N.

Hassler Ludwik Antoni augustyanin, ur. w r. 1755, wstąpił do zakonu w r. 1771, odznaczał się gruntowną znajomością języków wschodnich, i dlatego wysłany został przez rząd do Fryburga na profesora języków wschodnich, hermeneutyki i egzegezy St. T. w r. 1784. Później oddano mu w zarząd parafię w Rottenburgu, a w r. 1795 został in-spektorem szkolnym na całe państwo austryackie, w r. 1806 dziekanem w

Rottweil, w 1811 radca duchownym, a żydowska, wyrosła na gruncie Kabały, w 1817 r. radcą wikaryatu generalnego, gdzie też †. H-a uważano za jednego z najlepszych kaznodziejów swojego czasu. Trzeźwość sądu, wysoka nauka, znajmość życia i gorliwość pasterska cechowały tego zakonnika działacza. Jedno tylko zarzucićby mu można, to duch zbytecznej niezdrowej tolerancyi, której dowody złożył w dziele Reperto. rium homileticum pro concionatoribus et fidelibus trium confessionum. (Friburgi 1818-21). Z innych pism H-a ważniejsze są: Die christliche Glaubens u. Sittenlehre in Predigten etc. Freib. u. Const. 1810-13, 2 roczniki, 4 tomy; Jesus Christus Gottmensch. 1803, i inne mniejszej wartości dziela. (Por. Schäfler, Kirchl. Hand-lexikon. 1883, t. II; Hurter, Nomen-clator literarius theologiae. Oeniponte. 1895, 8-o, t. III, k. 813-14).  $X, J, N_{\star}$ 

Hassmann Rudolf, pedagog niemiecki. profesor w seminarym nauczycielskiem w Feldkirch, ur. w r. 1847 w Wiedniu, napisal Erziehungslehre für kath. Lehrer.-u. Lehrerinnen-Bildungsanst. 1900, wyd. 2-ie; Unterrichtslehre für Lehrer-und Lehrerinnen-Bildungsants. 1808. (Por. Keiters, Kathol. Literaturkalender. 1902, 12-o, str. 109).

Hassydzi. -1) Stronnictwo żvdowskie antihelenistyczne powstałe w czasie walk Machabeuszów (stronnictwo pobożnych, bogobojnych, nieróżniace się w swei istocie od stronnictwa soferinów) uczonych, w Piśmie, odznaczało się szczególniejsza surowością w przestrzeganiu prawa Mojżeszowego i objaśniających je przepisów. Wódz syryjski Barchides kazał stracić 60 członków tego stronnictwa. Hassydowie przyłączyli się do powstania Matatyasza, stanęli następnie, powodując się czcią ku rodowi Aarona, po stronie odszczepieńca Alcimusa. Później zaś za rządów Jonatana i Szymona, utracili wiele ze swego znaczenia. Byli oni teoretycznie i praktycznie przeciwnikami helenizacyi, która

stworzona przez Izraela (um. r. 1759), zwolenicy jej od hebrajskiego slowa beszt, zwani też Beszteryanam i. X. H. P.

Hattemiści, sekta holenderska, powstala w 1683 r., zalożona przez protestanckiego kaznodzieję Pontiaana van Hattem (ur. 1641 r. um. 1706 r.). Hatten był kwiietystą. Według niego nie powinien starać się człowiek o posiadanie Chrystusa, ponieważ Chrystus sam usilnie stara się o to, aby posiadł dusze ludzką. To, że człowiek odrodzony nie skłania się do grzechu, pochodzi tylko na skutek nakazu Ducha Świętetego. Z czasem sekta wpadła w najgrubszy antynomizm.

Hatten Jedrzej von ob. Chateński.

Hattler Franciszek Serafin, jezuita, ur. w r. 1829 w Neves (Tyrol), zawdzieczał swoje przygotowanie do studyów wyższej szkole miejskiej w Linzu; studya gimnazyalne odbył w Bozen; w r. 1855 wstąpił do Jezuitów w Baumgarten, następnie studyował w Tyrnawie (na Wegrzech) najpierw retorykę a po-tem przez 2 lata filozofię, wreszcie w Insbrucku-teologię. W r. 1860 został kaplanem, i wysłany do instytutu jezuickiego do Kalksburga pod Wiedniem, przez długie lata był tu profesorem re-ligii, literatury i propedeutyki filozoficznej. Na polu literackiem dal sie poznać jako redaktor czasopismą "Sendboder Herzens Jesu in Insbrucka (1882-1886) do którego już od r. 1865 pisywał cenne artykuly. Brał też udział w wydawnictwie "Soeste Brochüren" i "Weckstimmen für's Kath. Volk." Oprocz tego napisał: Die 9 Liebensdien-ste. 1867; wyd. 4 te, 1879; Stilleben im Herzen Jesu. 1806, wyd. 9-te; Garten des Herzens Jesu. 1895, wyd. 5-te; Kath. Kindergarten. Legenden. 1895, wyd. 5-te; Blumen—do poprzedniego dzieła. 1897, wyd. 8-e; Litanei zum Herzen Jesu. 1878; Ein Jahr in der wśród liberalnych warstw narodu zapuściła dość głęboko korzenie. Z dwóch tych sprzecznych z sobą prądów, przeciwnych hellenizmowi, wzięły niewątpliwie swój początek wielkie stronnictwa 1901, wyd. 3-ie; Die drei neuen Heiselberg neuen Heiselberg nach wielkie stronnictwa 1901, wyd. 3-ie; Die drei neuen Heiselberg nach wielkie stronnictwa 1901, wyd. 3-ie; Die drei neuen Heiselberg nach wielkie stronnictwa 1901, wyd. 3-ie; Die drei neuen Heiselberg nach wielkie stronnictwa 1901, wyd. 3-ie; Die drei neuen Heiselberg nach wielkie stronnictwa 1901, wyd. 3-ie; Die drei neuen Heiselberg nach wielkie stronnictwa 1901, wyd. 3-ie; Die drei neuen Heiselberg nach wielkie stronnictwa 1901, wyd. 3-ie; Die drei neuen Heiselberg nach wielkie stronnictwa 1901, wyd. 3-ie; Die drei neuen Heiselberg nach wielkie stronnictwa 1901, wyd. 3-ie; Die drei neuen Heiselberg nach wielkie stronnictwa 1901, wyd. 3-ie; Die drei neuen Heiselberg nach wielkie stronnictwa 1901, wyd. 3-ie; Die drei neuen Heiselberg nach wielkie stronnictwa 1901, wyd. 3-ie; Die drei neuen Heiselberg nach wielkie stronnictwa 1901, wyd. 3-ie; Die drei neuen Heiselberg nach wielkie stronnictwa 1901, wyd. 3-ie; Die drei neuen Heiselberg nach wielkie stronnictwa 1901, wyd. 3-ie; Die drei neuen Heiselberg nach wielkie stronnictwa 1901, wyd. 3-ie; Die drei neuen Heiselberg nach wielkie stronnictwa 1901, wyd. 3-ie; Die drei neuen Heiselberg nach wielkie stronnictwa 1901, wyd. 3-ie; Die drei neuen Heiselberg nach wielkie stronnictwa 1901, wyd. 3-ie; Die drei neuen Heiselberg nach wielkie wielkie stronnictwa 1901, wyd. 3-ie; Die drei neuen Heiselberg nach wielkie wielkie wielkie wielkie wielkie wielkie wielkie wielkie wielkie wielkie wielkie wielkie wielkie wielkie wielkie wielkie wielkie wielkie wielkie wielkie wielkie wielkie wielkie wielkie wielkie wielkie wielkie wielkie wielkie wielkie wielkie wielkie wielkie wielkie wielkie wielkie wielkie wielkie wielkie wielkie wielkie wielkie wielkie wielkie wielkie wielkie wielkie wielkie wielkie wielkie wielkie wielkie wielkie wiel Faryzeuszów i Saduceuszów. 2) Sekta ligen a. d. Geselsch. Jesu. 1888; Noth-

burga. 1897, wyd. 4 te; Christkatoli- zbiór różnych postanowień klnych bpich sche Hausbrot. 1894, wyd, 2-ie; Christrosen aus d. Mariengarten. 1894, wyd, 3-ie; Missionsbilder aus Tirol. 1899; Der Reich d. Herz Jesu. 1900; Geisterblicke in d. Herz d. göttl. Erlösers. 1901, i w. inn. W pols. tlumaczeniu wyszly: Pójdźcie o dziatki do serca Jezusa. Uwagi prakt. Kraków 1890, 16-a, wyd. 2-ie; Przykłady do naśladowania. Tamże 1888, 16; Źródło milosierdzia. Tamże 1894. (Por Schäfler, Handlex. der kath. Theol. 1883, t. III; Keiters, Kath. Liter. Kalend. 1902, 16-0). X. J. N.

Hatto I arbp moguneki (891—913), ur. w Szwabii, kształcił się w Fuldzie, gdzie też wstąpił do zakonu. Klasztor w Reichenau 888 r. wybrał go swoim opatem, wkrótce zarzadzał jednocześnie i klasztorem Ellwangen. Przyczynił się on wielce do zgniecenla powstania Allemanów pko królowi Arnulfowi; w na-grodę za to otrzymał dobra szwabskiego hrabiego Udalryka, a po śmierci arbpa mogunckiego Wojciecha z Bergamo został jego następcą. W r. 895 odbyło się pod przewodnictwem H-a wielkie zebranie państwowo-klne, które przeprowadziło wiele reform klnych a także umocniło władzę królewską. H. przyczynił się 900 r. do wyboru młodego Ludwika na króla niemieckiego. Wreszcie po wygaśnięciu linii Karlowingów (911), powołanie na tron frankońskiego Konrada było dzielem H-a. W ogóle H. był znakomitym meżem stanu swojej epoki, a jednocześnie gorliwym księciem Kła. (Por. Will, Regesten d. Mainzer Erzbisch. Insbruck, 1877 r. XXXI). — H. II (968-970) wybrany apbem przez kler i lud zgodził się pod wpływem Ottona I na założenie arbpstwa Magdeburg. (Por. Will l. c. 114-116).

Hatto z Bazylei ob. Haito.

Hatto bp Vercelli (924-960). Życie jego i prace przypadają na wielce pogmatwane stosunki klne we Włoszech. Kraj był wyniszczony walkami królo-bójczymi lub napadami obcych, a zatem szedł upadek obyczajów i zdziczenie znodzieja i pisarz dzieł dla młodzieży i ogólne. H. wraz z równie myślącymi kaznodziejsko-ascetycznych dla ludu i prałatami postanowili złemu zaradzić duchowieństwa, zyskał wielką sławę i przez podniesienie karności klnej. W rozgłos. Oprócz wydawnictwa Jugend tym celu wydał H. Capitulare t. j. bibliothek (1818 — 1826), wielu ka-

i synodalnych. W piśmie De pressuris ecclesiae, podnosi nadużycia, jakich książęta świeccy dopuszczają się względem kleru. Listy H-o do dyecezyan i sąsiednich bpów świadczą o jego gorli-wości pasterskiej. Ciekawe wielce dla dziejów obyczajów współczesnych jest pismo H-a p. t. Polyptichus. Zbiór listów i pism H. został wydany w r. 1768 w Vercelli przez miejscowego kanonika Buronti, a ostatecznie u Migne'a PP. lat. CXXXIV. (Por. J. Schultz Atto v. Vercelli, Götting. Dissert. 1885).

Hatzfeld Adolf, pisarz francuski, dawny wychowaniec Wyższej Szkoly normalnej, profesor literatury obcej i retoryki w liceum Ludwika Wielkiego, ur. w Paryżu w r. 1824, † tamże w 1890 r. Oprócz pomnikowej pracy w wyda-wnictwie słownika języka franc., którą przedsiewział z uczonymi Darmsteter'em, Thomas'em i Sudre'm p. t. Dictionnaire général de la langue françai-se du XVI siécle etc. poprzedzony roz-prawa: Traité de la formation de la langue. Paris, 1894—1900, 8-0, napisal nadto: De la politique dans ses rapports avec la morale. 1850; Royer—Collard et M. Spuller. 1896; Saint Augustin. 1897, 12-0; jest w tlum. polskiem p. t. sw. Augustyn, ojciec i doktór Kościoła. (Święci Pańscy. III). Warszawa 1899, 8-a; La Polémique antichrétienne au XIX s. 1898; Pa-scal. Paris, Alcan. 1901, 8-o, i w inn. (Por. De Gubernatis, Dictionnaire internat. des Ecrivains. 4-o, t. II, str. 1151; Blanc, Dict. de la Philosophie. 1907, 4-0, kol. 625; Tenze, Répertoire bibliogr. 1902, 8-a, str. 195).

X. J. N.

Hauber Jan Michał ks., ur. w r. 1778 w Irrsee. Po odbyciu studyów we Fryburgu został w r. 1801 wyświęcony na kaplana; w r. 1818 został kaznodzieją kła N. M. P. w Monachium, w 1828

zań i nauk i ksiażek do nabożeń- | stwa, napisał m. i. dzieła muzyczne: Der musikalische Jugendfreund. München 1814—15, 12 ze-zytów; Christli-che Lieder und Gebete. Tamże 1814: Gesanglehre. Tamže 1818; Vollstän diger Jahrg. latein. Kirchenmusik etc. Tamże 1819, 4 zeszyty, i w. inn. Z kaznodz, dzieł pożyteczne jest wyda-wnictwo p. t. Vollständiges Lexikon für Prediger u. Katecheten. Augsburg 1833-36, 5 tomów, wyd. 4-te. (Por. Schäfler, Kirchliches Handlexikon der kath. Theologie. Regensb. 1883, t. II, str. 250). X. J. N.

Hauck Albert, teolog protestancki, ur. w r. 1845 w Wassertrüdingen (Frankonia), w r. 1874 został pastorem, był od r. 1878-88 profesorem w uniw. w Erlangen, w r. 1889—w Lipsku, doktorem honoris causa uniw. w Dorpacie, redaktorem wydawnictwa "Real-Encyklopedie für protest, theol, und Kirche" 1881-87; ogłosił drukiem: Tertulians Leben u. Schriften. Erlangen 1877; Die Entstehung des Christustypus in der abendländischen Kunst. Heidelberg 1880; Vittoria Colonna. Tamže 1882; Die Bischofswahlen unter den Merowingern. Erlangen 1883 r.; Kirchenge-schichte Deutschlands, 1887. (Por. De Gubernatis, Dictionnaire intern. des Ecrivains. 1890, 4-o, t. II, str. 1151).

Hauer (Haverius) Jerzy, profesor w Ingolstadzie ur. w 1484 r. w Tirschenveuth, † w 1536, był nauczycielem ła-ciń-kiego języka w Passawie i napisał dobrą, kilka wydań mającą, gramatykę (Puerilia Grammatices, Aug. Vind. 1514). Od r. 1518 H. wykładał prawo kanoniczne na uniw. w Ingolstadzie. Gdy w r. 1520 w uniwersytecie zostala opublikowana bulla przeciwko Lutrowi, Hauer otrzymał polecenie wygłoszenia mowy obrończej. Między latami 1523 r. a 1531 r. był kilkakrotnie rektorem rzeczonego uniwersytetu. Pisal pko dwóm zbuntowanym proboszczom; pozostawil również kilka kazań w obronie wiary.

Hauge Hans Nilsen, protest. kaznodzieja wędrowny, syn chłopa norwegskiego ur. 3 kwiet. 1771 r. Dzieje i lo-

cie prawdziwej tolerancyi religijnej obce bylo ówczesnym protestantom. H. od młodości odznaczał się wielką pobożnościa, a od r. 1796 uczuł się powolany do opowiadania maluczkim "czystego slowa Bożego," które obce było racyonalistowskim predykantom. Obchodził tedy całą Norwegię od wsi do wsi, od miasta do miasta, a wszędzie wielki jego talent mówniczy porywał słuchaczy. Dawał im też chojnie nie tylko rady duchowne ale i praktyczne wskazówki w zakresie przemysłu i rolnictwa. Ulotne pisma ludowe H-a rozchodziły się w tysiącach egzemplarzy. Owocna dzialalność H-a wnet poczęla kluć w oczy oficyalnych predykantów. Wieziono go 10 razy pod różnymi pretekstami, a na kilka miesięcy nawet osadzono go w domu poprawy. Wreszcie r. 1804 wytoczono mu urzędowy proces, który sie ciagnal 10 lat, w ciagu których przeważnie pozostawał w więzieniu. Z początku obchodzono się z nim bardzo surowo. Biograf jego Belsheim twierdzi, że "duchowieństwo racyonalistowskie" byłoby go z chęcią spaliło na stosie, gdyby to na on czas było jeszcze mo-żliwe. W r. 1809 wypuszczono go chwilowo na wolność, poleciwszy mu, z powcdu oburzającego lud braku soli, za-kładać warzelnie. H. spełniwszy z poświeceniem swoje zadanie wrócił do wiezienia, skąd dopiero w r. 1811 za kau-cyą został zwolniony. Nie mniej poruszono wszystkie sprężyny, aby go przedstawić jako sekciarza i niebezpiecznego agitatora. Wreszcie w r. 1814 zapadł wyrok, mocą którego skazano go w 1-ej instancyi na 2 lata robót fortecznych, w 2-giej na 1000 dolarów i koszta procesu. Fizycznie złamany, odarty ze skromnego majątku, H. nie upadł na du-chu. Na trzy lata przed śmiercią, któ-ra nastąpiła 29 marca 1824, ogłosił swój testament, w którym zachęca do zalożenia nie sekty odrębnej w luteranizmie, ale związku oświaty, któryby dązvi do praktycznego zastosowania nauki Chrystusa. Sady o nim były różne. Oficyalni predykancı potępiali bezwzględnie jego działalność, a nawet podejrzywali dobrą wiarę, natomiast protestanci którzy zachowali jeszcze wiarę, wielbili poświęcenie, szczerość, a nawet natchnienie gorliwego działacza, nawskroś przesy H. służyć moga za dowód, jak poję- jętego duchem Chrystusowym. Wpływ

jego byl poteżny i rozległy, a siega na- tione subnixum etc. Dilingae 1644, wet dotad. Wszystko co lepsze i pobożniejsze wśród protestantów norwegskich czuje się dotad związane z jego pamię-Pisma H. a zwłaszcza jego testament doczekały się kilkunastu wydań. (Por. J. Belsheim, Om Hans Nilsen Hauge, Kristiania 1881).

Haulleville Prosper Karol Aleksander baron de, katolicki działacz i publicysta belgijski, ur. w Luxemburgu w r. 1830, odbył studya w Liége, Brukselli i Bonn; zostawszy drem prawa objął katedrę prawa naturalnego w uniw. w Gandawie w r. 1856. Usuniety ze stanowiska za ministeryum Decker-Vilain'a XIV-go udał się do Brukselli i tu przyczynił się do zalożenia dziennika katolików konstytucyonalistów "L'Universel." W roku 1863 był jednym z najgorliwszych ini-cyatorów sławnego kongresu Mechliń-skiego. W r. 1865 przyjął naczelne kierownictwo dziennika literacko-politycznego "La Revue générale," a w r. 1878 został redaktorem czasopisma "Journal de Bruxelles." H. był także konserwatorem muzeum starożytności Brukselli. Z licznych prac H-a godne sa zaznaczenia: Histoire de communes lombardes depuis leur origine etc. Paris 1858, 2 vol. in 8-0, dzieło odznaczone i nagrodzone przez Akademie nauk moralnych i politycznych; La Définition du droit. Bruxelles et Paris 1875, in 18-0; De l'avenir des peuples catholiques. Tamze 1876, in 18-o, dzieło zaszczycone brevem Piusa IX i przelożone na dziesięć języków, i w. in. H. był także współpracownikiem czasopism: "Correspondant," "Revue catholique de Louvain" i t. d. (Por. Vapereau, Dictionnaire univers. des Contemporains. Paris 1895, 4-0, str. 766).

Haunold Krzysztof, jezuita niemiecki, ur. w r. 1610 w Altenthan (Bawarya), wstapił do nowicyatu w 1630 r. Był długoletnim profesorem filozofii i teologii w uniwersytetach w Dillingen, Fryburgu i Ingolsztadzie; nauki te wykla dal, jak opiewa'napis w audytoryum uniw. Ingolsztadzkiego "cum ingenii profunditate, ut merito inter summos sui temporis doctores sit computandus." † w Ingolsztadzie w r. 1689. Z dzieł godne melchickie w Palestynie (archidioec. są wymienienia: Jus peripateticum ra- Bosrensis et Hauranensis Melchitarum).

in 4-o; Philosophia de anima rationali disputata etc. Tamže 1645, in 12 o; Logica practica etc. Coloniae 1688, 12 o; Pro infallibitate Eccle-siae Romanae Notae etc. Ambergae 1654, in 4-0; Institutionum theologicarum libri quatuor etc. Ingolstadi 1659, 8-o; Controversiarum de Justitia et Jure privatorum... tractatus. Tamże 1671, in fol.; Jurisprudentiae judiciariae bipartitae Tomus Prior... Tomus posterior. Tamże 1674, 2 vol., i inne. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. Bruxelles 1893, 4-o, t. IV, k. 140-143; Bund, Catalogus auctorum. Rothomagi 1900, 8-o, str. 74).

Haupt Pawel, współczesny asyryolog i hebraista, ur. 1858 r. w Zgorzelicach (Görlitz), studyował w Berlinie, Lipsku i Getyndze. Powolany na prof, uniwers. w Baltimorze, przeniósł się do Ameryki, gdzie prace swoje ogłasza w "Circulars of the J. Hopkins University." H. odkrył dwa narzecza w językn su-meryjskim, co udowodnił w pracy: Die ukkadische Sprache 1883 r. Wydaje też wspólnie w Delitzschem Asuriologische Bibliothek, gdzie pomieszczał swoje rozprawy Sumerische Familienge-setze 1879 r.; Sumerische u. akkadische Keilschrifttexte; Keilschriftliche Sintfluth 1883, i in. W ostatnich latach podjal zbiorowe wydanie krytyczne ksiąg St. Test p. t. Sacred Books of the Old Testament u Hinrichsa w Lipsku.

Hauptmann Maurycy, kompozytor muzyczny głównie w zakresie muzyki klnej. Ur. w r. 1792 w Dreznie, w r. 1842 został kantorem i dyrektorem muzyki przy kle św. Tomasza, a w 1843 profesorem kontrapunktu w konserwatoryum w Lipsku. † w r. 1868. Z prac teoretycznych H a cenne sa: Die Natur der Harmonik und Metrik. Leipzig 1853, 1873, wyd. 2; Die Lehre von der Harmonik. Tamže 1868, i inne. (Por. S. Orgelbr., Enc. powsz. 1900, t. VI, str. 545).

Hauran ob. Auran.

Hauran i Bosra — arcybpstwo greko-

Hauran albo Auran-kraj wspomniany w P. św. (ob. art. Auran). Bpstwo w Bosra istniało już w pierwszych wiekach Chijaństwa (ob. art. Bosra); za czasów Filipa Araba Bosra była metropolia, należala do patryarchatu Jerozolim-kiego, a potem — Antyocheńskiego. W 244 r. w Bosra był synod; na sob. Nicejsk. był obecny metropolita Bosry; w VII w. Bosre zajeli machometanie; krzyżowcy wskrzesili tu arcybpstwo; obecnie jest tu arcybpstwo greko-melchickie t. zw. arcybpstwo Bosry i Hauranu. (Ob. art. Greko - melchicki katolicki Kościół). Archidyecezya ta obejmuje obszar na wschód od Jordanu i jezioro Genezareth, na południe od dyecezyi Damasceńskiej i na zachod od puszcz arabskich; wiernych liczy ok. 12 tys., 4 parafie, 15 kaplanów, 8 kościolów; katolicy obrządku łacińskiego ulegają patryarsze Jerozolimskiemu. Bosra jest stacya na drodze handlowej do Mezopotamii, stad ważnym jest puaktem misyjnym dla nawracaniu Beduinów. (Por. Werner S. J., Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg, 1890, p. 154; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, t. I, 1907, k. 711, 1861—1862).

Haureau Bartlomiej, filozof i historyk francuski, ur. w r. 1812 w Paryżu; karyerę literacką rozpoczął od broszury politycznej La Montagne. W r. 1838 został redaktorem dziennika "Courrier de la Sarthe," a następnie bibliotekarzem w Mans. Urzad ten dopomógł mu rozszerzyć zakres wiadomości historycznych. Później mianowano go konserwatorem zabytków w Bibliotece Narodowej, lecz już w r. 1851 pozbawiony miejsca, oddał się pracy i życiu prywatnemu. W r. 1848 zdobył nagrodę od Akad. nauk moralnych i politycznych za Examen critique de la Philosophie scholastique; za t. XIV, XV i XVI wydawnictwa "Gallia christiana" otrzymał pieciokrotnie nagrode Gobert'a od Akad. napisów (1856-65). + w r. 1896. Z innych prac H-a godne są zaznaczenia: Le Manuel du Clergé, ou examen de l'ouvrage de M. Bouvier. Angers 1844; Histoire de la Pologne. Paris 1844; Charlemagne et sa cour. 1852; Hugues de Saint-Victor, 1859; nowe wyd.

rités historiques et litteraires. 1861; Histoire de la Philosophie scolastique. 1863 i nast., 3 vol.; nowe wyd. 1872-1870, dzieło mimo grubych błędów, pożyteczne; Notices et extraits de quelques manuscrits latins de la Bibliothèque nationale. Paris, Klincksieck, 8-0, wiele tomów; Des Poèmes tatins attribués à S. Bernard. Tamze 1890, in 12-0, i inne. H. był także współpraco-wnikiem w "Journal des Savants," "Bibl. de l'Ecole des Chartes," "Histo-ire litter. de la France" i t. d. Jako filozof należał H. do szkoly eklektyków; zaślepiony racyonalizmem nie mógł zrozumieć istotnego stosunku wiary do rozumu. (Por. De Gubernatis, Dict. intern. des Ecriv. Florence 1890, 4-o, t. II; Blanc, Hist. de la Phil. t. II; Tenže, Répertoire bibliogr. 1902, 8-0, str.

Hausch, filozof niemiecki, ur. w r. 1683, † 1752, po odbyciu studyów w Lipsku był w tem mieście profesorem. Był uczniem i korespondentem Leibnitza, którego system filozoficzny usiłował ująć w karby porządku geometrycznego. Praca ta wyszła z druku p. t. Leibnitii principia philosophica, more geometrico demonstrata. 1728. (Por. Blanc, Histoire de la Philosophie. Paris 1895, 12, t. II; Tenże, Dictionnaire de la Philosophie. Paris 1906, 4-o, str. 625).

Hauser Antoni ks., pisarz ascetyczny niemiecki i katecheta, ur. w r. 1840 w Gundremmingen, autor wielu dzieł ascetycznych, jak Taufandenken. 1875; Lourdes. 1887; Trauungandenken, wyd. 5-te p. t. Die glückliche Ehe. 1888; Die h. Messe nach Wort u. Geist der Kirche. 1892, wyd. 4-te; Die drei Gnadenschätze. Messbüchlein etc.; Ein Wort an Chordirigenten und Chorsänger; Zeugnisse Irr — und Ungläubigerüber die Beicht, i w. inn. (Pot. Keiters, Katholischer Literaturkalender. Esseu 1902, 16-0, str. 110).

nych prac H-a godne są zaznaczenia:
Le Manuel du Clerge, ou examen de l'ouvrage de M. Bouvier. Angers 1844; zakonu w 1847 r.; był mistrzem i ojHistoire de la Pologne. Paris 1844; cem duchownym oraz ministrem nowiCharlemagne et sa cour. 1852; Hugues de Saint-Victor. 1859; nowe wyd.
Paris 1887, Hachette in 8-o; SingulaRadbertus etc, Mainz Kirchheim, 1863.

in 8-0; Canisiusbüchlein etc. Freiburg 1865, in 12-o; Compendium Caeremoniarum sacerdoti et ministris sacris observandarum etc. Friburgi Brisg, 1866, in 12-o: nowe wyd. 1891, in 12-o; Decorum religiosum seu Regulae modestiae Soc. Jesu explicatae etc. Coloniae, 1866, 18-o; Die wahre und falsche Ascese. Mainz, Kirchheim, 1874, in 8 o; Römisch-katholischer. Hausprediger. Regensb. 1876, 8-o; wyd. 3-ie 1877; Die drei heil. Jugendpatrone u. Marienverehrer etc. Mainz. 1886; Perlenkranz aus der Schatzkammer des göttl. Herzens. Dülmen 1886, 16.0, i inne. (Por. Sommervogel, Bibl. de la Comp. 1894, 4-o, t. IV).

Haussonville Gabryel Pawel hr. d', literat, polityk i socyolog francuski, ur. w r. 1843 w Guscy-et-Châtel, napisal całą seryę utworów literacko-społecznych, z których znaczniejsze są: Études sociales,, misère et remèdes. Paris 1886, 8-o; Les Grands Ecrivains fran-Mme de la Fayette. Taniże 1891; Etudes sociales. Socialisme et charité. Tamže 1896, 18-0; Assistance publique et bienfaisance privée. Tamže 1901, 18-o; Salaires et misères de femmes. Tamże 1900, 18-o; i inne. H. pomiedzy innymi środkami rozwiazania kwestyi socyalnej zalecał instytucyę obowiązkowego opodatkowania się na rzecz ubogich i nazwal to prawem ubogich (Poor laws); instytucya ta była praktykowana w Anglii. Środek ten jednak nie został dobrze przyjęty ani przez wolnomyślnych ani przez chijańskich socyologów. (Por. Blanc, Dict. de la Philos. 1907, 4.0; Tenže, Hist. de la Philosophie. 1896, 16-o, t. III; Tenze, Répertoire bibliographique. 1902, 8-0; De Gubernatis, Diction. int. des Ecrivains. 4-0, t. II, str. 1153). X. J. N.

Hautcoeur mgr., współczesny, kanclerz fakultetów teologicznych w Lille, napisal Documents liturgiques et necrologiques de l'eglise collégiale de S. Pierre de Lille. Lille 1896, 8-0; Histoire de l'eglise collégial et du chapitre de Saint-Pierre de Lille. Lille et Paris 1896—99, 3 vol. in 8-o; *Histoire de* Notre-Dame pe la Treille,, patronne de Lille. Lille 1900, in 8-o, i inne. pokonal. Napisal Apologia analogica

(Por. Blanc. Répertoire bibliogr. des auteurs. 1902, 8-o, str. 196).

d'Hauterive ks. (Grenet) autor znakomitych zbiorów kaznodziejsko-katechetyeznych, jak Grand Catéchisme de la Persévérance chrétienne etc. 14 vol. in 12-o, było kilkanaście wydań: La Somme du Prédicateur pour tout le cours de l'année chrétienne etc, 19 vol, in 8-o, i inne.

Hautesérre (Alteserra) Antoni Dadin de, znakomity prawnik, ur. w r. 1602 w Cahors, był profesorem i dziekanem uniwers. w Tuluzie, † w r. 1682. Z dziel H-y prawnych cenne sa: Dissertationum juris canonici libri quatuor etc. Tolo-ae 1651, in 4-0; Toż samo... liber .quintus et sextus etc. Tamże 1654, in 4-o; Innocentius III P. M. seu commentarius perp. in Decretales Innoc. III. Lutetiae 1666, in 4-o; Notae et observationes in 12 libros Epist. B. Gregorii Papae I. Tolosae 1669; In libros Clementinarum commentarii etc. Parisiis 1680; Asceticon sive originum rei monasticae libri X. 1674, in 4-o; Ecclesiasticae eru-uitionis vindiciae. Parisiis 1703, in 4-o. Dziela wszystkie H-y wyszły w Neapolu: Opera omnia. 1777. 14 vol. 4-o. (Por. Bund, Catalogus auctorum. 1900, 8-o, str. 74; Schäfler, Handlex. der kath. Theologie. 1883, 8-o, t. II, str. 252). X. J. N.

Hauthaler Wilibald o. benedyktyn niemiecki, profesor gimnazyalny, radca szkolny i członek c. k. rady nauczycieli szkolnych w Salzburgu, ur. w r. 1843 w Nussdorfie. Pisze przeważnie dziela historyczne, jak np. Salzburger Urkundenbuch. I. Traditionscodices. 1898 -900, 5 zeszytów; Kardinal M. Lang und d. religiös.-soziale Bewegung seiner Zeit. 1897, i inne. (Por. Keiters, Katholischer Literaturkalender. 1902, 12-o, str. 110).

Hauzeur Maciej, minoryta, ur. w Herve w r. 1589, dal się poznać jako wybitny kaznodzieja, był lektorem teologii, definitorem i przełożonym prowincyi flandryjskiej swego zakonu; istotna o-zdoba i światło rodziny św. Franciszka. Zdobył też sławe w polemikach publicznych z ministrami kalwińskimi, których

pro vero ordine et successore S. Francisci. Leodii 1650, in 8-o; Anatomia totius augustissimae doctrinae B. Augustini episcopi. Tamže 1643—45, 2 vol. in fol.; Collatio totius Theologiae intermajores nostros etc. Leodii et Namur. 1646-52, in fol.; dzieło to jest sumarycznem zestawieniem nauki teologów i doktorów franciszkańskich; wykazał tu autor ogrom wiedzy, ale brak porządku i metody zmniejsza wartość dzieła. Oprócz wyżej wymienio-nych dzieł napisał H-r i w. in., których spis podaje Richard et Giraud, Bibliothèque. (Por. Glaire, Diction-naire; Bund, Catalogus auctorum. 1900, 8-0, str. 74). X. J. N.

Havard Oskar, publicysta francuski, kapitan, ur. w r. 1845 w Villedieu. Studya odbył w opactwie Blanches, po skończeniu których objał redakcyę dziennika "Journal d'Avranches" (1814-65); później wezwany został przez Veuillota do Paryża na sekretarza redakcyi "Revue du Monde catholique; stal tež na czele lub był współpracownikiem różnych czasopism, jak "Avenir catholique," "Français," "Le Monde," "Le Salut Public" w Lyonie, "Le Soleil du Midi" w Marsylii, "L'Union de l'Ouest" w Angers, "Catholic Mirror" w Baltymorze, "Diario" w Barcelonie, "Uniao catholica" w Madrycie, "Tablet" w Lon-dynie, "Aurora" w Rzymie, "Catholic" w Bombayu, "Apostolo de Rio de Janeiro." Oprócz tego napisal: Le futur Concile. 1869; Guide au Mont Saint-Michel. 1872; Le moyen-âge, et ses institutions. 1873; Les femmes celè-bres. 1886; Les fêtes de nos pères. 1888; 1900, i inne. (Por De Guberna tis, Dictionn. intern. des Ecrivains du jour. Florence 1890, 4-0, t. II, str. 1153). X. J. N.

Havenius (Havens) Arnold, kartuz, ur. w r. 1538 lub 1540, † w (fandawie w r. 1610, wstapil w r. 1573 do Jezuitów, lecz w r. 1586 przeszedł do Kartu-zów w Lowanium, był profesorem teologii; maż niezwykłej wiedzy. Napisał: Commentarius de erectione novorum in Belgio episcopatuum, deque iis rebus, quae in eo preclare gesta sunt. Coloniae 1609; Speculum haereticae crudelitatis, Arianorum, Donatistarum,

Coloniae 1608; Historica relatio duodecim marturum Cartusianorum, qui Ruraemundae a. 1572 trucidati sunt. Tamže 1608, i inne. (Por. Petreius. Bibl. Carthus.; Stang, Historiographia ecclesiastica. Frib. Brisg. 1897, 12-o, str. 130 i nast.).

Havermans Makary, belgijczyk, z zak. Premonstratensów, ur. wr. 1644 w Breda, † w Antwerpii w 1680 r., był kanomkiem u św. Mikołaja w Antwerpii i lektorem teologii. Napisal *Tyrocini*um christianae moralis theologiae, ad mentem SS. Patrum, praesertim S. Augustini. Antwerpiae 1674, 2 vol. in 12-o. Dzielo to wywołało szereg pism polemicznych w kwestyi teologicznej quisnam amor requiratur et sufficiat cum sacramento ad justificationem." Z innych dzieł godne są zaznaczenia: Obrona powyższego dzieła pko Jezu-itom. (Kolonia 1676); List apologe-tyczny do Innocentego XI i t. d. Był to maż wielkiej nauki, ale wedle świadectwa Foppens'a zarażony jansenizmem. (Por. Bund, Catalogus auctorum, 1900, 8-0; Glaire, Dictionnaire, t. I, 8-0; Foppens, Bibliotheca Belgica).

Havet Ernest, francuski uczony, członek Instytutu, ojciec Ludwika Haveta filologa i Juliana erudyty i paleografa, ur. w r. 1813 w Paryżu, † tamże 1889. Napisał teze Rhétorique d'Aristote. 1843; Jésus dans l'histoire. 1873, z powodu dziela Renana o Jezusie Chrystusie; le Christianisme et ses origines. 1872—84, 4 tomy, dzielo słabe, które jednak wywołało wielkie wrażenie w świecie literackim; autor dowodzi w niem, że Chijanizm jest wytworem filozofii greckiej. H. wydal także "Pensées de Pascal" z komentarzem, 1852 r. (Por. Blanc, Dictionn. de la Fhilosophie. 1906, 4-o; Tenze, Hist. de la Philos. 1895, 12-0, t. III; str. 167; Tenze, Dict. univers. de la Pensée. Paris 1899, 4-o, t. I, str. 790).

Havoth. Jair - gr. Emableis Taip lub 'Avwo 'laïo-grupa miast na wschód od Jordanu, zdobytych przez Jaira, potom-ka Manassesa. (Deut. III, 4; Num. XXXII, 41; Jud. X, H, Jos. XIII, 30; III Reg. IV, 13). Havoth doslownie Iconoclastarum aliorumque haereticorum. znaczy - sioła, miasteczka. Zdaje sie zdobywca zartobliwie tak je nazwał zaledwie mogli się zbierać na nabożeń-(Por. R. Cornely, Introductio in. stwo. (Por. Mon. Germ. Dipl. I, 155; Script., Paris, 1887, t. II, p. 84). Inni egzegeci Havoth wyprowadzają od Havah. her. = żyć, pozostawać. Jair znaczyloby więc to samo, co mieszkania Jaira lub miejsca zamieszkania Jaira. (Por. Gesenius, Thesaurus, p. 451; Stanley, Sinai and Palestine, Londres, 1866, p. 526; Fr. Vigouroux, Diction. d. l. Bibl. t. III, 457, 458).

X. R. J.

Hävernick Henryk ob. Haevernick.

Hawana ob. Christobal (San) de Habana.

Hawelberg (Havelberg) miasto pruskie w okregu Potsdam, nad rzeka Havel polożone, dawne bpstwo. Król Otto I w 946 r. je založyl, jako sufraga-nie Moguncyi, od 948 r. H-g bylo suffragania arcybpa Magdeburskiego. — B pa m i byli: Udo (Dudo vel Tudo), którego podobno zabili Wendowie, powstawszy przeciwko Niemcom; wówczas złupiono i zburzono kościół, wiernych pozabijano. Następcy Udona, ośmiu z kolei (do 1129 r.) jako bpi in partibus infid., pomagali arcybpom Magdebur-skim. 10-ty z kolei bp. Anzelm (ob. Anzelm z Hawelbergu), uczeń św. Norberta, w 1129 r. objąt bpstwo. Pracowali w H-u Norbertanie; stanowili oni kapitule od r. 1144; katedre odbudowano, wiarę w ludzie utwierdzono. Następca Anzelma, bp. Walo (1156—1176) pracował gorliwie, wspie-rał go nasz Kazimierz Bogusław książe pomorski. Po nim bpami najczęściej bywali Norbertanie, jak i w Brandenburgu (ob. art. Brandenburg). Nowinkarstwo luterskie nie znalazło tu wielkiego poparcia. Biskup Busso II († 1584 r.) opieral się wpływom protestanekim. Dopiero po jego śmierci majatki bpie wcielono do posiadłości elektora Brandenburskiego. Część kapituły została wierną Kłowi. Lecz elektor zabronil im obrać nowego bpa i sam się ogłosił administratorem dyecezyi. Kapitula istniala do 1819 r., choé zlutrzona w obrzędach na pół katolickich, na pół luterskich. Ostatecznie Prusacy zagarnęli majątek i prawa kapituły w 1819 r.; katolicy w niewielkiej liczbie nej i wzięty został do niewoli. Tu po-

stwo. (Por. Mon. Germ. Dipl. I, 155; stwo. (Por. Mon. Germ. Dipl. I, 155; Hugo, S, Ordinis Praemonstr. annales, Nancy, 1734–1736. t. I, 799...; Hanck, Kirchengeschichte Deutschlands, Leipz., 1906, t. IV.. 979...; Winter, Die Praemonstr. des 12 Jahrh..., Berlin, 1865, 154...; Th. Becker, Gesch. des Bist. H. 1870; W. W. t. V, k. 1544–1545; Buchberger, Kirchl. Handlexikon, München, t. I, 1907. b. 1869) 1907, k. 1862).

Hawlas Franciszek ks., współczesny, napisał Nauka o św. spowiedzi. Cieszyn 1897, 8-a; *Spieuoniczek*. Zbiór pieśni i modlitw dla chrześcijańsko-ka-tolickiej młodzieży. Cieszyn 1898, 8-a, wyd. 2-ie; Święty Albrecht, Patryar-cha Jerozolimski, Patron kościola Trzynieckiego. Temżo 1898, 8 a. (Por. Londzin Józef ks., Bibliografia druków polskich w Ks. Cieszyńskiem. Cieszyń 1904, 8-a, str. 11).

Hawryłowicz Piotr, jezuita, ur. w r. 1791 na Białej Rusi, w województwie mścisławskiem, wstąpił w r. 1807 do zakonu w Dynaburgu, śluby złożył w Tarnopolu w r. 1825. Jako glęboki znawca języków, a zwłaszcza greckiego i łaciny uczył retoryki w Rosyi, filozofii w Szwajcaryi i w Galicyi. Pracował też przez długie lata na misyach, † w w Starejwsi w r. 1854. Napisal: O potrzebie greckiego języka dla tych, którzy się naukami bawią, krótka rozprawa w "Miesięczniku polockim." 1818, t. II, str. 282—92; Św. Jana Złotou-stego o kapłaństwie Xiąg 6 w "Przy-jacielu chrześcijańskiej prawdy." Przemyśl 1837 i 1838; tłumaczenie polskie dwóch pierwszych ksiąg historyi Tucydidesa, znajduje się w bibl. Ossolińskich we Lwowie; O duszach czyścowych. MS. in 4-o, znajduje się w archiwum prowinc. galicyjskiej. (Por. Sommervogel, Bibliothéque de la Comp. 1894, t. IV, k. 160—161; Brown, Bibliot. pisarz. assyst. pols. Pozn. 1862, 8-a, str. 191, 192). X. J. N.

Hay Jerzy, konwertyta, ur. w r. 1729 w Edymburgu z rodziców protestanckich, poświęcił się medycynie; jako przyboczny lekarz wojskowy Karola Edwarda, towarzyszył mu w wyprawie wojen-

znał zasady wiary katolickiej i złożył wkrótce wyznanie wiary w r. 1848. Powróciwszy do ojczyzny odpłynał na okręcie do Kadyksu wraz z jednym augustyaninem. Za radą bpa londyńskiego Challonera postanowił zostac kaplanem i po skończeniu w Rzymie studyów teologicznych zostal wyświęcony na kapłana w r. 1758; mianowany koadyutorem wikaryusza aplskiego w Szkocyi wiele dusz do Boga pociągnął wymową i gorliwością aplaką. Wyświęcony w r. 1769 na bpa, przebywał w Edymburgu, jako wikaryusz aplski, † w r. 1811. Napisał wiele dziel apolegetycznych jak *The Scriptu*re Doctrine of Miracles. Edynburg 1776; ost. wyd. w r. 1873; dzielo to wyszło i po francusku w Paryżu, 3 to-my, in 12-o—jest to gruntowna obrona cudów; Letters on usury and interest etc. Londyn 1774; The sincere, devout and pious christians, i inne. Oprocz tego dokonal wraz w Geddesem i Robertsonem benedyktynem, nowego prze-kładu Pis. św. na język angielski w r. 1776. (Por. Hurter, Nomenclator literarius theol. Oeniponte 1895, 8-0, t. III; Schäffer, Handlexikon der kath. Theologie. Regensb. 1883, t. II, str. 253).

X. J. N.

Haydn Józef, muzyk i kompozytor, ur. w Rorauh nad Leita 1 kw. 1732, syn ubogich rodziców, wśród niedostatku kształcił się w swoim zawodzie w Wiedniu, aż pozyskał posadę dyrektora orkiestry u księcia Mikolosa Esterhazego. Powoli zdobywał sobie sławe. W r. 1790 wyjechał do Londynu, gdzie mu świetnie płacono za jego kompozycye. W r. 1792 wrócił do Wiednia, gdzie zainstalował sie już dostatnio. Wówzainstalował się już dostatnio. czas to napisał swoje wielkie oratoryum "Stworzenie świata," które mu wnet zyskalo sławe wszechświatowa. Za tem poszły inne arcydziela. H. jest autorem austryackiego hymnu narodowego. Utworów H. liczą do 1400. Watłych sił, zaczął podupadać na zdrowiu i † 31 maja 1809 r. w Wiedniu. H. należy do temu i w utworach jego klnych (msze, oratorya) uczuwać się daje wielka podnym z dziel Gagneusza, Estiusza, Sa, niosłość ducha, połączona z chijańską Menochiusza i Tyrinusa (Par. 5 voll.

prostotą. Muzyka H. do dziś dnia nie straciła nie ze swej świeżości i uroku Nie mala też położył H. zasługe na polu instrumentacyi. (Por. W. E. I. art. A. Polińskiego, t. XXVII-XXVIII str. 515; k. F. Potil. J. Haydn 1875—1882; Reimana, Berühmte Musiker, Berlin, 1898). (Ch.).

Haydock Leon Jerzy, ur. w r. 1774, † w 1849, odbywał studya w kolegium w Douai, lecz zmuszony porzucić naukę wraz z bratem powrócił do ojczyzny. H. zaslużył się wielce przekładem P. św. na język angielski, którego dokonał z bratem swoim Tomaszem i wydał p. t. The holy Catholic Bible, translated from the Latin Vulgate, diligently cumparad with the Hebrew, Greck and other Editions in divers languages... with useful notes etc. Manchester 1812 -14, 2 vol. in fol.; Londin 1845-46, t. 25, in 4-o. (Por. Hurter, Nomen-clator literarius. Oemponte 1895, 8-o, t. III, str. 1040).

Haye Jan, de la, franciszkanin, wydawca wielu pism, ur. 1593 r. w Paryżu, przyjał habit w prowincyi hiszpań-skiej św. Dydaka. Dla studyów biblijnych wrócił do Francyi i tutaj umarł. jako dworski kaznodzieja i jeneralny prokurator zakonu w r. 1661. Wieksze dzieła jego drukowane in folio obejmuja 39 tomów. Oprócz traktatów teologicznych, po większej części niedrukowanych, pozostawil on dziela kaznodziejskie o charakterze egzegetycznym, mianowicie; Commentarii litterales in Genesim, sive arbor vitae concionatorum, Lugd. 1638, 3 vol. in fol., drukowane także w Paryżu w latach: 1633, 1636, 1647, 1651; Commentarii litterales in Exodum, sive concionatorum virga percutiens peccatores, Par. 1648, 3 voll. in fol. Napisal również. Commentarius in Apocalypsim, Par. 1644-1647, 3 vol. Wydał (jako "Bibliotheca Ord. Min.") S. Bernardini Senensis opera, Par. 1635-1636, 4 vol. in fol.; Opuscula S. Francisci et S. Antonii, rzędu wielkich reformatorów muzyki, Par. 1641, I vol. in fol.; Commentarii zwłaszcza też na polu symfonii. Nie krępował się on formą, ani rutyną, a 1647. Wreszcie wydał dwa wielkie dziezostawiał swobode natchnieniu, dzieki la egzegetyczne. Najprzód ukazała się

in fol·); następnie wykończył dziś już saniem współczesnych kronik klasztor rzadkie dzieło: Biblia maxima versionum ex linguis orientalibus, pluribus zność król Ludwik niemiec, 840 r. posacris mss. codicibus, innumeris fere SS. et veteribus Patribus et interpretibus orthodoxis collectarum; earumque concordia cum Vulgata et ejus expositione litterali, cum adnotationibus Nic. de L/ra Minoritae, Joan. Gagnaei, Doctorum Paris., Guil. Estii, Doct. Lovan., Joan. Menochii et Jacobi Tirini, Doct. S. J. Additis amplissimis prolegomenis.. non omissis chronico sacro, tract. de ponderibus, mensuris, monetis, idiotismis linguarum, amplissimis indicibus etc., Lutetiae Parisiorum, sumptibus D. Bechet et L. Billaine, soc., Ant. Bertier, Simeonis Piget 1660, 19 voll. in fol. Mabillon (Traité des études monastiques p. II, c. 2, § 2) ocenia pochlebniej Biblia magna, niż Biblia maxima. (Por. Wadding, Scriptores Ord. Min). X. A. Kw.

Hayem Armand Łazarz, ur. w. r. 1845 w Paryżu, † tamże w r. 1890, był uczniem Proudhon'a, napisał Le Mariage. 1872; La Démocratie re-présentative. 1874; L'Etre social. 1881; La Science, l'Homme au XIX siècle. 1885.

Haver Jan Mikołaj Hubert z zakonu Braci Mniejszych (1708-1780); apologeta. Napisal: La spiritualité de l'âme (Paris 1757); L'apostolicité du mini-stère de l'Eglise romaine (1765); Traité de l'existence de Dieu; L'utilité temporelle de la Religion chrétienne (1774); Charlatanerie des incrédules (1780). Wspólnie z Soretem wydawał pisemko p. t. La Religion vengée. (Parisiis 1757). (Por. Hurter, Nomenclator. Tom. III).

Haymo, bened. bp. Halberstadu (840 –853) należy do rzędów tych meżów, którzy podjęli pierwsze usilowania celem przeniesienia nauki z Frankonii do Niemiec. Uczył się on w klasztorze w Fuldzie, poczem r. 802 wraz z Hato (ob.), Rabanusem Maurem (ob.) udał się do Tours, gdzie w klasztorze ś. Marcina słuchał wykładów sedziwego Alkuina, po którego śmierci wrócił wraz z towarzyszami do Fuldy. H. po Rabanusie niewatpliwie najuczeńszy ze współcze-

nych. Oceniając jego naukę i pobowolal go na bpa Halberstadu. Dvecezya ta graniczyła jeszcze z okolicami zamieszkanemi przez pogan, skutkiem czego H. musiał rozpocząć prace misyjną. Rabanus, aby przyjść z pomoca przyjacielowi, wykończył wówczas dla jego duchownego pożytku swoje w 22 ksiegach zawarte pismo De Universo. Tenže Rabanus na cześć H. napisał 4 pieśni Praeclarus antistes, w których wielbi jego cnotę i pasterską żarliwość. W zakresie piśmienniczym H. z Rabanusem zdobyli sobie tę wielką zasługę, iż na ziemi niemieckiej złożyli pierwszy komentarz na wszystkie części Pisma ś. Z jego kazań powstało Homiliarium, z rozmyślań zaś De amore coelestis patriae. Z rozprawy De Corpore et Sanguine Domini, posiadamy tylko urywki. Wszystkie pisma H-a znajduja sie u Migne'a. (P. P. lat. CXVI-CXVIII). Calkowity katalog z uwagami krytycznemi podają Mauryni (Histoire littéraire de la France, V, 114—126). H. † 27 marca 853 r. (Por. Mabillon, Acta S. S. saec. IV<sub>2</sub> t. I, 583; Arnds, De vita et doctrina Haymonis, Hallae 1700; Derling, Commentatio de Haymone. Helmst. 1747).

Havnald Ludwik, uczony pralat wegierski, ur. w Scecsen w r. 1816; po odbyciu studyów w Granie i w Wiedniu został profesorem teologii w seminaryum w Granie od r. 1842 do 1846, sam zaś studyował nauki przyrodnicze. Mianowany koadyotorem bpa w Kurlsburgu (Transylwania) w r. 1851, wkrótce został bpem tytularnym tej stolicy. W r. 1863 udał się do Rzymu i tu mianowany zostal arbpem Kartaginy in partibus. W r. 1867 wrócił do Węgier jako arcbp Kolocza. H. oddawał się z upodobaniem studyom nad botanika, utrzymywał stosunki ze znakomitymi botanikami, zebrał cenny zielnik i jedną z najbogatszych bibliotek dziel botanicznych w Europie. Pelen milosierdzia dla ubogich, troskliwy o oświate, założył wiele instytucyj dobroczynnych i naukowych, wspomagał ubogą, uczącą się młodzież, założył gimnazyum i obserwatoryum. W r. 1879 został krdłem. Był także snych mnichów fuldajskich zajał się pi- członkiem wegierskiej izby deputowanych, w r. 1880 prezydentem delegacyi wegierskiej do spraw ogólnych państwa. † w r. 1891. (Por. Schäfler, Handler. der kath. Theologie. 8-o, t. II; Vapereau, Dictionnaire internat. des Ecrivains du jour. 1893, 4-o, str. 772).

X. J. N.

Hauneufve Julian T. J., ur. w r. 1588 w Laval, wstąpil do nowicyatu w 1608 r., był w ciągu lat 40 rektorem, mistrzem nowicyuszów, instruktorem 3-go roku powołań † w Paryżu 1663 r. Napisal: L'Ordre de lavie et des moeurs qui conduit l'homme à son salut etc. Paris 1639, in 4 o; Méditations sur lu vie de Jésus-Christ etc. 1641; Méditations pour le temps des Exercices qui se font dans la retraite etc. Paris 1643, in 4-o; Le Crand Chemin qui perd le monde etc. Tamze 1046, in 4-0; Le monde opposé à Jésus-Christ Tamze 1647, in 4-to; Veritates practicae ex vita Domini Jesu etc. Tamże 1642-54, 4 vol. in 4-o; Réponses aux demandes de la vie spirituelle Tamże 1653—55, 2 vol. in 4-o, i inne. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. de Jésus. Bruxelles 1894, 4-o, t. IV, k. 173—178).

Hazael — gr. \ \Δαήή—król Syryjski, panował od 886 r. do 857 p. prz. Chr. Był dworzaninem Benadada İ, a gdy pewnego razu ten zachorował, Hazael zgładził go podstępnie i sam objął tron po nim. (IV Reg. VIII, 15). Hazeal był w reku Boga narzędziem kary na Zydów, za ich wystepki (III Reg. XIX, 15-17). Przepowiedział to Hazaelowi prorok Elizeusz (IV Reg. VIII, 7-15). Rzeczywiście Hazael pobił Jorana i Jehu "we wszystkich granicach Izraelskich, od Jordanu ku wschodniej stronie wszystka ziemię Galaad, i Gad i Ruben, i Manasse, od Araer który jest nad potokiem Arnon, i Galaad i Bazan" (IV X, 32-33. Pobil tež Joachaza. (IV Reg. XIII, 3). Walczył również skutecznie przeciwko królestwu Judzkiemu; zaledwie się udało Joasowi znacznymi skarbami okupić i ulagodzić Hazaela. (IV Reg. XII, 17-18; II Par. XXIV, 23-24). Od Hazaela otrzymała swą nazwe dynastya królów Syryjskich (A-

nes, t. III, p. 489; Maspero, Histoire ancienne des peuples de l'Orient. 5 ed., Paris, 1893, t. II, p. 379).

X. R. J.

Hazart Korneljusz, jezuita, ur. 1617 r. w Oudenaarde (Niderlandy), w 1635 r. wstapił do zakonu, 1688 r. zmart w Antwerpii. Oprócz wielu dzielek treści polemicznej napisał ważne dla historyi misyi katolickich: Kerckelycke Historie van de gheheele wereldt, 5 t. Antw. 1667—1673. (Por. de Backer. s. v.).

Haze J. H., profesor liturgiki w seminaryum w Leodyum. Żył w drugiej polowie XIX w.; przerobił, dopełnił i cennemi notatkami wzbogacił Romsée go, Institutiones liturgicae. Bruxellis 1804 2 vol. in 8-o.

Hazyusz (Hasius) Jakób jezuita. ur. w Prusiech w r. 1582, wstapil do nowicyatu w roku 1600, był profesorem humaniorów i retoryki, przeważnie je dnak oddał się kaznodziejstwu. Kazania jego należa do lepszych. H wystąpił w roku 1629 z Towarzystwa Jezusowego i wstapił do Kanoników regularnych. Napisał kazania: Kazame na pogrzebie Mikolaja, Boguslawa Bratoszyna Zenowicza, z domu De spotów, kasztelana polockiego i t. d. miane w smorgońskim kościele i t. d. Wilno 1622, 4-a, kart 14: Kazanie na exekuryach Mikolaja Boguslawa Bratossyna Zenowicza i t. d. Wilne 1622, 4-a; Kazanie na dzień naznaczony pogrzebowi J. W. P. P. Jana Karola Chodkiewicza... Wojewody wi leńskiego, Królestwa Polskiego przeciw ko Osmanowi Sultanowi, y W. X. litewskiego Hetmana... miane w Nieświeżu w Kościele S. J. i t. d. 1622, b. m 4-a, kart 17. (Por. Brewn. Biblioteko pisarzów assyst. pols. Poznań 1862 8-a, str. 192; Sommervogel, Bibliothè que de la Com. Bruxelles 1893, 4-o, t IV, k. 198). X. J. N.

cznie przeciwko królestwu Judzkiemu; zaledwie się udało Joasowi znacznymi okupić i ułagodzić Hazaela. (IV Reg. XII, 17–18; II Par. XXIV, 23–24). Od Hazaela otrzymała swą nazwę dynastya królów Syryjskich (Amos I, 4).—(Por. F. Vigouroux, Diction. de la Bible, t. III, p. 459, 460; La Bible et les découvertes moder-

przechowywany dotąd wśród Landsdowne | Einzelnwissenschaften. Berlin 1865; 2 Manuscripts od jezuity Malla. List m. i. ów jest niewątpliwie falsyfikatem, gdyż iezuita Mall nigdy nie istniał. Również grubem zmyśleniem wydaje się i dalsza opowieść o znalezionych przy bliżsżej rewizyi u H, poleceniach zakonnych, a nawet o bulli Piusa V, upoważniającej H. do opowiadania jakiejbadź, wskazanej przez przełożonych nauki, byleby cel zamierzony osiągnąć. Te wszystkie okoliczności każą w całej opowieści domyślać sie fałszu obliczonego na zohydzenie Jezuitów. Watpliwem jest nawet egzystencya H., to zaś że nie był jezuitą jest rzeczą pewną, gdyż nazwisko jego nie znajduje się w żadnym katalogu Jezuitów angielskich. Wiadomo też do jakich uciekano się szalbierstw, oszustw i przekupstw, byleby tylko zbeszcześcić Tow. Jezusowe. (Por. Foley, Records of the English province of the Society of Jesus, I, str. 209). Poważniejsi autorowie protestanccy poprzestają na gluchem powtarzaniu opowieści, nie wdajac się w ocenę jej autentyczności.

(Ch.).

Hebal ob. Garizim.

Hebdomadarz, hebdomadarius (septimanarius) od hebdomda (tydzień) jest to kanonik, albo, jak u nas bywa pospolicie, wikaryusz katedralny czy kolegiacki, a w klasztorze zakonnik, który przez tydzień celebruje i przewodniczy przy odmawianiu pacierzy kanonicznych chórowi.

Hebdomas ob. Bazylides.

Heber ob. Hebrajczycy.

Hebert ks., współczesny, miewał konferencye w kle św. Honoryusza w Eylau w czasie adwentu, w r. 1901-1902, które wydał następnie p. t. Les Prémiéres Vérités. 12-0; Jésus Christ. dans le Credo. 12-0.

Hebler Karol, pisarz filozoficzny, ur. w r. 1821 w Bernie; po odbyciu studyów średnich w Stutgardzie i teologii oraz filozofii w Tybindze i Berlinie habilitował się w r. 1854 jako prywatny docent w Bernie, następnie był tamże profesorem filozofii. Napisal: Spinoza's Lehre von der Substanz u. ihre Bestimmtheiten. Bern 1850; Die Philosophie gegenüber dem Leben und den ty nowo-hebrajski i rabinistyczny. --

wyd. 1874; Philosophische Aufsätze. Leipzig 1869. Nadto szereg studyów i szkiców literackich o Szekspirze, Lessingu i t. d. (Por. Schäfler, Handlexi kon der kath. Theologie. 1883, t. II, str. 254).

Hebraiści ob. Poix Ludwik. .

Hebraiczycy ob. Izraelici.

Hebrajski język jest językiem, którym mówili starożytni Hebrajczycy i w którym napisana przeważna część Ksiąg Starego Testamentu. Oprócz wiersza 11 z rodz. X Jeremiasza, niektórych rozdziałów Daniela (II, 4b-VII, 28), i Ezdrasza. (I Ezdr. IV, 8-VI, 18; VII, 16-26), napisanych po aramajsku, wszystkie książ-ki protokanoniczne St. Test. zredagowane są po hebrajsku, jako też wiele z ksiąg deuterokanonicznych, które posiadamy obecnie tylko w tłumaczeniu (Eccli.; prawdopodobnie Dan. III, 24-90, XIII, XIV; I Mach.) i pewna liczba apokryfów (Henoch. Psalmy Salomo-na i t. p.). Z wyjątkiem ksiąg Pisma św. lub mających z niem związek, posiadamy tylko kilka napisów w jezyku hebrajskim: napis z Siloe, znaleziony w Jerozolimie w 1880 r., z VIII wieku przed Chr.; dwadzieścia pieczęci z imionami własnemi; monety z czasów ksiażat machabejskich. Nazwa język "hebrajski" pierwszy raz wspomina się w r. 130 przed Chr. Żydzi język hebrajski nazywali świętym, w przeciwstawieniu do aramajskiego, świeckiego. Uczeni rozróżniają staro-hebrajski, używany w Biblii, od nowo-hebrajskiego, którym posługuje się miszna. Język hebrajski jest jedną z galęzi wielkiej rodziny języków semickich, rozpowszechnionych w zachodniej Azyi, od morza Śródziemnego do Tygrysu i Eufratesu, od gór Armenii na południe Arabii, zamieszkanych przez Arabów aż do Abisynii i przez Fenicyan na wyspy i brzegi (Kartagina) morza Śródziemnego. Uczeni rozróżniają cztery grupy języków semickich; południowa (arabski, etyopski), północna (dyalekty aramajskie), wschodnia (assyryjsko-babiloński) i pośrednia (dyalekty chananejskie); - do tej ostatniej grupy razem z fenickim, punickim, moabickim i innymi należy staro-hebrajski oraz dyalek-

Charakterystyczna cecha jezyków semic-! kich jest szczególniejsze znaczenie u nich spółgłosek. One tworzą źródłosłów slowa i jego ideę zasadnicza; samogłoski mają znaczenie pomocnicze. Spółgłosek posiada język hebrajski 22.—Rozpoczyna się pisać od prawej strony do lewej (wprost przeciwnie jak w naszych językach); słów się nie przenosi, jeżeli nie można zmieścić słowa na rozpoczętem wierszu, to całe się pisze w następnym wierszu; aby zaś nie zostawiać dużo miejsca niezapisanego, niektóre litery pisze się szerzej na końcu słowa (alef, he, lamed, mem, taw). Litery hebraj-skie służą do oznaczenia liczb. Jednostki wyraża się przez litery początkowe od aleph do teth (alef = 1; bet = 2; ghimel = 3; dalet = 4; he = 5; waw = 6; zain = 7; chet = 8; tet = 9); dziesiatki od jod do ssade (jod = 10; kaf = 20; lamed = 30; mem = 40; nun = 50; samech = 60; ain = 70; pe = 80; ssade = 90); setki (od 100 do 400) przez cztéry ostatnie litery alfabetu (kof = 100; resz = 200; sin lub szyn = 300; taw = 400); setki od 500do 900 oznacza się przez litery końcowe, piszące się inaczej na początku i w środku słowa jak na końcu (kaf = 500; mem = 600; nun = 700; pe = 800; ssade = 900). Aby oznaczyć tysiące pisze się punkta nad literami, i tak: alef z dwoma punktami oznacza 1000, bet z dwoma punktami — 2000 i t. d. Liczby złożone piszą się w ten sposób, że litery oznaczające wyższe cyfry piszą sie najpierw. Godna uwagi jest pisownia liczby 15: ponieważ liczba ta napisana prawidłowo składa się z dwóch liter (jod i he), tworzących skróconą forme slowa wyrażającego imię Boga, przez szacunek dla tego imienia pisano 15, zestawiając tak litery, że w sumie daly 15, t. j. 9+6 (tet i waw).-W naszych Księgach Pisma św. samogłoski sa wyrażone przez specyalne znaki, powstałe z kombinacyi punktu z kreska, znaki te wprowadzili Massoreci. Przedtem pisano tylko przy pomocy samych spółgłosek; posiadający język hebrajski i bez tych znaków wiedział, jak dane słowo wymawiać należy. Znaki te piszą się albo nad literą, w środku jej, naj-częściej zaś pod literą. Samogłoski hebrajskie sa długie, krótkie i napół wymawiające się.

W Biblii hebrajskiej posiadamy książki napisane proza i ksiegi odpowiadające najzupełniej zasadom najprawdziwszej poezyi. Wierszem pisane są: Ksiega Joba, Psalmy, Przypowieści, Pieśni nad Pieśniami, Lamentacye, do których zaliczyć należy Ekklezyastyka (i według wielu krytyków Ekklezyaste). Prorocy: Izajasz, Amos, Ozeasz, Micheasz, Nahum, Habakuk, Joel i Abdiasz prawie zawsze używają formy poetyckiej. Spotykamy też hymny i pieśni w Księgach pisanych prozą. Charakterystycznemi cechami poezyi hebrajskiej są; 1-o, bogactwo obrazów, wzniosłość myśli, siła i prostota w wyrażaniu się, potęga porównań; 2-o, liryzm, w którym autor wyraża uczucia władające duszą jego, lub uczucia wspólne mu z innymi; 3-o, nastrój religijny poezyi. Bez watpienia posiadali Hebraiczycy i poezyę świecką por. Iz. V, 12; Amos, VI, 5), lecz poezya ta zaginęła z małymi wyjątkami, a to co zachowało się, posiada charakter nawskroś religijny. — Jezyk hebrajski, pomimo swych braków, jest w najwyższym stopniu poetyczny; budowa i układ słów sprawia, że wszystko w nim zdaje sie żyć i działać. – Elementem zasadniczym poezyi hebrajskiej jest parallelizm, polegający na tem, że jeden wiersz najzupełniej odpowiada drugiemu. Od drugiej połowy XVIII wieku, od czasów Lowth'a, który pierwszy w swych wy-kładach o poezyi świętej Hebrajczyków zaczął uważać parallelizm jako zasadniczy element poezyi hebrajskiej, zaczeto coraz bardziej zajmować się parallelizmem, badać i studyować go. Obecnie w najnowszych wydaniach Wulgaty i Septuaginty przy podziale tekstu biorą pod uwagę parallelizm. Przykłady parall.: "Lepszy jest cierpliwy niźli mąż mocny; a który panuje sercu swemu, niż ten co miast dobywa" (Ks. Przyp. XVI, 32), "Niebiosa rozpowiadaja chwale Boża, a dziela rak jego oznajmuje utwierdzenie." (Ps. XVIII, 2) Parallelizm ustawicznie powtarzany spowodowałby monotonię, stad też autorowie święci starają się wprowadzić jaknajwiększą różnorodność, zastosowują synonimy, antytezy, dając cały szereg parallelizmów rozwijających się na zasadzie prawa przyczynowości, wprowadzając pytania, zdania wtracone. Parallelizm daje możność ocenienia czy dany tekst nie jest zepsuty, jeżeli bo-

być powinien, wniosek konieczny, że tutaj coś popsuto w tekście; i jeżeli, korzystając z fragmentów, które pozostały. lub z różnych tłumaczeń, poprawimy tekst, znajdziemy parallelizm.—Wiersze w poezyı hebrajskiej nie maja nic wspólnego z poezyą grecką lub łacińską, nie zwracają uwagi na długie lub krótkie syllaby, lecz za to zwracaja szczególniejszą uwagę na akcent; akcent odgrywa tutaj zasadniczą rolę. - Numeracya sylab jest nadzwyczaj trudna, szczególniej po ustaleniu czytania tekstu przez Massoretów. Zasady w tym względzie podane przez Bickella i zastosowane nie wystarczają, ponieważ są powodem skarg na psucie tekstu. W każdym razie w poezyi hebrajskiej rozróżniamy wiersze cztero, piecio, sześcio, siedmio, ośmio, dziewiecio i dziesiecio syllabowe. Bickell znajduje i dwunasto syllabowe wiersze, lecz jest to blad, ponieważ to, co się uważa za wiersze jest dwiema częściami parallelizmu, z których jedna ma 7, a druga 5 syllab. — Co się tyczy strof, to od chwili wydania w r. 1831 przez F. B. Koesteraart. Die Strophen oder der Parallelismus der Verse der hebräischen Poesie wastudien und Kritiken," zaczęto doszukiwać się praw formowania strof w poezyi hebrajskiej, lecz studya w tym kierunku przekonały, że nie ma w tym względzie stalych regul. — Charakterystyczna cecha poezyi hebrajskiej jest alfabetyzm (ob. Alfabetyczne poematy, akrostychy). - Z Biblii tylko wnioskować możemy o liczbie słów jezyku hebrajskim. Biblia zapewne wszystkich nie przechowała, wszela-ko przypuszczać należy, iż ich po-nadto zbyt wiele nie było. Żródło-słowów liczą nie więcej, niż 2,050. Z nich niektóre prawie wcale nie były używane, inne zaś posiadały bardzo mało wyrazów pochodnych. (Zródłosłowy wyrazów hebrajskich składają się ze spółgłosek, zwykle trzech, które w połączeniu z samogłoskami tworzą dwie zgłoski). Według Renana w hebrajskim języku wszystkich wyrazów jest około 5,000. Wiele z tych słów zawiera pojęcia przedmiotów domowego użytku, zwierząt domowych, objawów i zmian w naturze, stosunków rodzinnych, społecz-

wiem brak parallelizmu tam, gdzie on brajski bogaty jest w wyrażenia odnoszące się do pojęć religijnych żydowskich. oraz obrządków, szczególniej dla ozna-czenia mądrości Bożej, lub prawa Boże-go. Lecz słownik hebrajski jest bardzo ubogi w słowa, wyrażające pojęcia oderwane i uczucia duszy. Tak np. pojęcia "religii" nie można inaczej w hebrajskim oznaczyć, tylko przez "bojaźń Boża." Władze duchowne w człowieku da się określić po hebrajsku tylko przez opisanie: umysł—przez "serce," a uczu-cia – przez "nerki," "watrobę." Większa część źródłosłowów oznacza działalność duchowa, umysłowa i moralna, a jednocześnie fizyczna, zewnetrzną, co w językach indo-europejskich oddawna sie już zatraciło. Wreszcie zaznaczyć należy, że język hebrajski posiadał właściwość niezmiernie cenną-t. j. niezmienność i trwałość, polegającą na niezmiennem wymawianiu spólgłosek, co chroniło je od zmiekczenia i wynikających z tego przemian. Opatrzność obdarzyła języki semickie owym przymiotem, aby jeden z nich mógł przez wieków kilkanaście zachowywać w niezmienionej szacie Ksieg. Swiete, zawierające prawdy objawionei

Historya jezyka hebrajskieg o. Poczatek.—Jezyk hebrajski jest z jednym z dyalektów chananejskich, czego dowodem wielkie podobieństwo jego do jezyka fenickiego, moabickiego, i bezwatpienia do języka Ammonitów i Edomitów (Jer. XXVII, 3), a zatem czas powstania jego jest wspólny z powyższymi językami cha-nanejskimi. Pomniki historyczne świadczą o nadzwyczaj wielkiej starożytności języków chananejskich. I tak np. tablice, znalezione w Tell-el-Amarna, glosza, że narody mieszkające na brzegach morza Śródziemnego w Azyi Zachodniej w XV w. przed naszą erą w dokumentach urzedowych używały języka assyryjskiego, w mowie zaś potocznej dyalektów chananejskich. W dokumentach pochodzenia egipskiego widzimy już XVI w. zwroty zapożyczone z języków chananejskich. Najstarożytniejsze jednak pomniki historyczne nie moga odpowiedzieć na pytanie: jak starożytnymi sa jezyki chananejskie? Kiedy ich poczatek? Poczatek pozosta e w mroku i zlewa się z początkami różnych języków semickich. Starano się powyższa nych. Przedewszystkiem zaś język he- kwestyę rozwiązać drogą wykazania, w

ski do jezyków semickich. Ryszard Simon uważał hebrajski za najstarszy z grupy semickich języków i za ich ojca. Zdanie to dzisiaj jest powszechnie odrzucone.

Delitzsch sądzi, że asyryjski, Schrader zaś i D. S. Margoliouth, że arabski jest praojcem. Zdania te jednak nie mają silnych podstaw i uczeni współ cześni uważają wszystkie te języki jako córki wspólnej matki i szukają kolebki dla narodów semickich nad zatoką Perską. Lecz powstaje nowe pytanie: W jakiej właściwie epoce wypada początek języków semickich nad zatoka Perska? i w jakim czasie rozpoczęły się wędrówki narodów semickich osiadłych w Chanaan? Geneza z wędrówką Abrahama łączy powstanie małych narodów: Edomitów, Moabitów i Ammonitów, i rzeczywiście jest prawdopodobnem, że wędrówki te rozpoczynają się przed dwoma tysiącami lat, poprzedzającymi naszą erę. I znowu zjawia się nieroztrzygniete aż po dziś dzień zagadnienie: czy Abraham, przyszedłszy do Chanaan, przyniósł z sobą język hebrajski; czy przeciwnie zastal go już na miejscu? Czy od niego ten język przyszedł do plemion chananejskich, czy też on, przyszedłszy do Chanaan, aramejskie, lub asyryjskie narzecze porzucił i przyjął chananejskie, hebrajskie? Pozostawiając nieroztrzygnięte pytanie, możemy jednak twierdzić: że rodzina Abrahama przyniosła do Chanaan albo przyswoiła sobie w nim język bardzo blizki dyalektów Moabitów, Tyru i Sydonu, bardziej zbliżony do arabskiego i assyryjskiego, niż inne dyalekty semickie i że raz uformowany, język ten pozostał dość odporny na wszelkie obce domieszki.

Wiele bardzo wskazówek przemawia za tem, że język hebrajski ,przed epoka języka biblijnego posiadal już swa historye i ulegał licznym zmianom. Wskazówki te są: archaizmy, właściwe odleglejszym czasom; formy klasyczne nadzwyczaj wyrobione, które musiały przechodzić okres swej formacyi; wiele analogij języka hebrajskiego z innymi jezykami semickimi, które każa się domniemywać starszych i liczniejszych analogij.--Jezyk hebrajski okresu biblijnego dzieli się na dwie epoki: I-a od

jakim stopniu znajduje sie jezyk hebraj- po nlewoli, czyli epoka upadku; należy jednak zwrócić uwagę, że i z tej epoki posiadamy utwory np. Psalmy, pisane po niewoli z takim artyzmem, jak w okresie złotym, język bowiem hebrajski, chociaż w potocznej mowie coraz bardziej ulegał skażeniu, prawie do czasów ery naszej umiejących w literaturze podtrzymywać jego dawną piękność. I. Język hebrajz epoki pierwszej, (1000 lat od Mojżesza do niewoli) ma trzy (lub cztery) okresy: Mojžesza, Dawida i podczas niewoli. Pierwszy z nich odznacza się pewną liczbą archaizmów, niespotykanych później, oraz prostotą w zwrotach i ukladzie. W drugim, mającym swój rozkwit, największy za Dawida i Salomona, zjawia się nowy porządek cywilny i polityczny, nowe stosunki społeczne i nowe pojęcia, a stąd i nowe wyrazy, zwroty, z czego język nabywa wiekszego rozwinięcia, poezya dochodzi do szczytu w Psalmach Dawida i pismach Salomona. Prorocki duch literacki wytwarza nowy sposób pisania, zbliżony do poetyckiego, a jednocześnie mówniczy, który przed Izajaszem zaznaczał się liryzmem, a u Izajasza wznićsł się do najwyższej potęgi, podniosłości i majestatu. Wreszcie niewola, zadawszy cios narodowi żydowskiemu, skazila język, zepsula jego czystość. Walczą z tą nawalą nieprzyjacielską meżowie, żyjący bezpośrednio po niewoli, jak: Ageusz, Zacharyasz, Malachiasz, lecz walczą na próżno; mowa ojczysta żyje jeszcze za Nehemiasza w ustach warstw wyksztalco-nych, lud coraz więcej ją psuje pod wpływem obcych. Wszelako to zepsute narzecze zwać się bedzie nieustannie językiem hebrajskim lub ojczystym, na tej samej zasadzie, jak w wiekach średnich języki, utworzone na podstawie łaciny, Nie wszyscy zganazwano romańskimi. dzają się na podział wyżej przyjęty i twierdzą, że dziel hebrajskich za mało pozostalo, aby na ich podstawie można było z cała pewnościa aż trzy epoki języka hebrajskiego zbudować i wytworzyć charakterystyczne cechy każdej; tem więcej, że jedni autorowie pisali wierszem, inni proza. Nadto nie każdej Księgi czas, kiedy powstała, można bezprzecznie oznaczyć; nie wiadomo też, czy doszły do nas bez żadnych zmian ję-Mojžesza do niewoli Babilońskiej i II-a zykowych. Wreszcie wszystkie Ksiegi

tyczą się jednej dziedziny, t. j. religij- pismach Ben Sarouk'a, Ibn Cabral'a i nej; wyrażenia więc i zwroty z jednej Rabbi Tam'a; Moise Kinchi († 1190), Ksiegi przechodziły do drugiej, a na autor gramatyki bardzo zbliżonej do nawszystkie Księgi przeważny wpływ wy-wierał Pięcioksiąg Mojżesza.—II. Epoka dzo często w XVI i XVII w. w.; z po niewoli aż do czasów Machabejskich XIII wieku, Dawid Kimchi, autor grajest okresem języka zamierającego w ży-ciu, a żyjącego tylko w szkołach i litur-gii. Od upadku Jerozolimy aż do śre-ków średnich. Z XV w., Profiat Duran dnich wieków przypada okres języka (Isaac ben Moses ha-Levi Efodi, około hebrajskiego nowego. (ob. art. Mas-1400); z XVI wieku Eliasz Levita soreci). — W Biblii nie odnajdujemy (Eliah ben Ascher ha—Levi, nazywany śladów studyów nad gramatyką hebraj-Ashkenazi z 1472—1549), ucze, dyską, współczesnych powstaniu Ksiąg dawca, komentator Kimchi'ch i spadko-Świętych. Dopiero są ślady podobnej pra-cy w epoce talmudystycznej. Z drugiej chaldejski, Thishbi i rozprawe o masso-zaś strony pisarze kościelni, a szczegól-niej wśród nich św. Hieronim, w swych pracach czynia wiele uwag filologicznych rece chrześcijan; zasada wygłoszona i gramatycznych, dotyczących języka przez protestantów, że Biblia jest jedyhebrajskiego. Badania te jednak są dorywcze, poważniejsza robota w tym kiestudyów. Jeszcze w okresie poprzedzarunku, zaczyna sią daleko później na jącym protestantyzm Jan Reuchlir Wschodzie, szczególniej w Babilonii. (1455—1522) i dominikanin Santes Pa-Autorowie z tego okresu: Menahem Ben gninus (1471-1541) pracami swemi przy-Sarouk († 950), twórca słownika źró gotowali drogę znakomitym Buxtorf'om dłosłowów hebrajskich (wydanego przez Filipowskiego w 1854) i Dounasch ibn ci jednak autorowie w pracach swych Labrat (po hebr. Adonim ha-Levi), Rab- ida szlakami utartymi przez gramatyków Labrat (po lebr. Adomin ha-Devi), Rabbi daydowskich, i dopiero w w. XVIII Al-Samuel ben Meir († 1150), Rabbi Jabert Schultens z Leyde (1686—1750) i cobben Meir (Rabbi Tam, † 1171), byli doskonalymi tłumaczami Biblii i wspadugurują nowe metody badań. — Wiek niałymi talmudystami, lecz nie posiadali XIX jest wiekiem odrodzonych studyów zdolności do syntezy gramatycznej. Do- nad językiem hebrajskim. Na czele stoi Gepiero pod wpływem cywilizacyi arab-senius (ob.), za nim idą Ewald (ob.), Olsha-skiej, rozwój gramatyki hebrajskiej posu-usen, Stade i König. Każdy z nich wa się nadzwyczaj prędko naprzód, stara się wprowadzić do badań metodę wśród Zydów zamieszkujących Hiszpa- ściśle naukowa. Gesenius († 1842) idzie nie i północną Afrykę. Pionierami są: drogą metody analitycznej, a za nim żyd arabski Jehuda ibn Koreisch Böttcher († 1863). Ewald († 1875) za-(około 880) i Saadyah (Said ibn Jakub wdzięcza metodzie syntetyczno-spekulaal-Fayoumi, † 942). Pierwszym jednak tywnej swoje zdobycze, w ślad za nim twórca gramatyki i słownika hebrajskie metody tej trzymaja się Seffer i Hergo jest Rabbi Jonah ben Qannah albo man Gelbe, Olshausen szuka rozwiąza-Rabbi Merinos (u Arabów nazywany nia wielu zagadnień przy pomocy me-Aboul Walid Merwan ibn Djannah) ur. tody porównawczej i historycznej, naślaokoło 990, lekarz z Korduby. -- Do wie- dują go G. Bickell i A. Müller. B. ku XVI pracy nad gramatyką i słowni- Stade pracuje, mając przed oczyma mekiem hebrajskim poświęcali się wyłącz-nie Żydzi. Wśród nich zasługują na uwagę: z w. XII Salomon ben Abraham semit. Sprachen (1899): H. Zimmern, ben Parhon, autor gramatyki i slowni- Vergleich, Grammatik der semit, ka; Abraham ben Meir Aben Ezra († Sprachen (1898); Brockelmann, Grund-1167), autor gramatyki i wielu rozpraw riss der vergl. Gramm. der semit. w tym kierunku; Józef Kimchi († oko- Sprachen. Diet. de la Bible. F. Vio 1160), autor rozpraw krytycznych o gouroux. G-K. Hebraique langue;

Pisma Sw. t. I. 166 str. wyd. Bib. dz. X. H. P.chrześc.).

Hebrajski przekład czterech Ewangelii dla Propagandy wypracował z Wulgaty J. B. Jonas, (Rzym, 1668). Ze strony Protestantów Seb. Münster w Bazylei wydał Ewangelię św. Mateusza wraz z Listem do Żydów r. 1537; W. Herbst i F. Petri drukował Ewan-gelie Marka i Łukasza w Wittenberdze 1574; a J. Clajus r. 1610 cztery Ewangelie. Caly Nowy Test. wyszedł w Londynie 1661. W nowszych czasach za-bierali się do przekładów Now. Test. nawróceni Żydzi i R. Caddick, (Londyn 1798); Frey, 1818; Greenfield r. 1831. Ewangelia św. Łukasza wyszla w Berlinie r. 1851; List do Rzymian wydał Delitzsch 1870, a cały N. Test. r. 1877. (Por. ks. Szlagowski, Wstęp ogólny, Warszawa 1908, II, str. 202).

X. A. S.

Hebron, imie dwóch Izraelitów i miasta. 1) Hebron, trzeci syn Caath, który był drugim synem Lewiego (Exod. VI. 18; Num. III, 19; I Paral, VI, 2, 18; XXXIII, 12). Wiemy o nim, że był głową rodu Hebronitów (Num. III, 27; XXVI, 58, I Par. XXVI, 23, 30, 31).-2) Hebron, syn Maresa i ojciec wa Chebron, I Mach. V, 65), starożytne miasto królewskie Chananejskie, polożone w górach judzkich, na południe od Jerozolimy, na zachodzie morza Martwego, w glębokiej i wazkiej dolinie, pod 30° 311 sz. półn. i 35° 8, 5' dług. wsch., sławne za czasów Patryarchów i Dawida (Gen. XIII, 18; XXIII, 2; Jos. X, 3; II Reg. II, I i t. d.).—Biblia mówi, że pierwotneimię Hebronu było Kirjat-Arba ginta nazywa: Pólis Arbók (Gen. XXIII,

Ks. A. Szlagowski, Wstep ogólny do XX, 7). Według św. Hieronima (Onomastica sacra, Getynga, 1870, str. 84) i niektórych komentatorów żydowskich, arba oznaczałoby tutaj cztery i nazwa "miasto Czterech" pochodziłaby od czterech patryarchów, których ciała spoczywały w pieczarze Makpelak, t. j. szczatki Abrahama, Izaaka i Jakóba, do których dla uzupełnienia liczby czterech, jedni przyłączają Adama, inni Ezawa, wreszcie inni Józefa. Zdanie to nie ma podstaw, jak i zdanie Saulcy (Voyage en Terre Sainte, Paryż, 1865, t. I, str. 152), że arba ma oznaczać cztery części, z których składa się miasto. Pismo Św. samo daje nam tłumaczenie nazwy, wywodząc początek jej od Arba albo Arbe, ojca Enaka.—W. H-e mieszkali: Abraham (Gen. XIII, 18), Izaak (Gen. XXXV, 17) i Jakób (Gen. XXXVII, 14). Jakób z H. udał się do Egiptu, lecz zwłoki jego odprowadzone zostały do H., i pochowane obok zwłok Abrahama (Gen. XXV, 14), Sary, Izaa-ka, Rebeki i Lii (Gen. XXIII, 19; XLIX, 29, 31; 4, 12, 13). Po wyjściu Jakóba z H., opanowali to miasto Enakici (Jos. XIII, 23; X, 3, 23), lecz wypędził ich stamtąd Jozue (Jos. XI, 21), zdaje się że nie osobiście, a przez Kale-ba (Jos. XIV, 14), któremu za to oddał okoliczne pola i wsie (Jos. XXI, 12; Core, Taphna, Recem i Samma, w po-koleniu Judy (I Par. II, 42, 43). lewitom (Jos. XX, 7; XXI, 11). Tu Czterej ci synowie są założycielami miasta | Dawid miał stolice przez pierwsze 7½ tego samego imienia. — 3) Hebron | lat swego panowania, póki nie zdobył (Wulgata w jednem tylko miejscu użypodniósł bunt przeciwko ojcu (II Reg. XV, 9, 10), Roboam założył fortece (II Par. XI, 10). Po powrocie z nie-woli babilońskiej Żydzi znów zamie-zkali w H. i jego okolicach (II Esd. XI 25). Później dostalo się ono Idumejczykom, lecz odebrane przez Jude Ma-chabeusza (I Mach. V, 65), dostało się Rzymianom, którym znów odebrał je Szymon syn Giorasa (Józef Flaw., Ant XII, 8, 6; Bell. Jud. IV, 9, 9). Wo (Gen. XXIII, 2; Jos. XIV, 15, 13, 54 XII, 8, 6; Bell. Jud. IV, 9, 9). Woinne). Kirjat ha—Arba, z artykulem statniej wojnie żydowskiej spotkał je ter (Gen. XXXV, 27; Esd. XI, 25); Septua-sam los co i Jerozolime (Bell. Jud. IV 9, 7, 9). W czwartym wieku Euzebius: 2); Pólis Argób (Jos. XIV, 15); Ka- (Onomastica sacra, str. 209) nazywa riath—arbók (Jos. XXI, 11); Kariathar-boksefér (Jud. I, 10): Pólis tou pediou (Gen. XXXV, 27); Wulgata: Civitas Arbee (Gen. XXIII, 2); Cariath—Arbe (Jos. XIV, 15) albo Cariatharbe (Jos. Zydzi i Chrześcijanie otaczają pamie

stellum albo praesidium ad sanctum Abraham. W r. 1167 H. staje się sto-licą biskupią. W 20 lat później dostaje dyn, 1856). sie napowrót w rece muzułmanów i katedra zostaje przemieniona na meczet; przystęp zaś do grobowca patryarchów był Chrześcijanom i Żydom wzbroniony aż do 1834 r. — W obecnej chwili H. jest jednem z najwiekszych miast Palestyny, nazywa się El-Chalil t. j. przy-jaciel Boży, na pamiątkę Abrahama, któremu i Pismo Św. ten tytuł nadaje (Isai, XLI, 8). Polożone na 927 metrów na poziomem morza Śródziemnego dzieli się na cztery części. Domy zbu-dowane z kamienia. Górne piętra o świetlone, prześliczne okna, ulice, jak w ogóle w miastach wschodnich, sa tutaj wazkie i brudne. Góry otaczające miasto sa dlań jakgdyby murami fortecznemi. Miasto pełne roślinności, robi wrażenie ogrodu, chociaż rosnące w niem palmy z powodu zmian klimatycznych nie daja dojrzałego owocu. H. nie posiada rzeki, dla tego też sąsiednie źródla spożytkowano w celach kultury ziemi. Pomnikiem Hebronu jest Haram el-Khalil. Są to mury starego zamku (65 metrów długości, 38 szerokości, od 15 do 18 wysokości). Pośrodku nich znajduje się obszerne podwórze. Haram el-Khalil przylega do góry, gdzie się znajduje pieczara, grób Patryarchów (ob. art. Makpelah). Mury te sa jednym z najstarożytniejszych zabytków Palestyny i są przedmiotem ciekawości wszystkich podróżujących do Ziemi Św. od czasów bezimiennego pielgrzyma z Bordeaux (Historia Terrae Sanctae, Genewa, 1877, t. I, str. 20, aż do Vogué, Les églises de Terre Sainte, Paryż, 1860, 344— 345.—Maress, Salzmann i Sauley) (Voyage en Terre Sainte, t. I, str. 156, 4. II, 328) początki murów odnoszą do czasów Dawida. (Por. też Renan, Mission de Phénicie, Paryż, 1864, p. 799—807). — Mieszkańców H. posiada według jednych od 8 do 10 tysięcy, według drugich od 12 do 14 tysięcy, niema bowiem tutaj urzędowej statystyki. Z wyjątkiem tysiąca Żydów, reszta mieszkańców to muzułmanie, nieprzyjaźnie usposobieni dla obcokrajowców; chrześcijan niema tutaj wcale. Ludność bogata, skłonna do rozruchów, z którą rzad ma wiele klopotu. Żydzi tutejsi w której H. wystawiony jest jako siew-

Abrahama. Krzyż wcy nazywają H. ca- pochodzą z różnych krajów. (Por. Guérin, Judée, t. III; E. Robinson, Biblical Researches in Palestine, Lon-

> Hecher Józef ks;, pisarz religijny i poeta, kanonik u św. Kajetana w Monachium, ur. w r. 1845 w Schongan, wymowny kaznodzieja. Napisał Die Werke der Bramherzigkeit. Sonette. 1891; Die Kreuzesworte des Herrn. Predigten. 1894; Das Lamn Gottes. 1894; Lebende Bilder in relig. Dichtungen, 1894, 3 części; Vaterunser. Predigten 1897; Lia 1900: Frauengestallen am Kreuzwege. Fastenpredigten, i inne. (Por. Keiters, Katholischer Literaturkalender. Essen 1902, 16-o, str. 111).

> Hecker, Izaak Tomasz, misyonarz i założyciel stowarzyszenia Paulinistów w New-Yorku, ur. 18 grudnia 1819 r. w New-Yorku z rodziców niemców, protestantów, um. 22 grudnia 1888 r. Pod wpływem dra Brownsons nawraca sie w 1844. W r. 1845 jest u Redemptory-stów w Trond (Belgia), studyuje w H-landji i Anglii, w r. 1849 zostaje ka-planem. Od r. 1850 spelnia obowiązek kaznodziei misyjnego w New-Yorku i zyskuje wielkie uznanie dla siebie. Powoli rozwija swoje poglądy (ob. A merykanizm) i żąda dla siebie i pięciu osób oddzielnego domu. Kiedy przełożeni odmówili mu swej zgody na tę seperacyę, jedzie samowolnie do Rzymu, za co zostaje usunięty ze zgromadzenia; zakłada wtedy H. własne zgromadzenie, które nazywa sie Stowarzyszeniem Paulinistów. Głównem ich zadaniem jest: nawracanie protestantów w New-Yorku, do osiągnięcia czego dążyli drogą: misyl, konferencyj, czasopism: The Catholic World; The Young Catholic i związku prasowego: Catholic Publication Society. Stowarzyszenie stopniowo sie rozwijało. W r. 1906 liczyło: 4 klasztory, 1 kolegium, 51 kapłanów i 25 nowicyuszów. H. zarzadzał zgromadzeniem jako generalny przełożony od r. 1859-71. Podróżował często do Europy, był nawet na koncylium Watykańskiem jateolog arcybiskupa Spalding, stal się jednak znanym w Europie dopiero przez książkę Elliot'a p. t. Żywot Oj-ca Heckera (The Life of the Heeker);

ca idei amerykańskich (nazywanych przez nas amerykanizmem) i to takich, które zupełnie nie odpowiadały pogladowi Heckera. Prace Heckera: Questions of the Soul, New-York, 1856; Aspirations of Nature, ed. 4. 1858; An Exposition of the Church, Londyn, 1875; Kazania. X. H. P.

Heczko Jerzy Bogusław, pastor luterański w Ligotce, ur. w r. 1825, piszacy także pod pseudonimem Prawdowskiego, kształcił się w Wiedniu. Pisał Kazania (Wiedeń 1849); Modlitewnik, czyli zbiór modlitew... Cieszyn 1860, 8-a; Kancyonał czyli Spiewnik... Tamze 1865, 8 a; Maly katechizm Dra M. Lutra i t. d. Tamze 1872, 8-a; 1878; 1895; Życie i działanie dra Marcina Lutra i t. d. Tamże 1896, 8-a: Katolictwo i ewanielictwo i t. d. Tamże 1851, 8 a. (Por. Ks. Józef Londzin, Bibliografia druków polsk. w Ks. Cieszynskiem. Cieszyn 1904, 8-a, str. 11 i 26).

Hedderich Filip, minoryta, ur. w r. 1744, studya prawne odbywał w Trewirze pod kierunkiem Hontheima, Nellera, Franka i innych; uczył prawa kanonicznego w konwencie swego zakonu, niestety w duchu józefińskim, którym był zarażony. Zacięty wróg Kła i prymatu pskiego ostro występował pko zasadniczym prawom klnym. Pius VI nazywał H-a jednym z najzaciętszych wrogów Kła, i dlatego dzieła H-a przepełnione błędami i duchem józefińskim owiane są po większej części na indeksie, z czego zaslepiony ten mnich publicznie się chelpil. W r. 1774 został wbrew woli Stolicy aplskiej profesorem prawa kanonicznego w Bonn; w 1788-89 rektorem tegóż uniwersytetu. Przeniesiony w r. 1803 do akademii w Düsseldorfie, tamże † w r. 1808. Z licznych dzieł w za-kresie prawa kanonicznego napisanych, wieksze jest Elementa juris canonici 4 in partes divisa etc. Bonnae 1778-85, 1791, 6 vol.—na indeksie (Decr. 10 Jul. 1797). (Por. Daniel, Manuel des Sciences. Paris 1903, 8-0, str. 548; Hurter, Nomenclator lit. theol. Oeniponte 1895, 8-c, t. III, k. 684-86).

Hedge Fryderyk Henryk, filozof i teo-

Cambridge (Massaczusets) w r. 1805, wychowany w Niemczech od r. 1818 do 1823; powróciwszy do ojczyzny wstapił do kolegium w Harvard, gdzie otrzymał stopnie akademickie w r. 1825. Studyował następnie teologię i był administratorem kolejno kilku klów aż do r. 1850, w którvm mianowany został pastorem w Providence. Działalność literacką ujawnił H. jako pisarz i krytyk w najpoczytniejszych czasopismach St. Zjednoczonych, piszac w nich rozprawy o Swedenborgu, Coleridge, Emersonie, o filozofii niemieckiej, religii naturalnej i t. d. w szczególności zaś napisał The prose writers of Germany. Filadelfia, 8 o: The Primeval World of Hebrea Tradition, 1870, i in. (Por. Vaperau, Dictionnaire univers. des Contemporains. 1893, 8-0, st. 776).

Hedio (Heyd) Kacper, jeden z t. zw. reformatorów Strassburga, ur. w 1493, zmarły na zarazę 1552, zwolennik Lutra i Zwingliego, zajadły nieprzyjaciel Kościola katolickiego. W dzielach swych historycznych pod maską bezstronności oczernia Kościół. Napisał: "Kronika (po niemiecku) t. j. prawdziwe opisanie wszystkich dawnych chrześcijańskich kościołów," w 3-ch częściach, dzieło sięgajace do r. 1545). Mialo ono kilka wydań. Wydal również: Chronicum Abbatis Vespergensis, continens historiam rerum memor. a Nino Assyriorum rege ad tempora Friderici II... Paralipomena rer. memor. a Friderico usque ad Carolum V., Argentor. 1537, 1540, i wiele innych drobnych pism ulotnych. N. A. Kw.

Hedonizm ob. Eudomonizm.

Hedżra albo Hedira, wyraz arabski, oznaczający ucieczkę, wyjście. Słowa H. powszechnie używa się, mówiąc o ucieczce Mahometa z Mekki do Jatrybu (Medyna), która nastapiła d. 15 lipca 622 r. po N. Chr. Rok téj ucieczki, hedżry, mahometanie uważaja za bardzo ważny i odeń rozpoczynają ere, jak my od Narodzenia Chrystusa.

Heermann Jan, kaznodzieja i pisarz ascetyczny, ur. w r. 1585 w Rauten, w r. 1611 został kaznodzieją w Köben, był log amerykański protestancki, ur. w od r. 1638 w Lissie w Polsce, gdzie t w r. 1647. Pisał pieśni religijne. Z dzieł ascetycznych znaczniejsze są: Crux Christi. Vratislaviae 1618, są to kazania pasyjne; Heptalogus Christi. Tambe 1619; Berlin 1856, o siedmiu słowach Chrystusa; Labores sacri. Tambe 1624; Devoti musica cordis. Tambe 1624; Devoti musica cordis. Tambe 1630; Gesänge über die Sonn — und Festagsevangelien. Tambe 1830, i inne. (Por. Schäfter, Handlexikon der kath. Theologie. Regensburg 1883, 8-0, t. II; Ledderhose, Das Leben J. H's. von Köben des Liedersängers der evang. Kirden. Heidelb. 1855).

Hefele Karol Józef, historyk. dzony w Koenigsbronn w Wirtenbergii 1809. Po otrzymaniu święceń kapłańskich powołany na profesora historyi kościelnej i archeologii. Jako maż wielkiej nauki zostaje biskupem w Rotenburgu. Umarl 1893 w 85 roku życia. Najwspanialsze dzieło H-o, cieszące się powszechnem uznaniem Conciliengeschichte (Fryburg 1855-76, tom. 7); uskutecznił powtórne wydanie pierwsych czterech tomów tego dziela; tom 5 i 6 wydał A. Knöpfler; dokompletował zaś to dzielo kard. Hergenroether dodając tomy 8 i 9, w których doszedł do koncylium trydenckiego; nowe wydanie wychodzi obecnie w tłumacz. fancuskim, (Pa-W dziele omawiaryż 1906 i nast. nym H-e podaje oprócz koncyljów ekumenicznych, historyę koncyliów prowincyonalnych, opierając się na źródłach historycznych dawniejszych.-Pozostawił Einführung des Christennadto: tnums (Tübingen 1837); Patrum apostolicorum opera (ib. 1839); Sendschreiben des Ap. Barnabas (ib. 1840); Card. Ximenes (ib. 1844); S. Bonaventurae Breviloquium (ib. 1845); Beiträge (tamże 1864). Był przeciwnikiem ogłoszenia dogmatu nieomylności papieskiej, uważajac je w wydanej przez siebie broszurze, za będące nie na czasie; po ogłoszeniu jednak uznał dogmat nieomylności i poddał mu się calkowicie. (Por. Hurter, Nomenclator, tom III). X. B. S.

Hegel Jerzy Wilhelm Fryderyk, filozof niemiecki, ur. d. 27 sierpnia r. 1770 w Sztutgardzie; od r. 1785 do 1793 studyował filozofię i teologię w Tübindze. Następnie był nauczycielem domowym

we Frankfurcie nad Menem. W tym czasie osiadł w Jenie i wszedł w bliższe stosunki z Schellingiem, Schillerem i Hoelderlinem. Habilitował się w Jenie w r. 1801 za rozprawę "De orbitis planetarum" i, jako prywat-docent rozpoczął wykłady uniwersyteckie w duchu Schellinga. W latach 1802 i 1803 wraz z Schellingiem wydawał tamże czasopismo filozoficzne Kritischer Journal der Philosophie. Początkowo gorący zwolennik systemu Schellinga zaczął się od r. 1803 od niego coraz bardziej oddalać i w napisanej w r. 1806 Phaenomenologie des Geistes stanal już na zupełnie od niego odmiennem stanowisku. Wr. 1805 został w Jenie profesorem nadzwyczajnym, ale już w roku nastę-pnym wyjechał ztamtąd z powodu wypadków wojennych i udał się do Bamber-gu, gdzie przez dwa lata był redaktorem Bamberger Zeitung, a w r. 1808 został dyrektorem gimnazyum w Norymberdze, który to urzad sprawował do r. 1816. W tym czasie objął po Friesie katedre filozofi w Heidelbergu, a 1818 r. w Berlinie po Fichtem. Od tej pory datuje się coraz szybszy wzrost sławy i wpływu H-a, zarówno w Niemczech, jak i w innych krajach Europy. H. protegowany przez władze, otoczony zaszczytami, uwielbiany jako filozof przez lat 13 szerzył z katedry berlińsklej swoją filozofię *obsolutną*, będąc zarazem gorliwym i wpływowym krzewicielem reakcyi politycznej. Zmarł na cholerę d. 14 listopada r. 1831. Dzieła H-a, De orbitis planetarum, Jena 1861: Differenz des Fichte'schen u. Schellings'schen Systems, ib. 1801; System der Wissenschaft: Die Phänomenologie des Geistes, Bamb. 1807; Wissensch. der Logik, Nürn. 1812— 10; 2 t.; Encyklop. der Phil. Wissenschaften im Grundrisse, Heidelb. 1817; Grundlinien der Phil. des Rechts, Berlin 1821. Przyjaciele H-a: F. Marheinecke, J. Schulze, Gaus, L. v. Henning, K. Michelet, H. Hotho, F. Förster wydali w Berlinie 1832 r. jego dziela w 18 tomach: t. I zawiera mniejsze rozprawy, t. II fenomenologie, t. III-V logikę; t. VI-VII encyklopedye, t. VIII filozofie prawa, t. IX fil.

XVIII propedeutyke filozoficzna. Jako t. XIX tegoż wydawnictwa ogłosił w Lipsku w r. 1857 syn H-a Karol; Brie

te von und an Hegel.

H. jest najlepszym przedstawicielem panteizmu niemieckiego. Jego filozofia, rzeczywiście encyklopedyczna, zwie się Panteizmem logicznym albo panlogizmem. H. nie chciał mieć za najwyższą zasadę filozoficzną ani fichtowskiego ja, ani szellingowskiego bezwzględnej tożsamości ja i nie--ja. Wprawdzie H. przyjmuje tożsamość bytu i myśli za zasadniczy dogmat filozofii, ale tę absolutną tożsamość bytu i myśli upatruje w pojęciu logicznem. W czystem pojęciu logicznem myśl i byt są jedno, i dla tego pojecie to ma za punkt wyjścia i za najwyższą zasadę swej filozofii. Przedmiotowy tedy idealizm Schellinga przemienia się u H a na ide-alizm logiczny, przeprowadzony konsekwentnie we wszystkich kierunkach. Przedmiotem filozofii podług H-a jest to, co jest rzeczywiste, a rzeczywistością jest to, co ogólne, i to nie o ile przez nas bywa pomyślane, ale jako byt przedmiotowy, który myśleniem tylko sobie uświadamiamy; a zatem szczegóły, jednostki, pojedyncze przedmioty i to wszystko, co przez zmysły lub pojęcia mniej ogólne poznajemy, niema rzeczywistości, jest tylko pozorem, złudzeniem. Takie jest założenie fenemenologii, która stanowi wstęp do filozofii heglowskiej. Fenomenologia doprowadziła do tego rezultatu, że tylko ogół jest prawdą, szczegóły zaś i rzeczy pojedyncze są tylko pozorem. Stąd już wynika, że ten ogół, właściwy przedmiot filozofii, nie tworzy się przez nasze subjektywne myślenie, gdyż on sam jest jedyną rzeczywistością, ale w naszem subjektywnem myśleniu przychodzi on tylko do świadomości o sobie. Ogół nie może być rzeczywistym jako taki, t. j. w swej ogółowości, ale tylko w szczegółach, przeto ma on w sobie te konieczność szczegółowania się, czyli wsobne działanie do przechodzenia w szczegóły i w tem dopiero szczegółowaniu się ogół jest Albo raczej, sam. ten rzeczywistym. ruch nieustanny ogółu ku szczegółom, być ogółem, jest jedyną rzeczywistością, l

zofii, t. XVI-XVII pisma różne, t. Ten ruch ogółu macharakter dyalektycznego rozwoju, a zatem tylko w myśleniu iścić się może. Lecz jeżeli tylko owa ogólna idea jest prawdziwym bytem, a byt ten tylko w myśleniu i przez myślenie się urzeczywistnia, to byt a myślenie nie różnią się niczem, są jednem i tem samem. Tej jednosci bytu i myśli nie dostrzega rozum (Verstandt), dla którego rozróżnienie przedmiotu i podmiotu jest czemś istotnem, tylko rozsadek (Vernunft) umie się poprzez różnice między podmiotem a przedmiotem wznieść do spostrzegania jedności w tych różnicach. To co ogólne, może być pomyślane tylko w pojęciu, bo pojęcie jest istotną formą, przez którą myślenie się urzeczywistnia. Bezwzgledna tedy jedność myśli i bytu także tylko w pojęciu się znajduje i sama jako pojęcie istnieje. Logiczne zatem pojęcie tego, co w calem słowa znaczeniu jest owa ogólną substancyą, spoczywająca na dnie wszelkich zjawisk, stanowi właściwa istotę wszechrzeczy. Z tego bezwzględnego pojęcia, obdarzonego myśleniem, może powstać mnogość i rozmaitość zjawisk w dyalektyczny sposób. mianowicie przez stawianie w sobie (w owej idei absolutnej) szczególowych określeń, i co za tem idzie, przez przeczenie swej ogólności, Atoli mimo przeczenia swej ogólności nie przestaje owa idea bezwzględna być ogólna, zawsze soba, bo przecząc swą ogólność równocześnie przeczy tamtemu przeczeniu, a tak przeczenie przeczenia (die Negation der Negation) staje się życiem owego pojecia, zrodlem rozwoju w niezliczone szczególy bez utraty wszelako swej jedności i ogólności. W ten sposób bezwzględne logiczne pojęcie ogólne, wypo. sażone możnością wsobnego rozwoju myślenia, przedstawia się jako przedmiotowa dyalektyka bytu, jako przedmioto. wy rozum absolutny, z ktorego wytry. ska mnogość szczególowych bytów, nie wychodzących wszelako po za jego obręb. Od tego w sobie bytującego ro. zumu należy odróżnić, ale nie oddzielać rozumu samowiednego, bo ten ostatni jest tylko podniesieniem bezwzględnego rozumu do świadomości siebie. Przez to zaś że myślimy o przedmiotach, znow których wszakże ogół nie przestaje simy równocześnie ich treść jako bytu obcego, a zamieniamy go w naszą myśl. prawdą, treścią wszystkiego, Absolutem. Rozum wiec nasz zglębiający istote rze-

czy, zglębia w rzeczywistości tylko sie- | bie samego. Stad H. określa filozofie; že jest ona wiedza rozumu o sobie. Filozofia H. ma za przedmiot pojęcie absolutu w trzech jego stadyach rozwoju i dzieli się na trzy główne części: na logikę, filozofię natury i filozofię ducha. Te trzy części przedstawiają zarazem trzy momenty absolutnej metody (twierdzenie, przeczenie i kojarzenie obydwóch), która zasadza się na przerabianiu każdego pojecia (tezy) na sprzeczne z nim (antytezę) i wynalezieniu trzeciego, wyższego od obu, pojęcia, które jest skoja-rzeniem i pogodzeniem tezy z antytezą Przedmiotowo zaś rozwój (synteza). faktyczny bytu absolutnego polega na tem, że każde pojęcie zawiera w sobie sprzeczność wewnętrzną, skutkiem czego znosi samo siebie (jest to stan antytezy), a następnie za pomocą trzeciego pojęcia wraca do siebie i przechodzi w ostateczny stan syntezy. Logika H-a jest nauką o bycie, o istocie i pojęciu. Punktem wyjścia i pojęciem naczelnem logiki jest pojęcie najbardziej oderwane, pojecie bytu czystego (das Sein-teza). Jako pozbawione treści, jest ono formalnie identyczne z pojęciem niebytu (das Nichtsein-antyteza), które stanowi zawartą w niem sprzeczność wewnętrzną. Skojarzenie dyalektyczne obu stanowi pojęcie stawania się (das Werden-syn-

Pojęcie przez różne kategorye tych stadyów staje się konkretnem, natura i logika zamienia się dalej na filozofię natury. Filozofia natury jest nauką o absolucie, w jego uzewnętrznieniu w naturze, w jego przejściu przez różne stopnie systemu natury. Momenty natury są: mechaniczny, fizyczny i organiczny. Ze śmierci natury powstaje duch, w du-chu odnajduje się i do świadomości sie-bie dochodzi idea, która zatonęła w na-Filozofia natury przechodzi w filozofie ducha. W rozszczepianiu na tezę i antytezę duch przedstawia się jako podmiotowy i przedmiotowy. Nauka o duchu podmiotowym dzieli się na antropologię, która go rozważa w jego związku z naturą, fenomenologię, której przedmiotami są: świadomość zmysłowa, samowiedza, rozsądek i rozum, oraz psychologie, badającą ducha, jako intelligencyę, wolę i moralność. Istotą tej turę jest Synem; o ile zaś pokonywa ostatniej jest uznanie przez wolę treści to przeciwieństwo i skończoność, natu-

rozumu powszechnego za swój cel. Nauka o duchu przedmiotowym rozważa zjawisko objektywacyi wolnej woli. Tak pojęta rozpada się na: filozofię prawa, filozofię moralnosci, filozofię historyi, filozofię sztuki i filozofię religii. Prawo jest nie ograniczeniem, lecz urzeczywistnieniem wolności. Moralność urzeczywistnia treść rozumu powszechnego w rodzinie, społeczeństwie i państwie. Idealna forma państwa jest monarchia. Przeszedłszy faze moralności, duch przedmiotowy staje się już (nie przestając być przedmiotowym) duchem absolu-tnym, którego treść i cele są nieskończone, a który jest syntezą ducha podmiotowego i przedmiotowego. Objawem ducha absolutnego jest religia w obszerniejszem tego słowa znaczeniu; realizuje się ona jako kontemplacya przedmiotowa, bezpośrednia czyli sztuka (teza), jako poczucie podmiotowe istoty wszechbytu. czyli religia w ściślejszem znaczeniu (antyteza) i jako poznanie absolutne podmiotowo - przedmiotowe, czyli filozofia (synteza).

Dla uwydatnienia stanowiska H-a do Chrystyanizmu zwróćmy uwage na jego *filozofię religii*. Religia i filozofia według H-a różnią się tylko formą; prawdziwa filozofia nie może być przeciwną prawdziwej religii, niema bowiem dwóch rodzajów rozumu; boskiego i ludzkiego, jest tylko jeden rozum. Główną myślą każdej religii jest przejednanie skończoności z nieskończonością. Ta przeto religia jest doskonalszą, która wyraźniej przedstawia owa myśl zasadniczą. Na najniższym stopniu stoją religie naturalne Wschodu, których Bogiem jest potęga natury; potem następują religie duchowej indywidualności, w których Bóg uważany jest za indywiduum, wreszcie idzie religia objawiona (chrześcijańska), w której absolut dochodzi do zupelnej świadomości siebie w człowieku. Treścia religii objawienej są dzieje Boże, dzielące się na trzy peryody. Na pierwszy peryod przypada rozwój Bo-ga w Trójcę. Troistość zaś tę tak rozumie H. Bóg pojmowany jako abstrakcya, jako czyste logiczne pojęcie, jest Ojcem; o ile zaś przez wewnetrzna swą dyalektykę stawia skończoność, na-

chem... Drugi peryod dziejów życia ślenie bytu jak i myśli, jest petitio Bożego odkrywa się w królestwie Syna; principii. Wskutek przyjęcia za perozpoczyna się wówczas, gdy idea wychodzi z nieskończoności w określenie skończoności. W tym peryodzie ma miejsce upadek człowieka i przejednanie w Chrystusie. Opowiadanie Biblii o upadku człowieka jest mytem. Wcielenie nie jest polączeniem hypostatycznem Słowa Bożego z naturą ludzką w Jezusie Chrystusie etc. Połączenie Boga z człowieczeństwem rozumie w tem znaczeniu, że Bóg ma świadomość siebie w czlowieku. Odkupienie polega na świadomości, że przeciwieństwo pomiędzy jednostka a ogółem, pomiędzy skończonościa a nieskończonościa, pomiedzy człowieczeństwem a Bóstwem jest znie-Trzeci peryod to królestwo Ducha, bo rezultatem przejednania jest podniesienie Boga do Ducha społeczności. Społeczność w Duchu jest prawdziwa jednością. Duch jest świadomym siebie, świadomość ta wypowiada sie jako wiara. Treścią wiary jest właśnie owo przejednanie, dokonane pomiędzy Bogiem a skończonością. Wiara sama usprawiedliwia, wiara stanowi treść całego kultu, stąd prawdziwa cześć jest tylko wewnętrzna i nie ma żadnej ofia-Ofiara należy do niższych stopni Tym sposobem filozofia H-a, rozwijając wiernie tę przedmiotową dyalektykę pojęcia, zawsze w tych samych trzech momentach, a idąc od najoder-wańszych pojęć do coraz konkretniej-szych, wysnuwa w tym olbrzymim pochodzie (który 17 tomów zapelnia) wszystkie pojecia, wszystkie umiejętności, wszystkie sztuki, wszystkie fakta historvi, wszystkie tajemnice religii, a nareszcie kończy na tem, skąd poczela-na pojeciu absolutnem. Trafnie Staudenmaier określa filozofię H-a w tych słowach: "jest to pochod (Proces) myślny, który jest Bogiem i Absolutem, wiecznie w sobie samym w kółko sie obraca." Tak wiec H. powiedział ostatnie słowo w kierunku transcendentalnym: wszystko jest idea, idea jest wszystkiem. Dalej idealizm iść nie może. Dla oceny falszywości systemu H-a ob. odpowiednie artykuły filozoficzne, a szczególniej: idealizm, panteizm, Bog-świat. Przypuszczenie z jakiego H. wychodzi, że stąpiło rozdwojenie, tak iż wytworzyły

re.—czyli idea, mająca świadomość sie- myślenie i byt są jednem i tem samem bie i tożsamości z absolutem jest Du- i że logika przedstawia tak samo okrewna tej falszywej podstawy, że logiczne pojecie wewnętrznym swym rozwojem wszelką z siebie wyradza rzeczywistość i wie o niej, jak o sobie samej, wynika, że cała treść tak filozofii natury, jak filozofii ducha redukuje się do formy i cala filozofia H-a schodzi do czczego formalizmu myślowego.

> W czczym tym formalizmie dyalektyka oparta na zasadzie ciąglego przeciwieństwa, pozwoliła H-owi wplatać wszystko w tkankę jego panlogizmu; nawet nauka chrześcijańska została tam wśrubowaną, rozumie się, z zupełnem wyrzuceniem jej treści pozytywnej. Przeciwko katolicyzmowi występował H. zaze staroluterańską nienawiścią. wsze Aby krytykować H-a, trzebaby zdanie za zdaniem szczególowo rozbierać; najlepiej co do niego zastosować słowa św. Ireneusza, wyrzeczone o systemie Gnostyków: "adversus eos victoria est sententiae eorum manifestatio (Adv. haer. I). Na jeden punkt zwrócimy uwagę: jeżeli w człowieku idea dochodzi do świadomości siebie jako absolutnego ducha, to każdy człowiek musiałby się czuć czemś jednem z absolutnym duchem, gdy tymczasem świadomość nasza czuje się być ograniczona, różna od ducha absolutnego. Ze wszystkich systematów filozoficznych, w iakie Niemcy obfitują, żaden nie miał takiej wziętości, takiego rozglosu i rozpowszechnienia, jak system heglowski. Za długotrwalego pruskiego ministeryum Altensteina (1817—1840) Prusy były klasyczną ziemią hegelianizmu, który był nie tylko panujaca doktryna w uniwersytetach, ale przeniknał do wszystkich zakładów naukowych; nie pozostał też bez wpływu na politykę niemiecką, przez swoją cyniczną i bluźnierczą naukę o państwie (Staats omnipotenzlehre), które w hegelianizmie, jako najwyższy objaw Absolutu jest wszechwiadnem, i zastępuje miejsce Bo-ga albo raczej jest samym Bogiem (der wirckliche Gott). Popieranie urzędowe tej filozofii miało na celu podkopanie Kła i przeprowadzenie w życiu państwowem idei H-a. Wkrótce jednak po śmierci H-a pomiędzy jego uczniami na

się odcienia: lewica i prawica. Prawica Heglowska rozwijała doktrynę mistrza w kierunku zachowawczym i w duchu zgody z teologią protestancką. Organem jej były; Jahrbuecher fuer wissenschaftliche Kritik. założone w r. 1827 przez Henninga. Należeli do niej: Alojzy Emmanuel Biedermann, Fr. Biese, Fr. Chlebik, Kazimierz Conradi, Karol Daub, Ubald Dellingshausen, Herman Dvergens, Jan Edward Erdmann, Kuno Fischer, Jerzy Gabler, Edward Gans, Karol Goeschel, Jan Hanasch, Leopold Henning, Herman Hinrichs, Henryk Hoths, Ernest Kapp, Karol Koestlin, Gustaw Lautier, Oswald Marbach, Filip Marheinecke, Karol Michelet, Ferdynand Mueller, Otton Pfleiderer, Jakób Reiff, Konstanty Roessler, Henryk Roetscher, Aleksy Schmidt, Franciszek Schwegler, Teodor Straeter, Gustaw Thaulow, Fryderyk Vischer, Karol Werder.

Lewica Heglowska, wychodząc z charakteru krytycznego i negacyjnego metody dyalektycznej, wystąpiła przeciw wszelkiemu supranaturalizmowi i zmie-rzała do rozwinięcia doktryny H-a w kierunku wytworzenia religii ludzkości. Z tych najwybitniejszymi byli: Dawid Strauss, Ludwik Feuerbach, Bruno i Edgard Ferdynand Bauer, Karol Bayrhoffer, Gustaw Biedermann, Fryderyk Carové, Gustaw Engel, Emil Feuerlein, Pawel Jesseu, Chrystyan Kapp, Ferdynand Lassale, Adolf Lasson, Teodor Mundt, Jan Mussmann, Henryk Oppenheim, Edward Peipers, Fryderyk Richter, Jan Rosenkranz, Juliusz Schaller, Maks Schassler, Henryk i Herman Schwartz, Wilhelm Valke i Adolf Zeising. Zwolna hegelianizm wypadł z łaski potężnych; z uczniów i przyjaciół wielu zmarło. Pozostali różnili się między sobą coraz bardziej; w 10 lat po śmierci H-a mógł już pisać Schoppenhauer do Brockhausa: "Wielka bańka mydlana Fichto-Schellings-Heglowskiej filozofii pęka ostatecznie." Z inicyatywy hr. Augusta Cieszkowskiego i K. L. Micheleta dla podtrzymania heglizmu i jedności pomiędzy wszystkimi jego zwo-lennikami założone zostało w Berlinie 5 st. 1843 r. Towarzystwo filozoficzne i wydawało swój organ Der Gedanke. W Polsce hegelianizm ukazał się najprzód w różnych czasopismach, jak w

lwowskim (1830) w Kwartalniku naukowym (1835-6) krakowskim, w Przeglądzie naukowym warszawskim (1842-48) w Tygodniku literackim poznańskim (1838 – 46); w Roku poznańskim (1843-46) w artykułach pisanych przez Jana Kamińskiego, Edwarda Dembowskiego -Jana Majorkiewicza i Feliksa Jezierskiego. Poważniejszymi i filozoficznie wykształconymi u nas przedstawicielami hegelianizmu sa: Józef Kremer (t. I, Fenomenologia i Logika, 1859, t. II, Rzecz o naturze i o duchu ludzkim, 1852), który na miejsce idei absolutnej jako zasady naczelnej filozofii wprowadził osobę absolutną Boga; Bronisław Trentowski (Myśli czyli cało ksztalt logiki narodowej 2 t. Poznań 1844, Chowanna), Karol Libelt (Filo-, zofta i krytyka, 4 t. Poznań 1845—50), August hr. Cieszkowski), Ojcze nasz t. I, Paryż 1848).

Przeciw hegelianizmowi występowali u nas: Eleonora Ziemiecka (Zarysy filozofii katolickiej, Warszawa 1857), ks. Stanisław Choloniewski, Maksym Jakubowicz (Chrześcijańska filozofia życia, Wilno 1853), ks. Feliks Kozłowski, Aleksander Tyszyński (Rozbiory i krytyki, Petersburg 1854, 3 t.), J. Goluchowski.-W literaturze rosyjskiej idee H-a szerzył Stankiewicz, Bieliński (1834 7-47), Granowski, Gogocki, Cziczerin, Strachów (tłum. Hist. fil. K. Fischera). W Serbii Dymitr Maticz, prof. liceum belgr. W Wegrzech: L. Tarczy, J. Warga. We Francyi: E. Vacherot, Julian Michelet, E. Renan, E. Quinet. We Włoszech: Ceretti, d'Ercole, Fiorentino, Mariano, Maturi, Ragnisco, Spaventa, Tari, Vera, Settembrini, Ausonio Franchi. W Szwecyi: Borellius i Snelmann. W Danii i Norwegii: Heiberg, Broechner, Monrad, Lyng, w Niderlandach: Bakkendorf, van Ghert, Kiehl; w Ameryce: W. T. Harris, Snyder i Dr. Hall. (Por. ks. Maryan Morawski, Filozofia i jej zadanie, Kraków, 1899 str. 60-72; ks. Dr. Franciszek Gabryl, Neotyka, Kraków 1900 str. 90; Elie Blanc, Histoire de la Philosophie, Paris, 1890, t. III, p. 251 n. 783—790; Dr. Josephus Kachnik, Historia Philosophiae, Olomucii, 1896, p. 96).

pięknych przy warsz. uniwersytecie i w wsz. 1900, 4-o, t. VI, str. 574; Wisz-Rzymie, W r. 1844 został profesorem niewski, Hist. liter. pols. Kraków, t. w warsz. szkole sztuk pięknych. Cel- VI, str. 191, 334; t. IX, str. 469). niejsze utwory jego dłuta są: ambona w kle św. Jana w Warszawie; "Znalezienie kubka w worku Benjamina;" "Gmina ewangelicka" (statua na cmentarzu ewangelickim); posągi: N. M. P. i św. Feliksa przed dawnym kłem OO. Ka-pucynów w Warszawie i inne. (Por. S. Orgelbranda, Encyklopedya powsz. Warszawa 1900, 4-o, t. VI).

Hegendorfin albo Hegendorff Krzysztof, filolog niémiecki, ur. w r. 1505 w Lipsku, dal się poznać z powodu opisania wierszem dysputy lipskiej miedzy drem Eckiem a Lutrem p. t. Carmen de disp. Lips. inter Jo. Eccium, Carlostadum et Lutherum, Lipsiae 1519. Mianowany nauczycielem w Lüneburgu, sprzyjał błędom Lutra i takowe w pismach rozszerzał. Wezwany do Polski ok. r. 1534 przez bpa po-znańskiego Jana Latalskiego, przybył do Poznania i tu przez 5 lat wykładał autorów greckich i łacińskich. Ponieważ rozszerzal tajemnie błędy Lutra między młodzieża, miał zatarg z archi-dyakonem katedry poznańskiej Grzego-rzem z Szamotuł, który jawnie wskazywał na H. jako na odszczepieńca. Gdy Latalski został przeniesiony na bpstwo krakowskie, H. zmuszony był ustąpić z Polski, i udal się do Frankfurtu, gdzie uzyskał stopień doktora obojga praw. Tu dal wodzę swej nienawiści ku Grzegorzowi i wylał żółć w uszczypliwym pamflecie pko swemu nieprzyjacielowi p. t. Quaerela eloquentiae etc. Vittembergae 1536, 8-o. W r. 1540 zostal superintendentem w Lüneburgu i tu w tymże r. †. Z innych dziel H-a wyszły: Areopagiticus. Cracoviae 1534, 8-o; Demosthenis Orationes Philippicae quatuor etc. Hagenvae 1535, 8-0; Rudimenta pietatis Christianae, versibus, ut pueri ea facilius in memoriam reponere possint. Lipsiae. 1533, 8-o; Cracoviae 1543, 8-o; Encomium terrae Poloniae. Cracoviae, 1530; De recta studendi et vivendi ratione, ad bonarum litterarum... in Gymnasio Posna- nosili pko Kłowi. Podobna nienawiść niensi adhortatio. Tamże 1530; De edu- przejawia się też w jego Historia Pa-

Hegel Konstanty, rzeźbiarz polski, ur. | candis erudiendisque pueris nobiliw r. 1799 w Warszawie, † w r. 1876 bus libellus etc. Tamže 1533, 8-o, i intamże, ksztalcił się na wydziale sztuk ne. (Por. S. Orgelbranda, Encykl. po-

X. J. N.

Hegesippus św. pisarz kościelny II w. Nawrocony z żydostwa. Wydał: Me-morabilia actuum ecclesiasticorum, uważany za pierwszepo historyka kościelnego. Przybył ok. r. 177 do Rzymu z Jerozolimy badać archiwa chrzescijańskie. Z kilku pozostałych frag-mentów jego dzieła dowiadujemy się o krewnych Chrystusa P., o męczeństwie św. Jakóba Apostola i św. Symeona, bpa Jerozolimy.

Heiceci ob. Eiceci.

Heideger Jan Henryk, wpływowy teolog reformowany, ur. 1 lipca 1633 w Bärentschweil w kantonie Zurych. Odbywszy studya filozofii, teologii i jezyków wschodnich, otrzymal katedre teologii w Heidelbergu. W r. 1659 objal takąż katedrę w Steinfurcie, w r. jednak 1669 powrócił do Zurychu i pomimo kil-kakrotnych wezwań pozostał na miejscu, zajmując się dogmatyka, aż do † 18 stycz. 1698 r. Był on rzecznikiem kierunku ściśle ortodoksyjnego i wraz z innymi napisal "Formula consensus Helvetici." Z pod jego pióra wyszły liczne rozprawy polemiczne, zwłaszcza pko liberalizującym teologom holenderskim. Slawnem dzielem H. jest Corpus theologiae christianae etc. 2 t. Tiguri 1700—1732. W Manductio in viam concordiae protestantium ecclèsiasticae. (Tiguri 1686) daremnie usilował pogodzić protestantów z kalwinami. Wielkie uznanie pozyskał jego wstęp do pisma s. Enchiridion biblicum. Tiguri 1680. Występował z krytyką soboru Trydenckiego w dwoch pracach: Quaestiones theol. de fide decretorum Conc. Trid. (2 t. 1662 r.) i Anatema Conc. Trid. Nie oszczędzał też Klowi kat. bluźnierczych napaści w pamflecie Mysterium Babylonis Magnae. Lugd. Batav. 1687. Zgromadził on w tej książce wszelkie możliwe zarzuty i niegodziwości potworne, jakie współcześni podnosili pko Kłowi. Podobna nienawiść patus. Arnold. 1684. (Por. Autobio- miejsca w paryskim uniwersytecie, je-grafia "Historia vitae John, Henr. dnak w XV w rzadko już prawo to bygrafia "Historia vitae John. Henr. Heideggerii," Tig. 1698; Meister, Be-rühmte Züricher, Basel, 1782).

Heidelberg jest trzecim z rzędu najstarszym uniwersytetem, o 38 lat późniejszym od Pragskiego, a 21 od Wiedeńskiego. Zawdzięcza on założenie swoje Ruprechtowi I palatynatowi i Marsyliuszowi v. Jnghen niderlandczykowi. Początek dała mu w roku 1378 schyzma zachodnia, gdy jedno stronnictwo paryskiego uniwersytetu oświadczyło się za antipapieżem Klemensem VII. Jako zdeklarowany zwolennik Urbana VI, nie mógł Ruprecht I pozwolić poddanym swoim na pobieranie nauk w Paryżu. Marsyliusz v. Jnghen jako człowiek wielkiego wykształcenia i tych samych pogladów politycznych został uproszony na kierownika uczelni, tem wiecej, że długi czas w paryskim uniwersytecie nauczał. Papież Urban VI 20 października 1385 r. bullą wydaną, potwierdził otwarcie uniwersytetu, któremu nadal też same przywileje, jakie posiadał paryski. Jednocześnie proboszcz katedry mianowany został jego kanclerzem. W r. 1386, 18 października otwarty został uniwersytet uroczystem świętem i nabożeństwem w kościele Ś-go Ducha, Pierwszym kanclerzem był Konrad v. Gelnhausen dr. teologii i prawa kanonicznego, oraz proboszcz w Worms, przedtem profesor uniw. parys., a od r. 1388 do 1390 profesor prawa kanonicznego w uniwer. heidelberskim. Pierwszym rektorem był Marsyliusz v. Jng-hen, magister fakultetu artystycznego w Paryżu; – pozostał on na stanowisku w Heidelbergu do śmierci 1396 r. Na jednym punkcie heid. uniwersytet odstepował od swego pierwowzoru, na tym mianowicie, że artystyczny fakultet wybieral rektora, inne zaś fakultety były od tego prawa wyłączone, lecz w r. 1393, prawo to zostalo rozszerzone do tego stopnia, iż rektorami mogli być nietylko profesorowie, ale i ci z uczniów, których wyjatkowe zdolności wysunely naprzód. Jednocześnie wybór rektora, odbywający się co lat cztery, został postanowiony co pół roku, a w r. 1522 dectwo w liście pisanym do Palatyna, co rok. Przy prawie kanonicznem wy- że "młodzi oponowali jego nauce wykładano także rzymskie, co nie miało trwale i mądrze" (Luther's Briefe,

wało czytane. Ruprecht I i jego nastepcy starali sie o zabezpieczenie egzystencyi uniwersytetu i ułatwienie w nim nauki, w czem spotykali poparcie w Rzymie, ze strony papieży. Urban VI, na prośbę Ruprechta I, uwolnił na lat pięć uczących i uczących się duchownych od obowiązku rezydowania. Bonifacy IX udzielił przywilejów w 1389 roku kolle-gium Cystersów Ś. Jakóba, utworzonemu na wzór kolegium istniejącego przy uniwers, paryskim. Ruprecht II 1390— 1398 ufundował z zapisu Konrada v. Gelnhausen kolegium na wzór Sorbony i podarował mu na pamiatkę jubileuszowej podróży do Rzymu 3,000 guldenów. Za panowania jego Żydzi zostali wygnani z Heidelberga, a majatki ich obrócono na korzyść uniwersytetu, domy zaś na mieszkania dla profesorow; z synagogi zrobiono kaplice uniwersytecka Matki-Boskiej. Papież Bonifacy IX wcielił do uniwersytetu 12 kanonikatów i na użytek jego oddał kościół Św. Ducha, a Cystersów z Schönau i dziekanów kościoła Marjackiego z Neustadt uczynił strażnikami przywilejów papieskich, nadanych uni-wersytetowi. To wszystko dało ogromny rozgłos i sławę tej wyższej uczelni. W 1393 postanowiono w dniu Św. Tomasza z Aquinu żadnych nie odbywać lekcyi. W r. 1416 siedmiu profesorów wysłanych zostało na koncylium w Konstancyi. Jeden z nich Mikolaj v. Jauer miał konferencye, na której wygłosił poglad błędny, że wybór papieża powinien być odłożony do chwili ukończenia dziela reformy; drugi Konrad v. Soest należał do konklawe, na którem jednozgodnie wybrano kardynała Otto Colonnę na papieża Marcina V. W r. 1425, husyta saski Jan v. Drändorf w obecności całego ciała uniwersytetu został jako heretyk na śmierć skazany i spalony w Worms. Papież Pius II dziękuje uniwersytetowi, że na koncylium w Bazylei, trzymał stronę prawego papieża Eugeniusza IV w 1462 r. W wielkich walkach kościelnych, uniwersytet trzymał zawsze z Kościołem do polowy 16 w.; z odpadłych od Kościoła uniwersytetów H. był ostatnim. Luter daje tego świaherausg. von de Wette I, III). W prawo kanoniczne miał wykładać kato-1522 papież Adrjan VI wydał brewe do uniwersytetu, w którem chwalil go tępienie nauki Lutra. Brewe było czytane na zgromadzeniu 1523 i z radosnem namaszczeniem słuchane. Elektor Ludwik V 1508-1544 wprowadził reformy w kierunku humanistycznym. Za panowania Fryderyka II uniwersytet podupadł w wierze; luterańska nauka zrobiła duże postępy. Pod koniec 1545 r. wyszedł reskrypt nakazujący mszę S-ta w języku niemieckim, Komunję pod dwiema postaciami i małżeństwo księży. W r. 1547 narzucił Fryderyk II rektora w osobie Henryka Stolo, księdza żonatego. W r. 1551 wybrał uniwersytet dwóch delegatów na koncylium Trydenckie; wybranemi byli Matjas Keuler i Henryk Stolo. Papież Juliusz III zezwolił, by na fakultetach, z wyjątkiem teologicznego, świeccy profesorowie wy-kładali i z funduszów kościelnych uniwersytetu płaceni byli.

Elektor Otto Henryk 1556-1559 wprowadził luteranizm jako religję państwowa, Uniwersytet wybrał jednak na rektora Matjasa Keuler, który niechcąc przyjać luteranizmu, musiał złożyć rektorat a nawet profesure. Z nim wygasa katolicyzm, bo Henryk Stolo jest odstępcą a stary Grzegorz Niger, już nie pełni obowiązków. Wezwany Melanchton pisze książkę z nowemi prawami, tak zwaną "reformacyjną" i odtąd zaczynają się spory w łonie uniwersytetu, który od r. 1556 do 1685 przechodzi od luteranizmu do kalwinizmu i przeciwnie. Dopiero z katolicką linją Neiburską w początku XVIII w. uniwersytet staje się przeważnie katolickim i pozostaje takim do początku XIX w.

W skutek konwencyi paryskiej, Heidelberg przeszedł w 1802 r. pod panowanie Badenii. Po zawarciu pokoju w Luneville 9 paźdz. 1801 r., uniwersytet stracił większość swego majątku. ks. Badeński Karol Fryderyk edyktem wyznaczył 40,000 guld. rocznie na utrzymanie uczelni, później summa ta została znacznie powiększona, a uniwersytet nazwany Ruprechto Karola od imienia fundatora. Do wykładu dogmatyki wyznaczono jednego katolickiego, luterańskiego i reformowanego duchownego, inne działy teologii otrzymały po trzech profesorów katolików i protestantów;

lik i protestant. Literackim organem uniwersytetu jest: "Heidelberg. Jahrb. für Literatur." W ciagu XIX w. szczególna sławe zyskuje sobie na uniwers. H. wydział prawny.

Biblioteka uniwer, ufundowana była głównie przez Konrada v. Gelnhausen i Marsyliusza v. Jnghen. Powiększała się ona wciąż i otrzymała nazwę Biblioteca Palatina. Za wojny 30 letniej, przy wzięciu Heid. przez Tillego, ofiarowana została papieżowi Grzegorzowi XV, który ją do Rzymu sprowadził przez sławnego uczonego Leona Allaticus'a, inacze: byłaby się stala pastwą plomieni. Niektóre cenne manuskrypta powróciły z czasem do Heidelbergu, pozostala jednak ilość w Rzymie wynosi 5,000 druków, które Leon XIII w katalog zebrać kazał.

Literatura. Winkelman, Urkundenbuch d. Universität Heidelberg, 2 tomy 1886; Thorbecke, Gesch. der univ. Heidelberg, I. Abth. edd. 1886; Die Universitäten des Mittelalters bis 1400, I. Berlin 1885, 380-387; Hagen, Briefe von Heidelberger Professoren u. Studenten verfasst vor 300 Jahren, ebd. 1886; Das Corpsleben in Heidelberg während des 19 Jahrhunderts ebd. 1886. Wiele biografii profesorów i rektorów uniwersytetu podaje Schwab, Syllabus Rectorum Academiae Heidelbergensis, 2 Partes, 1786 -1790). (Ch.).

Heidelberska dysputa ob. Dysputa. 4.

Heileton (είλητόν)—w liturgii greckie obrus, używany tak, jak nasz korporal H-n kladą pod Antimensium (ob art. Antimensium). Niektórzy pi sarze greccy H-n utożsamiają niesłusznie z Antimensium. Również Goar (Euco log.) mylnie mniema, iż H-n jest te Antimensium bez relikwij. (Por. Echos d'Orient, 3, 1899—1900, 198...; Cabrol Dictionnaire d'archéologie chréti de liturgie, Paris, 1907, I 2319...; Vacant, - Mangenot; Diction de théologie catholique... Paris, I 1389...; Buchberger, Kirchliches Hand lexikon, München, I, 1907, k. 1879). X. C. S.

Heilgers Józef ks., ur. w r. 1841 v

Buscherheide. Napisal: Blicke i d. Men-schenleben. 1884; Ideal des Priester- profesor liceum w Bambergu. Napisal thums. 1893; Ideales Leben und Sterben der christ. Frauen u. Jungfrauen. 1893; Vom Leben f. d. Leben. 1897; Gedichte. 1901, i inne. (Por. Keiters, Katholischer Literaturkalender. 1902. 16-o, str. 111).

Heilmann Franciszek, jezuita ezeski ur. w Dux w r. 1733, przyjęty do To-warzystwa w r. 1749, był profesorem humaniorów i przez dziesięć lat kaznodzieją. Po r. 1773 zamieszkał w Pradze. Z pism godne są uwagi: Chwalo-rzeč o sw. a witeznem mučedlniku sw. Iiřim na jeho slawnost etc. W Praze. 1774, 4-o; Hlas Pastyř to jest sprostnovpřímna Kazání Faraře k swym Osadnijm Owčičkam etc. Tamže 1775
—8, in 8-o; Kratka Kazanij na ušechny celeho Roku Nediele z rozličnych Kazetelu etc. Tamže 1785; Kazani na svatky. 1790—1, 2 vol; Kaza-ni na postni nedele. Tamže 1794, i inne. (Por. Sommervogel, Bibliothėque de la Comp. 1892, 4-o, t. IV, k. 216-

Heim Franciszek Józef ks., ur. w r. 1817 w Waal, studya odbył w Augsburgu i Monachium, wyśw. na kapłana w 1841, został w r. 1842 pralatem kapituly i wikaryuszem generalnym mogunckim, w r. 1857 regensem seminaryum dyecezyalnego w Dillingen, w r. 1863 proboszczem v św. Ulrycha i św. Afry w Augsburgu. + w r. 1890. Byl współzałożycielem czasopism "Quartal-schrift für prakt. Schulwesen" (Augsb. 1835—1847) i "Predigtmagazin" (tamże 1838 - 52); współredaktorem "Sion," współwydawcą "Heiligenlexikon" (Augsb. 1857 i nast.). Oprócz tego napisal: Andeutungen über zeitgemäss. Predigten. Augsb. 1849; Predigten auf die Festtage der seligsten Jungfrau Maria. Tamże 1855; Die Rezidenzpflicht der Pfarrer, Curaten und aller etc. Tamze 1888-praca nagrodzona. (Por. Schäfler, Kirchliches Hand-lexikon der kath. Theologie. Regensburg 1883; Hurter, Nomenclator literarius theologiae. 1895, 8-o, t. III).

Heimbucher Maksymilian ks., dr. teo ks. Tyrolu, H-g naklaniał do apelacyi logii, pisarz teologiczny i historyczny od St. Ap. do Soboru powszechnego, za

Geschichte Miesbachs. 1883; Wir-kungen d. hl. Kommunion. 1884; Bibliothek des Priesters. 1885; wvd. 4-te 1904; Gesch. Freisings und seiner Bischöfe. 1885; wyd. 2-ie 1887; D. hl. Oelung. 1888; Die Papstwahlen unter den Karolingern. 1889; Die heil. Firmung. 1889; In der Kinderstube. 1891; Die Orden und Kongregationen der kath. Kirche. 1896, 2 tomy; wyd. 2-ie 1907, i inne. (Por. Keiters, Kath. Literaturkalender: 1902, 16-o, str. 112).

Heimburg Grzegorz, zw. też Heimbürger, humanista, prawnik niemiecki z z XV w. Ur. na początku XV w. w Würzburgu, odbył studya humanistyczne i prawne; otrzymał stopień dra utriusque juris. Wymowny, pelen zapału do prac reformatorskich, o jakich wów-czas marzono, H-g udał się na sobór Bazylejski, stanał obok Mikołaja z Kuzy i Enneasza Silwiusza, jako sekretarz tego ostatniego. Norymberga w r. 1433 wybrała H-a na swego doradcę prawnego i H-g spelnial ten urząd do r. 1461. Oprócz tego H-g z Mikołajem von Wyle i Marcinem Mayerem, pracował nad rozszerzeniem humanizmu w Niemczech. Wreszcie wszedł H-a na arene działalności politycznej. Gdy w czasie obrad soboru Bazylejskiego Niemcy oświadczyli się za neutralnością, H-g ciagnał rodaków na strone opozycyi pko Stolicy Aplskiej. Widzimy go na zjazdach, obradach i w legacyach w tym duchu przemawiającego. Gdy zas ukazalo sie pismo wrogie władzy papieskiej Admonitio de injustis usurpationibus Paparum zwane przez Flaciusa Confutatio Primatus Papae, H-ga posądzono o autorstwo. Jakiś czas H-g usunał się od szerszej działalności politycznej, załatwiał spory Norymbergi z książętami niemieckimi (1450, 1452, 1453); prowadził sprawę Władysława, króla czeskiego z Burgundya (1455) i in. Wreszcie jako doradca Zygmunta, ks. Austryackiego, H-g na zjeździe w Mantui (1459 r.) występował ostro przeciwko projektom Piusa II papieża; w spo-rze książąt ze St. Ap., jak Zygmunta

co pż. Pius II obłożyi H-a klatwą ko- redaktor czasopisma "Archiv für katb. ścielną (1460), H-g pismami i wpływem na książąt popieral ten stan rozdwoje-nia; od r. 1466 w duchu niechętnym St. Ap. utrzymywał Jerzego Podiebrada. Wreszcie w r. 1472 pojednał się H-g z Kłem; pż. Sylwester IV uwolnił go od cenzur i w tym też roku H-g † w Tha-randt pod Dreznem. Był to bezwatpienia człowiek gwaltowny, działał na szkodę Kościola; i nie pracował "około naprawy stosunków w Kościele, i jak o nim pisze W. E. I. (t. 27 – 28, str. 578). Błędnie sądził H-g o znaczeniu władzy pskiej, lecz zasady katolickiej o prymacie, a tem wiecej innych dogmatów nie odrzucał, stad Brockhaus ((Gregor von Heimburg, Leipzig, 1861) niesłusznie nazywa go "świeckim Lutrem" i jednym z poprzedników Lutra. Pisma H-a wydano p. t. Scripta nervosa justitiaque plena ex manuscr. nunc primum erecta, Francofor., 1608. (Por. Brockhaus, ta, Francofor., 1608. (1701. Brockhaus, dz. cyt., Palacky, Gesch. Böhmens, IV, 2; Hergenr., Hist. Powsz. Kościoła Kat., (tł. polskie), t. IX, str. 171...; W. W. t, V, k. 1648—1652; Hurter, Nomencl. theol., 1899, t. IV, k. 784—797; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, t. I, 1907, k. 1887). X. C. S.

Heinecke albo Heineccius, jurysta i filozof niemiecki, ur. w r. 1681, był profesorem w Halli, gdzie + w r. 1741. Dzieła jego używały wielkiej powagi, ogłosili je drukiem synowie H-a p. t. Opera ad universam jurisprudentiam, philosophiam et litteras humaniores pertinentia. 1741. (Por. Blanc, Dict. de lu Philosophie. Paris 1906, 4-o, kol. 631).

Helnicke Samuel ob. Gluchoniemi.

Heinlin Henryk, benedyktyn niemiecki (ok. r. 1680) był profesorem teologii moralnej w akademii salzburskiej. Napisal: Medulla theologiae pastoralis practicae cum 12 centuriis casuum circa sacramenta, censuras, horas cauonicas. Bambergae 1674, in 4-o. Bund, Catalogus auctorum, 1900, 8-o, str. 75).

Heiner Franciszek ks. dr. teologii i prawa kanonicznego, prałat pski, profe-

Kirchenrecht, ur. wr. 1849 w Atteln. Pisal wiele w zakresie prawa klnego. Znakomitsze dziela H-a są: D. kanon. Obedienz oder Diözesanklerus und sein Bischof. 1886; Eine Lebensfrage der kath. Kirche etc. 1883; Die Kirchlichen Zensuren (Kommentar z. Bulle "Apost. Sedis.") 1884; Grundriss des kathol. Eherechts. 1889; wyd. 4-te 1900; Kathol. Klerus und soziale Frage 1894; Theologische Fakultäten und Trident. Seminarien. 1901; Der Jesuitismus. 1902; D. sogen. Toleranzantrag. 1902, i w. in. (Por. Keiters, Kathol, Literaturkalender. 1902, 16-o, str. 112—13).

Heinrich Jan Chrzciciel zaslużony teolog niemiecki. Ur. w Moguncyi 1816 r, W młodym wieku poświęcał się studyom prawniczym, które ukończył ze stopniem doktora obojga prawa. Pod wpływem proboszcza mogunckiego Kacpra Riffel poświęca się zawodowi kaplańskiemu, studyuje teologję w uniwersytecie w Tubindze i od roku 1845 pracuje jako kaplan w Moguncyi. 1873 bierze udział w zjeździe katolickim w Monachium, na którym zbija dowodzenia Döllingera. Przez biskupa Kettelera mianowany profesorem seminaryum, późnej wikaryuszem generalnym (1866). Maż wielkiego poświęcenia i pracy dla Kościola (um. 1891). Zostawil dziela: Dogmatische Theologie Mainz 1873, świadczy o wielkiej erudycyi antora; szkoda, że nie dokończone (6 tomów). Wydawał pisemko Katholik, w którym niejeden wspaniały zamieścił artykul; Die Reaction des s. g. Fortschriftes. ib. 1863; Christus. ib. 1864 przeciwko Renanowi; Die wahre Kirche; die Beweise für die Wahrheit des Christenthums und der Kirche (ib. 1885). (Por. Hurter, Nomenclator 8-o, tom. III).

Heintz Franciszek ks. T. J., znakomity kaznodzieja i misyonarz obozowy, ur. w r. 1666 w Wielkopolsce, był rektorem w Połocku i Mińsku, superyorem w Malborgu, gdzie † w r. 1729. Napisal: Zazdrosny Nieba z Ziemią o her-bowne a szanowne JW. Piotra Hrabi na Prebendowie Prebendowskiego jablko, koncert... ogłoszony. Gdańsk 1711, sor uniw. i rektor "Coll. Sapientiae," in fol.; Grot smiertelny na prześwie-

tnym pierścieniu J. W. Stanisława spectantibus. Tamże 1738, 2 vol. in Dzialyńskiego... pokazany. Poznań, 1719, in fol., kart 10; Prześwietny Piotra Czapskiego i t. d. Kazanie pogrzebowe. Tamże 1616, fol.; Prawdziwy do-brej śmierci portret i t. d. Toruń 1721, in fol. (Por. Załęski, Jezuici w Polsce. Lwów 1902, 8-o, t. III, str. 1089; Brown, Bibl. pisarzów. Pozn. 1862, 8-a; Sommervogel, Bibliothèque. 1892, 4-o, t. IV).

Heinze Maksymilian, filozof niemiecki, profesor filozofii w uniw. lipskim, ur. w r. 1835, napisal: Die Lehre vom Logos in der griech. Philosophie, denburg 1872; Sittenlehre des De-scartes. Leipzig 1872; Der Eudämo-nismus in der griech. Philosophie.

Heiricus lub Hericus, pobożny i uczony benedyktyn z Auxerre we Francyi, ur. w r. 841. Wychował się i uczył w klasztorze św. Germana, gdzie i suknię zakonną przywdział. Z uczniów jego sławnym teologiem był Remigiusz, który był później czynny w szkole w Reims i ztamtąd naukę augustjańską rozkrzewiał. Lotarjusz--syn cesarza Karola Łysego, był także wychowańcem Heirikusa i on to skłonił swego nauczyciela do opisania wierszem świętego Germana z Auxerre, H. dedykował to dzielo Karolowi Łysemu, którego wysoko cenił (druk. po raz pierwszy w Paryżu 1543). Po niem wydał cuda tegoż S-go proza. Oprócz tego należał do ulożenia Gesta Episcoporum Antissiod. Kodeks tyczacy się tego, mówi: "Rainogala i Alagus napisali to dzielo collaborante Heirico theosofo." Napisał on także książke z homiljami, mowami i listami. Bolandyiści zaliczyli go w poczet Świętych. (Jun. IV, 829). (Por. Wattenbach'a Geschichts Quellen. 5 Aufl., 1, 282 f.).

Heislinger Antoni, jezuita niemiecki, ur. w r. 1668, był profesorem teologii i zdobył wielką sławę w rozwiązywaniu trudnych wypadków sumienia. † w r. 1745, Napisal: Resolutiones morales in causia sponsalitiis et matrimonialibus. Ingolstadii 1723, 8-o; Responsa moralia in causis justitiae commutativae. Tamže 1727, 2 v. in 8-o: De causis ad torum ecclesiasticum et saeculare muzyka fletów i innych detych instru-

4-o; De matrimonio. Augustae Vindelicorum 1839, in 4-o; Pro foro interno et externo. Monachii 1745, in 4-o. (Por. Bund, Catalogus auctorum. Rothomagi 1900, 8-o, str. 75).

Heiss Michał ks., arcbp. w Milwauke, ur. w r. 1818 w Pfahldorf w Niemczech. Udał się w r. 1842 do Ameryki i tu zostal profesorem w r. 1868, następnie został arbpem w Milwauke w r. 1881, † w r. 1890. Pisał wiele dzieł apologetyczno-egzegetycznych, a między innymi The four Gospels examined and vindicated on Catholic Principles. Nadto napisal Tractatus quinque de matrimonio. Monachii 1861, w którem to dziele uwzględnia stosunki i prawodawstwo amerykańskie. (Por. Bund, Catalogus auctorum. 1900, 8-o; Hurter, Nomenclator liter. theologiae. 8-o, t. III, kol. 1443; Lemkuhl, Theol. mor. in append. 1898, 8-o, t. II, str.

Hejnał, hajnał, ejnał (z węg. hajnal-jutrzenka, poranek) oznacza w języku naszym pobudkę poranną, pieśń budzącą.—Nazwa tej pobudki przypomina obyczaj podany przez Dytmara a za-chowywany u Słowian Połabskich, że na kiju obnoszono obrecz (koło) żelazna z z krzykiem Henil vigila. Naruszewicz porównywa z tem obyczaj ruski zostawiania kija w razie zguby bydlęcia, by od niego szkodę zhonyt. Obsylanie buława gromady przez gońca w Karpatach (W. Pol.), przedstawia pewna analogię z obyczajem wici (od wić, wianek), bedacych także wezwaniem do gotowości wojennej, znakiem zgonienia niebezpieczeństwa, powołaniem do czujności. W takim razie H. podobnie jak henil byłby okrzykiem czujności, ze znaczenia podobnym do (symbolu słońca?) wianka, wziętego z gaju świętego (wici), który w dalsze okolice posylano,-Hejnal obozowy polski, jako muzyka budząca, byl równie jak i dzisiejsze capstrzyki krzykliwy, co wyraźnie poświadcza w XVII w. Chrościński: "Niż jutrzenka nad obozem wschodzi, muzyki hejnal otrabia krzykliwy." Caetani, opisując swe poselstwo do Polski, powiada: "Przed brzaskiem zorzy, odzywa się ze wszystkich wież krakowskich kościelnych słodka

chać Mszy ś." Zwyczaj trabienia hej-nałów z wieży kościoła Maryackiego o wschodzie słońca istnieje w Krakowie od wieków średnich do dziś dnia. Później zaczęto powtarzać trąbienie co godzina, w czasie zaś adwentu z powodu zbliżającej się rocznicy narodzenia Chrystusa i zapowiedzi sądu ostatecznego, na który Chrystus przyjdzie powtórnie, a aniolowie trąbą wzywać będą, trąbiono na pobudke pieśni nabożne od północy do świtu. – Aleksander Poliński powiada, że z dawnych melodyi hejnałowych dochowały się do czasów na-szych w pieśniach ludowych, śpiewanych w czasie adwentu. "Hejnał wszyscy zaśpiewajmy" i "Boże wieczny, Boże żywy." W czasach porozbiorowych reper-tuar hejnalistów krakowskich wzbogacono znacznie przez wprowadzenie do niego melodyi wielu popularnych pieśni ludowych kościelnych, jak np. "Serdeczna Matko, ""Kto się w opiekę, ""Królowo Polski" i "Bądź pozdrowiona, "która w 1860 r. (śpiewana z różnym tekstem) największej dostąpila popularności. Wincenty Pol w przypisach do Mohorta podaje ulożoną na 2 traby przez Wincentego Gorączkiewicza, starszego nad kapela katedry krakowskiej w pierwszej połowie XIX w., muzykę do trzech hejnalów, a mianowicie do pieśni: 1) "Witaj jutrzenko, rano po-wstająca," 2) "Królowo nasza od Boga obrana" i 3) "Serdeczna Matko, opiekunko ludzi."-Próbowano również otrabywać hejnaly w Częstochowie, Kielcach i różnych miastach, ale nie utrzymano tego pieknego zwyczaju. Tylko na Mazowszu i Podlasiu w noce adwentowe słyszeć można dotąd po wioskach uroczyste melodyjne tony "ligawek" starożytnych. Wyrażenie "już po hejnale" znaczyło w mowie staropolskiej to samo, co: już po godach, po harapie, klamka zapadła. (Por. Z. Glogera, Encyklopedya Staropolska Ilustrowana, Warszawa, 1901, r. II, art. Hejnat).

Helbon, miasto wspomniane u Ezechiela (27, 18); podług Wulgaty pingue licyjskiej aż po dziś dzień. W roku navinum, według Sept. Ojnas es Helstępnym wybrany posłem do sejmu ga-

mentów, jutrzenkę witając, a raczej bon. Według jednych biblijne Helbon Twórcę zorzy, słońca i wszechrzeczy. Wielu Polaków przed wschodem słońca wstaje, idąc do kościoła modlić się, słuchać Mszy ś." Zwyczaj trąbienia hejnałów z wieży kościoła Maryackiego o wieków średnich do dziś dnia. Później zaczęto powtarzać trąbienie co godzina, w czasie zaś adwentu z powodu zbliżającej się rocznicy narodzenia Chrykami przeczą temu, twierdząc, że dzisiejsze Haleb jest dawnym Berroia albo Beroia, chociaż Ptolomeusz odróżnia Bedzina, w czasie zaś adwentu z powodu zbliżającej się rocznicy narodzenia Chrykami i geografami bizantyjskimi przeczą temu, twierdząc, że dzisiejsze Kinnesrin mają za dawne Chalybon.

Helcel Antoni Zygmunt, ur. w Krakowie d. 12 listop. 1808 z rodziny szlacheckiej, pochodzenia niemieckiego, majacej przydomek von Sternstein, który heroldya Królest. Polsk. zamienila na Sztersztyn. Otrzymawszy r. 1828 w uniw. krakows. stopień dra obojga prawa, kontynuował studya prawniczo filozof. we Wrocławiu, Berlinie, Heidelberhu i Paryżu, poczem po wybuchu powstania wstąpił do szwadronu jazdy poznańskiej, jako prosty żolnierz, a otrzymał dnia 2 październ. uwolnienie, w randze podporucznika. — Wróciwszy do Krakowa pojał za żonę Franciszkę z Prandotów Skrudzińskich (ale nie ostatnią z tej rodziny, jak mylnie twierdzi Dębicki) i został docentem prawa polskiego w uniw. krakows. - Zajęcie to trwało niecały rok, gdyż reorganizacya uniw. zniosła docentury; poczem H. zakłada czasopismo p. t. Kwartalnik Naukowy, które ma na celu usuwać brak gruntowności i samodzielności w pracy naukowej,-tam też zjawiły się pierwsze utwory jego pióra; - wydawnictwo trwalo jednak dla braku poparcia tylko dwa lata. - Mimo to nie ustawał w pracy naukowej, przygotowując dokumenty do druku w t. I Dyplomataryusza Rzyszczewskiego; był też raz wybrany do sejmu Rzpl. krakows, a w r. 1848 na sejm austryacki w Kromieryżu, gdzie był jednym z najgoretszych zwolenników idei federacyjnej w monarchii austryackiej. — W r. 1849 zostaje profesorem prawa pols. w uniw. krak., ale 1 stycznia 1853 wskutek prądu germanizacyjnego, otrzymał dymisyę. Oddany wyłącznie pracy naukowej przerywa ją r. 1860 pisząc projekt adresu w odpowiedzi na dyplom październikowy, który to

Rady Państwa w Wiedniu, gdzie 2 czerwca 1862 wygłosił mowe nad wnioskiem komisyi finansowej, zalecajacym nieuznanie własności kościelnej (drukowana po niemiecku w zbiorze: Vier Reden über die Konkordatsfrage,, a także oddzielnie w tłumaczeniu polskiem), wreszcie pod wrażeniem obrad sesyi sejmowej z r. 1865 (w której nie brał udzialu), ulożył memoryal o stanie Galicyi, przeznaczony dla ministra hr. Belcredego, a drukowany w tłumaczeniu polskiem w dziele Henryka Lisickiego: A. Z. Helcel (2 tomy, Kraków 1882). Od dawna rozwinięta ciężka choroba podcięła jego siły żywotne i pozwalała mu jedynie na pracę naukową, przedewszystkiem w dziedzinie historyi prawa polskiego, której najważniejszym owocem są pierwsze dwa tomy wydawnictwa p. t.: Starodawne prawa polskiego pomniki.—Publikacya ta (kontynuowana po zgonie H. przez Akad. Umiej, w Krakowie) ma doniosłe pod trzema względami zaczenie: naprzód mieści w sobie nieprzebrane źródła informacyj o dawnej Polsce, jej prawach, obyczajach, cywilizacyi, przechowane w aktach, a przedtem prawie nietknięte, dalej była wskazówką, że do wydawnictw tego rodzaju należy przystąpić z naukowym krytycyzmem, a wreszcie jest dowodem, że kodeks znany p. n. Statutów Wiślickich składa się z 4 części oddziel-d nych zbiorów, z których dwa są z r. 1347, trzeci z 1354, crwarty z 1368. Z licznych prac H. historyczno-prawniczych, wymieniemy, jako bardziej nas obchodzace: Badania w przedmiocie historyi dziesięcin kościelnych w Polsce, szczególniej pod względem dziesieciny swobodnej i dziesięciny oddawanej w gonilwę (druk. w Bi bl. Warsz. 1863 i osobno); O klasztorze jędrzejowskim i będącym tam nagrobku Pakosława kasztelana kra-kow. w t. I. Roczników Tow. Nauk. krakow., 1852: O najdawniejszych nadaniach klasztoru Benedyktynow w Mogilnie w formie listu otwartego do Aug. Bielowskiego, (odbitka z czasopisma: Bibl. Ossolińskich). Inne dziela H. p. Estr. Bibl., E. W. O. t. XI, biografie H. p. K. Wł. Wójcickiego w t. VIII Kłosów. Dobry syn Kościoła, na kilka miesięcy przed zgonem, już nie przypadkiem księge Prawa (autograf) i

licyjskiego, a stamtad deputowanym do mogąc się podnieść z łoża holeści, jeszcze raz się wmieszał w sprawy miejskie i krajowe, kiedy prąd liberalny, wiejący silnie z Wiednia, pobudził do napaści na klasztory krakowskie w lipcu 1869 i radził wystąpić z adresem żądającym wypędzenia zakonów. W odpowiedzi na adres (nie doszły jednak do skutku) przygotował protestacyą zamieszczona przez Lisickiego (op. c. t. II), bedaca ciętą i silną w argumentach rozprawa apologetyczną, a następnie zalożył stowarzyszenie p. n.: Warownia Krzyża z godłem: Vigilate, state in fide, viriliter agite et confortamini. Celem towarzystwa miała być obrona Kościoła wiary i wiernych od nieprzyjaciół katolicyzmu, oraz opieka moralnych interesów i dobra mieszkańców katol, w gminie i kraju. Stowarzyszenie to z powodu obojetności, z jaką się spotkalo, nie długo przeżylo swego założyciela; długich lat trzeba było, żeby katolicy przyszli do przekonania o potrzebie takich związków. H. † 31 marca 1870. pochowany w grobach rodzinnych pod kaplicą na cmentarzu krakows. fundacyi swoich braterstwa: Ludwika i Anny z Treutlerów, hojnych jałmużników ubóstwa w Krakowie. Pomnik ma tamże oraz w kollegiacie ś. Anny. (Por. oprócz dzieł cytowanych: Debicki: Portrety i sylwetki z XIX w. t. I, O. Balzer Album biograficzne zasłużonych Polaków XIX w, t. II; W. E. I.; Tarnowski: Historya literatury pols. t, VI, cz. I, str. 242 i inn.; Kuliczkowski. Zarys dziejów liter. polsk. Lwów 1884, str. 529; Chmielowski: Historya literatury pols., t. V, str. 48: Klosy t. VII str. 162—164; Tygodnik Illustrowany r. 1870, t. VI (przez W. A. Maciejowskiego); Rozbiór cytowanego dzieła Lisickiego przez Pawła Popiela p. tegoż Pisma t. II; Krak, 1893).

M. B.

Helclas, imię to w Biblii niejednokrotnie się spotyka. Między innymi nazywali się tak: I) Ojciec Eliakima, przełożonego nad domem Ezechiasza, króla (Reg. 18, 18, 26, 37; Sz. 22, 20; 36, 3, 22). — 2) Arcykaplan żydowski, który w 18 r. panowania Jozyasza, króla, dobywając pieniądze z jednej ze skrzyń na restauracyę świątyni, znalazł

doręczył ją przez Safana, pisarza, kró Ameryki Póln. (dioecesis Helenensis. lowi. (4 Reg. 22, 4 i nast.; 23, 4, 24; 2 Par. 34, 9 i nast.; 35, 8); arcykaplan ten był synem Sellum z rodu Sadoka i wylicza się między przodkami Ezdrasza (1 Par. 6, 13; 9, 11; Esdr. 7, 1; Neh. 11, 11; Bar. 1, 7). — 3) Ojciec Jeremiasza proroka, kaplan w Anatoth (Jer. 1, 1). — 4) Ojciec Gamaryusza, posła wyprawionego przez króla Sede-cyasza do Babilonu (Jer. 29, 3). — 5) Ojciec Zuzanny (Dan. 13, 2, 29, 63). X. A. L.

Karol Antoni ks., sekretarz bpa luxemburskiego, ur. w r. 1858 w Diekirch, pisał rozprawy z prawa ka-nonicznego, z których ważniejsze są: Dekret vom 30 Dez. 1809 über die Kirchentabriken. 1888; Les empiétements du pouvoir clérical sur le pouvoir civil. 1890; La capacité des fabriques d'église et leur patrimoine. 1892. Nadto: Leben des sel. Peter Fourier, 1893; Sechs Sonntage zu Ehren des kl. Aloysius. 1894, i inne. (Por. Keiters, Katholisch Literaturkalender. Essen 1902, 16-o, str. 114).

Held Wilibald, norbertanin, ur. wr. 1726 w Erolzheim, † w 1789 w klasztorze Roth w Szwabii. Napisal Nemesis Norbertina, seu methodus corrigendi canonicos regulares Praemonstratenses. Augsb. 1757; Jurisprudentia universalis ex juribus canonico, civili, romano et germanico. Boos 1768-1773, 5 vol. (Por. Schäfler, Handlexikon der kathol. Theologie. Regensburg 1883, 8-o, t. 1I, str. 300).

Helena Adiabene (asyryjska), matka króla Izatesa rządzącego Asyrya, jako prowincya rzymska. H. za czasów ces. Klaudyusza przyjęla judaizm i pociągnela soba brata Monobazusa, oraz kilku krewnych. H. i Monobasus mieli w Jerozolimie swoje pałace, a sama H. wybudowała wspaniały grobowiec, w którym, wraz z Izatesem została pochowana. Grobowiec ten objety jest prawd. ogólna nazwa grobów królewskich. (Por. Joseph Antiq. Jud. 20, 2-4; De Bello Jud. 5, 2, 2; 6, 6, 3).

blog, księżna kaliska ob. Helena Jolenta.

Miasto H-a, przy Mullan-Pass w górach skalistych położone, jest głównem miastem stanu Montana, w hrabstwie Lewis and Clarke, liczy ok. 15 tys. mieszkańców, posiada wspaniałe gmachy i t. p. – Bpstwo w H-a powstało w 1884 r., od r. 1868 do tego czasu stan Montana należał do osobnego wikaryusza aposiolskiego. Dyecezya H-a, suf-fragania arcybpa w Oregon, obejmuje stan Montana, w 1906 r. liczyła ok. 40 tys. wiernych; 71 kościołów i kaplic, 72 stacye misyjne; kapłanów świeckich-31, zakounych-12; 2 męskie, a 4 żeńskie zgromadzenia zakonne. (Por. W. E. I. t. XXVII—XXVIII, str. 608; Werner S. J., Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890, p. 242; Cath. Dir., Milw., 1906, I, 371–375; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, t. I, 1907, k. 1905).

X. C. S.

Helena św. (po łac. Flavia Julia Helena) matka Konstantyna Wielk. ur. ok. r. 247, † w 327, pochodziła z ubogiej rodziny w Bitinii i została żona Konstancyusza Chlorusa, gdy był jeszcze oficerem w armii Galiena. Konstancyusz porzucił H. gdy został cesarzem. Miala 64 lat, gdy zostala chijanka; i od tego szczególnie czasu zajaśniala niezwykłemi cnotami. Wielki wpływ wywierała na syna swego Konstantyna. Udala się do Jerozolimy, by odszukać drzewo Krzyża św., i gdy je znalazła, zbudowała w r. 325 kl. Grobu św.; przyczyniła się niemało do budowy innych kłów na górze Oliwnej i w Betleem, † w Nikomedyi w r. 327. Swięto jej obchodzi Kl. laciński dnia 18 sierpnia, grecki zaś 21 maja. Blanc, Dictionnaire de la Pensée. Paris 1899, 4-o, t. II; Glaire, Dictionnaire des Sciences. 8-o, t. I, str. 998; Euseb., Vita Const. t. III; Tillemont. Hist. des Empereurs; Heydenreich, Incerti auctoris de Constantino Magno ejusque matre Helena libellus. Lipsiae 1879).

Helena Duglioli blog. wdowa, ur. w r. 1472 z czcigodnej rodziny bolońskiej. Obdarzona od dzieciństwa darem wysokiej światobliwości i szczególnego posłuszeństwa względem rodziców, nie wa-Helena — bpstwo w Stanach Zjedn. hała się, idąc za ich rozkazem, poślubić Benedykta d'All' Oglio. Przez lat 30 pożycia z mężem nigdy nie dała najmniejszego powodu do zamieszania pokoju i jedności rodzinnej. Zostawszy wdową H. oddała się z gorliwością ćwiczeniom pobożnym i † w r. 1520 mając wieku lat 48. Mieszkańcy Bolonii zaraz po śmierci H-y zaczęli oddawać jej cześć publiczną, która zatwierdził Leon XII. Swięto 23 września. (Por. Pétin, Dietionnaire hagiogr. Paris 1850, 4-0, t. I, k. 1308—9).

Helena (Olga) św. W. Ks. Ruska, żona Igora. Gdy maż jej został zabity przez Drewlan, H. która wtedy była jeszcze poganką, pomściła śmierć męża, urządzając pko Drewlanom wyprawę wojenną, której osobiście przewodniczyła. Rządy jej nad państwem były pełne mądrości i chwały. Doszedłszy 70 r. życia, zdała rządy synowi Światosławowi, sama zaś udała się do Knstpla, gdzie przyjęła chrzest i imię Heleny. Powróciwszy do ojczyzny usiłowała rozszerzyć światło ewangelii i udało się to jej z wielkim skutkiem, tylko syna niemogła nawrócić do wiary Chrystusowej. Umarła mając przeszło Iat 100 ok. r. 970. Cześć odbiera w Rosyi dn. 11 lipca. (Por. Pétin, Dictionnaire hagiogr. 1850, 4-o, t. I, k. 1307).

Helena ze Sköfde (Schedvia) w Szwecyi św., męczenniczka, wdowa, pochodziła ze znakomitej rodziny westgockiej. Z pobożności przedsięwziela pielgrzymkę do Rzymu; po powrocie została zamordowana przez własnych rodziców w zamku Sköfde ok. r. 1160. Relikwie H-y złożone w bogatym reli-kwiarzu pochowywano w kle pod jej wezwaniem zbudowanym na wyspie Zelandyi, o 7 mil od Kopenhagi. Kanonizowana została w r. 1164 przez Aleksandra III pża. W krajach północnych, przed reformacyą, obchodzono jej święto 31 lipca. (Por. Pétin, Dictionnaire hagiogr. 1850, 4-o, t. II, k. 1307; Bolland., Bibliotheca hagiogr. lat. Bruxellis 1899, 8.0, t. I; Forsenius A. H., Specimen historicum de Schevia Westergothiae urbe. Upsaliae 1736, str. 59-64).

Helenopontus ob. Azya mniejsza. I. 4. Helespont ob. Azya mniejsza. II. 2.

Helfert Józef, kanonista czeski, ur. w Plan (Czechy) w r. 1790. Jakkolwiek był świeckim, zdobył głośne imię jako powaga w prawie klnem. Od r. 1829 był profesorem prawa rzymskiego klnego w Pradze, i † tamże w r. 1848. Z zakresu prawa klnego austryackiego napisał Von dem Kirchenvermögen. Prag 1825, 2 tomy; Von den Rechten und Pflichten der Bischöfe und Pfarrer. Tamże 1832, 2 tomy; Die Rechte und Verfassung der Akatholiken in Oesterreich. Tamże 1843; Handbuch des Kirchenrechts. Tamże 1845 r.; wyd. 4-te 1849, 2 vol.; Anleitung zum geistl. Geschöftsstil. Tamże 1879, wyd. 10-te, i nne. W dziełach swych H. uległ wpływowi Józefinizmu, ale umiarkowanie. (Por. Schäffer, Handlex. der kath. Theol. Regensb. 1883, 8-0, t. II, Hurter, Nomenclator Literarius. 1795, t. III, 8-0, kol. 1130).

Helfferich Krystyan Adolf, ur. w r. 1810 w Szafuzie, habilitował się w Berlinie w r. 1842 i był następnie profesorem akademii wojskowej tamże. Napisał m. i. Die christl. Mystik 1842; Die Metaphysik als Grundwissenschaft. Hamburg 1846; Der Organismus der Wissenschaft und die Philosophie der Geschichte. Leipzig 1856; Listy z Włoch; Opowiadania z Irlandyi i w. in. (Por. Schäfler, Handlexikon der kath. Theologie. Regensb. 1883, 8-0, t. II, str. 301).

Hell był to przedostatni, albo, jeżeli Samson po nim następował, co jest pra wdopodobne, trzeci z końca sędzia żydowski. Był on przytem arcykapłanem i spełniał swój urząd przy przybytku w Silo w ciągu lat 40-u. (1, Sam. 4, 18) Pismo św. nie wspomina, czy przy nim miały miejsce jakiekolwiek wyprawy wojenne, jak za innych sędziów, nadmienia jednak, że był on również, jak i reszta sędziów, najwyższą instancyą prawną. Heli należał (według 1 Par. 24, 3; por. 1 Sam. 14, 3; 22, 20) do młodszej linii arcykapłańskiej rodziny, pochodzącej od Itamara, i następował jak zapewnia Józef (Ant. VIII, 1, 3) w urzędzie arcykapłańskim po Ozim, synu

stwo przeszło od linii starszej do młodszej, nie wiadomo; być może, stało się to z tego powodu, że synowie Oziego byli maloletni, lub do piastowania tak wysokiej godności w tak trudnych okolicznościach nieodpowiedni. Jednak za czasów Dawida, potomek Eleazara Sadok spelnia urząd kaplański, obok prawnuka Helego Achimelecha. Heli był wierzącym, pobożnym mężem i, zdaje się, spełniał swój urząd z całą sumiennoscia i zapałem (por. 1 Sam. 1, 13—17; 2, 23—25; 3, 9, 18), ale synow.e jego Ophni i Phinees byli bardzo źli i bezbożni, i znieważali świątnię przez chciwość i gwalty, zaniedbanie przepisów ofiarnych i niemoralność, oraz dawali przez to ludowi wielkie zgorszenie, (1. Sam. 2, 12-17). Heli wprawdzie upominał ich, ale nie karał, i przez to zgorszenia nie usunal. To też P. Bóg poslal doń proroka z ostrem upomnieniem i groźbą (1 Sam. 2, 27-36), ale bez skutku. Również bezskuteczna pozostala straszna groźba kary Bożej, za-komunikowana Helemu przez usta Samuela, którego P. Bóg przy tej okoliczności powołał na proroka. Heli poddał się wyrokowj Bożemu, ale nic nie uczynił, ażeby odwrócić karę Bożą (1. Sam. 3, 10 — 18). Kara Boża poczęła się spełniać, gdy w wojnie przeciwko Filistynom, arka Pańska dostała się w ręce nieprzyjaciół, obydwaj zaś synowie Helego zginęli, a on sam, na wieść o strasznym wypadku, z przerażenia spadł z krzesła i złamał kark (1. Sam 1, 1-18). Arcykapłanem po nim został w Silo wnuk jego Achitob, syn Phineesa. Syna i następce jego Achimelecha zamordował Saul w Nobe, wraz z 80 kaplanami, i osadził na arcykaplaństwie starsza linie Itamara, podczas gdy ostatni syn Achimelecha Abiatar, jedyny który uniknął śmierci, uszedł do Dawida. Dawid pozwolił arcykapłanom z obydwóch linij, Abiatarowi i Sadokowi piastować najwyższy urząd (2. Sam. 18, 17). Salomon pierwszego z nich odrzucił za spi-sek i w taki sposób arcykapłaństwo przeszło wyłacznie do rodziny Eleazara i przy niej pozostało (2. Król. 2, 26 i nstp.). X. A. Kw.

Heliand, poemat w jezyku staro-sa-

Eleazara. Na jakiej zasadzie następ- dwika Pobożnego o życiu i śmierci Zbawiciela, zwany także Harmonią Ewangelii, ponieważ w ogólności trzyma się w opisaniu dziejów Chrystusa, Harmonii Ewangelii Tasyana, tłumaczonej r. 546 przez Wiktora, bpa Kapui. Część moralna i egzegetyczna, którą nieznany autor tego znakomitego poematu, dodado opowiadania ewangielicznego, świadczy o pobożności, duchu poetyc-kim pisarza, o jego trzeźwości sądu, o jego znajomości historyi i znakomitszych egzegetów swego czasu. Styl jest prosty, odpowiedni do natury przedmiotu i zrozumiały dla ludu. Poemat ten sięga IX wieku; przypisują go niektórzy zakonnikom klasztoru Werthin, założonego przez św. Liudgera († 809) za Karola Wielkiego. I. A. Schmeller, który wydał H. p. t. "Heliand, poëma Saxonicum," Münch. 1850, przypuszcza, iż dzieło to może mieć za autora nie jednego, lecz wielu duchownych. Tłumaczyli na jezyk niemiecki H. Gotthard, Freysing 1646; Kannegiesser, Berlin, 1847; G. Ropp, Stuttgart, 1856; K. Simrok, Elberf, 1856, J. R. Köne, Münst. 1855; Moriz Heine, Padeb. 1865 (Por. Mindisch. Der H. u. seine Quellcn Leipzig 1867).

> Helicyci, tak się nazywali, fanatycy VII w., którzy prowadzili życie pustelnicze. Praktyki religijne zasadzali na pewnego rodzaju tańcu w kólko i śpiewaniu piesni, chcae przez to naśladować przykład Mojżesza i Maryi. Podobni oni byli w tem do montanistów, którzy nazywali się ascitami albo askodrutami. Zdaje się, że H-i rekrutowali się przeważnie z mnichów rozwiązłych, praktykujących z upodobaniem śmieszny ów taniec w kółko, skąd też prawdopodobnie wyprowadza sie nazwa ήλικη po grecku oznacza tego który sie kręci. (Por. Guyot, Dict. univ. des Hérésies. Paris 1847, 8-0).

Helinand (Helmandus, Helmundus, E. limandus etc.) z pochodzenia flandryjczyk, cysters klasztoru Mons frigidus, umarl po roku 1221. Znawca starożytnej poezyi i dzieł Ojców Kościoła, czem bardzo często posiłkuje się w swoich pismach. W 84 książkach napisał historyę zakonu Cystersów w roku 1204; nieznane jest całkowite wydanie ksońskim, napisany z polecenia ces. Lu- tego dzieła. Powołują się na nie późniejsi kronikarze jak Albericus, S. An- 78, 30 i nst. 79, 1—21; Lampridus, tonin, autor wjelkiej kroniki belgijskiej Vita Heliogabali. K. Salzer; D. siritonin, autor wjelkiej kroniki belgijskiej i inni. Zostawił 28 kazań, spisanych przez Wincentego Belloraceńskiego. S. S. Gereonis, Victoris, Cassii et Florentii Theologorum marturum pussio inactis SS. 10 oct. commentarium in Apocalypsim, nie wydane. (Por. Hurter, Nomenclator, t. IV).

Heliogabai, grecka nazwa syryjskofenickiego bóstwa, które na monetach nosi miano Elagabalus. Nazwę tę przyjął cesarz rzymski, który panował r. 218-222 po Chr. Byl on wnukiem Julii Mäzy, siostry matki Karakalli. Julia korzystając z jego podobieństwa do Karakalli i popularności, jaka sobie zdobył w Emezie, zostawszy w 14-stym roku życia arcykapłanem w świątyni Elagalala, doprowadziła do tego, że żołnierze d. 16 m. maja 218 r. pod nazwa M. Aureliusza Antoniusza obwołali go cesarzem. On sam chetnie nazwał się H-em. Po zwycięstwie nad Makrynusem pod Antyochia, H. samowładnie zapanował nad państwem rzymskiem. Odznaczał się on rozpustą i marnotraw-stwem, jakiego nie dopuścił się żaden z jego poprzedników, tak dalece, że senat po jego śmierci orzekł, iż gorszym od niego był tylko Kommodus. Starał się on wszelkimi sposobami rozpowszechnić kult Elagabala. Wystawił więc na Palatynie wspaniałą świątynie, wpadł na dziwaczny pomysł, aby tego bożka ożenić z syryjską Astartą. Sławny jej obraz sprowadził z Kartaginy i nazwał ją Venus coelestis. W zepsuciu nie znal miary i pomimo chłopiecego wieku doszedł do ostatniego stopnia zbydlęcenia. Dla chijan nie był okrutnym, gdyż wszystkie religie, prócz czei Elagabala były mu obojetne. Babka H-a Mäza, przewidujac że predzej czy później nastąpić musi upadek H-a, tem więcej, że i skarb, wyczerpany jego zbytkami, zaczął świecić pustkami, skłoniła go, aby syna jej siostry młodszej Julii, Aleksandra Sewera zamianował swoim następca. H. z początku mu sprzyjał, powoli jednak powziął ku niemu różne podejrzenia i usiłował go zgładzić, czemu jednak za-pobiegli żołnierze, mordując rosputnika. Cialo jego wleczone po mieście ku pośmiewisku i pogardzie ludzi zostało długo Heliodor żył, kiedy umarł, napewrzucone do Tybru. (Por. Dio Cassius wno niewiadomo.

schen Kaiser Heliliogabalus u. Aleks. severus, Heidelb. 1866).

Hellocentryczny system jest to astronomiczny system Kopernika i Galileusza, uważający słońce jako centrum naszego systemu planetarnego, ziemię zaś jako planetę obracająca się na równi z innemi, naokoło siebie i naokoło stońca. (Por. Goblot, Le Vocabulaire philosophique. Paris 1901, 8-o. str. 261).

Hellodor-minister skarbu króla Syryjskiego Seleuka IV Filopatora. Wskutek poduszczeń Apoloniusza wielkorzadcy Celesyryi, Seleuk IV zapragnał posiąsć skarby przechowywane w światyni Jerozolimskiej. W tym celu posyla Heliodora do Jerozolimy. Arcykapłan Oniasz przyjmuje go serdecznie, przedstawia, że skarby owe to depozyty wdów i sierot. Pomimo to Heliodor ze swym orszakiem wtargnał do światyni, ale tu nagle ujrzał niezwykłego jeźdźca w otoczeniu dwóch aniołów, pod postacią dwóch młodzieńców, od których tak okropnie został obity, iż tylko na skutek modlitwy Oniasza został przywrócony do życia. Po powrocie oświadczył Seleukowi: "Jeśli masz którego nieprzyjaciela, albo zdrajcę królestwa twego, poślij go tam, a ubiczowanego przywiposni go tam, a uniczowanego przywitasz go, jeśli się jednak wybiega." II Mach, III, 1 ss. Zdaje się, że ten sam Heliodor zabił później króla 1 chciał zawładnać tronem. (Por. Appianus, Syriae, 45, 60–70; F. Vigouroux, Les Lirves Saints et la critique rationaliste, 4 ed. Paris 1891, t. IV, p. 621; Diction. de la Bible, t. III, p. 570-X. R. J.

Heliodor sw., ur. ok. r. 330 w Dalmacyi, był jakiś czas żołnierzem, później został kaplanem, następnie bp. w Alti-no. Na synodzie w Akwilei gorliwie występowal przeciwko Aryanom. Pozostawał w blizkich a nawet przyjacielskich stosunkach z św. Hieronimem, o czem świadczą listy św. Hieronima. A Heliodorum, De laude vitae solitariae. - "Epitaphium Nepotiani."-Jak chowany w religii pogańskiej. Nawrócił się do wiary Chrystusowej dopiero w wieku dojrzałym, wkrótce został biskupem. Jeszcze będąc poganinem napisal romans Aethiopica, o którym uczeni wiele później rozprawiali. (Por. Sokratesa, Hist. V, 22; Jacobs. Wstep do tlum. Aethiopica.

Hellodor św. bp. i męczennik w Persyi żył w IV w. Porwany od swoich owieczek został wraz 9000 chijanami uwieziony przez Persów, w czasie napadu na granice państwa rzymskiego. Miejsce pochodzenia H. nie jest wiadome, równie jak i stolica bpia, na której zasiadal. † w drodze, gdy go uprowadzano do niewoli. Widząc zbliżający się koniec, wyświecił na bpa kapłana Dausasa, aby go zastąpił w jego urzędzie. Sądził bowiem, że okoliczności, w których się znajdował, były dostateczną przyczyną do niedostosowania się do kanonów, wymagających, aby przy wyświęcaniu na bpa, oprócz bpa konsekrującego, było jeszcze dwóch innych bpów-asystentów. Sw. H. + w r. 362 w 53-im panowania króla Sapora II. Święto 9 kwietnia i 20 sierpnia. (Por. Petin, Dict. hagiogrophique. 1850, 4-o. t. I, k. 1309 -10).

Heliolatrae (czciciele słońca), przezwisko nadawane przez pogan pierwszym chijanom. Według świadectwa Tertuliana (Apol. 16), powodem tego przezwiska był zwyczaj zwracania się przy modlitwie ku wschodowi, a także święcenie niedzieli. Baumgarten (Christl. Alterth. Halle 1768) podaje jako przyczynę to, że pierwsi chijanie Chrystusie P. nazywali "Sol justitiae Oriens ex alto." W gruncie wychodzi to na jedno.

Heliopolis (= miasto słońca), sławne i starożytne miasto w dolnym Egipcie. Ležalo ono na północ od dzisiejszego Kairu i dawnego Memfisu, na prawym brzegu Nilu. Część dawnego Heliopolisu zajmuje obecnie wioska Matarych, gdzie, według podania, Swięta Rodzina znalazła w ucieczce schronienie. ksiegach koptyckich Heliopolis mianuje się Un. On, co znaczy światło, a nastę-

Heliodor, bp. Tricca w Tessalii. Wy- nia od An-res, t. j. Anu poludnia (Hermonthis, w Egipcie górnym). W Heliopolisie kaplani egipscy mieli glówną siedzibę swoją, posiadali tam wspanialą świątynię słońca, biblioteki, szkoły kwitnące, które wydały wielu filozofów greckich. Miedzy bogami czczonymi w Heliopolisie prym trzymał Atum albo Tum (Slońce zachodzace) i Ra (słońce). Putyfar, miano kaplanów egipskich, oznacza kapłana boga Ra. (Petifara-poświecony Ra). - W okregu heliopolitańskim za Ptolomeusza VI Filometora, r. 150 przed nar. Chr. Oniasz kapłan żydowski, syn arcykaplana Oniasza IUI wybudował świątynię żydowską i był jej pierwszym arcykaplanem. - Ezechiel. przepowiadając upadek Egiptu, pisze o Heliopolisie. "Młodzieńcy Heliopolea i Bubasty (miasto nieco na północ od Heliopolisu), od miecza polęgą, a same w niewole zawiodą (Ez. 30, 17). — Oprócz Heliopolisu w Egipcie był jeszcze Heliopolis, inaczej Raalbek w Celesyryi. (Por. Hagen, Lexicon biblicum, Parisiis, 1907; Baedeker, Egypte, 1898, p. 100: Fillion et Nicolle, Atlas geo-graphique). X. A. L.

Hell - 1) Kacper, jezuita, ur. w Ingolsztadzie w r. 1592, wstąpił do Towarzystwa w r. 1607; nauczał gramatyki, humaniorów i filozofii w Ingolsztadzie od r. 1621-24. W r. 1629 został pierwszym rektorem w Ambergu i tu † w r. 1634. Napisal: De recto usu terminorum logices etc. 1623. 4-o; Disputatio Philosophica de ente medio inter substantiam et accidens. Ingolstadii. 16:3, 4-0; Dissertatio de prodigiosis Spirituum effectibus etc. Tamże 1624, 4-o, i inne. — 2) Maksymilian, jezuita, ur. w Chemnitz w r. 1720, wstąpił do nowicyatu w r. 1738. Byl profesorem gramatyki i matematycznych nauk. Wysłany do Wiednia spełniał przez 36 lat obowiazki astronoma obserwatoryum, które sam zbudował w tem mieście. Od r. 1768 do 1770 odbył podróż do Japonii w celu obserwowania przejścia Venus przez tarczę słoneczną. Był członkiem korespondentem akademii nauk w Paryżu. † w Wiedniu w r. 1792. Z dzieł H-a pnie słońce. W pismach hieroglificz- główne zajmuje miejsce zbiór sprawonych: An, Anu, i dokładniej Anu— zdań astronomicznych wydawanych w mhit, t. j. Anu Północy dla odróżnie- Wiedniu od r. 1757 do 1793 p. t. i dokładniej Anu- zdań astronomicznych wydawanych w

1778 (Viennae) na str. 57-61 zawiera spostrzeżenia astronomiczne dokonane w r. 1773 w obserwatoryum królewskiem w Wilnie przez Poczobuta, astronoma królewskiego i członka Londyńskiego Towarzystwa oraz Strzeckiego również astronoma królewskiego. Z innych dziel zasługuje na uwage Elementa Algebrae etc. Vindebonae 1745, 8-0; Elementa Architektüry domowey krót-ko zebraney i t. d. przekł. z łacińs. 1749, 4-o, i w. inn. (Por. Sommervogel, Biblioth. de la Compagnie. Bruxelles. 1893, 4-o, t. IV, k. 237-157). X. J. N.

Hellenísci, żydzi zgreczeni, (Dz. Ap. 6, 1; 929), którzy pod wpływem prozelitów greckich przyjęli Chijanizm, natomiast hebrajczycy byli to palestyńscy żydzi chijanie, mówiący po hebrajsku resp. aramejsku.

Hellenizm. Tak nazywa się filozofia i literatura grecka i ich wpływ na cywilizacye zachodnią. (Por. V. E. Egger, Histoire de l'hellenisme en France. 1869).

Helleniusz pseudonim Eustachego Antoniego I wanowskiego (ob.).

Heller Jan z Corbach, z zakonu Braci Mniejszych, żył w XVI w. † w r. 1536, według innych w 1535, walczył w obronie wiary z anabaptystami w dziełach De unico baptismate. Coloniae 1534; De pseudobaptismo etc. 1535. Przeprowadził także dysputę z Fryderykiem Myconius'em wobec księcia Jana Franciszka Saskiego. Akta tej dysputy wydano w r. 1527 i nast., ale niezgodnie z prawda; wtedy H. zmuszony był wydać własne prawdziwe sprawozdanie w obronie swej prawo-wierncści, w Kolonii w r. 1527. (Por. Hurter, Nomenclator literarius theol. Oeniponte 1899, 8 o, t. IV, k. 1064).

Hello Ernest, pisarz i myśliciel fran-cuski, ur. w r. 1828 w Lorient, † tam-że w r. 1885. Natura oryginalna i wyjatkowa, niedbająca o rozgłos literacki, mimo licznego zastępu gorących wielbicieli, którzy dopiero po śmierci swego uwielbianego pisarza, potrafili zwrócić na te osobistość powszechną uwage. skim od r. 1871. Pisał wiele o wraże-Wśród wielbicieli Veuillot wynosił H. niach zmysłowych wzroku, słuchu i t. d.

Ephemerides. Sprawozdanie takie z r. najwięcej. H. zdobył sobie rozgłos i sławę ogłaszając drukiem ok. r. 1858 piękne studyum o stylu i odprawę ateizmu XIX w. uosobionego w Renanie. Z innych dziel ogłoszonych drukiem zwróciły powszechną uwagę: L'Homme. 1872; wyd. nowe w 1899; Philosophie et athéisme (dzielo pośmiertne). 1888, 18-o; Contes extraordinaires. 1879. 18-o; Physionomies des Saints; Paris, Perrin, 1897, in 12-0, wyd. nowe; Le Siecle, les hommes et les idées. Tamże 1896: przekład dziel Rusbrock'a p. t. Oeuvres choisies de Jean Rusbrock, dit l'admirable. 1869, i inne. W polskim tlumaczeniu mamy: Człowiek. Zycie-wiedza-sztuka. Kraków 1907, 8 a; Z życia i ze sztuki, studya i szkice, przekł. Walerego Gostomskiego. Warszawa 1991, 8-a. H. pisywał także do czasopism katolickich jak np. "Revue du monde catholique" i innych. (Por. Blanc, Répertoire bibliogr. Paris 1902, 8 a, str. 197; Tenze, Hist. de la Philosophie. 189¢, 12-a, t. II, str. 525; Bethleem, Romans à lire. Cambrai 1906, 12-o, str. 246).

X. J. N.

Helmezyusz, Henryk, kontrowersysta 16 stulecia, ur. w Halberstadzie, przyjmuje habit zakonny w jednym z klasztorów franciszkańskich prowincyi kolońskiej.- Działalność swoję pko Lutrowi rozwinał, jako kaznodzieja katedralny koloński i jako prowincyał prowincyi saskiej (1545-1551). Kuszony wielokrokroć do apostazyi i prześladowany przez lutrów, pozostał wierny nauce Chrystusowej. Dziela jego: Tomi quinque homiliarum in Evangelium et omnes epistolas canonicas, Colon, 1550, 1556, Par. 1557, De verbo Dei, Par. 1553; Adversus Captivitatem Babilonicam Lutheri. Par. 1553, 1557; Enchiridion de vera et perfecta impii justificatione, Colon. 1554; In Evangelia quadragesimalia, Par. 1556; Passio J. Christi sec. IV Evangelistas in monotessaron comportata, Col. (Por. Wadding, Script. O. Min. 164). X. A. Kw.

Helmholtz Herman, fizyk i fizyolog niemiecki, ur. w Postdamie w r. 1821, był profesorem fizyki w uniw. berliń-

z punktu psycho-fizyologicznego. † w sie ostoją dla teologów umiarkowańszych, buch der phys. Optik. Leipzig 1856— 66; Lehre von den Tonempfindungen. Braunschweig 1862; Populaeren wissenschaftlichen Vorträge. Tamże 1865-76, i inne. Kilka prac H. przełożono na język polski, między innem zaś Termodynamika zjawisk chemicznych. Warszawa 1889, 4-a, i in-ne. (Por. Blanc, Dictionnaire de la Philosophie. Paris 1906; Tenze, Dict. de la Pensée. 4-o, t. I; Vapereau, Dictionn. univ. des Comtemp. Paris 1893, 4-o, str. 778).

Helmold. kronikarz wendyjski, żył współcześnie ze ś. Wicelinem († 1154), ostatnio został proboszczem w Bosau pod Holsztynem. Na uczczenie Gerolda bpa Oldenburgu († 1163), napisal sięgajaca do r. 1171 Chronica Slavorum (wyd. Schorkel Francf. 1556, Bangert, Lubecae 1659, po niemiecku Laurent, Berlin 1852). H. był świadkiem działalności misyjnej ś. Wicelina, ujarzmienia Wendów przez Henryka Lwa, sprowa-dzenia obcych kolonistów z Westfalii i Holandyi. Jakkolwiek H., w rzeczach o których dowiedział się z ustnego podania jest balamutny, a także stronniczy pko arbpom Bremeńskim, nie mniej jego kronika jest źródłem wielkiej doniosłości. (Por. Wattenbach Deutschl. Quellen, 5 Aufl. II, Berlin Gesch. 1886, str. 305).

Helmstädt niegdyś uniwersytet w ks. Brunszwik, założ. 10 maja 1575 r., hojnie wyposażony przez księcia Juliusza, skutkiem czego uczeszczało doń wielu studentów ubogich, nie stronili wszakże i synowie szlachty i książąt. Ks. Henryk Juliusz wybudował nowy gmach poświęcony 1612, pod nazwą Juleum novum. Podczas wojny 30 letniej, uniwersytet wiele ucierpiał, zwłaszcza od Szwedów. Po zawarciu pokoju od r. 1652 książęta brunszwiccy znowu starają się go podnieść. Po r. 1676 zaczyna się powolny jego upadek, zwłaszcza gdy powstał uniwersytet w Getyndze 1733 r. Za Napoleona 1803 r. zastaje uniwers, w H. zniesiony. Jakkolwiek ks.

r. 1894. Napisal: *Ueber die Erhal*- jak Melanchton i in. Dzięki temu H. tung der Kraft. Berlin 1847; Hand- był kolebką t. zw. synkretyzmu, skutkiem czego zaciekli protestanci oskarżali go i ksiażat brunswickich o kryptopapizm. Blaskiem sławy otoczył H. Jerzy Calixtus. (Por. Gesch. d. ehemaligen Hochschule Julia Carolina, Helmot 1876). (Ch.).

> Heloiza albo Luisa, ur. w Paryżu w r. 1105, była siostrzenica kanonika Fulberta, znała języki łaciński, grecki i hebrajski, studyowała także filozofię, matematyke i Pismo św. Pokochała i poślubiła potajemnie Abelarda (ob.) poczem oboje wstapili do klasztoru. H. była najpierw przeoryszą w Argenteuil, a następnie w Paraklecie. Gdy w r. 1141 Abelard umarl, H, sprowadziła jego zwłoki do Parakletu. † w r. 1164 i pochowaną została w jednym grobie z Abelardem. W r. 1808 szczątki obojca przewieziono do muzeum historycznego w Paryżu; w r. 1817 do kaplicy w Monamy, w r. 1828 przeniesiono je na cmentarz Père la Chaise do specvalnego grobu. H. napisala zbiór listów do Abelarda, które wydrukowano w r. 1616; w 1723 w 2 tom. in 12-o. (Por. Fontenay, Hist. de l'Eglise galicane, t. IX: Gervaise, Vie d'Abélard et d'Heloïse; Kaszewski w "Bibl. Warsz." Pawlicki Stefan; Listy Abelarda do Heloizy tłumaczył Chometowski).

> Helot Karol dr., współczesny, napisal: Névroses et possessions diaboliques. Paris, Bloud, 1897, 8-0; Le Diable dans l'Hypnotisme. Tamže 1899, 16-0; L'Hypnotisme franc et l'Hypnotisme vrai, 16-0; L'Hypnose chez les Possédés. Paris, Blaud 16-0, 5 vol., i inne.

Helweeyusz Klaudyusz Adryan. Urodzony w Paryżu 1715 r., wykształcenie pobierał u Jezuitów, dla mody uczęszczał na wykłady geometryi Maupertuisa. Został poborcą podatków, przyczem miał wielkie dochody. Był początkowo dobrym chrześcijaninem; dziela Lock'a, Montesquieu-go i Woltera zrobily na nim wielkie wrażenie, powoli stał się ateuszem. Protegował go bardzo Fryderyk II pruski. Umarł w r. 1771 r. W Juliusz został protestantem, jednakże dzielach swoich: De l'esprit (1758), De trzymał się zdala od walk i sporów ów- l'homme, de ses facultés et de son czesnych i dla tego uniwers. w H. stal education (Londyn 1772), Les progrés de la raison dans la recherche | Picpus franciszkaninem, gdzie † w r. du vrai (Londyn 1775), okazuje się egoistą materyalistą: dla siebie pożądamy i unikamy, tak, że dosyć przez edukacyę i prawo pokierować samolubstwem, by dążności indywidualne zgodziły się z dobrem ogólu. Dażący do swego celu, bez szkodzenia interesom innych jest dobrym człowiekiem. Wszystko, co dobro ogółu ma na celu jest godziwe. Zadaniem prawa jest nie zniesienie własności, lecz ułatwienie jej nabycia: prawo ma ograniczać nadużycia pracy jednych nad drugimi. Komplet dzieł H. był wydawany kilkakrotnie.

X. B. S.

Helwidyusz (Helvidius), heretyk z IV w. H-sz był uczniem bpa aryańskiego Auxencyusza, nieprawnie zajmującego stolice medyolańska. Za pża Damazego H-sz przybył do Rzymu. Był to człowiek świecki, bez gruntownego wykształcenia, podług św. Hieronima ("hominem rusticanum et vix primis quoque imbu-tum litteris"). H-sz napisal (ok, 380 r.) dzieło, w którem uwłaczał nienaruszonemu dziewictwu św. Bogarodzicielki. Głosił błędy pokrewne aryańskim t. zw. Antydikomaryanitów (ob. art. Antydikomaryanici, gdzie blędy te zaznaczono szczególowo). Hieronim zbił nikczemne zdania H-a w Mariae adversus Helvidium (Opp. ed. Martianay, IV, illigne P, L. t. XXIII). Sw. Augustyn (De haer., 84) wspomina, że H-sz miał zwolenników t. zw. Hlwidyanów, atoli nie należy ich utożsamiać z Antidikomaryanitami (ob.). Blędy H-a zbija art. Bracia i siostry Jezusa (ob.). — Por. Gennadius, De viris illust., c. 23; Herzog-Hauck, Realencykl. für protest. Theologie... Leipzig, t. VII, k. 654; W. Haller, Jovinianus, 1897, p. 152...; Grützmacher, Hieronimus, II, 1900, p. 269—275; W. W. t. V, k. 1757— 1759; Hergenr., Historya Kościota... (tl. polskie. Warszawa. Wyd. Biblio-teki dzieł chrześć.) t. II, str. 211; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1907, t. I, k. 1911).

X. C. S.

Hélyot Piotr znany także pod imieniem zakonnem O. Hipolita, ur. w Pa1716. Dal sie poznać przez swe znane powszechnie dzielo: Histoire des Ordres monastiques, religieux et militaires et des congrégations séculiè-Paris 1714-19, 8 vol.; Guinres. gamp et Paris 1838, 3 vol., in 8-o. Z innych dzieł H-a znane są: Le Chré-tien mourant. Paris 1695 i 1705, 12-o; Dissertation sur le Bréviaire du card. Quignonez; Lettres sur la nouvelle édition de l'Histoire des Ordres etc. 4 o. (Por. Glaire, Diction-naire des Sciences. 8-o, t. I, str. 1001; Schäfler, Handlex. der kath. Theologie. 8-o, t. II, str. 302).

Heman, 1) w St. Test. potomek Ezawa, syn Lotana, a wnuk Seira (Gen. 36, 22). — 2) H. 4, syn Joëla, a wnuk Samuela, z rodu Kaath z pokolenia Lewi. Niewatpliwie wychowany w szkole prorockiej swojego dziada, był on za Dawida jednym z najsłynniejszych mistrzów śpiewu w Izraelu, sam grywa-jąc na rogu (1. Par. 25, 5). Był on początkowo przełożonym nad innymi śpiewakami, (I. Par. 15, 16, nst.) ale następnie przez Asapha przyćmiony, razem z Iditunem poslany do Gabaonu obsługiwał tam przybytek, podczas gdy Asaph spełniał swój urząd na Sionie (I. Par. 16), zdobył jednak sobie wkrótce Heman znów przewagę przez swą liczną rodzinę, którą pociągnał do artyzmu. Z 24 klas śpiewaków 14 było kierowanych przez jego synów (1. Par. 25, por. 6, 33 nst.). Rodzina jego była jeszcze czynną za Salamona, Ezechiasza (2 Par. 29, 14) i Jozyasza (2 Par. 35, 15), ale po powrocie z wygnania niema już o niej wzmianki. - 3) H. 4, jeden z najmądrzejszych ludzi z czasów króla Salomona (3 Król. 5, 11; Vulg. 4, 31), w Wulgacie nazywany także Eman (Ps. 87, 1), przedstawiony obok Ethana, jako Ezrahita, stad niesłusznie (1. Par. 2, 6) uważany za pochodzącego z pokolenia X. A. Kw. Judy.

Hematyci. Tak się nazywała sekta, o której wspomina św. Klemens Aleksandryjski (Stromata, l. VII), nic jednak nie mówi jakie były zasady tych heretyków. Zdaje się, że był to odłam katafrygianów albo montanistów, któ-rzy, jak świadczy Philastrius, używal ryżu w r. 1660, był w pobliskiem m. w czasie świąt Paschy, podczas swych

H. wywodzi się stąd, iż ci heretycy używali miesa zwierzat duszonych, mimo zakazu koncylium jerozolimskiego, albo miesa poświeconego szatanom. (Por. Plucquet, Dictionnaire des Hérésies. Paris 1847, 4-0, t. I, k. 760; Guyot. Dictionnaire univers des Hérésies. 8-o, str. 172).

Hemel Jan ks. van, ur. w r. 1798, gorący patryota belgijski, wydalony przez rząd holenderski z kraju, powrócił do ojczyzny, gdy Belgia odzyskała niepodległość. Byl przez 32 lata prefektem malego seminaryum w Mechlinie i profesorem wymowy św. w seminaryum mechlińskiem. Za zasługi został mianowany wikaryuszem generalnym, egzaminatorem parsynodalnym, cenzorem ksiag religijnych i doktorem teologii uniw. lowańskiego honoris causa, wreszcie prałatem domowym Piusa IX. † w r. 1866. Napisal Précis de rhétorique sacrée. Louvain 1855, 8-0; w jezyku niemieckim wyd. przez F. X. Kraus'a p. t. Handbuch der geistl. Beredsom-keit. Regensburg 1860. (Por. Schäfler, Handlex. der kath. Theologie. 1883, t. II, str. 302; Hurter, Nomenclat. liter. theologie. 1895, 8-o, t. III, k. 1168).

Hemerobaptyści (Kath' heméran baptisómenoi) jest to sekta žydowska, której bląd wynika z charakterystycznej właściwości Zydów, rzczególniej zaś Faryzeuszów i Essejczyków, polegającej na ustawicznem obmywaniu się, stąd też i nazwa sekty pochodzi (Epifaniusz, Hacres. 17). Skutkiem tego też słusznie pisze Tertul. w De bapt. 15: "Ceterum Israel quotidie lavat, quia quotidie inquinatur."

Heming Mikołaj zwany "Praeceptor Daniae," ur. w Laaland w r. 1513, studyował w Wittenbergu teologie, był kaznodzieja w Kopenhadze, tamże profesorem hebrajskiego i greckiego języka, w r. 1557 teologii, a w r. 1579 został kanonikiem katedry Roeskilde. + w r. Napisal: Enchiridion theol. quaestiones. 1560; Historia Jesu Chri-

ofiar, krwi dziecięcej. Spencer (Dis- de Domino Jesu vero Deo et vero sert. ad Act. XV, 20) sądzi, że nazwa homine. 1571; Syntagma institutionum christianarum. Copenh. 1574; Opuscula teologica. Strasb. 1586, i inne. (Por. Schäfler, Handlexikon der kath. Theologie. Regensb. 1883, 8-o. t. II, str. 301).

> Hemmer H. ks., współczesny, napisał Vie du cardinal Mannig. Paris, Lethielleux, 1898, in 8-o.

Hemmerlin (Malleolus) Feliks, wybitny dyplomata klny ur. w r. 1389 w Zurychu, zostawszy kanonikiem, choć niewyświęcony udał się w r. 1413 do Bolonii na studya prawne. W r. 1417 jest obecny na soborze w Konstancyi, jako notaryusz aplski. Wypowiedziane tutaj hasła reformy przeniknely go na wskroś. Wraca jenak napowrót do studyów i otrzymuje w Erfurcie bakalau-reatr, a w Bolonii 1424 r. doktorat prawa. Święcenia kaplańskie przyjął dopiero 1430 r., jakkolwiek już otrzymał probostwo Solothurn, Zarówno tutaj, jak i poprzednio, jako kanonik w Zurychu zajal się żarliwie reforma stosunków klnych, dbając o ścisłość, gorliwość godność w wykonywaniu obowiązków klnych. W Zurychu nie szło mu tak łatwo, gdyż młodsi kanonicy formalnie sprzysięgli się pko niemu, tak dalece, iż groziło mu skrytobójstwo. W r. 1432 i 135 brał żywy udział w przygotowaniach do soboru bazylejskiego, a aczkolwiek chwilowo stanał po stronie antipża Feliksa, jednakże z radością powital zakończenie schyzmy przez Mikolaja V, i ogloszenie z tego powodu roku jubileuszowego w 1450 r. Świadczy o o tem jego pismo De anno jubileo. Pomimo to rozgoryczenie pko istniejacym stosunkom klnym i duch wojowniczy ogarniały go coraz wiecej. Przeszło 30 pism ulotnych wydał pko swoim przeciwnikom zurychskim, a także pko ulegającym wpływom spiritualistycznym Beghardom (ob.) (Contra validos mendicantes; Contra anachoritas, beghardos, beguinasque etc), nie dosyć tego, polemizował z bullami pskiemi, wydanemi ku ochronie Braci mniejszych, (Glossa quarundam bullarum etc.). Wittenb. 1558 i nast.; Catechismi Gdy nie znalazł poparcia u swoich quaestiones. 1560; Historia Jesu Chri- zwierzchników duchownych, rozpoczął sti. 1562; De jure naturac. 1566; walke z nimi w pamflecie Doctoratus Demonstratio indubitatae veritatis in stullicia... Contra iniquos judi-

przez siebie pierwiastkowo pży Marcina V i Mikolaja V (Recapitulatio de anno jubileo i Forma apellationis contra cardinalem etc.); ostatnie zwrócone głównie pko krdłowi Mikolajowi z Kuzy. Cały wreszcie swój gniew pko stosunkom klnym zawarł w wiekszych pismach De libertatae Ecclesiae i w niedrukowanem Passionale. Walki jakie następnie rozpoczął ze sprzymierzonymi z Austrya mieszkańcami kantonu Zurych (De nobilitate et rusticitate, oraz Processus judiciarius) dopelnily miary chęci zemsty jego wrogów. Korzystając więc z obchodu światecznego, z okazyi zawarcia pokoju w r. 1454 w Zurychu, tłum podburzony pojmał H. i z rozkazu wikaryusza general. Konstancyi osadził w więzieniu w Meerseburgu. Po długim śledztwie został H. pozbawiony kanonikatu i dożywotnio zamkniety w klasztorze Braci mniejszych w Lucernie; pozostawal tam jeszcze 1457 r. Nie zaniedbywał on jednak pracy literackiej i napisał traktaty: De exorcismis, De credulitate daemonibus adhibenda, De emptione et venditione, De matrimonio i in. Uwolniony w r. 1457, przeniósł się do dyecezyi Lausanne i † prawdop. przed r. 1464. Jego wszechstronne oczytanie, goracy zapał, duch polemiczny stawiają nam przed oczy typ reformatora XV w. Nie pracował on bynajmniej dla przyszłej reformacyi, lecz zawsze, choć niezbyt konsekwentnie pragnał reformy stosunków klnych. W pismie swojem De negotio monachorum, złożył szczery dowód uznania powagi i majestatu Stolicy aplskiej. (Por. B. Reber, F. Hemmerlin, neu nach Quellen bearbeitet Zürich 1846. Część pism H. wydał Brant w Bazylei; większość pozostaje w rekopiśmie).

Hempel Rafal ks. T. J., rusin, ur. w r. 1718, wstapil do Towarzystwa w r. 1732, nauczał w Warszawie humaniorów i filozofii, † w r. 1758 w Krasła-wiu. Współczesny H-i Tromler w dziele "De Polonis doctis" (Varsoviae 1776) mówi o nim, że był biegły w obojgu rodzaju wymowy i miał łatwość do pisania wierszy. Napisał: Majestas asserta sive Darius tragoedia etc. Varso-

ces... etc. Zaczepiał nawet wielbionych des felix, sive Clodvaldus... etc. Tragoedia. Tamże 1748, 8-0; Assertiones philosophicae etc. Tamże 1753, 8-0; Oratio de Bibliotheca Zalusciana publicam litterarum in Polonia culturam plurimum juvante. MS. in 4-o, i w. in. (Por. Sommervogel, Bibliothèque, 1893. 4-o, t. IV, k. 265; Brown, Biblioteka pisarzów, Poznań 1962, 8-a, str. 193).

> Hemsterhuis Franciszek, filozof niemiecki, ur. w Gröningen w r. 1721, + w La Haye w 1790 r. Zwolennik sensualizmu Locke'go rozwijal jego teorve i popularyzował. Z dzieł filozoficznych przeważnie wydanych po francusku znane są: Lettre sur l'homme et ses rap-ports. 1782; Oeuvres philosophiques. Paris 1792; Sur les desirs; Simon ou des facultés de l'âme; Alexis ou De l'âge d'or. 1787, i w. in. Zbiorowe wyd. dziel ukazało się 1846—50, 3 tomy. (Por. Blanc, *Dict. de la Philos.* 1906, 4-o, str. 632; Schäffer, *Hando. der* kath. Theologie. 8 o, t. II, str. 303).

Hénault. - 1) Adryan Chryzos to m, ur. w r. 1828, napisal Origines chretienne de la Gaule celtique. 1884. -2) Karol Jan Franciszek, historyk, ur. w r. 1685 w Paryżu, + w r. 1770, był członkiem akademii francuskiej i berlińskiej akad. nauk. Oprócz wielkiej liczby dzieł historycznych i literackich napisal: Discours, qu'il ne peut y avoir de véritable bonheur pour l'homme que dans la pratique des vertus chrétiennes. 1707—praca nagrodzona przez akademie francuska; L'incertitude de l'avenir est un bien qui n'est pas assez connu; Rien ne rend l'homme véritablement grand que la crainte de Dieu, i inne. (Por. Glaire, Dictionnaire des sciences. 8-0, t. I. str. 1002; Hurter, Nomenclator liter. Oeniponte, 1895, 8-o, t. III, k. 1357).

Hendyadys (hendiadys, ซึ่ง อิเล้ อิบอเึง = jedno przez dwa) jest to postać stylowa, spotykana w piśmie hebr., polegająca na tem, że dwa rzeczowniki lacza się ze sobą współrzędnie, choć jeden powinien być przymiotnikiem dla dru-giego, lub być od niego w zależności i stać w drugim przypadku. Np. Gen. viae 1746, 4-o; Insidelis felicitas, st. 3, 16; "Rozmnoże nedze twoje, i poczecia twoje; "Luc. 2, 49: "zdumiewali się, rozumowi i odpowiedziom jego" — rozumowi i odpowiedziom jego" — rozumnym odpowiedziom; Rom. 1, 5: "łaskę i Apostolstwo — łaskę Apostolstwa; II Tim. 4, 1, Tit. 2, 13. W Piśmie św. bywa też hendyadys czasowników, połączonych ze sobą współrzednie spójnikiem i, choć jeden jest dopełniającym dla drugiego, np. Gen. 9, 20: "I począł Noe i sprawował," zam. "począł... sprawować," jak jest w Wulgacie; lub Gen. 42, 25: i kazał... i napełnili, zam. "kazał..., aby napełnili."

Hengstenberg, Ernest Wilhelm, gl6wny przedstawiciel pozytywnego i prawowiernego kierunku w egzegezie i teologii protest. XIX w., oraz gorliwy obrońca wierzącego protestantyzmu. Ur. 20. X. 1802 w Fröndenburgu, † 28. V. 1869 jako profesor teologii w Berlinie, które to stanowisko zajmował od 1826 r. Syn pastora, średnie wykształcenie otrzymał w domu pod kierunkiem ojca, studya zaś uniwersyteckie odbył w Bonn, poświęcając się ze szczególnem upodobaniem nauce wschodnich języków oraz arabskiej i greckiej filozofii. Nabytych wiadomości użył dla tłumaczenia i bronienia Starego Testamentu przed racyonalistycznymi prądami ówczesnych protestanckich teologów, zbliżając się często w swych poglądach do nauki katolickiej. W wydawanej przez siebie Evangel-Kirchenzeitung smiało zwalczał racyonalizm i wszelkie przejawy niewiary swego czasu. - Zostawił wiele poważnych studyów odnoszących się do Starego Testamentu, oraz Ewangelii i Objawienia św. Jana. (Por. Bachmann, E. W. Hengstenberg, 2 t. Gütersloh 1874—1879; Schwarz, Zur Geschichte der neuesten Theologie, Leipzig 1960). Ks. Fl. Kr.

Henhöfer Aloizy, apostata, ur. 11 czerw. 1789 r., po ukończeniu nauk w Freiburgu 1815 wyśw. na kapłana, objął niezwłocznie obowiązki nauczyciela w domu hr. v. Gemmingen-Steineq'a, a jednoczesnie dopomagał w dusz pasterstwie. W r. 1818 otrzymał probostwo Mülhausen. H. zajął się gorliwie swoją parafią, lecz nie widząc zbyt predkich owoców swojej pracy pasterskiej, począł to przypisywać różnym obrządkom zewnętrznym, które jakoby pochłaniały istotę religii. Nia posiadając należytego

czytania Biblii. Powoli utrwalił w sobie przekonanie, że wszelkie obrządki, nawet msze św. są zbyteczne, a potrzebom duszy zadosyćczyni jedynie religia serca, oparta na wmyślaniu się w życie Chrystusa, jako w ideał milości i przebaczenia. W tym stanie duszy i spowiedź jest zbyteczną a zastępuje ją usprawiedliwienie przez wiarę. Jednocześnie rozwinał szeroko działalność kaznodziejska, gromadząc katolików i protestantów, a także urządzając tajemne zebrania wie-, czorne. Powoli zwróciło jego postępowanie uwage władz klnych, został tedy powołany przed konsystorz w Bruchsal, gdzie uznano, iż poglądy i praktyki jego sprzeciwiaja się nauce Kla kat., że przeto nadal nie może być proboszczem w Mülhausen. Wówczas H. ogłosił swoje "wyznanie wary" i 6 kwiet. 1823 r. wraz z całą rodziną hr. Steineq (z wyjatkiem 1 syna) i 167 parafianami przeszedł na protestantyzm. Konsystorz w Karlsruhe przyjał H. jako pastora, rząd badeński wszakże nie utworzył jednak w Mülhausen osobnej parafii protestanckiej, lecz polecił odstępcom z własnych środków opędzać potrzeby parafialne. Wkrótce w. ks. Ludwik nadal mu parafię Graben, a w r. 1827 intratniejszą Spöck. Protestanci otoczyli go swoją opieką, a uniwersytet w Heidelbergu w uznaniu wrzekomych zasług nadał mu tytuł doktora. H. wydał kilka pism polemicznych m. i. pko celibatawi. + 5 grud. 1862, zostawiwszy żone i córke przybraną. (Por. D. Kath. Zustände i Baden. Regensb. 1841; Ks. F. Lederhose, Erinnerungen von Dr. A. Hen: höfer. Heidelberg 1885). (Ch.).

Henil ob. Hejnal.

Henke. — I) Ernest Ludwik, historyk kościelny protestancki, ur. w r. 1804 w Helmstädt, † w r. 1872, był do r. 1839 profesorem w Marburgu, od r. 1848 bibliotekarzem tamże. Z dziel głośniejsze są: Papst Pius VII. Marburg 1860; Zur neuen Kirchengeschichte, 1867; Vorlesungen über Liturgik und Homiletik. 1876, i inne. — 2) Henryk Filip, teolog i historyk klny protestancki, ur. w r. 1752 w Hehlen, † r. 1809, od r. 1778 był profesorem teologii w Helmstädt. Napisad m. i. Kirchengeschichte, Braunschweig

1788-804, 6 vol; Lineamenta institu- | tion. univ. de la Pensée. 1899, 4-0, t. tionum fidei christianae historico-criticarum. 1795; Opuscula academica. 1802, i inne. (Por. S. Orgelbr., Encykl. powsz. Warszawa. 1900, 4-o, t. VI, str. 608).

Henle Franciszek Antoni dr. teologii, egzegeta katolicki, ur. w r. 1851 w Veissenhorn, napisal: Der Evang. Johannes und die Antichristen. 1884; Kolossäer und der Kolosserbrief. 1886; Der Mitrakult. 1889; Kommentar zum Ephesierbrief. 1890; Philippi und die Philippergemeinde. 1893, inne. (Por. Keiters, Katholischer Literaturkalender. Essen 1992, 16-o, str. 115-116).

Henne Józef Antoni, ar. w r. 1798 w Largans, studya odbył w klasztorze benedyktyńskim, do którego wstąpił w r. 1817 jednak wystąpił, i poświęcił się całkowicie studyom filozoficznym i historycznym w Lucernie, w r. 1820 w Heidelbergu, w r. 1821 we Fryburgu w Brysgowii; zo-stawszy drem filozofii w Heidelbergu, był od r. 1823-24 nauczycielem w instytucie w Fellenburgu, w r. 1825 został kantonalnym archiwaryuszem w St. Gallen, w 1834 profesorem historyi w katolickiej kantonalnej szkole, w 1842 również profesorem historyi w wyższej szkole w Bernie; od r. 1861 był aktuaryuszem w radzie wychowawczej kantonu St. Gallen. † w r. 1870 w Wolfhalden. Napisal: Ansichten eines Obscuranten über Katholicismus u. Protestantismus. St. Gallen 1829; Die Pharaone Aegyptens. Tamze 1837 r.; Versuch einer Herstellung der älte-sten Chronologie. Bern 1841; Manethos, die Origines unserer Geschichte u. Chronologie. Gotha. 1865, i inne. Wydawał też czasopisma: "Śchweizer Blätter." 1832—34; "Die pädagogische u. kirchliche Zeitschrift der Gärtner." 1833-36, i inne. (Por. Schäfler, Handlexikon der kath. Theologie. Regensb. 1883, 8-o, t. II, str. 304).

X. J. N.

Hennepin, misyonarz rekollek, pochodził z Haunaut, ur. w r. 1640, † w 1700; w r. 1675 udał się do Kanady i tu wraz z Lassale'm odkrył Mississipi. II, k. 1350).

Hennequieur Hieronim, dominikanin, ur. w r. 1633 w St. Omer, był profeso-rem w Tournay, generalnym definitorem w prowincyi św. Róży i przeorem klasztoru St. Omer; † w r. 1712. Napi-sał: Cultus B. V. Mariae vindicatus etc. St. Omer 1674; Dissertatio the-ologica de absolutione sacramentali etc. Tamże 1682: Oratio in laudem angelici et communis ecclesiae doctoris s. Thomae Aquinatis. Antverp. 1702. (Por. Quetif et Echard, Scriptores ord. Praedicatorum recensiti. Par. 1719—21; Schäfler, Handlexikon der kath. Theologie. 1883, 8-0, t. II, str. 304).

Henner Jan Jakób, malarz francuski, członek Instytutu, ur. w r. 1829 w Bernwiller (Alzacya), wstąpił w r. 1848 do szkoły sztuk pięknych, zdobył w r. 1858 nagrode konkursową w Rzymie za obraz "Adam i Ewa znajdujący ciało Abla." Ulubionym tematem utworów jego pędzla były sceny biblijne St. i Nowego Testamentu. Wyróżniaja się m. i. jego utwory religijne: "Magdalena pokutnica," "Chrystus w więzieniu," "Czysta Zuzanna," "Magdalena na pu-szczy" (ulubiony i często powtarzający się temat Ha) "Św. Jan Chrzciciel," "Sw. Hieronim," "Chrystus w grobie" i w. in. W obrazach H-a uderza wyrazistość fizyognomii i świetna karuacya figur, stanowiąca żywy kontrast z ciemnem tłem szczególów je otaczają-cych. Był to malarz którego obrazy szczególniej lubiane były przez publiczność. Wyróżniony wielokrotnie oznakami honorowemi, został w r. 1878 członkiem akademii sztuk pięknych. (Por. Vapereau, *Dict. univers. des Contem*porains. 1893, 4-o, str. 780).

Henning Jan, jezuita, urodził się w Gdańsku w r. 1611, przyjęty do nowicyatu w r. 1628, śluby uroczyste wykonał. Był profesorem wymowy i poety-ki, filozofii i teologii dogmatycznej, po-lemiki i kontrowersyi, wreszcie Pis. św. Byl przez 6 lat prefektem studyów, kaznodzieją i rektorem kolegium w Gdańtu wraz z Lassale'm odkrył Mississipi. sku i Krakowie. † w r. 1682. Napi-Napisał m. i. Description de la Loui-sal Betrachtung der Antwort, welche siane. 1684, i inne. (Por. Blanc, Dic- Johann Botsak ad quaestionem de clae

O. alfons M. tiglewith OME.

ritate Sacr: e Scripturae in rebus fidei | sierot wychowanie. Działalność H. o-Gedani 1668, in 4-o. (Por. Brown, Biblioteka pisarzów assystencyi polskiej. Poznań 1862, 8-a, str. 193).

Henno Franciszek, belgijski franciszkanin, teolog rygorysta, napisal: Theologia dogmatica et scholastica. Duaci 1706-1713, 8 vol. in 12 o; dzielo dobrze opracowane na zasadach św. Tomasza i Skota. (Por. Bund, Cataloqus auctorum. Rothomagi 1900, 8-o, str. 76).

Henny Jan Marcin biskup w Milwauke. Urodzony w Szwajcaryi w roku 1805, syn zamożnego wieśniaka. Ksztalcił się w San-Gallen, Lucernie i Rzy-mie. Edward Fenwick bp w Cincinnati wziął H. do Ameryki, gdzie ukończył studya teologiczne i został wyświęcony na kapłana 1829 r. Zostaje profesorem filozofii, w roku 1834 mianowany wikaryuszem generalnym biskupa Purcel m. Cincinnati. Odwiedza Europę, celem poparcia missyi w Ameryce i ku temu oglasza Wiadomości o stanie Kościola w Ameryce. Po powrccie redaguje pismo Wahrheitsfreund. W roku 1844 przeznaczony na biskupa nowej dyecezyi Milwauke; zastaje tam maleńki opuszczony kościólek i 8,000 katolików w calej dvecezvi i stanie Visconsin. Nie znajdując środków na odbudowanie katedry, udaje się na missyę między Indjan i dociera do jeziora Oberez, gdzie dotad nie widziano nigdy biskupa. Powoli liczba katolików zwiększa się, lecz H. ma nowe kłopoty, powstają przeciw biskupowi purytanie: zwalcza ich w piśmie: Facts against assertions. W 1847-r. dokończa budowy nowego kościoła, buduje szpital, sprowadza Siostry Milosierdzia. W 1848 r. odwiedza Rzym, aby papieżowi zdać relacyę ze stanu dyecezyi i pozyskać środki na potrzeby kościoła. Rewolucya udaremniła zamiary, wrócił więc z niczem. Nie-zrażony niepowodzeniem udaje się do Meksyku i na Kubę. W r. 1852 ma już dwa nowe kościoły i nowa katedre. dziś rozchodzą się one po calej Amery-25,000 uczennic pobiera naukę a 1,200 stego zwyciezcy śmierci, jednak oby-

bejmuje cały Visconsin; jednego roku poświęca 25 kościołów. R. 1857 zakladają w M. klasztor kapucyni. R 1868 dyecezya Milwauke liczyła 336 kościo-łów, 16 kaplic, 75 stacyi misyjnych, 154 kaplanów świeckich, 123 zakonników, 23 klasztory i 300,000 wiernych, Uwielbiany przez wszystkich H. za poświęcenie, pracę niezmordowaną, był uczczony przez wszystkich swych dyecezyan uroczystym obchodem 25-letniego jubileuszu biskupstwa w roku 1869. X. B. S.

Henoch-Syn Kaina, od którego wzielo imię pierwsze ufortyfikowane miejsce zamieszkania, a mianowicie: "miasto Henocha" (Gen. 4, 17). Nie należy sądzić, żeby to "miasto" było podobne do miast późniejszych, albo przynajmniej do miast, zakładanych po potopie (Anuchta); nie było ono niczem innem, jak tylko "gródkiem," doprowadzonym do stanu obronnego przy pomocy rowów i walów.

Henoch, jeden z najstarszych patryarchów, syn Jareda, ojciec Matuzala, urodzony w piątym pokoleniu po Adamie. Księga rodzaju slawi go ponad innych patryarchów za to, że chadzał z Bogiem. Znaczenie tego wypadku podnosza i inne ksiegi Pisma św. zarówno Starego, jak i Now. Testamentu. (Eccli. 44, 16; 49, 16; Zyd. 11, 5). Również całe podanie chrześcijańskie jest pod tym względem jednozgodne, tylko Żydzi mają odmienne zapatrywania (Jarchi. 5, 24). W nagrode tej wierrości, okazywanej P. Bogu (wiary żywej. Żyd. 11, 5) został Henoch, w 365-ym roku życia, na ówczesne stosunki w sile wieku, (Madr. 4, 11) wziety przez P. Boga "ażeby nie ogłądał śmierci," i przytem, ażeby "przywieść przed oczy zwiatpialej ludzkości pierwsza jutrzenkę zwycieskiej nad skażeniem siły, nadzieję przyszłego zmartwychwstania" (Atanazy; Theodoret. Qu, 45 in Gen.: Chryzo-stom); Ireneusz (Haer. 5, 5) dodaje, ad exemplum futurae longitudinis dierumpo sześciu sześćdziesiecioletnich okre-Buduje seminaryum, kościół przy niem sach życia przepracowanego następuje i klasztor S. Franciszka. Siostry szkol- przeczucie wiecznego Szabatu — odpo-ne budują klasztor, zakładają szkoly; czynku w siódmem. Jako Eliasz pod zakonem, tak Henoch przed zakonem ce i maja 74 domy, 610 sióstr; u nich był poprzednikiem Chrystusa, rzeczywi-

dwaj byli zwycięztwa, gdyż obydwaj według powszechnego mniemania pisarzy (Iren. 4, 16; 5, 5; Tertull. De anim. 1; De resurr. 58; Hippol., Ambr., Hieron., Aug. i inni) kościelnych wrócą orzy końcu świata, i. dawszy świadectwo Chrystusowi, przez antychrysta zostaną umeczeni. Jako Eliasz będzie apostolem Żydów, tak Henoch ma być apostolem pogan, których już nauczał w pierwszem swo-jem życiu (Eccl. ut det gentibus poeni-tentiam; por. Żyd. 14). Tymczasem żyją oni obydwaj w miejscu nieokreślo-nem, w stanie, który nie jest stanem bezpośredniego oglądania P. Boga, ale raczej stanem ekstatycznej kontemplacyj, pośrednim między szcześliwością a ży-ciem ziemskim. W tym stanie nie potrzebują oni pokarmów, tak jak Mojżesz na Synai i Eliasz w drodze do góry Horeb (Tak Tomasz za Aug. De peccat. merit. et remiss. 3). Inni mają na myśli używanie drzewa żywota, albo też pewien rodzaj uduchowienia ciała, ale i to bynajmniej sprawy nie wyjaśnia. Wystarcza jednak, jako dowód, że i starsza teologia odnośnie do tych kwestyj nie zeszła z dobrej drogi, opierając się w ostatniej instancyi na wszechmocy Bożej i nie sprzyjając niepotrzebnemu szperaniu. Na podania pogańskie o zaliczaniu śmiertelników do liczny bogów (Ganymed i t. p.) niekoniecznie należy patrzeć, jako na resztki opowiadań biblijnych; tego rodzaju poetyckie twory mogą być również wyrazem tesknoty ludzi za niebem, ale bynajmniej nie mogą podawać w wątpliwość opowiadań biblijnych i sprowadzać je do rzędu podań. Herbelot (Bihlioth. orient. I, 624 sq.) przytacza inne podania o Henochu, krążące na wschodzie, że np. chciał nawrócić Kajnitów najprzód słowem, a potem oreżem, że był wynalazca narzędzi pisarskich, igły, astrologii i mantyki. Te i tym podobne podania wchodzą już w zakres treści istniejącej od pierwszych wieków apokryficznej księgi Henocha. (Ob. Apokryfy). X. A. Kw.

Henoteizm v. Katenoteizm, terminem tym Fryd. Maks Müller (w Essyas, I, str. 24 i nast., 1869 r.) oznacza tę formę wedejską Politeizmu, gdy poszczególne bóstwa nie posiadają jeszcze ściśle określonych cech i jedno może zastępo-

tylko przepowiednią tego gdyż obydwaj według po-mniemania pisarzy (Iren. 4, rtull. De anim. 1; De resurr. Ambr., Hieron., Aug. i intych wrócą orzy końcu światry świadectwo Chrystusowi, rchrysta zostaną umeczeni. Z będzie apostolem Żydów, ma być apostolem Żydów, ma być apostolem Żydów, ma być apostolem Żydów, ma być apostolem Żydów, ma być apostolem Żydów, ma być apostolem żydów.

Henotikon (od &y-jedno, &votno-jedność). Tak się nazywa wydany w 482 przez cesarza Zenona edykt. łacznie z formula zgody religijnej. Cesarz Zenon, gorliwy początkowo katolik, ze względów politycznych (w celu przywrócenia, w poszarpanem religijnymi sporami cesarstwie, jedności) powział namieszcześliwsza myśl pojednania wszystkich stronnictw religijnych, na gruncie jednej formuły wyznaniowej. Formulę taką (pojednawczą) wpracował patryarcha Kplski, Akacyusz, ze współudziałem Piotra Mongusa (w tym celu świeżo odwołanego z wygnania po nieprawnem strąceniu patryarchy Jana Talaja), ponownie osa-dzonego na stolicv Aleksandryjskiej Formułę tę ogłosił (w 482) edykt cesarski, zwany Henotikon. Zwracał się on do biskupów egipskich, ale był przeznaczony dla całego państwa. H. potępiał wprawdzie Nestoryusza î Eutycheuznawał anatematyzmy Cyrylla sa, Aleksandryjskiego, ale z drugiej strony zabraniał na przyszłość wspominać zarówno o jednej jak o dwóch naturach Chrystuta i przyjmował jedynie Symbol wiary Nicejsko-Kplski, z odrzuceniem wszelkiego innego, nawet Chalcedońskiego symbolu i listu dogmatycznego Leona pża. Zamiast pojednania, wywołał większe jeszcze zamieszanie, nikogo nie zadowolnił, ani katolików, ani monofizytów, ani nestoryanów. Przeprowadzenia H-u w życie praktyczne w Egipcie podjal się Piotr Mongus. Jednakże mała tylko czastka monofizytów przyjęła tę nową formulę wiary, znaczniejsza zaś skrajni monofizyci-opuściła swego dotychczasowego przywódcę, Mongusa, i utworzyła sektę odrebną, pod nazwa Bezgłowych (Acephali ob.). W patryarchatach Antyocheńskim (Piotr Garbarz) i Jerozolimskim (Martyryusz) gwaltami i

stwa i wysyłano na wygnanie. Zamie- | francuski, ur. w r. 1805 w Metzu, po szanie spowodowane ogłaszaniem H. ustało dopiero, kiedy Jan II z Kapadocyi (24 marca 519 r.) patryarcha Kpl-ki przyjął uroczyście formulę wiary przyslana przez pża Hormizdasa. (Por. Baronius, Annales ad an. 482 n. 26 i nast. Hergenröther, Photius t. I; Ks. Wł. Szcześniak, Dzieje Kościoła katolickiego, t. I, str. 422 i następ.).

Henricus a S. Ignatio, teolog zarażony rygoryzmem jansenistowskim, karmelita belgijski z końca XVII i początków XVIII w. Ur. 1631 r. w Ath (w Belgii), w 1647 r. wstąpił do Karmelitów, uczył teologii po klasztorach. W 1701 -1709 r. przebywał w Rzymie i tu zyskal zaufanie Klemensa XI. † 1719 r. (czy 1720 r.) w La Cavée. H-s zostawił liczne dziela teologiczne. Pisma z dziedziny teologii moralnej podał w systematycznem wykładzie z obszerną erudycya, lecz zarażone rygoryzmem jansenistowskim: Theologia vetus funda-mentalis ad mentem... J. de Bachone. carmeliticae doctrinae principis, adjuncto ei lumine ... De Thomae Aq..., de Deo uno et trino (Leodit, 1677); Theologia Sanctorum veterum et novissimorum circa universam morum doctrinam,.. (Tom. X, ib., 1700); Ethica amoris seu theologia Sanctorum... circa universam amoris et morum doctrinam adversus novitias opiniones strennue propugnata... (3 voll., Leodii, 1700). Dzielo to grubo tchnące bajanizmem i jansenizmem, pelne nienawiści ku Jezuitom, winno być raczej Ethica Odii nazwa-Potepil je Parlament paryski i dekret indeksu (12 Sept. 1714; 29 Jul. 1722); Artes jesuiticae in sustinendis... novitatibus .. (Salisburgi, 1703), Molinismus profligatus... 2 voll. Leodii, 1715; Tuba magna... ad SS. D. N. P. Clementem XI... de necessitate reformandi societatem Jesu... (Por. Biblioth. Carmel. I, Aurelianis, 1752; 625... Hurter, Nomenclator theologiae, Oeniponte, 1893, t. II, k. 911, 404, 980, 877, 1021, 1032 — wylicza dzieła H-a i pisma przeciw niemu pisane; W. W. t. V, k. 1774).

X. C. S.

odbyciu studyów w tem mieście był wspólpracownikiem w wielu czasopismach i ogłaszał drukiem wiele dziel historycznych i literackich; † w r. 1862. Oprocz 13 tomowej Histoire générale de l'Eglise. Paris 1844, napisal m. i. Redemption du genre humain, annoncée par les traditions et les croyances religieuses etc. Paris 1828, dzielo to stanowi dodatek do "Soirées de Saint-Pétersbourg; "Histoire des Ordres re-ligieux, depuis leur origine, jusqu'a l'établissement des Ordres mendiants. Tamże 1831, in 12-o; 1835, 2 vol. in 12-o; Tableau des congrégations religieuses formés en France etc. Tamže 1831, in 12-o; Histoire de la Papauté. Tamže 1832, 3 vol. in 13-o, i inne. (Por. Nouv. biogr. gen.; Glaire, Dictionnaire univers. de sciences ecclesiastiques. 1868, 8-o, t. I, str. 1006; Stang, Historiographia ecclesiastica. Friburgi 1897, 12-o, str. 215). X. J. N.

Henriques Henryk S. J. 1) długoletni misyonarz w Indyach, który obok wielu pism katechetycznych ułożył gramatykę i słownik jezyka malabryjskiego † 1600 (por. Nir. Antonio, Bibl. hisp. nova, I, 563). 2) Jeden z najuczeńszych teologów z czasów wskrzeszonej scholastyki, ur. 1536 r. w Oporto w Portugalii, wstapił do Jezuitów 1552. † 1608 r. w Tivoli we Włoszech. Nauczał w wielu miejscach, szczególnie zaś w Salamance, gdzie Suarez i Grzegorz z Walencyi byli jego uczniami. Na prosby przyjaciół i i wielbicieli zebrał swoje wykłady w obszernem dziele p. t. Summa Theologiae moralis, którego pierwszy tom ukazal się w Salamance 1591 r. Są to metodycznie ułożone główne i podstawowe zasady moralności, ze szczególnem uwzględnieniem praw klnych, obywatelskich i specyalnych oraz kazuistyki. Cale dzielo dzieli autor na dwie częścio przeznaczeniu człowieka i o środkach osiagniecia go. Do tych ostatnich zalicza autor wiarę i sakramenta. W roz-prawie *De fine hominis* porusza autor naukę o łasce. Tutaj wszedł H. w zatarg z uczonymi swego zakonu, gdyż właśnie na on czas wrzala między Jezuitami i Dominikanami zaciekła walka o laskę, H. zaś stawał po stronie ostatnich. Doszło do tego, że Klaudyusz Aquaviva, Henrion Mateusz Ryszard, adwokat

drugiego tomu swego dziela. H. odwołał się do kongregacyi generalnej. Tymczasem jednak, pomimo wezwania go do Rzymu, uzyskawszy pozwolenie inkwizycyi hiszpańskiej pozostał w Salamance, gdzie wydał drugi tom swego dzie-Wobec tego został uwięziony i pod strażą sekretarza przewieziony do Rzymu W Salamance jeszcze wybrał z Moliny "Concordii" 52 zdań, które uważał za heretyckie lub podejrzane o herezyę. Zwłaszcza odrzucał stanowczo w sprawie łaski "scientia media" Moliny, a obstawał przy "praemotio physica." Zdaje się też, że H. nie małą odegrał role w rokoszu hiszpańskich i portugalskich Jezuitów przeciwko generałowi Aquavivie (1592 r.). Wreszcie nie skłaniając się do uległości zażądał pozwolenia na wystąpienie z zakonu, które zostało mu udzielone. Wstąpił więc do Dominikanów, po kilku jednak miesiącach nowicyatu powrócił do Jezuitów i osiadł na stale we Włoszech. Teologia moralna H-a doznała b. życzliwego przyjęcia; cenił ją wysoko i ś. Alfons. Autor wszakże calego dzieła nie skończył. Natomiast wymieniają inną jego pracę p. t. De clavibus Ecclesiae, którą jakoby nuncyusz aplski w Madrycie kazał spalić. Faktem też jest że w indeksie inkwizycyi hiszpańskiej z 1624 r., powiedziano, iż książka a zwłaszcza tam gdzie mówi o klnej jurysdykcyi, ma być czytana "caute et cum judicio." Backer, (Hist. des écriv. de la comp. de Jesus IV 302) przytacza jeszcze inne prace H-a w rekopiśmie m. i. Apologeticus de justitia censurarum in causa reipublicae Venetae. Zakaz Klemensa VIII z 20 czerw. 1602, dotyczący i Summy H., ma zastrzeżenie "donec emendetur," które dotyczyło kwestyi absolucyi in absentia, której wszakże H. nie rozumiał w dosłownemu znaczeniu, twierdzil bowiem: "Si forte confessio per litteras aut nuntium facta sit absenti sacerdoti, absolutio tamen non potest impendi scripto sed verborum forma prolata et poenitenti praesenti." To też w wydaniu mogunckiem z r. 1613 ustęp ten się znajduje. (Por. Sommervogel 1. c.). (Ch.).

Henry | 1) August Karol, kanonik swoich rekach większą część ówczesnej

generał zakonu, zabronił mu dalszej honorowy w Saint-Dié, ur. w r. 1828, działalności pisarskiej, a także i druku † w 1881 r. Napisał *Histoire de l'e*loquence avec des jugements critiques sur les plus célèbres orateurs etc. Paris 1866-75, 4 vol; Tegoż dziela: Précis. 1875, wyd. 5-te; Les Israélites convertis à la foi chrétienne avec l'exposé des motifs qui les ont déterminés. Tamze 1866, 5 vol. in 12-0; Les Protestants revenus à la foi catholique etc. Tamze 1866, 2 vol; Les Magni-ficences de la Réligion, recueil de ce qui a été écrit de plus rémarquable sur le dogma, sur la morale etc. Paris 1859—82, 72 vol. in 8-o, i w. in. (Por. Hurter, Nomenclator literarius. 1895, t. III, 8-o, kol. 1464). — 2) Idzi T. J., ur. w r. 1772 w Luxemburgu wysłany jako misyonarz na Kaukaz, wydalony stad został na archipelag grecki i przebywał tu przez 27 lat. † na wyspie Chio w r. 1856. Napisał *Missions* des Jésuites en Russie et dans l'Archipel grec., Lettres etc. Paris. 1869, in 8-o; (Por. Hurter, op. cit. kol. 1101; Stang, Historiogr. ecclesiastica, 1897, 12-0, str. 211). — 3) Pawel Emil, bp. Grenobli, ur. w Blidah (dyec. Algier) w r. 1851, konsekrowany na bpa w r. 1900, napisal François Bosquet, intendent de Guyenne et de Languedoc. Paris, Fontemoing, 1889, in 8-o; Discours sur la philosophie contemporai-ne prononcé le 13 nov. 1901, à l'occasion de la rentrée des Facultés catholiques de Lyon, i inne. (Por. Blanc, Répertoire biblogr. ds auteurs. Paris 1902, 8-o, str. 197).

X. J. N.

Henrycyanie ob. Henryk z Lozanny.

Henryk I Brodaty, ks. Szląski, krakowski i wielkopolski (ur. ok. 1166 † 19 marca 1238 r.), młodszy syn Bolesława Wysokiego. Rządy objął, po śmierci ojca, w 1201, skutkiem tego, że starszy brat jego, Jarosław, poświęcił sie stanowi duchownemn i został bpem Wrocławskim. W tym samym roku dzielnice jego najechał stryj, Mieszko ks. raciborski i zajął ks. Opolskie. H. dążył ustawicznie do zdobycia przodującego stanowiska śród Piastów i przyznać należy, iż dzięki niepoślednim zdolnościom swoim udało mu się połączyć w

Polski, co mogło poslużyć do przywrócenia jedności państwa. Prócz dziedzicznych ziem swoich, dolnego i średniego Szląska, Ziemi lubuskiej i Małopolski, która objał w czasie małoletności Bolesława Wstydliwego, pokonawszy poprzednio Konrada Mazowieckiego, miał on także opiekę na książętami górnego Szląska, a nadto, jako mianowany dziedzicem przez Laskonogiego, zdobył sobie w wojnie z Władysławem Odoniczem także Wielkopolskę, aż po Wartę. H. był duszą również wypraw krzyżowych przeciwko pogańskim Prusakom (1222 i 1223), którym odebrano wówczas ziemie chelmińska. Niemniej też jemu przypisać należy starania około sprowadzania Krzyżaków w celu sze-rzenia Chrześcijaństwa w krajach pruskich. Rozpoczęta jeszcze za rządów Bolesława Wysokiego kolonizacya niemiecka na Szląsku za panowania H. przybrała wielkie rozmiary. Przyczyniło się do tego niewątpliwie małżeństwo jego z niemiecką księżniczką, Jadwiga, córka ks. Bertolda z Meranu. W wielu wsiach na Dolnym i Górnym Szlasku osadzono niemieckich kolonistów na prawie niemieckiem, niemniej powstalo w tym czasie wiele miast na wzór nie-To usposobienie germazizatorskie uwikłało H w spory ze szlachtą polską i duchowieństwem. W walkach ze szlachtą H. odniósł zupełne zwycięstwo. Pod koniec życia H. wywiazal się spór z Wawrzyńcem, bpem wrocławskim, z racyi odmówienia przez H. dziesięcin bpowi z nowozałożonych wsi szlaskich; obłożony klątwą kościelną † H. 1238 r. wielką ofiarność H-a pod wpływem pobożnej małżonki na klasztory, szczegól-niej Cysterskie. Uposażył szczodrze między innymi klasztor klarysek w Trzebnicy (ulubione miejsce pobytu św. Jadwigi) i klasztor Cystersów w Henrykowie. (Ob. Smolka Stanisław, Henryk Brodaty, ustęp z dziejów epoki Piastowskiej, Kraków 1873; Szajnocha Karol, Szkice historyczne, Warszawa 1876, t. I (przed sześciuset laty, założenie klasztoru N. Panny w Henrykowie przez Henryka Brodatego około r. 1227); Ketrzyński W. Henryk Brodaty, Lwow 1886; Semkowicz Wł. Henryk Brodaty, w Encykl, Il., t. 27 i 78).

Henryk I z Ketlic, szlazak, arcybp. gnieźnieński, rządzi arcybiskupszem lat 19. Od Inocentego III otrzymuje misyę legata apostolskiego do urządzenia spraw pruskich. Od misyi tej uwalnia go Honoryusz III, 11 maja 1219. H. wywierał znakomity wpływ nie tylko na duchowieństwo, ale i książąt polskich. Przyczynia się do wywalczenia Kościolowi w Polsce takich swobód, jakie miał na Zachodzie. Wyjednywa przywileje dla włościan dóbr kościelnych. W r. 1206 za Władysława Laskonogiego chwilowo wydalony z kraju, um. 1219. (Ob. Stenzel, Scriptores I, str. 101; Roeppel. Geschichte I, 386, Teiner I. 9).

Henryk II z Brenu (de Brene), wizytator zakonnic ś. Klary w Wrocławiu mianowany przez breve Marcina IV d. 23 grud. 1281 arcybiskupem gnieźniejskim;—H. dziękuje papieżowi i nie przyjmuje tej godności. Ob. Teiner I, 88.

Henryk I z Montfort, bp. Chur (1070—8), przedtem benedyktyn, gorliwy stronnik Grzegorza VII w jego walce z symonia, inwestytura i konkubinatem duchownych. W pracach Grzegorza VII przyjmował czynny udział. Brak o H-u monografii. Ob. Eichorn, Episcopatus Curientis.

Henryk II król angielski (1154--1189), był synem Gotfryda Plantageneta i Matyldy, dziedziczącej tron po Henryku I, którym jednak zawładnął jej kuzyn Stefan hr. de Blois. Malżeństwo Henryka II z Eleonora, przedtem malżonka Lu-Podnieść jeszcze należy dwika VII francuskiego, przyniosło mu dużo posiadłości na stałym ladzie. Wstapiwszy na tron po śmierci Stefana w r. 1154, Henryk II starał się sprawiedliwoscią, porządkiem, naprawić zło uczynionie przez poprzedników. Musiał też zarządzać swemi posiaułościami lądowemi, rozciągającemi się od Pikardyi do Nawarry. Arbp Kanterbury i bp Arnulf de Lisceux wpływali na króla, by podtrzymal pża Aleksandra III; tymczasem cesarz Fryderyk I popierał wy-bór Wiktora IV, jeduak na koncylium w Tuluzie Aleksander III przy poparciu H. został uznany pżem. Przez wdzięczność dla Henryka II, policzył w poczet Świętych ostatniego sprawiedliwego króla angielskiego Edwarda Wyznawcę. Pod-

czas zjazdu króla z papieżem w Dôle, twy między ojcem a synem, gdy śmierć Henryk II padi na kolana przed glowa Kościoła, oddając mu hold. Po śmierci Teobalda, Tomasz Becket, wielka pod-pora króla, został arcbpem Kanterburskim. Ten jednak stawiając obowiązki względem Kła ponad króla, w końcu został na wygnanie skazany i następnie zamordowany. Od tej pory nieszczęścia nie oszczędzały Henryka II; wprawdzie w katedrze w Avranches przysiągł, że nie on stał się przyczyną śmierci arbpa, nie mógł jednak utaić, że pośrednio na to wpłynał. Jako zadosyćuczynienie przyrzekł legatom pskim dostarczyć 200 rycerzy corocznie do zgromadzenia Joanitów, dla obrony Ziemi świętej i jeśli to będzie przez pża wymagane, sam miał udać się do Palestyny i Hiszpanii i walczyć przeciw niewiernym, zwrócić Kłowi i przyjaciołom arbpa z Kantenbury dobra zabrane, wszelkie zaś prawa ograniczające wolność Kli znieść, lub złagodzić. Nową i smutną kwestyą stato się ukoronowanie Henryka syna królewskiego przez arbpa Yorku. Doradcy i przyjaciele młodego króla namawiali go do buntu, ponieważ zdaniem ich, ojciec jego, zezwoliwszy na koronacyę, tem samem powinien sie od rządów usunać. Królowa Eleonora, zazdrosna o meża, który jej dawał do tego powody, podżegała nietylko Henryka, ale i dwóch młodszych synów Ryszarda i Gotfryda przeciw niemu. Obadwaj królowie oddali się pod opiekę pża. Skończyło się na otwartej wojnie, do której się wmieszał król francuski, aby tę sposobność wyzyskać, ku osłabieniu swoich wasali. H doszedłszy do przekonania, że prześladowaniem św. Tomasza, ściągnął na siebie tę karę niebios, ofiarował się na pielgrzymkę do grobu jego, w pokutnej szacie, krzyżem tam leżac, a nawet mnichom rozkazawszy się biczować. To wzmocniło go na duchu, tem więcej, że rownocześnie przyszła wiadomość, iż Wilhelm Lew Szkocki, niebezpieczny jego nieprzyjaciel, wpadł w rece Ranulfa de Glanville. To dalo mu taką przewagę, że pognębiwszy swoich wrogów, zawarł z królem Ludwik VII pokój, który nastapił później i ze swymi trzema buntowniczymi synami. Pokój ten nie trwał jednak długo, znów król frac. Filip August zaczął budzić niezgode, która doprowadziła niemal do bi- polskie, otaczające Konrada, niechetne

tego nie dopuściła, zabierając młodego Henryka 11 czerwea 1183 r. Cios ten zbliżył króla do żony i do synów, ale tylko chwilowo, gdyż znów Gotfryd wojnę chciał wznowić, lecz na turnieju w r. 1186 życie utracił. W r. 1118 król Henryk II postanowił udać się na wojne krzyżowa, w chwili jednak, gdy układal się o pokój z Filipem Augustem, blyskawica na pogodnem niebie tak go przeraziła że uległ gwałtownej niemocy. Podczas ciężkiej choroby wpadł w stan rozdrażnienia, w którem rzucał przekleństwa na wiarotomnych synów. Ostatecznie jednak upominany przez bpów, kazał się zanieść do kościoła, by tam otrzymać pociechę religijną. Umarł w Chinon niedaleko Tours 6 lipca 1191 Za panowania jego Irlandya przeszła pod panowanie Anglii. Henryk II poslał sławnego Jana Salisbury do pża Adrjana IV, prosząc go o nadanie mu praw do tej wyspy, która jako chrześcijańska do Stolicy papieskiej należała. Za po-wód podał nieuświadomienie ludu, który należało nauczać, usunięcie niesprawiedliwego gnębienia przez panów, oraz cozpowszechnienie w Irlandyi daniny S-go Piotra. Pż zgodził się na to i posłał królowi pierścień ze szmaragdem na znak obdarowania go prawem nad Irlandya. Król był jednak zmuszony na zgromadzeniu w Oxfordzie syna swego Jana ustanowić panującym nad Irlandyą, wskutek nieporządków jakie się tam wkradły. Niesłychana ruchliwość i siła woli cechowały tego króla, lecz gwaltowność, falsz, chciwość i chęć panowania braly gore. (Por. Liugard Gesch. v. England, d. Frankfurt 1828, II; Pierre d'Orléans, Hist. des revolutions d'Angleterre, La Haye 1723, I; Phillips, König Heinrich II v. England und Giraldus Cambrensis, in den vermischten Schriften, Wien, 1856, I, 386 ff., oraz literatura przy art. Becket Tomasz).

Henryk II pobożny, książe Wrocławski, syn Henryka Brodatego i Jadwigi (Świętej) Merańskiej ur. w 1191. W młodości walczył z bratem Konradem, niezadowolonym z podziału dziedzictwa przez ojca, lub, jak chcą inni (E. K.), zachęconym do walki przez rycerstwo

H-i z przyczyny ulegania ostatniego wpływom Niemców, których wielu, zwłaszcza księży, sprowadzał na dwór swój. H-k zwyciężył brata z pomocą Niemców pod Lignica. W 1216 r. ożenił się z Anną, córką Przemysława Czeskiego. Urzadzeniem dworu i wychowaniem dzieci H-a zajęła się święta matka, Jadwiga; pod jej też wpływem zostawała po-bożna żona H-a Anna. W 1238 r. po śmierci ojca objął rządy, jako książe Wrocławski i pan na Wielkopolsce (dux Slesiae, Cracoviae et Poloniae). W ciagu krótkiego panowania walczył z Wildebrantem, arcybpem Magdeburskim, roszczącym pretensye do Lubusza—zwyciężony biskup ustąpił; nadto z Mongołami, którzy zwyciężywszy Sandomierskie i Krakowskie, wpadli na Szlązk. H. wspólnie z Mieczysławem Opolskim spotkali Batuchana pod Lignica 9 kwietnia 1241 r. Zwycięstwo zdawało się przechylać na stronę chrześcijan, gdy zreczny wybieg Batuchana, (choragiew z olbrzymią głową, buchającą dymem), przeraził wojska H-a, które w poplochu uciekły z pola; zwycięstwo atoli Mongolów musiało być niewielkie, skoro po Lignicy cofnęli się ze Szlązka. H.yk polegi pod Lignica ciało jego złożono w kościele św. Jakóba we Wrocławiu. Cnoty H. zjednały mu przydomek pobożnego; dopomagał dzielnie zbożnym zamysłom pobożnej żony, myślał o założeniu szpitala we Wrocławiu; w tym celu sprowadził kawalerów krzyżowych czerwonej gwiazdy z Pragi.  $X \cdot B$ , S.

6 maja 973, um. 13 lipca 1024 w Grona pod Gettynga, cesarz rzymsko-niemiecki (1002-24), ostatni z książęcego domu Saskiego, syn księcia bawarskiego lu, lecz na zebraniu książąt i panów niemieckich w Akwizgranie, głównie za poparciem arcybiskupa mogunckiego Willigisa, d. 6 czerwca 1002 zostaje obwołany królem H. Zaraz w początkach swego panowania musiał toczyć zacięta walkę z bratem swym Brunonem i margr. Henrykiem ze Schweinfurtu, rosz-

ral ich Boleslaw I Wielki. H. zwycieża nieprzyjaciół pod Kreussen, zdaje Bawarye w 1004 r. szwagrowi swemu Henrykowi Luksemburskiemu. W tym też roku przyjmuje w Pawii hold miast i panów włoskich. Jest to skutek wyprawy H. do Włoch, celem uzyskania godności cesarskiej i załatwienia sprawy zwierzchnictwa korony niemieckiej nad Lombardya, która obrała swoim królem Hartwiga, (zwanego Arduin) margr. Iwrei. Koronuje się H. w Pawii żelazna korona longobardzka, lecz zagrożony przez mieszkańców Pawii ledwie uszedł z życiem. Po powrocie do Niemiec zbiera wojska z Frankonii, Saksonii i Bawaryi i walczy z Bolesławem I, który ma licznych stronników w Niemczech, wypiera go z Czech i ziemi Łużyckiej i wreszcie w 1006 r. zawiera z nim pokój. Na ziemiach, znaidujących się pomiędzy biskupstwem Würzburskim i granica czeska, podarowanych Henryko-Kłótnikowi przez Ottona II. poztanawia H. zalożyć biskupstwo bamberskie. Sprzeciwia się temu i rodzina H., która pragnie zagarnąć tę ziemie jako należąca do Bawaryi, i bp. Würzburgski, który za zgode na podział swej dyecezyi żada dla siebie tytułu arcybiskupa i zwierzchnictwa nad nowo się tworzącą dyecezya bambergska. H. zwraca się do papieża, który zgadza się na otworzenie nowej dyecezyi, wyjętej z pod jurizdykcyi arcybiskupa, jako pozostającej pod bezpośrednią opieką St. Apostolskiej. W r. 1007 na zjeździe biskupów niemieckich we Frankfurcie nad Menem żada-Henryk II, św., zwany Kulawym, ur. niu królewskiemu staje sie zadosyć; na nowego biskupa wybrany kanclerz H-a i tego samego dnia konsekrowany. W 1012 r. zostaje ukończona z hojnych ofiar katedra bamberska. W tym też Henryka Klótnika, prawnuk króla Hen-czasie kończy nową i niepomyślną dla ryka I. W r. 995 po śmierci ojca obej-siebie wojnę z Polską i rozpoczyna ukła-muje rządy Bawaryi. Po śmierci Otto-dy z papieżem o koronę cesarską. Przyna III w Niemczech następuje zawieru- bywa do H-a, bawiącego w Pölten, cha. O tron niemiecki ubiega się wie- Grzegorz VI-ty, antypapież. H. odbiera mu oznaki godności papieskiej, zabrania wykonywania przywłaszczonej władzy, przyrzekając, że po przybyciu do Rzymu starać się będzie o zalatwienie sporu podług praw rzymskich. W końcu października 1013 r. wyrusza do Włoch. Nie zgadza się na propozycyę Hartwiga z Iwrei, przyrzekającego zrzec czącymi pretensye do Bawaryi. Wspie- się korony lombardzkiej za jakieś hrab-

stwo, udaje się do Rawenny. Arnulfa, jopisarstwo nieprzychylnie o nim się brata swego, osadza na tamtejszym ar- odzywa. Niektórzy historycy nazywają cybiskupstwie, stamtąd wyrusza do Rzy-mu, gdzie 14 lutego 14 lutego 1014 przez duchowieństwo. Inni nienawiścią r. wraż z żoną Kunegundą, zostaje ku duchowieństwu mierzą zdolności moukoronowany jako cesarz przez Bene- narsze." (Ob. Hirsch - Pabst Breslau, dykta VIII. Za staraniem H. Niemcy Jahrbb. des Dtsch. R. unter H. II, zapewniają sobie zwierzchnictwo nad hierarchią kościelną węgierską, szczególniej po usunięciu z Wegier opata Romualda, który pracował nad uwolnieniem Kościoła węgierskiego od zależności niemieckiej. Prowadzi H. w dalszym ciągu walkę z Polską, lecz trzy wojny dlań niepomyślne przekonywają go, że musi się wyrzec planów zaborczych w Polsce. Stara się powetować strate zagarniecicm Burgundyi, lecz opór burgundów, zamieszki wewnętrzne i nowa wyprawa do Włoch zmuszają H-a do zaniechania uskutecznienia planu. Musi tłumić bunty nieposlusznych wasalów (szwagra Adalberona margr. Misni i hr. Flandryi). W r. 1022 przedsiębierze znowu wyprawe do Włoch, aby dać pomoc papieżowi przeciwko Grekom, którzy zagrażali Rzymowi. Przed wyprawą, na mocy układu zawartego z Benedyktem VIII, H. uzyskuje prawo zatwierdzania nowo obranych papieżów i najwyższą juryzdykcyę nad Rzymem i Państwem kościelnem. W r. 1023 na zjeździe w Ivoy H-a z królem francuskim Robertem prowadzono układy i postanowiono zająć się zwołaniem powszechnego soboru. Podczas przygot)wań do nowej wyprawy włoskiej umieraH., i stosownie do woli swej zostaje pochowany w katedrze brambergskiej. Umiera bezdzietnie i na nim sie kończy szereg cesarzów z domu saskiego. H. stanal się zawsze kroczyć drogą sprawiedliwości, oddany całą duszą poddanym, umiał panować nad soba tak, że mawiano o nim, iż nie widziano nigdy takiej pokory pod purpurą. Najbardziej cenił tych, którzy mu mawiali prawdę i zwracali uwagę na jego błędy, takimi byli np. św. Odilo, opat z Clugny, św. Na arbystwie Bremeńskiem osadził Abyli np. św. Odilo, opat z Clugny, św. Burchard, bp. wormski, Sw. Heribert, arcybp. koloński. Kościół zaliczył go w r. 1146 w poczet Świętych. Słusznie ostatniego właśnie król się obawiał. W powiada Gfrörer: "Średniowieczny Kościół zamieścił H-a II w liczbie Świętych rzony został Patryarchat Hamburski. i zaiste imię jego zaszczytne miejsce od którego 12 biskupstw zależało. W zaimuje obok Winfrida-Bonifacego. Lecz trakcie tego Klemens drugi umari otruwłaśnie wskutek tego nowoczesne dzie- ty przez stronnictwo mu przeciwne.

1862—75. Gfrörer, Allg. Kircheng. IV, I, I). H. P. H.

Henryk III cesarz rzymski i król niemiecki (1039-1056) z domu Franko-Salickiego, syn Konrada II i Gizeli ur. 1017, 28 paźdź., koronował się w Akwisgramie 1039 r. Zastał kraj w spokoju i tylko z ksieciem Bretysławem Czeskim i królem węgierskim wojnę prowadził; pierwszy mu się poddał, drugi dostał margrabstwo między rzeką Marchą a Leitą. W r. 1942 ożenił się z duńską księżniczka Kunegunda, a następnie z Agnieszka, córka księcia Wilhelma A-kwitanii. Pragnął wskrzesić do dawnej świetności cesarstwo Zachodnie i posiąść przeważny wpływ na pstwo. Rzym miał w 1044 r. trzech papieży: Benedykta IX, Grzegorza VI i Sylwestra III. Rzymski archidjakon l'iotr na kleczkach prosił króla o pomoc dla Kościoła w tych ciężkich warunkach. Zebrawszy przed wyprawa do Włoch bpów, król surowo powstawał przeciw (symonii) świetokupstwu, dowodząc, że jak jego korona doszła go bez pienieżnej zapłaty, wprost od Boga, tak i godności kościelne nie powinny być wypływem przekupstwa. W Rzymie na zebraniu powzięto uchwałę, że Henryk 1II ma być patrycyuszem, jak nim był Karol W. To znaczy, że żaden Papież niema być konsekrowany bez zezwolenia króla Niemieckiego. Wskutek tego prawa Henryk III mianował bpa Bambergu Suidgera papiežem, który przyjął imię Klemensa II i udzielił królowi i jego małżonce cesar-skiego namaszczenia. Za powrotem do Niemiec Henryk III ustanowił nowych dalberta, który był groźnym przeciwnikiem ks. Bernarda saskiego, a tego

Następca jego Damazy II, um. po 23 dniach pontyfikatu. Wtedy Henryk III zwołał synod w Wormacyi, na którym wybrano bpa Brunona z Toul (ob. art. Leon IX i Grzegorz VII). W 1050 r. ur. sie Henryk IV (ob.), z drugiego matżeństwa króla. Na ojca chrzestnego zaproszonym został Hugo v. Cluny, opat. Kilka lat trwała wojna z Węgrami i zakończona została pokojem w Tribur (1053 r.), mocą którego trzyletni syn królewski otrzymał hold jako następca swego oica. Podczas zgromadzenia duchownych w Moguncyi, nadeszło poselwymógł na królu, że odstąpił od patrycyatu i wiele majatków oddał Kościołowi. Zaledwie Gebhard, jako Wiktor II, objał stolice apostolską, król Henryk III przyto uchwały wzgledem zaborców dóbr kościelnych, malżeństwa księży i świętokupstwa. Oprócz tego podano skargę Ferdynand Kastylski przywłaszczył sobie tytuł cesarza, na co papież zagroził mu klątwą, jeśli się tego me wyrzecze. Ferdynand ogłosił apostoli-kusem, t. j. niejako papieżem hiszpańskim arcbpa od Ś-go Jakóba z Compostatti. Niewiadomo dokładnie jak sie skończył ten zatarg między Henrykiem III a Ferdynandem. Za powrotem zastał król nieporządki w kraju, do których załatwienia zabrał się z całą energia. W Zurychu zaręczył swego syna sześcioletniego z Berta, córka margrabiego Otto v. Suza, a to, by przez ten związek wejść w posiadanie Burgundyi i Lombardyi. Po wielkiej naradzie w Goslar z papieżem Wiktorem II, zmarl Henryk III po krótkiej chorobie 5 paźdź. 1056 r. Wkrótce po nim u narl Wiktor II. Byl to król madry, ale twardy, dażył do reformy Kościola, lecz nie w szlachetnem tego słowa znaczeniu. Przy jego zamiarach pstwo zeszłoby do godności patryarchatu, (Por. Giesebrecht, Gesch. der deutsch Keiserzeit, 4. Aufl II Braunschweig 1875, 342 ff. Höfler, Die deutschen Päpste, I. Regensburg 1839, 229 ff, Weineck, Der Patriciat Heinrichs III. Jenaer, Dissert, 1873). X.

Henryk III, książe Wrocławski, syn Henryka Pobożnego; Anny Czeskiej. Otrzymawszy po ojeu Wrocław, pozostawał czas jakiś pod opieką matki. Boleslaw, starszy brat H-a, wygnany z Wielkopolski i krakowskiego, rządzi we Wrocławiu w imieniu małoletnich. Po dojściu do pelnoletności Ha, bracia w 1246 r. robią nowy podział Szlaska. Bolesław z Konradem otrzymuje Wrocław, Henryk i Władysław ksiestwo Lignickie i Głogowskie. Henryk nie ustępuje z Wrocławia; rozpoczyna się walka między braćmi. Za wpływem Tostwo z Rzymu z Hildebrandtem, by na masza bpa Wrocławskiego w 1255 roku miejsce zmarlego Leona IX nowego następuje ugoda; H. zostaie przy Wro-obrać papieża. Biskup Gebhardt z Eich-clawiu, łącznie z bratem Władysławem, staedt został ostatecznie mianowany, ale Konrad otrzymuje księstwo Głogowskie, Boleslaw Lignice. Rządy H. były przyjazne dla Kościola i miasta. Aktem z 8 marca 1260 r. H. zaręcza, że brat Bolesław wypłaci biskupowi 2000 grzywien, tytubył do Włoch i zjechał się z pżem na lem odszkodowania za dawne grabieże; koncylium we Florencyi, gdzie powzię- innym 5 czerwca t. r. na rzecz Kościoła oddaje dochód z cła od drzewa, spławianego do Wrocławia. Przywilejem z d. 2 sierpnia 1264 r. przyznaje Henryk ve strony królewskiej z powodu, że król bpowi Wrocławskiemu prawo dziesięciny mennicznej i t. d. umarł 5 grudnia 1266 r. pochowany u św. Klary we Wrocławiu. Z Judyty, pierwszej żony, córki Konrada Mazowieckiego, zostawil maloletniego syna Henryka i córke Jadwige, wydaną za Henryka, landgrafa Turyngii. X. B. S.

> Hanryk IV król francuski, był synem ks. Antoniego de Bourbon i Joanny d'Albert, po której odziedziczył królestwo Nawarry. Ur. d. 13 grudnia 1553 r., wychowany był w zasadach protestanckich. Po śmierci ojca, gdy druga wojna religijna wybuchła, matka postawila 13 letniego wówczas syna, na czele Hugonotów; ze względu jednak na swój wiek, był on tylko świadkiem walki. Właściwym dowódzca był stryj jego Ludwik Condé, a po śmierci tegoż w r. 1569 Admiral Colligny. Malżeństwo Henryka z Malgorzata de Valois 18 sierpnia 1572 r. zawarte w celu wzmocnienia pokoju, nie dalo pożądanego rezultatu. Królowa matka, Katarzyna de Medici, nienawidząc adm. Colligny'ego, doprowadzila w sześć dni później do strasznej rzezi protestantów (ob. Bartlom, ś. noc) i wojna wybuchła na nowo. Henryk IV wy

rzekł się protestantyzmu, chcąc zostać na | Medici, siostrzenicą Wielkiego księcia dworze francuskiem, lecz uciekł wkrótce i odtad został na czas jakiś nie nominalna, ale rzeczywistą głową protestantów. Ponieważ tron francuski należał się domowi Burbońskiemu, na czele którego stał Henryk, a przeszkoda do objęcia go bylo jego wyznanie, którego by się odrzec musiał, postarał się o pomoc i zawarlszy przymierze w Magdeburgu 15 grudnia 1584 r. z królową angielską, kilku niemieckimi książętami i Szwajcaryą, doprowadził swoje starania do pewnego rezultatu. Tymczasem przeciwnicy jego pracowali także i zawiązali Lige, do której wciągnęli nietylko Hiszpanie i Stolice apostolska, lecz i cesarza Hen-ryka III. Edykt w r. 1595 nakazywał protestantom, albo przyjęcie religii katolickiej, albo opuszczenie kraju. Zaś Bulla Sykstusa V, ogłaszała Henryka z Nawarry i ks. Condé kacerzami nie mogacymi obejmować tronu. Jednocześnie wybuchły wrzenia w stronnictwach katolickich, o kandydata na tron, wszakże miedzy niemi było jednomyślne przeświadczenie, że król jako heretyk traci prawo salickie, dające mu koronę. Musiał wiec Henryk ostatecznie, 4 sierpnia 1589 r. w 3 dni po śmierci Henryka III, złożyć deklaracye, że przyrzeka dać zupełną swobodę w państwie wyznaniu katolickiem, a sam podda się decyzyi soboru, który obowiazuje się zwołać w ciągu sześciu miesięcy. Zwłóczył jednak bardzo długo z stanowczem słowem, aż w końcu poselstwo udało się do Rzymu, a papież Klemens VIII, stojący po stronie Ligi, napierał o decyzye króla. Wymagał też tego i kraj i zgromadzenie stanów w Paryżu w 1693 r. i konferencya bpów w Surcenes koło S-ta Cloud, które nakoniec wymogły na Henryku IV, że 25 lipca 1593 r. w kościele St. Denis przyjął religie katolicka. Edyktem w Nantes r. 1598, zadowolił nakoniec wszystkich, nadajac wolność sumienia w calem królestwie. Nawrócenie pochodziło głównie z powodów politycznych, bo Henryk był więcej politykiem, niż chrześcijaninem, a do swych zaufanych mawiał sławne słowa: "Paryż wart jest Mszy." Jego życie prywatne było rozwiązłe do końca; – z Malgorzatą Valois rozwiódł się za zobopólną zgodą, z powodu braku potomstwa, a związek z Marją de je prowadził, lecz królowi nie dogadzal

Toskanii, dal mu pożądanego następce tronu. Nie doczekał długich lat na na tronie, gdyż wybierając się na wojnę z habsbursko - hiszpańską potęgą, został zamordowany w powozie 14-go sierp. 1610 r. przez Franciszka Ravaillac'a, (ob.). (Literatura: Segretani, Six-te V et Henri IV, Paris 1861; Re-vue des Quest. historiques XXXIV (1883), 34-114; E. Stähelin, Der Uebertritt Heinrich's IV von Frankreich zur römisch - katolischen Kirche, Bazel 1856; Saint Poncy, Hist. de Margueritte de Valois, 2 vols. Paris 1887; por. też Art Hugenoten).

Henryk IV król Niemiecki, mając zaledwie lat sześć przy śmierci ojca swego, musiał mieć opiekunów sprawujących rządy, którymi byli matka jego Agnieszka i papież Wiktor II. Możni panowie, gnebieni przez Henryka III, teraz zaczeli się buntować, co zmusiło cesarzowa do szukania opieki i pomocy; znalazła je w arbpie Anno z Kolonii i bpie Henryku z Augsburga. Anno za-brał króla na wyspę s go Suitberta, gdzie chciał go wychować na dzielnego księcia, usunąwszy go z pod wpływu słabej matki. Ta ostatnia udała się do Rzymu, gdzie suknie zakonna przywdziała, nie przestając jednak pracować dla swego syna, przez wpływ jaki mialana Kurye rzymską. Podczas gdy Anno był obecnym na koncylium w Mantui w sprawie wyboru pża Aleksandra II, bp Adalbert z Bremy pozyskał wpływ na młodego króla, i w pietnastym roku przypasawszy mu miecz, ogłosił go pel-noletnim. W 1066 r. książęta duchowni i świeccy przypomnieli królowi, jego zaręczyny z Bertą córką margrabiny Suza Turynu; ślub miał miejsce tegoż roku. Narzucona jednak malżonka, jakkolwiek i piękna i zacna, zraziła króla odrazu i postanowił się z nią rozwieść. Krdł Piotr Damiani przemówił jednak z taką silą i powagą do króla, że porzucił ten zamiar. Po sejmie w Moguncyi wrócił Adalbert na dwór i znów najgorszy wpływ na króla wywierał, zadzierając wciąż z Saksonją i Turyngją. Po jego śmierci w 1072, objął Anno kierunek spraw państwowych i dzielnie

i w r. 1073, pod pozorem starości, zo- | lecz przebaczenia nie uzyskał. Wtedy stal usuniety. Henryk IV nie zjednał sobie zresztą ani panów świeckich ani duchowieństwa przez swoje nierówne i

beztaktowne postępowanie.

Tak staly rzeczy, gdy Grzegorz VII wstąpił na stolicę Apostolską, otrzymawszy przez przysłanych poslów przyzwolenie króla na ten wybór. Listy zamienione dowodziły zupełnego porozumie-Z Saksonją rozpoczęly się układy, moca których Henryk zgodził się na wszelkie ich żądania, jednak nie dopeł-niwszy przyrzeczenia, został zamknięty w Goslar przez Sasów, podczas gdy lud rabował kraj, nie oszczędzając kościołów. Wtedy Henryk zwrócił się do papieża o pomoc, udalo mu się też niektórych przeciwników na swoją stronę pozyskać i ostatecznie w. r. 1075 pod Hombur-

giem Sasów zwycieżył.

Zesławszy za karę wielu panów i książat w oddalone prowincye, 25-letni król, nie miał już żadnych przeszkód do życia swobodnego. Lecz teraz znalazł się innny przeciwnik—papież Grzegorz VII. Poslał legatów swoich do Niemiec (między nimi znajdowała się cesarzowa matka), aby przeprowadzić uchwały wzgledem świętokupstwa 1 małżeństwa księży. Nie chciano jednak traktować z królem, dopóki się nie upokorzy i nie odsunie zlych doradców. Król na prosby matki przystał na wszystko. Nastepnego roku drugie rzymskie zgromadzenie tyczyło się inwestytury świeckiej, będącej kością niezgody między Cesarstwem a papiestwem aż do r. 1122. Po zwycięztwie nad Sasami, król przybrał ton lekceważący względem pża, który mu losem Saula zagroził. W Goslar, gdzie król swego syna Konrada, jako swego następcę mianował, przybyli legaci oświadczyli mu, że ma natychmiast traktować kwestyę inwestytury, inaczej będzie wyklęty i z tronu złożony. Wtedy król z pogardą ich odesłał i zebrawszy duchowieństwo w Worms, ogłosił złożenie pża z jego godności, za co pż wyklął go; klatwa ta byłaby króla pozbawiła korony, gdyby się nie zdecydował sam do Rzymu udać i przebaczenie uzyskać. Wyprawa pko pżowi nie była łatwa, z powodu braku środków pieniężnych, do których nawet przyjaciele króla i Żydzi, nie chcieli się przyczynić. Pod Kanossa,

zemsta znów wzięła górę i zle rady; za-czął gromadzić ludzi kolo siebie najgor-szy wpływ nań wywierających. Wybrano wówczas drugiego króla Rudolfa Szwabskiego w r. 1077. Henryk IV postanowił walczyć na śmierć i życie o tron i koronę. Nad Neckarem spot-kały się wojska dwóch przeciwników. Nie przyszło jednak do walki, zdecydowano bowiem sądzić tę sprawę na zgromadzeniu książąt Rzeszy. Papież trzymał się neutralnie, ku wielkiemu nieza dowoleniu Sasów. Obłudny Henryk, u dawał, że się popdaje papieżowi, gdzizaś tylko mógł, przeszkadzał porozumieniu. Była to straszna chwila, gdyż nie zgoda nietylko opanowała książąt, luc i stany, ale w rodzinach nawet rozdwojenie nastąpiło. W następnych latach król oddał księstwo Szwabii hr. Frydery kowi v. Hohenstaufen wraz z córka swoją Agnieszką. Grzegórz VII naga bywany przez wszystkich a osobliwie Sasów, zwołał synod w Rzymie 1080 r na którym wyklal króla i zlożył go tronu, na co Henryk na synodzie w Moguncyi zlożył pża ze stolicy, a na miejsce Grzegorza VII wybrać kazal zebra nym w Brixen bpom swego stronnika Wiberta, który przyjął imię Klemensa III Grzegorz VII pod opieką Normanów udał się do Kampanii i umarł w Salerno w 1085 r.

W Niemczech w dalszym ciągu wojna domowa straszne robiła spusztoszenia Na miejsce Rudolfa, obrany został hr Herman v. Salm z Luxemburga, ale ten odrzucił koronę. Gdy margrabia Egber v. Meissen, nowy aspirant do korony, za mordowany został wraz bpem Halberstadtu Burkardt'em, H. uzyskał przewage w Saxonii. Po śmierci Grzegorza VII za jego następców Wiktora III i Urbana II mógłby był pokój zapanować, gdyby nie różne stronnictwa, które się temu sprzeciwiały. W 1090 r. udał się H. do Włoch, by zawojować wojska margrabiny Matyldy, wdowy poślubionej synowi ks. Welfu. Tu jednak został sromotnie pobity. Drugim ciosem dla niego było odstepstwo jego najstarszego syna Konradu 1093. Zaraz potem rozwiodła sie jego żona Eudoksya (ruska księżniczka) która na różnych synodach duchownych v Konstancyi i Piazency odsłaniała okropno gdzie H. spotkał pża poddal się pokucie, ści swego pożycia, w końcu włożyła suk

nie zakonną. Jednak Henryk IV jeszcze ność, lecz zrzekł się części swych posiaodzyskał równowagę, gdy obaj Welfowie odstąpili od Matyldy, dowiedziawszy się, że dobra swoje zapisała Rzymowi, a usługi ofiarowali cesarzowi. Gdy H. powrócił do Niemiec po 7 latach nieobecności, udało mu się uspo-koić państwo, mógł też uratować imię swoje, stając na czele wyprawy krzyżo-wej. Nie uczynił tego i tem samem wykreślił się z historyi. Chciał on po śmierci Urbana II zrobić coś dla Kościoła, lecz zamiast podążyć na synod zwołany przez Paschalisa II, szukał pomocy do wybrania innego papieża, za co znów klatwa obciążony został. Wyrzekł go się także syn własny, Henryk V i przy-szło nawet do tego, że stanał naprzeciw ojca z bronią w ręku. Został jednak pobity w Visat i uciekł do Worms, wołając o pomoc i zemstę. Tymczasem nadeszła pożądana wiadomość, że Henryk IV umarł w Lüttich 7 sierpnia 17 dialo jego pochował bp Olbert w kościele S-go Lamberta, lecz bpi trzymający za Henrykiem V, wywieżli je na wyspę. Potem Henryk V kazał je odwieźć do Spiru i umieścić w katedrze. drze. Tamtejszy biskup odmówił posług religijnych i kazał trumnę w niepoświęcanej kaplicy postawić; dopiero w 5 lat potem zwłoki przywiezione zostały do katedry i nakoniec przy przodkach swoich znalazły spoczynek. (Por. Stenzel, Gesch. Deutschlands unter Fränk. Kaisern I, Leipzig, 1827; Giesebrecht, Gesch. der deutsch. Kaiserzeit, 4 Aufl. III. Braunschweig 1876; Hefele, Conc Gesch. 2 Aufl. IV u. V, a także literatura pż Grzegorza VII).

Henryk IV, Probus, ks. szląski, syn Henryka III i Judyty Konradówny Mazowieckiej. Objął rządy w ksiestwie Wrocławskim 1270 r. Pojmany przez Bolesława Łysego, ks. Lignickiego w r. 1277 dostał się do niewoli. Wrocławianie na pomoc uwięzionemu prosili Przemysława, który przywiódł rycerstwo Wielkopolskie i krakowskie. Bolesław również przysłał posilki. Wstydliwy, Boleslesława Łysego pokodlosci. (Stenzel, Geschichte Schlesiens I 69). Po objęciu rządów rozpoczal H. wojnę z Tomaszem biskupem Wro. cławskim. Tomasz opierając się na u-chwalach synodów, żądał dziesięcin. Wybierająa się na sobór Lyoński nakazal duchowieństwu zbieranie składek (1272). H. zadał od biskupa comiecia tego nakazu. Korzystając z wyjazdu biskupa na sobór, zatrzymał dziesięciny, nakładal ciężary na poddanych biskupa i zabierał włości; nadto grabił lub kazał grabić majątki kościołów i klasztorów dyecezyi Wrocławskiej. Uspokoił się na chwilę po rzuconej nań klątwie przez legata St. Ap. Filipa bpa Firmińskiego (1282). Po wyjeździe atoli legata postepował po dawnemu, wobec czego Tomasz rzucił klątwe powtótnie i uwolnił poddanych od posłuszeństwa. Z obawy przed zemstą ucieka biskup do Otmuchowa, potem do Raciborza, i oddaje się pod opiekę Mieczysława Opolskiego. Rozgniewany H. mści się na ludzie i duchowieństwie. Żąda od Mieczysława wydania biskupa; otrzymawszy odpo-wiedź odmowną, zbiera wojska, oblega Raciborz (1287). Biskup wychodzi naprzeciw H., czem skruszony pojednał się z biskupem (1288). Oddał zagrabione dobra i na pamiątkę pojednania podpisał akt założenia kościoła S. Krzyża we Wrocławiu. 11 st. 1188 r. o tron krakowski po śmierci Leszka Czarnego, wojska, pod dowództwem Henryka Lignickiego zdobyły dlań Kraków; Henryk atoli nie wyruszył już z Wrocławia; złożony ciężką chorobą umarł 23 czerwca 1290 r. Przed śmiercią w celu wynagrodzenia krzywd, uposażył duchowieństwo, biskupom Wrocławskim dał tytuł książęcy, z przysługującemi mu prawami, sądownictwa, bicia monety i t. d. (Dlugosz, Stenzel, Geschichte Schlesiens).

X. B. S.

Henryk VI (1190-1197), najstarszy syn Fryderyka I Barbarossy, ur. w ro-ku 1165 w Nymwedze, od roku 1169 król rzymski, od roku 1186 król włoski, od roku 1191 cesarz niemiecki, od nało wojska sprzymierzonych. Za wsta-wiennictwem Przemysława czeskiego, Władysława Opolskiego i Tomasza bi-lermo. H. uchodzi w historyi powszeskupa Wrocławskiego H. otrzymał wol- chnej za jednego z najambitniejszych

ryi niemieckiej upamietnił sie więcej jeszcze z tego powodu, że panowanie jego przypadło na czas nowego rozwoju kuturalnego w Niemczech (kultury niemieckiej rycerskiej, której sam H. byl wyrazem i przedstawicielem); w historyi Kościelnej znany jest z namiętnych walk z papiestwem. Małżeństwo H. z Konstancyą, dziedziczką królestwa obojga Sycylii, stało się powodem zatargu z pżem, H. bowiem chciał Sycylie, lenno St. Ap. przlączyć do swych posiadłości. Kiedy pż przeciwko tym uroszczeniom zaprotestował, H. najechał zbrojno państwo Kościelne. Kres działaniom wojennym tym razem położyła, podjęta przez Fryderyka Barbarossę, wyprawa krzyżowa. Po tragicznej śmierci Barbarossy, H. podjął wyprawę do Rzymu i 14 kwietnia 1191 r. z rak Celestyna III otrzymał koronę cesarską. Stosunek nowego cesarza do St. Ap. tak nienawistnie usposobił ku jego stronnikom Rzymian, że sam cesarz musiał im zezwolić na wykonanie zemsty nad Tuskulum sprzyjającem cesarzowi. Za pieniądze otrzymane z okupu od Ryszarda Lwie Serce H. uzbroił znaczną armię, z która po śmierci Tankreda w 1194 najechał i zagarnał pod swoje władze Neapol i Sycylię. Od pża zaś zażądał, żeby syna jego, niemowle, Fryderyka, ko-ronował na króla. Pż oparł się, zażądawszy złożenia przedewszystkiem przysiegi lenniczej. Z politycznych jedynie względów poczał organizować H. w 1195 r. wyprawe krzyżową, niedoprowadził jej jednak do skutku, gdyż na samym początku w Messynie życie zakończył. Według powszechnego mniemania historyków despotyzm, okrucieństwo, niczem nienasycona żądza władzy charakteryzują tego skądinąd utalentowanego monarche. (Por. Toeche, Jahrbücher des deutschen Reiches unter H. VI. Lipsk 1867, Raumer, Geschichte der Hochenstaufen 1878. Miccke, Heinrich VI, Erfurt 1876, Maire, Würdigung Heinrichs VI, 1903, Watterich, Pontificum romanorum... vitae, Lipsk 1862, tom II, str. 741 i nast).

Henryk VIII król angielski (od r. 1509 -1547) z rodziny Tiudorów, ur. w r.

cesarzów średniowiecznych przez swoje 1491 d. 18 czerwca. Ożenił się z wdo-plany uniwersalno-polityczne; w histo-, wą po bracie swoim Arturze, Katarzyną Aragońską, z którą był zaręczony w 12-ym r. życia. Za sprawa papieża Juljusza Il przyłączył się w 1511 do św. Ligi, by stawić czoło armii francuskiej we Włoszech. W 1514 r. zawarty pokój, został wzmocniony małżeństwem króla Ludwika XIII z młodziutka siostra Henryka VIII. Podczas tej wojny, wystąpił na widownię Tomasz Wolsey i 15 lat na niej się utrzymywał. Skłonił on króla do starania sie o korone cesarską po śmierci Maksymiljana I, liczac, że sam tym sposobem na stolice papieską się dostanie. Tymczasem na miejsce Maksymiljana I, wybrany został wnuk jego Karol. a na papieża po Leonie X, Adrjan VI. W tym czasie Luter dal się poznać swoją silną opozycją przeciw Kościolowi, a król stanowczo zaraz przeciw niemu powstał, nakazując publiczne spalenie jego dzieł, oraz zakazując ich czytania pod srogą karą. Studyując długo teologję, Henryk VIII stał się biegłym kazuistą, a łaska jaką się cieszył Wolsey, pochodziła z ich wspólnego zamiłowania do dzieł ś-go Tomasza z Akwinu. Król odpowiedział Lutrowi w swojej Assertio septem sacramentorum, na atakowanie przez niego siedmiu Sakramentów, ale choć dzielnym był sam teologiem, dał jednak pismo swoje do przejrzenia, naprzód krdłowi Wolsey, potem bpowi Fisherowi z Rochesteru a szczególniej uczonemu Tomaszowi Morus'owi. Nie wystarczało mu jednak, porównywanie go z uczonymi kościoła Augustynem i Grzegorzem. Na prośbę jego, papież Leon X bullą formalna nadal mu tytul "Defensor fidei, "który w parlamencie 1543 r. z koroną związany został aż do najnowszych czasów. Co do Lutra, odpowiedział on w sposób gwaltowny i namietny i byl traktowany odtąd z pogardą przez króla - Henryk VIII młodszy o lat 8 od żony swej, był jej jednak wiernym przez lat 17, gdy nagle zwróciła jego uwagę na siebie jedna z dam dworu, Anna Boleyn, a pobudzane zręcznie przez nia jego namiętności, doprowadziły go do szukania drogi w celu unieważnienia malżeństwa. Dopomagał mu w tem Wolsey i okoliczność zabrania w niewole przez wojska cesarskie Klemensa VII. Wolsey pojechał do Francyi, by sprawa

ta osobiście się zająć i 18 sierpnia 1527 | r. zawarto układ z Franciszkiem I, mocą którego, podczas niewoli papieskiej, obaj królowie mieli niegodzić się na zwołanie soboru, ani przyjąć bull i brewów, któreby Klemens VIII wydał na niekorzyść ich uroszczeń. Sprawy Kościoła tymczasem mieli bpi franc. i angielscy zalatwiać, a wszystkie wyroki Wolsey'a, jako legata, miały być ważne, tem samem i rozwód, jakiby na korzyść króla orzekł. Wolsey liczył jednak na malżeństwo z córka Ludwika XII, nie biorac na servo upodobania do Anny Boleyn, to też głęboko był zmar-twiony, gdy się dowiedział, że król z nią się żenić zamierza. Henryk VIII tymczasem opracował uzasadnienie swego rozwodu, na podstawie Leviticus 18, 16. Klemens VII był w wielkim kłopocie; z jednej strony z powodu Karola V, który bronił honoru swojej ciotki Katarzyny, z drugiej zaś, z powodu zasług Henryka VIII dla Kościoła. Powierzył on tę sprawę Wolsey'owi i kdłowi Campeggio, który już przedtem, dostal od króla bpstwo Salisbury. Papież polecił im odwłóczyć rezolucye, licząc na jakaś nieprzewidzianą pomoc. Katarzyna tymczasem wezwała także pomocy papieża, broniąc praw swoich z wielka moca duszy i charakteru. Gdy Wolsey jednak ogłosić chciał już rozwód, papież odjął mu władzę, jaką mu nadal, a wkrótce potem nastąpił jego upadek. Po roku udręczeń † Wolsey w wiezieniu 1530, za nim wyrok o zdrade stanu został wydany. "Gdybym był," powiedział on przed śmiercią, "tak wiernie służył Bogu, jak królowi, nie byłby mnie opuścił." Na jego dobro trzeba powiedzieć, że król pod jego wpływem, trzymał swoje namietności na wodzy, odtad zaś stracił wszelką miare. Do Bo-lonii przyszło poselstwo, od Henryka VIII, z ojcem Anny Boleyn na czele Papież Klemens VII obiecał zrobić wszystko, co będzie w zgodzie z jego sumieniem. Tymczasem zewsząd od uczonych kanonistów i uniwersytetów dawaly sie słyszyć głosy przeciwne rozwodo-Henryk VIII czujac, że dyspensa papieska nie jest rzeczą łatwą do otrzymania, byłby się cofnął, gdyby nie Tomasz Cromwell, który przedtem pomagał Wolsey'owi w sekularyzacyi klasz- Crommvell zabrał się z całą zaciekłością

pojecia Macchiawelowskie, stał sie teraz chetnem narzedziem króla. On to poradził królowi, by się ogłosił głowa Kła i zrzucił jarzmo Rzymskie. Duchowieństwo zawezwane zostało przed trybunał kró-lewski z powodu przekroczenia "statutów dla Prowizorów i t. z. Praemunire (nadawania beneficyów przez kuryę rzymską). Zawezwani ofiarowali 100,000 funt. szt. w zamian za ułaskawienie. Król odmówił ofiary, jeśli niebedzie uznany jako głowa Kościola i duchowieństwa w Anglii. W supremacyi była przecież klauzula "o ile się to zgadza z nauką Chrystu-sową." Papież w piśmie do króla nakazuje mu usunać Anne Boleyn. Tymczasem Cromwell zwoluje parlament, który ogłasza, że duchowieństwo niema prawa wydawać ustaw i postanowień. Na zjeździe króla z Franciszkiem I postanowione było zaprosić papieża na konferencye, na której ta sporna kwestya byłaby osobiście traktowana, W trakcie tego margrabina Pembroke, (tytul nadany Annie Boleyn) mając wkrótce urodzić dziecię ze stosunku z królem, została z nim zaślubioną przez kapelana dworu Lea w r. 1533. Teraz przyspie-szono sprawę rozwodu. Najpierw Cromvell sklonil parlament do rezolucyi, iż pod najsurowszymi karami nie wolno duchownym sędziom angielskim apelować do Rzymu. Wnet Katarzyna wezwana zostala przed trybunał złożony z arbpa kanterburyjskiego Cranmera i innych bpów, który unieważnił jej małżeństwo z Henrykiem, poczem przystąpiono do koronacyi nowej królowej. Pż wnet ogłosił wyrok Cranmera za nieważny, a małżeństwo z Anna Boleyn za nieistniejące, królowi zaś zagroził klatwa jeżeli do września nie opuści nieprawej małżonki. Król odwołał się do soboru powszechnego. W marcu 1534 Klemens VII potwierdził wyrok konsystorza, uznający małżeństwo z Katarzyną za ważne. Niektórzy historycy m. i. Scarpi czyni pżowi zarzut, że tym sposobem spowodował oderwanie się Anglii; tymczasem jeżeli pżowi można czynić zarzut, to chyba ten, że zbyt długo zwiekał i zbyt uciekał się do dyplomatycznych środków, zamiast wystąpić z całą energią i złe w samym zarodku stłumić. torów, a o enocie u panujących dzielił do dzieła. Polegając tedy na uchwale

ny Boleyn. Król załatwiwszy się z tem wszystkiem, nie czuł się jednak na su-mieniu swojem czystym i odtąd stał się Narzucił duchowieństwu począwszy od bpa u skończywszy na proboszczu wiejskim, by każdej niedzieli i swięto wykładali swoim owieczkom, że król jest głową Kościoła. Było jednak wielu, zwłaszcza po klasztorach, którzy się temu poddać nie chcieli i w więzieniach życie kończyli. W r. 1535 trzech przeorów Kartuzów męczeńską śmiercią zginęło z tego powodu. Tak zginęli także Tomasz Morus i Fisher, a głowy ich na moście Londyńskim były wystawione.

Cromvell został mianowany generalnym Wikaryuszem królewskim, i jako dowód, że wszyscy bpi nie są delegowanymi Chrystusa, ale korony, kazal ich zawiesić w ich czynnościach na miesiąc. Nakazaną została wizytacya kla-sztorów, lecz za pośrednictwem takich ludzi, którzy dla nikczemności i zbrodni na szubienice zasługiwali; doniesieniom ich jednak uwierzono i dekretem parlamentu w r. 1536 — 376 klasztorów zo-stało zniesionych, a dobra ich do koro-ny przyłączone. Tymczasem Katarzyna Aragońska przed śmiercią swoją, poleciła listownie królowi, by o duszy swojej pamiętał i to go tak wzruszyło, że kazał ją z honorami należnymi pochować i żałobę po niej nosić. Ponieważ znów jedna z dam dworskich Joanna Seymour posiadła serce królewskie, kazał ściąć Anne Boleyn, a przedtem małżeństwo swoje z nią unieważnić. Za pośrednictwem Pawła III zawarty został 10 letni pokój między Karolem V a Franciszkiem I, wraz z przyrzeczeniem, że wszelkie stosunki z angielskimi poddanymi-zrywają. Gdy się Henryk VIII o tem dowiedział, przypisał to krewnemu swemu kardynałowi Pola i całą rodzinę jego okrutnie prześladował, męcząc i karząc śmiercią. W parę dni po urodzeniu Edwarda VI 1537 roku Joanna Seymour zmarła, a Henryk w dwa lata później, za radą Cromvella miał się starac o rękę Anny de Cleve, lecz ta serca jego nie zdobyła. Predko teraz nastąpił upadek Cromvella; po ob-

parlamentu poddał Kł. supremacyi kró- sypaniu go majątkami i nadaniu mu lewskiej; córkę Katarzyny Maryę odsą- tytułu hr. Essex, oraz kamerjunkra, zodzono od tronu, do którego prawo na- stał naraz odtrącony od łaski królewstępstwa przyznano Elżbiecie, córce An-skiej i bez procesu na śmierć skazany 29 lipca 1540. Jako dowód, że król zarówno z protestantami jak z katolimieniu swojem czystym i odtąd stał się kami obchodził się surowo, wystarczy, gwałtownym i przykrym dla otoczenia, że katolicy byli ćwiertowani i wieszani jako zdrajcy, a protestanci jako kacerze. Ożeniwszy się z Katarzyną Howard, córką ks. Norfolk, w rok potem skazal ją na śmierć. Jako głowa Kościola, zwracał Henryk uwage na duchowa strawe swoich owieczek i zabronił im czytać Biblię, wyjąwszy ludziom bardzo wykształconym. Wydal książkę: "nauki niezbędne dla każdego chrześcijanina" i to musialo być wykladane przez każdego kaznodzieję. Między Karolem V a Henrykiem VIII nastapiła chwilowa zgoda, z powodu śmierci Katarzyny i powrócenia praw do tronu jej córce Maryi. Pomimo upodobań do lektury religijnej, oddawał sie obżarstwu, skutkiem czego zaczela mu dolegać monstrualna tusza. Imienia swego nie mógł podpisać. Gdy leżał już na śmiertelnem łożu, nikt nie śmiał mu powiedzieć o nadchodzącym końcu, i przeszedl do wieczności nieświadomie w 56 roku życia, a 38-ym panowania w r. 1547. Był to najokrutniejszy tyran, który pozbawił Anglje wolności, oddał ja na lup schizmy; parlament za niego stracil swoją powagę i znaczenie. (Por. Lingard, History of England deutsch. Frankf. 1827 pp. VI; Turner, History of Henry VIII, 2 vols., Lond. 1835; Cobbett, History of the Protestant Reformation. deutsch. 4 Aufl. Mainz

> Henryk z Brabancyi, bp. Lubeki, ur. w r. 1120 w Brukselli, stad jego przydomek. Skończywszy studya w Paryżu, prowadził chlubnie szkoly w Hildeshemie i w Brunświku przez lat 20. Swiadectwo jego glebokiej nauki znajduje się w "Chronica Slavorum" Opata Arnolda, (Por. t. I, 1423) jak i wiele wiadomo-ści jego życia tyczących. W chorobie postanowił resztę życia Bogu poświęcić i przywdział czarny habit Benedykty-nów, w klasztorze S-go Egidyusza w Brunszwiku. Powierzono mu później kierunek klasztoru, a nastepnie został kapelanem ks. Henryka Lwa i z nim na

wojnę krzyżową się wybrał, dopomógł | bpem Tuluzy a potem arbpem Citeaux. nawet w trudnych okolicznościach wojsku w Węgrzech i wypadkiem w Konstantynopolu miał dysputę z uczonymi Grekami, w obec Cesarza, o pochodzeniu Ducha S-go, w której zwycięzko bronił nauki katolickiej. Gdy po śmierci bpa Konrada. stolica w Lubece zawakowała, książe mianował go następcaH-a, znakomitego uczonego i kaznodzieję, komentatora Pisma S-go, opata z kościoła S-go Egidyusza. Żył on w dalszym ciągu jako mnich pobożnie i cnotliwie i wszystkie serca sobie pozyskał. Po jego zamianowaniu, położono kamień wegielny pod kościół ś-go Jana Chrzciciela i ś-go Mikołaja w Lubece, oraz pod kościół w Ratzeburgu. Podczas oblężenia Lubeki przez cesarza Fryderyka (1181) trudził się bp wiele o pokój i tak sobie ujął cesarza, że ten, choremu postał swego doktora; nie było mu jednak sądzone żyć dłużej i † w r. 1182 w klasztorze przez siebie ufundowanym. (Por. Arnoldi, Chron. St. M. G. S. S. XXI, 116-145). Biskup Henryk dużo pisał. Krouikarz Ditmar wspomina o Homilyi, która ułożył o Matce Boskiej (Joan. 19, 25) i którą czytano rok rocznie w Lubece w świeto Wniebowziecia.

Henryk de Calstris ob. Henryk z Löwen.

Henryk de Clairvaux, krdł. bp Albanii, ur. na zamku w Marcy w Burgundyi. Zdolny i zacnie wychowany, zło-żył śluby swoje na ręce Opata Roberta w r. 1156 w Clairveau, a w r. 1160 został opatem w Haute Combe w Sabaudyi. Jego znajomość spraw klnych była tak rozległa, że w r. 1162 służył jako pośrednik między pżem Aleksan-drem III a arbpem Reimsu i księciem francuskim Henrykiem, (Bouqué Delisle XV, 788 ss.) Po śmierci męczeńskiej szóstego przeora Clairveau Geralda, H. został mianowany na jego miejsce 1176. Zaczął od przeniesienia zwłok ś-go Bernarda do wspanialego marmurowego mauzoleum, ktôre mu wybudował. Pogodził w r. 1178 króla Henry-ka II ang. z kłem Kanterburyjskim. sów, pracował piórem i słowem i do-prowadził hr. Henryka z Szampanii do pokuty i do odbycia krucyaty. Został dus de imitatione Christi, Berlin

W r. 1176 został krdłem i bpem Alba-nii. Był obecny na soborze powszechnem w Rzymie. Jako legat pski jeździł do Francyi, Anglii i Niemiec, zwalczał Albingensow i zdobył ich fortece La Baur, zniszczył to siedlisko herezyi, zwołał synod w Limoges, łagodził spory, zreformował klasztor Benedyktyński, złożył arbpów Lyonu i Narbonny z ich godności, z powodu ich złego postępowania, nawoływał do krucyaty i wszędzie czynił dobrze. Wyjatkowo oczytany w Piśmie S-tem wydał *De peregrinante* civitate Dei, które ofiarowal braciszkom w Chairveaux. Byłby został obra-ny pżem w r. 1187, po śmierci Urbana III, gdyby nie był odmówił z powodu ślubu zorganizowania wojny krzyżowej, w którym to celu jeździł nakłaniać panujących do jej poparcia. † w kościele S-go Andrzeja w Arras 11 stycznia 1189 r. i pochowany został w Clairvaux między S-tym Bernardem a S-tym Malachjaszem. Jego listy są zebrane w Migne'a, (Patr. lat. CCIV, 213-253). Notatki o jego życiu i dziełach są u Bouque'go, Miansi, Baroniusza, Tissiera

Henryk (Eger) z Kalkar, pisarz asceta, ur. w r. 1328 nad Renem. Otrzymał tytuł magistra teologii w Paryżu, gdzie ją studyował, jak również filozofię. Po powrocie do kraju, otrzymał przy kolegiacie ś-go Grzegorza prebende kanonika, ale zrzekł się jej i w 37 r. życia wstąpił do Kartuzów Po dwuletnim pobycie został przeorem Kartuzów w Munnikhuizen, nie daleko Arnheimu, gdzie 5 lat pracował. Tutaj, przykładem nawrócił do życia bogobojnego kolege swego Gerharda Groote. Stad zostal poslany do Kolonii, gdzie do r. 1384 był prawdziwem błogosławieństwem miasta. W Strasburgu pracował lat 12, lecz zlamany pracą, powrócił do Ko-łonii. Przy całej tej działalności nie opuścił dnia jednego, by nie odmówił różańca. Był gorliwym czcicielem Maryi i nabożeństwo różańcowe szerzył gdzie ka II ang. z kłem Kanterburyjskim. mógł. Z pism Henryka drukowano: Posłany z krdłem Piotrem i innymi Psalterium seu Rosarium B. M. V. pralatami dla zwalczenia nauki Albigen- 150 dictiones in ejusdem laudem 1873, I, 482-504. Niektore z pism jego niedrukowanych znajdują się w bibliotece miejskiej w Kolonii. † w Kolonii w r. 1408.

Henryk Friemar, wysoko urodzony i ceniony augustyanin z XIV w. Wstąpił do klasztoru Augustyanów w Erfurcie, gdzie stryj jego był lektorem. Studyował teologie w Paryżu, potem wró-cił do Erfurtu. W r. 1318 został mianowany egzaminatorem niemieckich zakonów, następnie staje na czele klasztoru ś-go Tomasza w Pradze, a potem jest profesorem teologii w Erfurcie. † tam w 70 roku życia 21 kw. 1354 r. Z licznych dzieł jego, tylko mała cząstka i to często pod obcem nazwiskiem zostala wydana. Oto one: De discretione spirituum seu de quadruplici instinctu, divino, angelico, diabolico, naturali, Venet, 1498, Hagen, 1513, Par. 1514, cum vita Henrici, opera Corn. Dielman, O. S. Aug., Antw. 1652; Praeceptorium lub De decem praeceptis, Colon. s. s. (1475) pod na-zwą Mikolaja v. Lyra, Paris. Colon. 1513; Sermones de Passione Domini et de Sanctis, Landsh. s. a.; Par. 1514, Hagen. 1517; Tractatus pro Concep-tione B. M. V. cum aliis \( \lambda IX \) aliorum authorum collecti et editi Petro de Alva, Lovanii, 1664. (Por. Joh. Capgrave. Liber de ill. Henricis, ed. Fr. Ch. Hingeston, Lond. 1858, 181; Beyer, Heinrich v. Friemar in Mittheil. des. Ver. j. d. Gesch. u. Alterthumsk. v. Erfurt, 5 Heft, 1871).

Henryk z Gandawy ob. z Gandawy Henryk.

Henryk z Gorkum, założyciel Montańskiego gimnazyum w Kolonii, ur. się niedaleko Rotterdamu w Gorkum w r. 1386. Skończywszy uniwersytet w Paryżu, przyjechał na studya do Kolonii, lecz tu, przekonawszy się, jakie one mają braki, utworzył gimnazyum wyżej wspomniane. Jakkolwiek nie dożył jego najwyższego rozkwitu († w r. 1431), niemniej zasługa jego jest wielka. Dzieła jego dowodzą, że był równie dzielnym teologiem, jak filozofem. (Por. Hartzheim, Biblioth. Colon. 119; Sanderi Bibliotheca belgica, I, 295; Trithen, De scrip. Germ. c. 190. Paquort, "Mem." I, 213—214).

Henryk Harphius albo de la Harpe po lacinie Citharvedus, minoryta, ur. w Herp w Brabancyi, f w r. 1478 w Mechlinie. Pisał po flamandzku dziela mistyczne, później przelożone na język łaciński. Znaczniejsze są: Theologia mystica cum speculativa et affectiva lib. 3 (dzieło to było umieszczone na indeksie z uwagą: "Nisi repurga-ta fuerit ad exemplar illius quae fuit impressa Romae anno 1585"); Speculum aureum in decem praecepta Decalogi; Speculum perfectionis; Collationes tres de perfectione Vitae; Sermones de Tempore, de Sanctis et de tribus poenitentiae partibus; Tractatus de effusione cordis; Directorium aureum contemplativorum, inne. (Por. Trithéme, De Script. eccl.; Glaire, Dictionnaire. 8-0, t. I; Daniel, Manuel des Sciences. 80; Zitelli, Enchiridion ad sacrarum disciplinarum cultores. Romae 1880, 8-o, str. 97). X. J. N.

Henryk 1) z Herford, sławny pisarz, dominikanin, urodził się w Herford w Westfalii, zmarł w Minden w zakonie kaznodziejskim w r. 1370. Z jego traktatów teologicznych sławnemi były: Catena aurea in decem partes distincta De conceptione Virginis gloriosae. Kronika jego w XIV w. wyróżnia sie wśród innych historycznych prac współczesnych. Jest to zbiór historycznych podań od Euzebjusza do Levolda v. Northhof, slawnego współziomka autora. Kronika kończy się w 1355 koronacya cesarza Karola IV. Cesarz sam dal dowód uznania, gdy w r. 1377 zwioki sławnego pisarza w pobliżu wielkiego oltarza pochować kazal. (Por. Potthast edycyi dzieł H. Liber de rebus memorabilibus, Göttingen, 1859). — 2) H. z Hesyi starszy (ob. Henryk z Langenstein). 3) H-a. z Hesyi - młodszy, wykładal w uniwersytecie Heidelbergskim w początku XV-go w. egzegezę i otrzymał za to kanonikat w Worms. W r. 1414 usunął się od świata i został kartuzem, a działalność jego literacka rozwijala się w zakresie ascetycznym, jak dowodzą tego: Tractatus de discretione Spirituum (w Antwerpii 1652) Exposito super oratione Dominica. Ave Maria et symbolo Apostolorum (w Kolonii 1485 r.) etc. H. †

jako przeor Kartuzów w Arnheim 12-go | wieństwa, zaczyna je prześladować. Hilsierpnia 1427 r. (Por. Hartwig, Henricus de Langenstein, dictus de Hessia, Marburgi 1857; Aschbach, Gesch. der Wiener Universytät I, 366 ffi, Arn. Bostius, De praecipuis aliquot Chartus, familiae patribus, Col. 1609).

Henryk z Huntington, kronikarz angielski w połowie XII w, studyował w Lincoln pod kierunkiem bpa Bloet, a po śmierci jego został archidjakonem w Huntington w hrabstwie Hertford. W młodości oddawał się poezyi, potem pisał morolno-teologiczne traktaty, a w końcu historyę Anglii. Sam zebrał swoje dziela w tomach 12-tu. Pierwsze 8 t. stanowią historyę Anglii od wylądowania Cezara do r. 1154. Głównie celuje w opisaniu bitew i tego czasu, które sam swemi oczami oglądał. Dziewiąta księga Henryka, poświęcona jest tabelom chronologicznym panujących w starożytności i królów brytańskich (Migne CLX, 423 sq.). Dziesiąta De sanctis Angliae od Oswalda do Wilfrida, jest kompilacyą z Bedy i kilku hagiografów. Jedenasta i dwunasta zawiera epigramaty i poezye. (Por, Wright, Biogr. Britan. literaria II, 167).

Henryk von Langenstein ob. Henryk z Hessyi.

Henryk z Löwen (de Calstris) mistyk dominikanin, żył w XIV w. wspólny duchowo z Taulerem, tak že jemu przypisywano dziela Henryka. Jan Gillemans opisał żywot tego bogobojnego człowieka u H Choquestius, de Sanctis Belgis Ord. Praea., Ducaci 1618.

Henryk z Lozanny heretyk XII w. wział nazwisko od miasta, w którem zaczął głosić pokutę i reformę. Był to demagog, ożywiony zapałem religijnym. Najprzód był mnichem w Clugny, opuścił jednak klasztor w r. 1114 i zaczał wzywać do pokuty w połud. Francyi. Asceta, przysiągiszy ubóstwo, mówił przeciw strojom, a słowa jego miały wpływ zadziwiający, gdyż umiał siłę ze słodycza połączyć. Podczas postu zjawił się z uczniami swemi w Le Mans; tu bp Hildebert przyjął go uprzejmie, jednak wkrótce przekonał się że kaza-Henryka mają wpływ na ludność fatal- 5 in f-o, Londyn, 1707-1715, dzielo ny, która źle usposobiona do ducho- cieszące się wielką liczbą wydań. Ob.

debert wział sie ostrożnie do dzieła. W rozmowie z Henrykiem przekonał go, że zupełnym nieukiem w teologii i od-prawił go na południe Francyi. W mia-stach Bordeaux i Poitiers miał wielkie powodzenie. Dotad marzyciel, demagog, po zapoznaniu sie z Piotrem Bruys. wpadł w herezyę. Gdy Piotr został spalony na stosie w 1124 r., H. stanął na czele pietystyczno-spirytualistycznej sekty. Jeszcze lat dziesiatek siał zle i niezgode, aż w końcu arbp z Arles, kazał go uwięzić, a zwoławszy synod w Pizie w I135 r. skazał go na zamknię-knięcie w klasztorze. Po jakimś czasie znowu się oswobodził i zaczał działać w w okolicach Albi i Tuluzy. Sty Bernard mówi, że dzięki jego wpływowi "kościoły są wyludnione, lud bez kaplanów, kaplani bez należnego im szacunku i chrześcijanie bez Chrystusa." (Ep. 252). Papież Eugeniusz III posłał w tę okolice legata swego kardynała Alberta z Ostyi, lecz więcej dokonał wpływ ś-go Bernarda w uspokojeniu ludu i pojednanie go z Kościolem. H. został skazany na wieczne więzienie, † w 1148. Sekte jego najlepiej poznać można, tak jak i sektę Piotra Bruys'a z pism ś-go Ber-narda. (Por. S. Bernard. Ep. 252, Serm. 65 in Cant. n. 5; Basnage, Histoire de la religion des églises réf. I, 141; Hefele, C. G., 2 Aufl. V, 428).

Henryk Łotysz ks historyk, żył w XII w., napisal Kronike Inflant od r. 1184 do 1226. Wydanie tej kroniki ukazało się we Frankfurcie i Lipsku w r. 1840; dokonał go Gruber. Krytyczne wydanie sporządzone zostało przez Hansena; umieszczono je w Scriptores rerum Livonicarum. Samlung der wichtigsten Chroniken und Geschichtsdenkmale von Liv-Esth-und Kurland, Riga u. Leipzig 1848-53.

Henryk z Magdeburga ob. Henryk Tocke.

Henryk Mateusz, teolog angielski, neokonformista, ur. w Iscoyd (Flintschire) 18 paźdz. 1662 r., um. w Londynie 22 czerwca 1714. Pastor w Chester, nastepnie w Hackney, napisal An exposi-tion of the Old and New Testament,

racter and writings of the rec. M Henry, 3 in 8-0, 1828; Walch, Biblio-th. theologica, t. IV, str. 417; W. Or-mes, Biblioth biblica, str. 230: Darling, Cyclopaedia bibliographica, 1440. X. H. P.

Henryk Monfort, biskup Tours 1070-1078, poseł papieża Grzegorza VII, odznaczał się czystością obyczajów, obrotnościa w sprawach klnych, oraz zapałem w przeprowadzaniu dyscypliny klnej. Wysłany na sobór w Moguncyi, odczytał pismo apostolskie, nakazujące księżom, albo zachowanie celibatu, albo wyrzeczenie się kapłaństwa. To wywołało takie wzburzenie, że biskup z życiem zaledwie uciekać musiał. Powróciwszy do swojej dyecezyi, dużo tam cierpiał od stronników króla. Książe Bawaryi Welff IV nadal biskupowi Henrykowi i hr. Ottonowi de Monfort pravo do utrzymywania wojska dla obrony dyecezyi. Bp ten tak dbały o stolicę Apost. i zasłużony Kościolowi, † 23 grudnia 1078 r. (Por. Eichhorn, Episc. Cur. 64 sqq; Harzheim, Concil. Germ. III, 172 sqq, Hefele, Conc.-Gesch. 2 Aufl.

Henryk z Nördlingen, mistyk z XVI w' znany jest głównie z listów do Krysty ny i Malgorzaty Ebner (ob.), dwóch bo gobojnych niewiast, które mając objawienia, udzielały mu często rad zbawiennych i modliły się za niego. Był on początkowo ludowym kaznodzieją, prowadził też drogą doskonalości wiele stowarzyszeń zakonnych, których był przewodnikiem duchownym. W r, 1335 wyjechał do Awinjonu w celu załagodzenia sporu między papieżem Janem XXII a cesarzem Ludwikiem bawarskim, doszło bowiem do tego, że cesarz zakazał liczyć interdyktem rzuconym przez papieża, co wprawiało w wielki kłopot kaplanów, chcących pozostać wiernymi Kłowi. Misya ta nie została uwieńczona pomyślnym skutkiem. H. udal się więc do Bazylei, tu bowiem interdykt był obserwowany i tu Tauler wyrobił mu miejsce przy zpitalu, gdzie ambona, na której miał kazania i konfesyonał obleżone były przez wiernych. Praca jego dała rezultaty zdumiewające, bo złagodził interdykt i odtąd Komunja

Wiliams, Memoirs of the life, cha- 1349 jako wedrowny kaznodzieja udal sie na misye w czasie dżumy. Przetłumaczył na niemiecki objawienia Mechtyldy z Magdeburga. (Por. Strauch, Margaretha Ebner u. Heinrich v. Nordlingen, Ein Beitrag zur Gesch. der deutsch. Mystik, Freiburg i. B. und Tübingen 1882, str. XXXIX i nast.).

> Henryk św. pustelnik, ur. ok. połowy w. X, ze znakomitej rodziny duńskiej. Mimo namów przyjaciół, by wstąpił w związki małżeńskie, poświęcił się calkowicie służbie bożej, aby zaś latwiej mógł to wykonać, porzucił ojczyzne i udał się na wyspę Cocket, leżąca na północ od Anglii, i tu żył w ostrej pokucie, poszcząc codziennie o chlebie i wodzie; raz tylko na dobe przyjmował posiłek. Napastowany przez szatana i przez złych ludzi, niedał się odwieść ni-czem od służby bożej, przeciwnie tym więcej jaśniał cnotami cierpliwości, pokory i miłości. † w r. 1127 i został pochowany w kle N. M. P. w Tinmouth, obok grobu św. Oswina, krola i meczennika. Świeto 16 stycznia. (Por. Pétin, Dictionnaire hagiogr. Paris 1850, t. I, 4-to, k. 1315—16).

> Henryk z Rebdorf, domniemany autor kroniki, odnalezionej w klasztorze Augustyanów w Rebdorfie pod Eichstättem, obejmującej okres czasu 1295—1362. Jedno z ostatnich wydań tej kroniki wyszło 1868 r. w "Fontes rerum germanicarum" IV, 507, wyd. przez Böhmera i Hubera. Najgruntowniej jednak krytycznie opracował te kronike dr. Alojzy Schulte w swem dziele Die sogenannte Chronik von Rebdorf (Münster 1879), dowodząc między innemi, że kronika ta składa się z dwóch części z których pierwsza jest dalszym ciągiem dzieła Flores temporum do 1343 r., napisanego 1347 r. przez nieznanego autora, druga zaś część (1343-1363) została napisana przez Henryka Głuchego, kapelana z Eichstättu. ks. Fl. Kr.

Henryk Segusio, Hostiensis zwany, sławny kanonista XIII w. urodził się w Turyńskiej dyecezyi w Suza. Doktoryzowal się w Bolonii, gdzie równie jak i w Paryżu wykładał prawo kanoniczne. Jako kapelan papieski w r. 1244 przeprowadził sprawy króla ang. Henryka ś-ta była powszechnie udzielana. W r. III z Kurją; w r. 1250 został arbpem

Embrun, a nastepnie Urban VI miano- snego zbawienia i udoskonalenia druwał go krdłem i bpem Ostyi, skąd jego przydomek. † w Lyonie w r. 1271. Z dzieł jego słynie wyczerpująca Lectura in decretales Gregorii IX (1512 w Strasburgu i w Paryżu drukowana). H. znał równie dobrze prawo kanoniczne jak i rzymskie i nie był suchym teoretykiem, lecz rozumiał stosunki życiowe. (Por. Schulte, Gesch. d. Quellen und Literatur des canon, Rechts, II, 1877, 123-129).

Henryk Seuse (Suzo) blog. benedyktyn, poważniejszy z mistyków niemieckich, ur. sie miedzy 1295 a 1300 r. W 13 r. wstapił do zakonu Bened. w Konstancyi, a od 18-go r. życia osiągnał już wysoki stopień doskonałości oddając się pokucie połączonej z wyrzeczeniem się wszelkich dóbr ziemskich. Dostapił też łaski objawień, wizyj i ekstazy. Z natury łagodny, wyrobił w sobie dobroć bez granie dla drugich, a surowość względem siebie. W r. 1348 w klasztorze Ulm, zebrał poszczególne swoje dzieła, † w r. 1365. Gdy w r. w czasie przebudowy klasztoru natrafiono na jego trumnę, znaleziono zwłoki nienaruszone. Podług Suriusa, który przetłumaczył jego autobiografję na łaciński, był on "sanctissimus et plene apostolicus." Beatyfikacyi jego dokonał papież Grzegorz XVI, a święto jego przypada 2 marca. H. S. zawarł w t. zw. Exemplar cztery książeczki, które jako przewodnik dla pożądających doskonalości sa nieocenione. Pierwsza jest rodzajem autobiografi, poświęconej prowincyalowi Bartlomiejowi v. Bolzenheim i przejrzane przez niego.—Denifle porównywa autora z postaciami Fra Anglico. Książka ta służyć ma dla tych, którzy daża do doskonałości. Jest tam opis walk duszy, jej modłów, ćwiczeń pokutniczych, prób ciężkich w szkole cierpienia i szczęśliwy zwrot do Boga. 2 książeczka mówi o wiekuistej mądrości "najpiękniejszy owoc niemieckiej mistyki" (Denifle). 3 książeczka prawdy, głównie dla tych, którzy zbłądzili w nauce Chrystusowej; jest ona w formie dyalogu pomiędzy prawdą a uczniem. Nauka o istocie Boga, o trzech Osobach. 4 książeczka zawiera 11 listów ascetycznych. Seuze poświęcił całą swoją wiedzę i talenta wyłącznie dla wła- ponte 1899, 8-o, t. IV, k. 481). X. J. N.

gich. Jego ksiażeczki pisane są najpię-kniejszą proza owego czasu. Denifle wydał wszystkie jego dzieła wszelkim wymaganiom krytyki odpowiadając, lecz dotad 1 tylko tom się pojawil. (Por. Volkman, der Mystiker H. S., Duisberg 1869; Böhringer, Die deut-schen Mystiker, Zürich 1877, 297 ff.; Preger, Gesch. d. deutschen Mystik, 1881).

Henryk Stero, Steron albo Steoro, z zakonu Benedyktynów, mnich opactwa w Alteck albo Altaich w Niemczech, kapelan sławnego opata benedyktyńskiego Hermana z XIII w., nastepnie sam opat klasztoru w Metz. Przypisują mu jako też jego następcy w godnosci opata Albinowi kontynuacye ważnego dla historyi Bawaryi, Austryi i Czech dzieła, napisanego przez wyżej wzmiankowanego Hermana opata p. t. "Auctarium Ekkehardi, Annales ducum Bavariae, Catalogus abbatum altahensium, catalogus monachorum altahensium., de institutione monasterii altah. (741-1271) de rebus suis gestis (1247—1273), annales Hermani abbatis ab 1137 usque a 1273," które jakoby doprowadzili do r. 1300; inni zaś zakonnicy do r. 1335. Nowsi krytycy zaprzeczaja H-i autorstwa dalszego ciągu wzmiankowanych "Annales." (Por. Hurter, Nomenciator literarius theologiae. Oeniponte 1899, 8-o, t. IV, kol. 275). Kronike te wydrukowano u Frehera, Ecrivains d'Allemagne. t. I; u Canisius'a, Antiquae lectiones — w skrôceniu; najlepsze wydanie w "Monumenta Germaniae" XVIII, 369-407 i u Boehmera, Fontes, t. II, 486-525; i po niemiecku w "Geschichtschreiber der deutschen Vorzeit," IX, fasc. 52, Berlin 1871. – Oprócz tego przypisują H-i cześć dziela Annales s. s. Udalrici et Afrae augustenses ab an. 1106 -1334, a mianowicie od r. 1266-1300, choć również bezzasadnie. Część jednak tych roczników wyszła pod imieniem H-a. (Por. Freher, Script. Germ. I; Bellarmin, De Scriptor. eccles.; Ri-chard et Giraud, Bibliothèque sacrée; Glaire, Dictionnaire univers. des Sciences. Paris, 8-o, t. II, str. 2189; Hurter, Nomenclator liter. theol. OeniTaboru, kronikarz fryzyjski, żył w XVI w., był profesem w klasztorze Kanoników regularnych na Taborze pod Sneek we Fryzyi. Napisal Historia ecclesiastica et civilis a Nativitate Jesu Christi usque ad an. 1508. (Por. Valére—André, Bibliotheca belgica; Paquot, Mémoires pour servir à l'histoire litter. des Pays-Bas. t. IV; La nouv. Biogr. génér.; Glaire, Dictionnaire des Sciences. t. I, str. 1006).

Henryk Tocke, kanonik w Magdeburgu i Brandeburgu, profesor teologii w Rostoku, kaznodzieja nadworny Elektora Fryderyka I, ur. się w 1390 r. w Bremie, studya odbył w Erfurcie, a w 1412 r. został Magister artium, później Baccalaureus formatus. W sporze powstałym między arbpem Magdeburga, a obywatelami, z powodu ufortyfikowania miasta, jako legat wysłany na koncylium w Bazylei zastępował arbpa do jego przyjazdu. Użyto go później jako pośrednika z Czechami (Hefele, Conc. Gesch. VIII, 475). Występował przeciwko pielgrzymkom do Wilsnack, kwestyonując prawdziwość cudu z Krwia .Chrystusowa. (Por. Wetz. u. Welt., Kirchenl. t. V, s. 1729-1734).

Henryk z Tolnis, Tolvis, albo Tonlias, karmelita w Mechlinie, bp. w Rosano (Dalmacya) w r. 1400, sufragan w Cambrai i w Liége od r. 1401-10; † w Utrechcie w r. 1420. (Por. Arenbergh w "Biogr. Belg." 1886, IX, str. 209—10; Villiers de, Bibl. Carmel. 1752, II, str. 922).

Henryk z Toul, archidyakon z Verdun, bp w Liège, † w r. 1076. (Por. Ceillier, Hist. des auteurs. 1757, XXI, str. 49-51: Hist. litt, de France, 1747. VIII, 352-5. Chevalier, Répertoire des sources histor, 1905).

Henryk z Treviso błog., ur. w Bolzano, w Tyrolu, z pobożnych lecz ubogich rodziców, którzy zamiast majątku dali synowi głęboką wiarę i gorącą po-bożność. Dla łatwiejszego znalezienia zarobku H. udał się do Treviso. Gorliwość i sumienność w pracy przy nieustannem zjednoczeniu z Bogiem i duch pokuty wyróżniały św. młodzieńca z pośród jego towarzyszów pracy. Nie umiejąc czytać, uczęszczał tem pilniej na

Henryk Taboryta (Thaborita) albo z nauki i kazania; słuchał codziennie mszy św., codziennie się spowiadał i często komunikował. Jaśniał szczególniej cnota pokory; na szyderstwa i obelgi z powodu swej pobożności doznawane od innych, odpowiadał błogosławieństwem i modlitwa, a jego dobroć i uprzeimość jednaly mu serca wszystkich. Gdy z powodu starości pracować już nie mógł, dano mu kat z milo-ierdza i utrzymywał się z jałmużny. † dnia 10 czerwca 1315 r. Na wiadomość o jego zgonie całe miasto biegło do ubogiej izdebki, by go zobaczyć. Wtedy to miało miejrce wiele cudów, dokonanych za wstawieniem się Świętego. Cuda te sprawdzone przez trzech notaryuszów, przy-słanych z ramienia magistratu, są najzupełniej wiarogodne. Włosi nazywaja św. H-a Rigo, wyraz zdrobniały od Arrigo (zepsute łacińskie Henricus). Święto 10 czerwca. (Por. Pétin, Dictionnaire hagiographique. ris 1850, 4-o, t. I, k. 1316—17). X. J. N.

> Henryk z Upsali św., meczennik, ur. w Anglii w początkach XII w., głosił ewangelię ludom północy, wraz z krdlem Mikolajem Breakspear, legatem St. Aplskiej, który później został pżem pod imieniem Adryana IV. H. zostawszy arbpem w r. 1148 i urządziwszy dyecezye wzorowo, oddał się z gorliwościa pracy aplskiej nad nawróceniem Szwecyi, w czem dopomagał mu skutecznie św. król Eryk. Ten ostatni zdobywszy Finlandyę w r. 1154, postał do niej misvonarzy, a na ich czele arcbpa Upsali. Św. arcbp padł ofiara swej gorliwości i został w r. 1157 ukamienowany. Cześć odbieral jako apostol Finlandyi i jako meczennik do XVI w. W tym to czasie heretycy zburzyli grób Swiętego, a szczątki jego rozrzucili. Świeto 19 stycznia. (Por. Pétin, Dictionnaire ha-Paris 1850, 4-o, t. I, k. 1316; Acta SS. Jan II, 249-50; wyd. 3-cie 613-614; Benzelius, Monumenta vetera ecclesiae Sueogoticae. I. Upsalia-. 1709, s<sup>r</sup>. 33—37; Script. rerum Suecic. II. 332—35; Biblioteca hagiogr. latina. Bruxellis 1899, 8-o, t. I, str. 569).

> Henryk z Zütphen, wielbiony przez Lutrajako męczennik reformacyi, ur. się w r. 1488 w Niderlandach i wstapił w Dord

rechcie do Augustyanów. Odbył studya szej połowy XVI w. Ur. w Nalinnes w nowym uniwersytecie w Witenberdze. i przybył jako przeor do Dordrechtu. Z początkiem ruchu luterskiego, zdaje się być czynnym; w 1520 bawi u saskiego elektora, potem pod Melanchtonem otrzymuje licencyat i w klasztorze Antwerpskim studyuje nową naukę. Jako heretyka wtrącają go do więzienia i ma być odwieziony do Brukselli, gdy lud go oswahadza. Jako kaznodzieja zostaje wysłany do Meldorf pod Dytmarem. Trwa to krótko, bo lud niechetny jego wierze, bez procesu pali go na stosie 11 grudnia 1524. Bliższe szczegóły opisuje Luter w historyi meczenników reformacyi. Wzniesiono mu pomnik w r. 1830 na miejscu jego śmierci. (Por. C. H. von Herwerden, Hetaandenken, van Hendrich van Zütphen, Groningen 1840, 2. druk 1864; E. J. Trip, Heinrich von Zütphen, in der Historisch-theologischen Zeitschrift. 1869).

Henschen Godfryd, bolandysta, ur' 21. l. 1601 w Venray † 11. IX. 1681 w Antwerpii. Straciwszy wcześnie ojca, został wychowany bogobojnie przez matke i starsza siostre. W r. 1619 wstapil do Jezuitów i dokończywszy, po odbyciu nowicyatu, swego wykształcenia wykładał w różnych gimnazyach Flandryi łaciny i greckiego, przygotowując się jednocześnie na misyonarza. Od r. 1635 został współpracownikiem Bollanda, który podówczas rozpoczął swe pomnikowe wydawnictwo. Poza inicyatywa Bollanda, H. właściwie był dusza tego wydawnictwa, nadając mu wskazany przez siebie charakter, oparty na badaniach naukowych, pod względem historycznym i chronologicznym. Tylko pierwsze 4 dni stycznia opracował Bolland podług własnego planu. Bol. powierzył H-i opracowanie życia Swiętych Grecyi, Francyi i Włoch, pozostawiajac dla siebie Swietych Hiszpanii, Niemiec, Anglii i Irlandyi. W r. 1643 wyszedł styczeń, wkrótce potem luty i marzec, 1675 r. kwiecień, 1677 maj, a 1681 przygotowawszy do druku czerwiec, H. umarł. Uczeń i towarzysz pracy H-a poświęcił mu w 7 tomie (mies. maj "Acta Sanctorum") serdeczne wspomnienie, podnosząc jego niezwykłe Ks. Fl. Kr. zalety.

Henten Jan, Dominikanin belgijski, egzegeta katolicki z końca XV i pierw-

(dyec, Liège), H-n wstapił do Hieronimitów w Paryżu (podług in. zdania — w Portugalii), jednak w Lowanium prze-szedł do zakonu kaznodziejskiego św. Dominika, w 1551 r. otrzymał doktorat z teologii; był w zakonie "Regens generalis," "D finitor provincialis." Jaśniał ścisłem zachowaniem reguly, cichością, przytem posiadał wybitną znajomość języków; † 1566 r. w Lowanium. Idac w myśl soboru Trydenckiego stanowiącego, aby Wulgata quam emendatissime imprimatur," H-n podejmuje prace krytyczne i daje szereg wydań dotyczących poprawionej Wulga-Biblia latina ad Vetustissima exemplaria recens castigata (Lovanii, 1547 i in. wydania). H-n użył około 20 dawnych manuskryptów, pracował sumiennie, przez co nie mało się przyczynił do poprawienia Wulgaty. Calmet. Praef. w "Bibl. Saera;" Ungarelli, Historia Vulgatac Bibliorum editionis, § 17; Kaulen, Gesch. der Vulgata, 429). Nadto H-n przełożył z greckiego Euthymii Zigabeni, Commentaria in 4 evangl. (ib., 1544); z hiszp. na łacinę dal przekład Alphonsi Librum de vera Deo Madriliensisserviendi methodo z dodatkiem Speculum illustrium personarum; nowe wydanie: Oecumenii Enarrationes in Acta Apost. (Lov. et Antv., 1541) i Arethae Explicatio Apocalypseos, nadto napisał komentarze na Pismo św., dotad niewydrukowane. (Por. J. Foppens, Biblioth. Belgica, II, 657; Quétif et Echard, Scriptores Ord. Praed., II, 195...; W. W. t. V, k. 1781—1782; Hurter, Nomenclator litt. theologiae cath., Oeniponte, 1892, t. I. p. 22; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, t. I, 1907, k. 1916).

X. C. S.

Heortologia = od wyrazu heorte, święto; wyjaśnienie i wytłumaczenie świąt kościelnych; zwykle H. opracowywana jest jako część liturgiki, niekiedy jednak oddzielnie od niej; jak to czynią w ślad za Thommasin'im (Traité des Festes de l'église 2 tom. Traités histori-ues, Paryz, 1683); Binterm (Die vorzüglichsten Denkwürdigkeiten der christ.-kath. Kirche, VI, 1829), Dippel (Kirchenjahr, 6 tom. i Register

1889-94); Guéranger (L'année liturgi- | izm jest wedlug niego wstępem do chryque, 15 tom. Paryż 1851-1901, przetl. na niemiecki 1874-1902) i Kellner (Heortologie, 1906); H. Kościoła Wschodniego: Nilles (Kalendarium manuale utriusque ecclesiae orient. et occident., 2 tom., 1896); H. Kościoła protestanckiego: Straus (Das evangel. Kirchenjahr, 1750) i Heinrich (Das Kirchenjahr, 1860). (Por. Kirchliches Handlexicon, Dr. M. Buchberger).

Heppe Henryk Ludwik, teolog protestancki, ur. w r. 1820 w Kassel, był od r. 1850 profesorem teologii w Marburgu. † w r. 1879. Pracował szczególnie nad historya reformacyi. Napisal Geschichte des deutschen Protestantismus. Marburg 1846—59; 2 wyd. 1865—66. Dognatik des deutschen Protestantismus. des XVI Jahrhun derts. Gotha 1857, 3 vol.; Die confessionelle Entwickelung der altprotestantischen Kirche Deutschlands. burg 1854; Geschichte der quietisti-schen Mystik in der kathol. Kirche. 1875; Geschichte des Pietismus und der Mystik in der reformierten Kirche. Leipzig 1899, i inne. (Per. S. Orgelbr., Encykl. powsz. 1900, t. VI, str. 630).

Heracleon, gnostyk ze szkoly Walentyna, którego okoliczności życia bliżej nie są znane. - Starożytni pisarze wspominają o nim tylko, że był uczniem, czy też przyjacielem Walentyna. Również o nauce jego posiadamy bardzo skape wiadomości. Ireneusz (Adv. haer. 2, 4, 1) i Teodoret (Haeret. fab. 1, 8) ograniczasię na przytoczeniu jego imienia, Hipolit wspomina o nim, jako o przedstawicielu włoskiego kierunku szkoły Walentyna, która przypisywała Chry-stusowi Panu ciało psychiczne, podczas gdy wschodnie szkoły Walentyna przyznawały Zbawicielowi ciało duchowe (pneumatyczne). Z urywków pism Herakleona, jakie spotykamy w dzielach innych gnostyków i pisarzy kościelnych nie możemy wysnuć całego systemu jego nauki, ale zaledwie pewien zarys, z którego dowiadujemy się, że Herakleon nie odnosił się nieprzyjaźnie względem St. Testamentu. Podczas gdy uważał proroctwa za dźwięk, Jana Chrzciciela za głos, Zbawiciela jako słowo, uznaje cesarzem. 610 r. Sergjusz patryarcha on stopniowy rozwój Objawienia. Juda- koronował nowego cesarza. Ożenił się

styanizmu. Stosownie do tego demiurg, którego on widzi w osobie "królika" (Jan. 4, 46 i nst.) nie jest istota sprzeciwiająca się Bogu; stworzył on (demiurg), chociaż nieświadomie pod wyższym kierownictwem wyższy porządek rzeczy. Dusza, która odeń pochodzi, jest sama w sobie śmiertelna; może jednak ona nabyć nieśmiertelność, czyli przemienić się w ducha. Ludzkość dzieli się na trzy klasy: na dzieci Boga, t. j. pneumatyków, dzieci dyabła, czyli chylików i psychików, czyli zwykłych ludzi, którzy między tamtemi dwiema klasami zajmują miejsce pośrednie. Dla klasy najniższej odkupienie nie ma znaczenia, tylko dwie pierwsze klasy nadaja sie dlań. Zbawiciel łączy się z Jezusem nie przy chrzcie, ale rodzi się on jako człowiek. Jego cierpienia stanowią składowa część dziela odkupienia. (Por. Neander, Genet. Entwicklung der gnost. Systeme, 1818; Hilgenfeld, Ketzergeschichte des Urchristenthums, 1884). X. A. Kw.

Heraida św. meczenniczka w Aleksandryi, wyróżniała się z pośród słuchaczów Orygenesa, który dopuszczał do swej szkoly osoby obojej płci. Była ona wtedy katechumenką, ale, wedle wyrazenia Orygenesa, otrzymala chrzest ognia, to jest zostala żywcem spalona za wiarę, w r. 210, za panowania Sewera. Święto 4 marca i 28 czerwca. (Por. Pétin, Dictionnaire hagiographique. Paris 1850, 4-o, t. I, k. 1321).

Heraklas, uczeń Orygenesa i pomocnik jego w szkole Aleksandryjskiej, maż pełny w rzeczach Bożych i w naukach bardzo uczony (Euseb. Hist. E. VI. 15). Miedzy 231-232 r. objał całą szkołę Aleksandryjską, po śmierci Demetrjusza bpa Aleksandryi zostaje obrany biskupem tegoż miasta (ib. c. 26). Rządził kościolem lat 16 i umarł około r. 247.

Herakljusz I cesarz grecki. Był synem egzarchy afrykańskiego Herakljusza; urodz. się około 575 roku. Korzystając z zamieszek w czasie panowania Fokasa, oblegi Konstantynopol, zwycieżył Fokasa i przez lud został obwołany

ze swą siostrzenica Martyna; temu zwiazkowi kazirodczemu przypisują współcześni wszystkie niepowodzenia H-a. Prowadził szcześliwe wojny z Chozroasem, królem Persów, którego w dwukrotnej wojnie pokonał, ostatecznie (626), Oswabadza Jerozolime i sam niesie (628 r.) uroczyście drzewo krzyża S-go do grobu Pańskiego. W wojnie z Mahometem, Abubekrem i Omarem (629, 632, 637) stracił Syrye i Palestyne. Pod koniec życia zajmował sie sporami religijnymi. Za radą biskupów azyatyckich w celu pozyskania monofizytów nakazał używania formuły, że w Chrystusie jest jedna wola bosko-ludzka. Za zgoda Sergjusza arcybiskupa konstantynopolitańskiego w 622 wydał dekret do biskupów, nakazujący formułę: "mia energeia" jedna wola. Sofronjusz, późniejszy patryarcha jerozolimski wystapił energicznie przeciwko nowemu błędowi. H. w 639 roku wydaje dekret Ecthesis, w którym wyłożył całą naukę monoteletów. Chciał zniewolić wszystkich poddanych do tej nauki, lecz smierć (641 r.) przeszkodziła zamiarowi. (Hefele, Concil. t. III. C. Cantu, Storia universale, tom 7-8.; Damberger, Synchron Gesch. t. I i II). X. B. S.

Herakliusz św., żołnierz i meczennik w Sebaście w Armenii. Poniósł śmierć meczeńska wraz z 39 innymi żołnierzami w r. 320, za prześladowania Licynjusza cesarza. Cesarz wydał edykt, nakazujący oddawać cześć bogom; wolę ce-sarską mieli naprzód wypełnić żołnierze wraz ze swymi wodzami. Czterdziestu żołnierzy odmówiło złożenia bałwochwalczej czci bożkom. Oskarżeni o apostazye skazani zostali na śmierć przez zanurzenie w stawie ściętym lodem pod Sebasta. Jeden z żolnierzy zwyciężony cierpieniem sprzeniewierzył się Chrystusowi, lecz zastapił go inny ze straży, przeznaczonej dla pilnowania meczenników, zachecony do męczeństwa cudownem widzeniem. Tym sposobem spełniło się pragnienie, by wszyscy 40 otrzymali wieniec męczeński. Nazajutrz zabrano ciała męczenników na wozy i spalono, a prochy wrzucono do rzeki. Część relikwij tych bohaterów dało się uratować; złożono je w Cezarei. Swieto 10 marca. (Por. Pétin, *Dict. hagiogr.* 4-o, t. I, k. 1519). X. J. N. 4-o, t. I, k. 1519).

Herard arcybiskup z Tours, od r. 855, jeden ze znakomitszych biskupów swego czasu; odznaczał się nauką, cnotami i i gorliwością. Ułożył przepisy dla swego kleru (capitula episcopalia, capitularia) i ogłosił je na synodzie 858 r. Zalecił, aby każdy proboszcz założył u siebie szkółkę parafialną. Capitularia owe dzielą się na 140 artykułów, których treść stanowią przepisy moralności i karności kościelnej. Znajdują się w zbiorze synodów Sirmonda w Kapitularzach Baluzyusza. Herard. † ok. 870 r.

Herbart Jan Fryderyk, filozof niemiecki, ur. d. 4 maja r. 1776 w Oldenburgu. Wykształcenie początkowe pobierał w domu, a następnie w gimnazyum w Oldenburgu i jeszcze przed jego ukończeniem zapoznał się z zasadami filozofii Chrystyana Wolffa i Kanta. W r. 1794 wstąpił na uniwersytet w Jena, gdzie słuchał wykładów Fichte'go. W 1797 r. H. został nauczycielem domowym w Szwajcaryi, i od tego czasu datuje się początek jego studyów nad pedagogiką, nad którą gorliwie pracował. Podczas swego pobytu w Szwajcaryi wszedł w stosunki osobiste z Pestalozzim. Od r. 1800 zamieszkiwał w Bremie, w 1803 habilitował się w Getyndzie, gdzie niebawem zaczął wykładać filozofię i pedagogikę. W r. 1805 został tam profesorem nadzwyczajnym, a w r. 1809 profesorem zwyczajnym w Królewcu, po ustąpieuiu Kruga, który na tej katedrze był bezpośrednim na-stępca Kanta. W r. 1833 wrócił jako profesor zwyczajny do Getyngi i umarł na tem stanowisku d. 14 sierpnia r. 1841. Dziela H-a wydał w 12 tomach G. Hartenstein, (Lipsk-1850-52; wvd. 2 w 13 tom, Hamburg, 1883-93). Od r. 1882 prowadzi kompletne wydanie dzieł H-a K. Kerbach. Z pomiędzy pism tych ważniejsze: Pestalozzi's Idee eines ABC, Getynga 1802; De platonici systematis fundamento com-mentatio ib. 1805; Hauptpunkte der Metaphysik, 1806; Hauptp. der Logik, 1808; Allgemeine praktische Philosophie, 1808; Theoriae de attractione elementorum principia methaphysica, Królewiec 1812; Lehrbuch zur Einleitung in die Philosophie, 1813; Lehrbuch der Psychologie 1815; Ue-

ber die Möglichkeit und Nothwen- H. przypuszczeniem tak zwanych pojedigkeit Mathematik auf Psuchologie als Wissenschaft, neu begründet auf Erfahrung, Metaphysik und Mate-matik, 1824–25; Allg. Metaphysik, 1828–29; Analytische Beleuchtung des Naturrechies und der Moral, Getynga 1836; Psychol. Untersuchungen, 1839-40. Filozofia podlug H-a, jest naukowem opracowaniem pojęć powszechnych umysłu ludzkiego, dzieli sie ona na logikę, metafizykę i estetykę. Przedmiotem logiki jest doprowadzenie pojęć do jasności i wyraźności, metafizyki, prostowanie pojęć, dostarczanych nam przez doświadczenie, estetyki -uzupełnienie pojęć, przez ocenianie ich wartości. Filozofia H-a opiera się na zasadach Eleatów, Platona i Leibnitza. Oto krótkie jej streszczenie. Jedynie możliwą podstawą wiedzy o rzeczywistości jest czucie (sensatio). Wiedza nasza ogranicza się tylko do formy rzeczy i ich stosunków, nie dając nam bynajmniej poznać samych rzeczy, pomiedzy któremi te stosunki zachodzą. Pojęcie powszechne, logiczne (logicum universale) według H-a niema żednej rzeczywistości i żadnej wartości dla wiedzy filozoficznej.

Wiedza filozoficzna ma tylko na celu wyszukiwanie i sprostowywanie blędów powstałych w wyobrażeniach, nabytych z doświadczenia. Do tego zmierzają ba-dania metafizyki droga sceptycyzmu. Każdy początkujący filozof powinien być, zdaniem H-a, sceptykiem, ale też każdy sceptyk, jako taki, jest początkującym filozofem, W sceptycyzmie nie można pozostawać, lecz przezeń dążyć do wiedzy. Metafizyke dzieli H. na metodologię (systematica), która uczy w jaki sposób należy prostować i przeo-brażać pojęcia przez wyszukiwanie pojęć dopełniających, ontologię, która traktuje o bycie, synechologie, która tlumaczy rzeczy stałe (continuum) i eidologię, która traktuje o zjawiskach i o odpowiednich im wyobrażeniach. To są główne części podziału H a metafizyki ogólnej, z nią łączy się jeszcze nauka o naturze i psychologia, Według H-a istnieje byt rzeczywisty i jest czemś pozytywnym, absolutnym, prostym, t. j. niezłożonym, i nie rozciagłym w czasie i przestrzeni, ani też wielkością ciagłą. Kwestye bytu rzeczywistego rozwiązuje

dynczych substancyj realów (reale), przez co zbliża się do nauki Leibnitza o monadach i do starożytnych atomistów. Rzecz, przedstawiająca się nam z różnemi cechami jest tylko zbiorem wielu pojedynczych substancy, monad czyli realów.

Rozróżnianie substancyi i przypadków (accidens), w zwykłem znaczeniu brane, uważa za biędne; żaden bowiem z pierwotnych realów, w sobie uważany nie jest substancya rzeczy; jeżeli reały mają być podstawą pewnych zjawisk, muszą być w związku z innymi realami i wlaśnie to skupienie pewnych realow stanowi rzecz jakaś. Że zaś wyobrażamy sobie substancye, to ztad pochodzi, iż w owym zbiorze realów jeden real zajmuje takie stanowisko, iż wszystkie inne w nim, jakby promienie w środkowym punkcie się jednoczą. Real, sam w sobie uważany, jest niezmienny, ponieważ jest absolutny, niezłomny, i dla tego real nie może być przyczyną zmiany innego realu. Przemiana jest tylko w zbiorze realów jakiejś rzeczy, i powstaje z działalności zachowawczej reałów przeciwko wszelkim możliwym naruszeniom. Każdy real stara się utrzymać w swej całości przeciwko wszelkim naruszeniom z zewnatrz pochodzacym i to jest jedyna jego działalność. Na podstawie tych zasad ontologicznych H. stara sie w synechologii objaśnić istote materyi. Ponieważ realy sa istotami niezlożonemi, mogłyby sie wzajemnie przenikać, ale działalność zachowawcza każdego realu oddziaływa przeciwko wzajemnej przenikliwości. Tym sposobem powstaje między nimi pewien rodzaj przyciagania i odpychania (attractio et repulsio), o ile wnikanie jednego realu w drugi można nazwać przyciąganiem, a przeszkadzanie temu wnikaniu odpychaniem. Gdy sily przyciagania i odpychania są zrównoważone, wskutek polączenia odpowiednich realów, powstaje materya, atom, massa. Ale ta materya nie jest ciągłą (continua), ponieważ jako summa istot prostych z powodu zrównoważonego stosunku sił przyciagania i odpychania tylko wydaje się przestrzenna (continua). - Dla tego przestrzeń i czas nie sa czemś rzeczywistem, ale przedmiotowem złudzeniem, ponieważ realy istniejąc w skupieniu wydają się jako rozciągłe w czasie i przestrzeni. W stem czemś innem od mego rozumu i swojej eidologii i psychologii H. uczy, od mojej żądzy. Wspólne to wszakże że dusza ludzka jest centralnym re- działanie rozumu i żądzy jest rzeczywialem, jest istotą absolutną, niezlożoną, niezniszczalną. Dusza nie jest formą ciała, bo każdy reał ma własny pierwia-stek życia i niema czynności przecho-dniej. Dusza mieszka tylko w ciele; siedliskiem jej jest mózg. Zamieszkiwaniu jej w ciele pośredniczy system nerwowy. Dusza, mówi H. niema żadnych władz ani usposobień; działalność jej, jak każdego realu, polega na samozachowaniu siebie; samozachowania sie duszy są jej wyobrażeniami. Proces poznawania jest następujący: gdy zmysły odbierają jakieś wrażenie, to ruch ten, za pośrednictwem nerwów, dostaje się do mózgu, wówczas usiłują wniknać w duszę realy, które w najbliż-zem jej znajduja się otoczeniu, dusza temu opiera się w celu samozachowania się; akty samozazachowania się duszy są jej wyobrażeniami. Wyobrażenia jednorodne, albo tegoż samego gatunku łączą się z sobą w jedno wyobrażenie; wyobrażenia prze-ciwne hamują się wzajemnie. Wyobrażenia słabsze doznają większego hamowania. W razie zetkniecia sie wiecej niż dwóch wyobrażeń, możliwem jest, że wyobrażenie najstabsze, obciążone jest więcej, niż znieść może jego natężenie; zupełnie więc znika ze świadomości, ale przy sprzyjających okolicznościach znowu może do niej powrócić. Granicę, przy której natężenie wyobrażenia równa się zeru, nazywa H. progiem świadomości. Wszyskie stany uczuciowe wyprowadza H. z wyobrażeń, mianowicie z ich starcia się. Wyobrażenie, gdy zni-ka ze świadomości i staje się uczuciem, przemienia się tem samem w dążenie do świadomości i nazywa się pożądaniem. Jeżeli to dążenie uczucia dochodzi do takiego napięcia, iż osiąga mniejszy lub większy skutek, wówczas uczucie staje się żądzą, która jeżeli łączy się z nadzieją, że może wystąpić, jako panujące obecnie wyobrażenie, podnosi się do właściwej woli. Z tego okazuje się, co sądzić należy podług H. o wolnej woli. Nasza świadomość siebie rodzi w nas złudzenie, iż w działaniu zostajemy jakby w środku pomiędzy rozumem a żądzą, i że od nas zależy zdecydować się na jedną lub na drugą mającej na celu załatwienie sporu i uni-stronę. Jest to złudzenie, bo ja nie je- kanie go na przyszłość. W ogóle bio-

ście swobodne; skoro bowiem mój rozum i moja żadza pie sa czemś różnem odemnie, przeto decyzya stad wynikająca nie jest obca, ale moja własna, wybieramy zatem własną samodzielnością, a przeto H. uznaje tylko wolność od przymusu (libertas a coactione). Z natury duszy, jako niezłożonej wynika jej dalsze trwanie po śmierci. Dusza ma własny pierwiastek życia, i na ciało niema żadnego wpływu pozytywnego, raczej tylko wpływ negatywny, i dlatego dusza może żyć bez ciała, a wyobrażenia du-szy ożywią się i będą uświadomione w całej jasności po rozłączeniu się duszy od ciała.

Pojęcie Boga wywodzi Herbart celowości panującej we wszechświecie. Za punkt wyjścia swej argumentacyi bierze H. celowe ukształtowania wyższych organizmów, które wskazuja na wpływ rozumu Bożego, który nie stworzył istot prostych, reałów, ponieważ są one pozycyą absolutną, lecz ułożył wzajemne ich do siebie stosunki. wszakże nie jest w stanie określić bliżej istoty oga, bo to należy do wiary. w Boga wszechmogacego, Wierzymy wszechwiedzącego, najmędrszego, najwyższej dobroci i sprawiedliwości. Przyznajemy Bogu osobowość, bo tego wymaga potrzeba religijna, inaczej niezaspokojona, chociaż tych własności teoretycznie nie możemy uzasadnić. Teoretycznie uważane określenia te sa antropomorficznemi, lecz ze stanowiska wiary antroproformizm ten jest nieunikniony.

E-tetyka H-a ma podwójne zadanie: 1-o stawiać wzory, do których ma się odnosić wszystko, co się podobać lub niepodobać winno i 2-o podawać wskazówki, jak dany materyał uformować w podobającą się całość. Estetyka dzieli się na szereg nauk; do szeregu tych nauk zalicza się urabianie samego siebie i zowie sie etyka albo nauka moralności. Podstawe etyki stanowi idea moralnej wartości. Dobro moralne polega na har-monii pomiedzy aktami woli a sądami podmiotu o ich wartości; jest cnotą uważana jako ideał, a zarazem wolnością moralną. Prawo wypływa z umowy,

pozbawiony zasady, niefilozoficzny empiryzm (choć H. nazwal swój system realizmem) bez zdolności rozwoju; jedyna jego zasługa jest reakcya przeciwko czysto idealistycznemu kierunkowi nowożytnej filozofii niemieckiej. Hegliści upatrują w H-ie dalszy ciąg kantyzmu, bo myśl Kanta, że świat jest tylko zjawiskiem, jest jedną z głównych mysli filozofii H-a i że doświadczenie uważa jako jedyne źródlo poznania; ale H. różni się od K-a, gdyż odrzuca jego krytykę, którą uważa za chimeryczną i

niemożliwa. H. wskrzesza system monad Leibnitza, chociaż monady według H-a nie mają życia i sił wewnętrznych, ale są mechaniczne i tym sposobem przypomina raczej dawny atomizm, a nie dyna-System H-a fizyczno-matematyczny jest bezdusznym mechanizmem t. j. mechanicznem łączeniem wyobrażeń. Ponadto błądzi H. uważając władze duszy, a w szczególności wolną wolę, jako prosty wynik wyobrazeń, gdyż tem samem obala zasadę wolnej woli i moralności; stosując zaś wywody matematyczne do psychologii, poddaje życie duchowe mechanizmowi. W ogólności w systemie H·a jest zarodek materyalizmu a przynajmniej monizmu. Szkoła H-a ma licznych zwolenników, do których zaliczają się: Allihn, Ballauf, Bobrik, Brzoska, Drobisch, Hartenstein, Hendewerk, Hostinsky, Kayserling, Kern, Kramarz, Lott, Mager, Miquel, Nahlowsky, Olawski, Ostermann, Preiss, Reiche, Rein, Resl Röhr, Siebeck, Spitta, Stoy, L. Strümpell, Tepe, Thillo, Tante, Unterholzner, Vogt, Willmann, Wittstein, Ziller, Zimmermann. (Por. E. Blanc, Histoire de la Philosophie. Paris, 1896, t. III, str. 301 n. 803--806; Dr. J. Kachnik, Historia Philosophiae, Olomucii, 1896, str. 77; P. J. Leander, Ueber H-s philosophischen Standpunkt, Luns, 1865; F. A. Lange, Grundlegung der matematischen Psychologie H. 10, Berlin, 1865; A. Paoli, La filosofta practica, Torino, 1873; A. Rosiński, Kritik der Beweisgründe des Hischen Realismus für die Subjectivität des Wahrnehmungsinhaltes, Leipzig, 1887; G. F. Stout, The Herbatian Psychology, Mind, 1888; F.

rąc, herbarcyanizm należy uważać, jako lage von H-s praktischer Philoso phie, Anrick, 1892; Mauxion, La métaphysique de H. et la critique de Kant, Paris, 1895).

> Herbelot Barthomiej d', oryentalista francuski, ur. w r. 1625, był profesorem języka syryjskiego w "Collége de France," † w r. 1695. Napisal: Bibliothèque orientale, ou Dictionnaire universel contenant tous ce qui fait connaitre les peuples etc. Paris 1697, in fol. (dzieło pośmiertne); Maëstricht 1776, in fol.; wyd. skrócone dla młodzieży Halle 1785, 4 vol. in 8-o. (Por. Journal des Savants. 1696; Richard et Giraud, Bibliothèque; Glaire, Dictionnaire univers. des Sciences. 8-o, t. I, str. 1010).

> Herber Karol Jan, doktór filozofii i teologii, ur. w r. 1788, był profesorem historyi klnej, egzegezy i języków wschodnich w akademi wrocławskiej, † w r. 1826. Napisal Silesiae sacrae origines, adnexae sunt tabulae chronologicae in annales historiae dioecesanae, Lipsiae 1821, 4-to; Statistik des Bisthums Breslau Breslau 1826: De versione latina vulgata ex conc. trid. decreto etc. Tamże 1815.

Herbert Adelajda, nauczycielka, ur. w Amiens 1794 r., od dzieciństwa okazywała niezwykłe zdolności do nauk i wysoką a gruntowną pobożność i wielką wiarę. Pierwszym jej nauczycielem był ks. Thibaud; w 13 roku z latwościa tłumaczyła Liwiusza. Oddana na pensyonat utrzymywany przez zakonnice Serca Jezusowego w Amiens, miała gorące pragnienie zostania na zawsze wśród swych wychowawczyń; lecz obowiązki względem rodziców skłoniły ją do opuszczenia domu, do którego sercem calem przylgnęła. Aby módz dopomagać rodzicom, przyjęła obowiązki wychowawczyni w jednym bogatym domu francuskim, i wraz z rodzina ta udała się do Anglii Powróciwszy do Francyi w r. 1841 została nauczycielka, prowadząc od r. 1850 własny zakład naukowy, którym kierowała z niezwykłem poświęceniem i wytrawną znajomością serc młodocianych. Oprócz tego H. założyła instytucyę dobroczynną dla staruszków malżonków p. t. "Oeuvre des vieux ménages." † w Ballauf, Die Psychologische Grund- w r. 1862. Z jej pism religijno-pedagogicznych zasługują na uwagę: L'ange śmierci autora 1653 i 1670 w Amsterdu sanctuaire ou Réflexions et Priè- damie); napisał też swoją autobiografię, res pour aider a entendre la messe. Paris 1850, in 18 o; Espérance ou livre du jeune âge. Amiens: Souve-nirs ou Lectures religieuses pour tous les âges. Tamze, 2 vol. in 12-o; Le Bon Ange des jeunes communiants ou Suite d'entrétiens pour disposer les enfants à la prem communion. Tamze 1859, 18-0; Entrétiens jamiliers d'une mère avec ses enfants touchant les saintes Ecritures. Paris 1862, in 12, in 12, i inne (Por. Glaire, Dictionnaire univers. des Sciences ecclésiast. Paris 1868, t. I, str. 1010).

X. J. N.

Herbert, Edward lord of Cherbury, ur. 1581 w Montgomery, um. 20 sier-pnia 1648 w Londynie, filozof angielski, należący do obozu, usiłującego wytworzyć religie naturalną, opartą nie na Objawieniu, lecz na naturze ludzkiej. zatem Herbert poprzednikiem późniejszego deizmu. Wszelkie poznanie, według H.a, ostatecznie polega na wrodzonych pojęciach i zasadach. Najwyższa forma prawdziwości jest powsze-chna zgoda, Najważniejszą treścią tego poznania są religijne i etyczne prawdy podstawowe, a tych jest 5. 1-o) Istnienie Bytu Najwyższego; 2-o) Obowiązek składania Mu czci, 3-o) a to przez cnotę i pobożność, 4-0) przebłaganie za przekroczenia przez żal, 5-0) Bóg nagradza i karze nas. To są powszechnie obowiązujące zasady religii naturalnej; wszystko, co po nadto zawiera w sobie religia pozytywna jest wymysłem ludzkiem, a zatem nieobowiązującem. Zasady te maja być według H-a właściwym sprawdzianem w roztrzyganiu sporów religionych. - Obok filozofii H., jako członek izby lordów, uprawiał politykę i należał do opozycyi liberalnej. Pisma jego: Tractatus de veritate prout distinguitur a revelatione, a verisimili, a possibili, et a falso, Paryž 1624, 2 wyd. popraw. Londyn 1633; De causis er rorum, una cum tractatu de religione laici et appendice ad sacerdotes, nec non quibusdam poematibus (razem z De veritate w Londynie 1635, a osobno w 1656); De religione gentilium eorumque apud eos causis (częściowo wydane (część I) w 1645, w całości po w Krakowie i tu przyjęł święcenia ka-

wydawana wielokrotnie, ostatnio pod re-dakcya S. L. Lde p. t. The autobio-graphy of E. Lord Herbert of Cher-bury with introductions, notes appendices and continuation of the life. Pisali o H-e: Dircks (1888): Eh. de Rémusant (Paryż); Gütter (1897).

X. HP.

Herbert John Roger, malarz angielski, ur. w r. 1810 w Maldon. Z początku malował przeważnie portrety, aby zarobić na życie, później wystawił kilka płócien, które dały poznać jego talent artystyczny; wzorował się przeważnie na mistrzach włoskich i wpływ ich jest widoczny w jego pracach. Około r. 1837 H. przyjął wraz z rodzina katolicyzm. W r. 1842 został przyjęty do Akademii królewskiej. Wkrótce potem wystawił duży obraz o charakterze wysoce religijnym "Wprowadzenie Chrystyanizmu do Brytanii." Odtąd zaczyna się cały szereg obrazów treści religijnej, z których celniejsze: "Chrystus i samarytan-ka" (1843), "Św Grzegorz uczący dzia-twę śpiewu w Rzymie" (1858), "Św. Jan przed Herodem" (1848); wreszcie cykl tematów biblijnych, zdobiących salę nowego parlamentu w Londynie. W r. 1846 H. został członkiem tytularnym akademii królewskiej, a w r. 1869 korespondentem Instytutu. † w r. 1890 w Londynie. (Por. Vapereau, Dictionnaire univ. des Contem. 1893, 4-o. str. 785).

Herberth, benedyktyn niemiecki, ur. w r. 1741, był profesorem filozofii w Fuldzie. Napisał Elementa logicae ecclecticae. 1773; Elementa metaphysicae. 1776.

Herbert Benedykt, jezuita polski, pisarz religijny, teolog polemista z XVI w. Ur. w Nowem Mieście (pod Przemyślem) w 1531 r. z rodziców ubogich Zieleniewiczów (czy Zielińskich) prze-zwał się potem H-em i jako taki znany w naszych dziejach i literaturze. Nauki odbył w Akademi Jagiellońskiej i tu otrzymał stopień magistra "artium," w 1550 r. rozpoczął uczyć języków starożytnych w szkole gimnaz. we Lwowie. W 1553 r. został kierownikiem szkoły

ski wezwal H-a do swej rezydencyi w Skierniewicach. H-st uczył tu młodzież na dworze arcybpa przebywającą, pisał dz. Comptus... (1559); Arithmetica linearis (1560). Juž w 1561 r. uczy H-t w kollegium Akademii wymowy i zostaje doktorem. Lecz w 1562 r przechodzi do Poznania i z wielka chluba uczy w szkole Lubrańskiego; jest też rektorem. Bp. Konarski za to mianuje H-a kanonikiem poznańskim. W 1566 r. H. wydal: Nauka prawego chrześcijanina... jest to katechizm dobrą polszczyzną pisany. W 1567 r. w Kolonii wydrukował: Horarum canonicarum rationarium cum D. Augustini sententiis de Eucharistia explicatis. Błędy braci czeskich zbijał w Confutatio picarditarum haereticorum (Crac. 1567) i po polsku Chrześcijańska porządna odpowiedź na tę Confessyję... (Krak., 1567). Różnowiercy odpisali mu przez Jakóba Niem jewskiego w dz. Odpowiedż na książki B. Herbesta... (Krak., 1579). H-t odpisał im w dz. Prodromus, przesłaniec albo goniec naprzeciwko odpowiedzi... (Krak. 1571). W 1571 r. H.t wstąpił do Jezuitów, nowicyat odbył w Rzymię, był w kolegium w Brunsberdze, w Szwecyi (1574-1576), był spowiednikiem królowej Katarzyny Jagiellonki, pracował tu dla sprawy Kościoła. (Por. X. Jan Badeni, Studya i Szkice, Kra-ków, 1898, t. II, str. 270 i nast.). Prze szedlszy na Ruś H t rozwinał pracę apostolska, nawrócił z kalwinizmu wybitnych ówczesnych panów, wiele szlachty; lud uczył, pocieszał, pisał: Wiary Kościoła rzymskiego wywody.. dla Rusi nawrócenia pisane, Krak. 1586 (przedruk. 1728, 1738). Do końca życia jaśniał pokora, umartwieniem, pracowitością; † swiętobliwie 1593 r. w Jarosławiu). (Por. De Backer. Biblioth. des Ecriv. de la Comp. de J. t. III; Hurter, Nomenclator theologiae, Oeniponte, 1892, t. I, p. 73-74; X. Nowodworski, Encykl. kości., t. VII, str. X. C. S.

Herbest Jan, pisarz polski z XVI w. H-t Jan był bratem słynnego Jezuity Benedykta H-a (ob. art. Herbest

płańskie. Arcbp. gniezn. Jan Przeręb- się pisał. Nauki odbył w Krakowie, przyjał święcenia kapłańskie; pracował, jak jego brat Benedykt w Poznaniu w szkole Lubrańskiego, wreszcie był kanonikiem i kaznodzieją lwowskim (podług Starowolskieho) i tu † 1601. H-t wydal po polsku znakomiy... Commonitorium Wincentego z Lerynu p. t. Książki Wincentego Francuza o dawności i zerokości wiury chrześcijańskiej... nowo na polski język przełożone (1563 r.), wydał: Opisanie i wykład Mszy św. (Krak., 1566); nadto jako nauczyciel retoryki opracował i wydal: Rhetorica ex omnihus M. T. Ciceronis rhetoricis verbis collecta (Crac., 1566) i tegoż dzielka: Rhetoricae compendium... 1567. (Por. Poëmata varia in funere Rev. D. Joannis Herbest, Canonici., Leop., 1601; Dykcyonarz bio raficzno - historyczny... Warszawa, 1844, t. I, str. 523, mylnie go czyni spowiednikiem Katarzyny Jagiellonki; urzad ten sprawował brat jego, Benedykt H t, Jezuita (ob.) W. E. I., t. XXVII—XXVIII, str. 797). X. C. S.

> Herbinius Jan, pedagog protestancki, ur. w r. 1633 w Byczynie na Szląsku. Po ukończeniu nauk w Witemberdze, zostal w r. 1661 rektorem zalożonej przez siebie szkoly w Wolowie (Szlask): zalożył też szkole w Bojanowie w Wielkopolsce; był rektorem niemieckiej szkoły w Sztokholmie, od r. 1672 kazno-dzieja w Wilnie, w r. 1674 w Warsza-wie, † w r. 1676 w Grudziądzu. Napisal m. i. De statu ecclesiarum augconf. in Polonia. 1670; Religiosae Kijoviensis Cryptae etc. Jenae 1675; Powszechne nauki i wiary chrześcijańskiej wyznania; Katechizm mniejszy i Katechizacya Turecka. Sztokholm 1672. Pisma H-a wyszły w zbiorowem wydaniu w Gdańsku w r. 1675. (Por. S. Orgelbranda, Encykl. powszechna. 1900, 4-o, t. VI, str. 639).

Herborn ob. Ferber Mikolaj.

Herbst Ferdynand Ignacy, konwertyta, teolog katolicki, pisarz religijny ludowy niemiecki XIX w. Ur. 1798 w Meuselwitz (w Sachsen-Altenburg) z rodziców protestanckich, H-t uczył się Benedykt), pochodził zatem z No-teologii protestanckiej w Lipsku, Jenie i wego Miasta (pod Przemyślem) i tak Erlangen; w 1832 r. wrócił na lono Kla

katolickiego, został w 1834 r. kaplanem, tem, cnotami towarzyszkiemi, w chorosłużył sprawie Kla piórem i posługiwaniem kaptańskiem, zniósł szykany rodziny, nawet wydziedziczenie i został wierny naszej wierze św. Jakiś czas w Freising uczył filozofii, lecz już 1835 r. pracuje na parafii w Monachium. W 1834—1844 r. redaguje w Augsburgu gazete "Sion," pasterzuje też w Giesing, w Au, † 1863 r. w Monachium. H-t wydal: Bibl. christl. Denker (2 t., 1830-1832); Die Kirche und ihre Ge gner in den letzten drei Jahrhunderten, eine katolisch christliche Bekentnisschri/t (1833); Antwort auf das Sendschreiben eines Protestanten über die Kirche und ihre Gegner.; Kath. Exempelbuch (1 cz., 1839; 3 wyd. -1847): Christenlehre in Beispielen (2 cz. 1844) i inne. Autobiografie skreślił H-t w dz. Aus dem Leben eines Priesters (1842). Knoll, Dr. F. J. Hervst ein Lebensbild; 1863; Reusch, Allg. deutsche Biogr., 12, 48; Zeller, Licht- und Lebensbilder, 1882, 73-78; Hurter, No-menclator theologiae catholicae, Oeniponte, 1895, t. III, k. 950; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, t. I, 1997, k. 1919).

X. C. S.

Herbst Jan Jerzy, uczony kapłan niemiecki, egzegeta XIX w. Ur. 1787 w Rottweil (ks. Wirtemberskie), H-t wstapił do Benedyktynów w Schwarzwald (1805 r.), lecz 1806 r. po zamkięciu klasztoru, opuścił go i kształcił sie w uniw. we Fryburgu (Badeńskim). kierunkiem znakomitego biblisty Huga, H-t studyował języki wschodnie i nauki biblijne. W 1811 r. H-t wstępuje do seminaryum duchownego w Meersburgu, w roku 1812 otrzymuje święcenia kapłańskie. W tym też roku zostaje nauczycielem języków wschodnich w uniw. w Ellwangen, a w 1814 r. zostaje też profesorem egzegezy St. Test. przeniesieniem uniw. z Ellwangen do Tubingi, H-t przechodzi do tego miasta (1817 r.) i dalej pracuje na katedrze profesorskiej, uczy nauk biblijnych, historyi Kościoła, teologii pasterskiej. Od r. 1832 jako nadbibliotekarz uniwersytetu zajmuje się skrzętnie urządzeniem 1 powiększeniem biblioteki, †1836 r. w Tubindze. H-t jaśniał życiem pracowi- mona Maryckiego, dokończył je we

bie spokojem i cierpliwoscia, iście chijańska. Jako profesor zyskał sympatye uczniów i kolegów. Zalecała go wybitna erudycya, znajomość literatur starożytnej i nowszej i głęboka wiedza specyalistycz na. Napisal: Observationes quaedam de Pentateuchi quatuor librorum posteriorum auctore et editore (Gamund., 1817); artykuły i rozprawy w Tübinger Theolog. Quartalschr. (Wylicza je Hurter, Nomenclator theol., 1895, t. III, k. 795). Wreszcie przygotowywał do druku dz.: Historisch-kritische Einleitung in die h. Schriften des A. B.; dzieło to wykończył i wydal jego uczeń Welte (Freib. Breisg., 1841—1844, t. 4, in 8-o). (Por. Necrolog... Tüb. Theol. Quartalschrift, 1836, 767...; Rückgaber, Gesch. der Frei- und Reichstadt Rottweil, 1835; W. W. t. V, k. 1791—1792; Hurter, dz. cyt.; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, t. I, 1807, k. 1919-X. C. S.

Herburt Jan z Fulsztyna, dziejopis i prawnik polski, żyjący za czasów Żygmunta Augusta. Oprócz Kroniki i Statutów i przywilejów Koronnych napisał także m. i. dzielo dogmatycznopolemiczne p. t. Głównych o wierze artykułów po polsku i po łacinie pisanych Xiegi I. Kraków 1568. (Por. Chodynicki, Dykcyonarz uczonych polakôw. Lwów 1833, 8-o, t. I; Wiszniewski, *Hist. lit. polsk.* Krakow. 1857, 8 o, t. IX, str. 51).

Herburt Mamert ks., pralat scholastyk katedry wileńskiej, napisał Wyjątek z dobroczynności roku III dziejów to jest 1822... jednego artykułu pod tytułem: "Czytanie z oyców świętych a osobliwie greko - katelickiego Kościoła." Wilno 1823, 4-a; O Śmilańskim pa-rafialnym kościele. Tamże 1856, 8-a; Cantionale ecclesiasticum complectens ea, quae in ecclesiis per Poloniam etc. decantari solent. Ed. nova. Tamże 1882, 8 o. (Por. Estreicher, Bibliografia polska XIX stulecia. Kraków 1907, 4-a, t. II, str. 114).

Herburt Walenty bp. Frzemyski, pochodził ze sławnej rodziny Herbarthów z Fulsztyna, studya odbywał pod kierunkiem akademika krakowskiego Szy-

Włoszech. W r. 1544 został kanoni- mi od Knstpola i wraz z nim przeważowieczek, mężnie stawiał czoło napaściom różnowierców w r. 1569 na sejsoko był ceniony przez Horacyusza i nuncyusza Commendoni'ego. Wskutek starań Zofii Odroważowny księż, Ostrogskiej założył w Jarosławiu kolegium jezuickie. † w r. 1572 na Szlasku, gdy wracal z Wloch, dokad jeździł w sprawach soborowych. Pochowany na cmentarzu kla parafialnego w Fulsztynie za wielkim oltarzem. Według Starowolskiego był znakomitym mówcą. Wyszla z druku jego mowa miana do Ojców soboru p. t. Oratio ad patres concilii Tridentini, typis Birchmanianis. 1565. (Por. Pawłowski, Praemislia sacra. Cracoviae 1869, 8-o, str. 284 i nast.: Vitae episcoporum Premisliensium Viennae 1844, 8-o, str. 83 i nast.; Pelczar, Zarys dziejow kaznodz, Kraków 1896, 8-o, t. II, str. 103; Hosius, Opera. t. II, str. 245).

Hercogowina i Bośnia, prowincye oddane przez kongres Berliński 1878 w zarząd Austryi, liczą 1,568,022 mieszk., z tych 333,306 katol., 673,861 prawosł., 548,818 mahometan, 8,208 żydów i 3,809 różnych. Cały kraj stanowi pro-wincyę klną Vrhbosna, z rezydencyą arbpia Serajewo i sufraganiami Banjaluka, Trebinia i Mostar. W ogóle posiada H. 152 parafii i ok. 200 kłów za-wiadywanych przeważnie przez Franci-szkanów. Z innych zakonów są dwa domy Jezuitów, Siostry Milosierdzia, Siostry od Przenajdroższej Krwi, Siostry miłości Bożej, Służki Dzieciątka Jezus. Do rozkwitu katolicyzmu wielce się przyczynił 1-szy arbp Serajewa od r. 1881 Dr. Józef Stadler. Prawosławni maja 4 bpstwa, a mianowicie Serajewo (arbstwo), Mostar (egzarchat), Dolnia Tuzla (arbstwo i egzarchat) i od r. 1900 Banjaluka. Wprowadzenie Chijaństwa siega czasów rzymskich, lecz zostało przez Hunnów doszczętnie wytępione. Ĥerakliusz i Bazyli I wysłali tam misyona-

kiem krakowskim, a w 1560 bpem prze-myskim. Gorliwy o zbawienie swych żeli kolejno od arbstw Spolato, Raguza, Colocsa. Od r. 1141 spotykamy "series epporum Bosnensium." W tym czasie zamie lubelskim. Wezwany do Trydentu gnieździła się w H. B. sekta Bogomina sobór w r. 1562 udał się tam w charakterze posła Zygmunta Augusta, i zjednał sobie powszechny szacunek. Wy- najmężniej i najskuteczniej występowali Franciszkanie, od r. zaś 1216 i Dominikanie. Zdobycie Bośni przez Muhameda II, bylo ciężkim ciosem dla katolicyzmu; prześladowanie podszczuwane przez prawosławnych dosiegło swego szczytu w XVII i XVIII, skutkiem czego ostatecznie przeszło 20.000 katolików musialo schronić się do Wegier. W r. 1735 Stolica aplska ustanowiła dla Bośni i Herc. wikaryat aplski, od r. 1881 wreszcie Leon XIII ustanowił hierarchie klna. (Por. Monum. hist. Slavon. me-XXIII [Acta Bosnae eccl.] ob. także Zagrzeb).

Herczan—Harras Franciszek (v. Herzan, Hrzan, Hrezan) hrabia ur. 1753 r. w Pradze. Ksztalcił się u Jezuitów w Pradze, później w kollegium św. Apolinarego w Rzymie. W 24 r. życia zostaje kanonikiem wrocławskim, wkrótce poslem od Maryi Teresy do dworu Parmeńskiego; sprawującym interesa duchowne przy dworze rzymskim (1775), kardynalem kaplanem (1780), biskupem Steinamangierskim na Wegrzech, ministrem pelnomocnym dworu wiedeńskiego przy papieżu. Umarł 1804 w Wiedniu, pochowany w Steinmanger. Monarchista z przekonania, oddany dusza Józefowi II i jego ministrowi Kaunitzowi, dwulicowa polityką przy dworze Rzymskim przyczynił sie bardzo do wzrostu józefinizmu w Austryi. W listach, które pozostawił oświadcza, że nad wszystkie godności i dostojeństwa wyżej stawia szczęście należenia do poddanych Jego Cesarskiej Mości. Jako dyplomata zmieniał postępowanie, względnie do okoliczności. Innym był za Józefa II. gdy popierał józefinizm, innym za Leopolda II, kiedy był obrońca czystości wiary. Utytułowany i obdarzony orderami, był jednocześnie pogardzany przez swych cesarzów dla swego serwilizmu. Jako biskup odznaczał się pracą, gorliwością rzy, przez co H. i B. stały się zależne- w nauczaniu, miłosierdziem względem

ubogich. Zostawił skromną tylko bibliotekę, czem dowiódł, że ofiarowywał swe usługi nie dla korzyści materyalnych.

Herder - nazwisko księgarzy katolickich niemieckich: 1-0) Bartlomiej H-r, ur. 1774 r. w Rottweil, w 1801 r. zalożył księgarnie, słynna do dziś dnia jako "Herdersche Verlagshand-lung" w Meersburgu (nad jeziorem Bo-deńskim). W 1809 r. przeniesiono ją do Konstancyi, a w 1810 do Fryburga Badeńskiego (ob. art. Fryburg Badeński). H-r rozpoczynał od wydawnictw teologicznych i pedagogicznych; od 1813 r. uzyskal poparcie rządu austryjackiego i dał wiele artystycznych wydawnictw; † 1839 r. we Fryburgu Badeńskim. 2-o) Karol Rafał H-r, (ur. 1816; † 1865 r.) i 3-o) Benja-min H-r (ur. 1818; † 1888 r.), syno-nowie poprzedniego (Nr. 1-o) prowadzili po śmierci ojca firmę księgarską, zwłaszcza Benjamin H-r uczynił ją księ-garnią wydawnictw katolickich, za jego staraniem firma wydaje takie monumentalne dziela, jak W. W. (Kirchenlexikon), dzieła Hefelego, wydawnictwa Gorres-Gesellschaft, zbiorowe wyda-wnictwa Theolog. Bibliotek; Asketische Bibliothek; Bibl. der kath. Pädagogik i in. Nadto wydaje czasopisma: Stimmen aus Maria-Laach od r. 1871; z dodatkami Ergänzungsheften; Die kath. Missionen od 1873 r.: Litt. Rundschau od 1880 r. przeniesione z Aachen; Hist. Jahrb. der Görres-Gesellschaft -od r. 1880 r. Röm. Quartalschrift od 1987 r.: Biblische Studien od 1895 r.; Biblische Zeitschrift od 1903 r.; Strassb. theol. Studien od 1892 r.; i wiele innych. W ostatnich latach wydaje dzieła hiszpańskie i angielskie. Księgarnia ta posiada filie w Karlsruhe, Strassburgu, St. Louis, Monachium, w Wiedniu. Co rok wydaje około 200 książek, Firma wydawnicza Herdera drukuje też bibliograficzne wiadomości o swych wydawnictwach. Dala Katalog der Herderschen Verlagshandlung zu Frei-burg im Breisgau 1801—1895. Jako uzupelnienie katalogu od r. 1896 wychodzily 2 razy na rok Mitteilungen der Herderschen Verlangshandlung (w maju i październiku). Od 1906 r. zamieniono je na Literarische Nach-

richten, wychodzące 3 razy do roku. Dział bibliograficzny bardzo tu rozszerzono. Oprócz dzieł własnych, firma ogłasza nowości z literatury niemieckiej, łacińskiej, francuskiej, angielskiej, włoskiej i hiszpańskiej. (Por. Hutter, Bartholomaeus Herder, 1880; Herders Konversations-Lexikon, 3 Aufl., IV Band, Freiburg im Breisgau, 1905, k. 365—366).

Herder Jan Gottfried, teolog protestancki, filozof i pisarz niemiecki z XVIII i początków XIX w. Ur. się z ubogich rodziców w 1744 r. w Mohrungen (w Wschodnich Prusach), nauki poczatkowo odbywał w mieście rodzinnem, przejeżdżający chirurg wojskowy rosyjski zachęcał H-a do nauki medycyny; H-r udał się do Królewca, lecz operacye chirurgiczne były zbyt przykre dla jego natury nerwowej, to też porzucił medycyne i poczał studyować teologie protestancką; w tym czasie poddał się filozoficznym wpływom Kanta i Lilienthala, a potem Hamanna. W 1764 r. zostaje H-r nauczycielem szkoły w Rydze, predykantem i sekretarzem loży masońskiej. W 1766 r. objął zarząd luterskiej szkoły przy Peterskirche w Petersburgu. W 1769 r. udał się H r w podróż do Kopenhagi, Nantes i Paryża; po Francyi i Włoszech podróżo-wał jako towarzysz ks. Holstein-Oldenburskiego. W Strassburgu leczył sie jakiś czas na oczy i tu poznał Göthego (1770 r.). W r. 1771 powołano H-a na predykanta i superintendenta do Bückeburga. Zapraszano H-a do Giessen i do Getyngi na profesora kaznodzieję uniwersyteckiego, lecz w 1776 r. zdecydował się, za namową Göthego, na przyjecie urzedu kaznodziei i generalnego superintendenta w Weimarze. Odbył podróż do Włoch (1788-1789 r.), towarzysząc ks. Amelii, zresztą przebywał w Weimarze, sprawując godności konsystorskie i tu † 18С3 г. H-r był czło-wiekiem dobrego serca, wrażliwy na piękno, w pracy wytrwały. W stosunkach z dworem zachował usposobienie demokratyczne, jako duchowny prote-stancki ściśle przestrzegał obowiązków stanu; choć w pismach przebija jego liberalizm. Poglady swe teologiczno-filozoficzne oparł na poglądach pietystycznych religijnych. Chry-

styanizm brał z punktu sentymentalnego; chodzi w religii—podług H-a, o życie z Bogiem, jako Ojcem: dogmaty-to tormuly filozofów, z duchem Ewangelii niezgodne. W tym duchu napisał swe Von der Gabe der Sprachen am 1 Pfingstfeste (1794); Von der Auferstehung als Glaube, Geschichte und Lehre (1794); Vom Erlöser der Menschen... (1796); Von Gottes Sohn... (1797); Vom Geist. Christent. (1798) i in.—Ciekawe są poglądy H-a na filozozofie dziejów, które w dz. Auch eine Philos. d. Geschichte zur Bildung der Menschheit (1774); Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit (1784-1791) - po polsku: Pomysły do ficozofii dziejów rodzaju ludzkiego, tłum. p. J. Bychowca (Wilno, 1838, 3 t.) i in. W poglądach tych H-r tłumaczy religie chrzską po iacyonalistowsku. Rozwój ludzkości i dążenie do ideału przeprowadzono naturalistycznie; człowiek-jest to wytwór natury; prawa natury immanentne, podług których rozwój ludzkości się dokonywał nazywa H-r "Opatrznościa," mówi o Bogu, o religii, o duchu, lecz poza materyalistyczny naturalizm wadził do średniowiecza; znać jednak, iż protestantyzm uważa za najwyższą forme rozwoju religijnego. Poglady H-a miały wielki wpływ na współczesnych historyków, literatów, nawet nie językoznawców.-Jako poeta, H-r zaslużył się literaturze ojczystej, zbieral pieśni, podania ludowe i je wydał. O poezyi biblijnej nieraz w swych dziełach pisywał. Zbiorowe wydanie pism H-a w 45 tomach wyszło 1805—1820; w 60 t. 1827—1830; w 32 t. wydanie Suphana krytyczne w 1877-1899 r.; Ausgew. Werke wyd. Suphan, 5 t., 1884—1901; Philos. Bibl. t. 115 dał jego pisma filoz. i histor. Horst Stephan, 1906 r. (Por. W. W. t. V, k. 1792—1805 i tam dana obfita literature dawna i nowa o Herderze; nadto R. Wielandt, Herders Theorie von der Relig.... 1904; O. Herders Lebenswerk. Baumgarten, 1905; H. Stephan, Herder in Bückeburg und seine Bedeutung für die Kirchenyesch., 1905; L. Bauer. art. u Buchbergera. Kirchliches Handlexikon, München, 1907, t. I, k. 1920—

1921-dobre streszczenie pogladów Herdera i najnowsza bibliografia).

X. C. S.

Herdt Jan de ks., kanonik mechliński, znany liturgista i moralista, † w r. 1883. Napisal cenne dzielo liturgiczne Sacrae liturgiae praxis juxta ritum romanum etc. Lovanii 1851, 3 vol. in 8-o; 1902, wyd. 10. (Por. Bund, Catalogus auctorum. Rothomagi 1900, 8-o, str. 77; Hurter, *Nomenclator*. 1895, 8-o, t. III, str. 1480).

Herem klatwa ob. Anathema.

Herezva (hajresis, Wul. baeresis), etymol. oznacza "czynność zaborczą = brac" np. zabierać miasto; w tem znaczeniu spotykamy u klasyków np. u Herodota, IV, 1, Tucydidesa, II, 58. Zwykle jednak wyraz ten używa się w znaczeniu przenośnem: "wybór, przekladanie, pierwszeństwo, skłonność, specyalne upodobanie," "przyznawanie pierwszeństwa pewnej doktrynie, opinii, stronnictwu," skąd: "szkoła filozoficzna, literacka lub polityczna." Septuaginta i księgi deuteronomiczne posługują się lecz poza materyalistyczny naturalizm słowem H. w znaczeniu wyżej podanem nie wychodzi. "Pomysły" swe przepro- (Lev. XXII, 18; I Mach. VIII, 30). Józef Flawiusz wprowadza nowe znaczenie dla tego wyrazu, które jednak jest rozszerzonem pojęciem słowa H. używanem przez klasyków, a mianowicie: "sekta religijna," chociaż ta "sekta reli-gijna" u Józefa nie zawiera w sobie pojęcia czegoś zlego, godnego potępienia (Antiquit. jud. XIII, V, 9; Bell. jud. II. 8). W tem ostatniem miejscu trzy sekty, na które dzielili się współcześni Józefowi, faryzeusze, saduceusze i esseńczycy, nazywają się herezyami (hajrésejs), a ich adepci - heretykami (hajretistaj). Wyraz herezya używany przez Józefa, w zastosowaniu do spraw religijnych, odpowiada określeniu Atheneasza (Quaest. 38 de Parab.) herezyi jako "chwytanie jakichści szczególnych zdań i przywiązywanie się do nich," albo określeniu Diogenesa L. (I, 19) "herezyą nazywamy fakt poddania się pewnej opinii." Według Filona herezya to już raczej sama doktryna, a nie akt umysłu pddawania się jej. Określenie ostatnie zbliża nas do znaczenia, w jakim słowo "herezya" używa się

się 9 razy z wyruzem "hajresis;" (Act. V, 17; XV, 5; XXIV, 5, I4; XXVI, 5; XXVIII, 22; 1 Cor. XI, 19; Gal. V, 20; 2 Petr. II, 1); cztery razy jest przetłomaczone na łacinę "haeresis:" (Act. V, 17; XV, 5; XXIV, 14; Cor. XI, 19,—I). Św. Łukasz w Aktach używa słowa "herezya" w znaczeniu stronnictwa religijnego; jak Józef, lecz już z odcieniem czegoś niedobrego, co się szczególniej ujawnia w tych miejscach, gdzie Wulgata zachowuje w tłumaczeniu wy-raz "haeresis:" Act. V, I7 (Saduceusze); Act. XV, 5 (Faryzeusze); Act XXIV, 5. - 2. Sw. Paweł w liscie I Cor. XI, 10 mówi o "rozerwaniach (schismata, scissurae) niezgodach panujących w kościele korynckim: "Boć muszą być i kacerstwa (haereres, hajrésejs): aby i którzy są doświadczeni, stali sie jawni pomiędzy wami." Komentatorowie greccy jak: św. Chryzostom (Hom. XXVII in Cor. XI, 19), Theodoret (Comment., in Cor.) Theophylakt (In Cor.) nie robią tutaj różnicy pomiędzy schismata i hajrésejs; są to dla nich synonimy. Później dopiero wyrabia się język kościelny i rozlacza te dwa pojecia, jak np. św. Augustyn (Cont Cresconium Donatistam, II, 7) nazywa herezyę "zastarzałą schizma" albo "skażoną doktryną" (Tertul. De praescript. haeret. 6). - Sw. Paweł w liście ad Gal. (V, 20) pomiędzy szesnastoma "uczynkami ciała" wylicza: "rozterki (dissensiones, dihostasia)" i "kacerstwa (sectae, hajréseis)." Te herezye nie są to w znaczeniu etymologii klasycznej rzeczy obojętne, lecz godne potępienia; zestawiając zaś pojęcie "rozterki" i "kacerstwa" widzimy, że te ostatnie mają znaczenie czegoś gorszego niż pierwsze, jest to rozerwanie glębokie jedności nauki, a nie przechodnie, jak rozterki, jest to, co św. Aug. nazywa schisma (rozterka) zakorzeniona. 3. Sw. Piotr w liście (II Petr. II, 1) pisze: "Lecz byli i falszywi prorocy miedzy ludem, jako i miedzy wami będą klamliwi nauczyciele, którzy wprowadzą odszczepieństwa (sectas, hajresejs), i zaprą się tego Pana, który je kupił, przywodząc na się prędkie zginienie." Co to takiego te sekty, te herezye, o których mówi Apostol? - a) To coś takiego, o czem nie może mówić

w N. Testam. W N. Test. spotykamy je herezyami zatracenia, ponieważ, nie zadawalniając się zgubą swych autorów, gubią jeszcze dusze innych. - b) Zasadzaja sie one na falszywej nauce, ponieważ są one głoszone przez tych, którzy uzurpują sobie prawo nauczania. — c) Wreszcie prowadzą one do zaparcia się Zbawiciela, słowem lub czynem. Jeżeli nie przecza wyraźnie bóstwu Chrystusa, zaprzeczają go, odrzucając środki zbawienia, jakie nam zostawił Zbawiciel, albo zrywają jedność, konieczny warunek w Kościele Chrystusowym. - Herezya zatem w ksiegach N. T. uważana jest jako zło wielkie, rozrywające jednosć. wiary, sprzeczne z ideą jednej i pra-wdziwej nauki Chrystusa; — tak też zapatrywano się na herezyę i za taka ja miano przez wszystkie wieki trwania Kościoła. Od wieku dwunastego poczeto nazywać herezyę kacerstwem (niemieckie Ketzerei), najprawdopodobniej od sł. kataros (czysty), tak bowiem nazywali siebie heretycy w odróżnieniu od katolików. Herezya przedmiotowo pojmowana, jest to nauka sprzeczna z nauką objawioną, podmiotowo rozpatrywana jest to błąd rozmyślny przeciwko wierze objawionej u tego, który jest chrześcijaninem. Jeżeli ktoś głosi naukę sprzeczną z wiarą objawioną, lecz nie wie, że błądzi, taki człowiek nie jest heretykiem w ścisłem znaczeniu tego słowa, czyli formalnym heretykiem, lecz tylko materyalnym, i żadnym karom podlegać może. W pojęciu herezyi formalnej dwie rzeczy się zawierają: 1 o) błąd ze strony rozumu, przeciwny nauce Kościoła, przedstawionej jako zasada wiary. Wystarcza tutaj zaprzeczenie choćby jednej prawdy wiary; 2-o) Upór ze strony woli, t. j. gdy kto wie, że jego twierdzenie sprzeciwia się nauce Kościoła, swój jednak sąd przekłada nad orzeczenie Kościoła i jemu się poddać nie chce, bez względu na powody, z jakich to czyni. Pamiętać należy, że przez wyraz "nauka Kościoła" rozumiemy to wszystko, co się tyczy nauki objawionej. Do natury uporu wcale nie należy, czy ktoś broni swego zdania zaciekle, zawzięcie, czy też wcale nie broni, ponieważ istotę herezyi stanowi trwanie w poznanym błędzie. Powatpiewający rozmyślnie (t. j. zgadzający się na powatpienia, nie zaś ten, który ma wątpliwo-Apostol bez uczucia zgrozy. Nazywa ści, a chciałby ich niemieć i wierzyc) o

nej, staje się winnym herezyi formalnej. ochrzczony, niewolno. Małżeństwa za-Herezya, t. j. rozmyślne błędne zdanie, sprzeczne z nauką objawioną, gdy nie jest na zewnatrz ujawnione, nazywa sie herezya wewnętrzna, ujawnione zaś bądź słowem, badź czynem-jest herezyą zewnetrzną. Ta ostatnia, gdy jest znana tylko kilku osobom, nazywa się tajemną (occulta), gdy zaś wie o niej wiele osób, jest publiczną (publica). Samo przez się rozumie się, że heretyk samego siebie wyłącza z Kościoła Chrystusowego, ponieważ nie chce<sup>†</sup> wierzyć tak, jak Chrystus nauczał, stad też słusznie władza kościelna uważa za wyłaczonych z Kościoła heretyków, czyli ekskomuni-kowanych, i nie tylko ich, lecz i wierzących im w kwestyach błędnej nauki; przyjmujących u siebie heretyków jako heretyków, nie zaś jako gości, znajomych; sprzyjających heretykom, t. j. dającym im w pomoc w celu szerzenia herezyi, i broniących heretyków, jako heretyków, Wszystkich wyżej wymienionych od ekskomuniki może uwolnić tylko papież (speciali modo reserva-Oprócz tego heretyk pozbawiony jest pogrzebu kościelnego. Kto nie z powodu herezyi, lecz z innej racyi wpadł w ekskomunikę i przez rok cały nie stara się o uwolnienie od niej, ten ściąga na siebie tę karę, jakiej podlega heretyk. Duchowni heretycy karani są nadto złożeniem z wszelkiego urzedu i beneficyum kościelnego, a nawet degra-Heretyk niezdolny jest otrzymania jakiegokolwiek urzędu duchownego lub beneficyum. Heretycy, im sprzyjający i przyjmujący, ich synowie i wnucy (jeżeli zaś to jest kobieta tylko synowie) nie moga być dopuszczeni do święceń kaplańskich (irregularitas); podobnież do święćeń nie mogą być dopuszczeni ci, którzy świadomie, bez potrzeby, przyjęli chrzest od heretyka. Od wszystkich tych kar uwolnić może Kościół (Ob. Cenzury kościelne). Kary te sa cieżkie, bo występek nadzwyczaj cieżki i Kościół bronić się musi, by snadź skarb nauki objawionej nie był każony przez ludzi złej woli. Heretyk powracający na lono Kościola powinien uprzednio złożyć wyznanie wiary. Jeżeli zachodzi watpliwość, co do ważności chrztu, należy go ochrzcić warunkowo; chrzeić jednak powtórnie dla tego mate- pewna umiarkowana kare (Ob. w tej

prawdzie wiary, przez Kościół określo- tylko, że ktoś przez heretyka został warte pomiędzy heretykami Kościół u-znaje za ważne, jak również i malżeń-stwa pomiędzy katolikami i heretykami, chociaż uważa je za niedozwolone bez uprzedniej zgody kościelnej, i ta nastąpi dopiero wtedy, gdy strony, wstępujące związki małżeńskie przyrzekną, że dzieci będą wychowywane po katolicku i że strona akatolicka nie bedzie przeszkadzała katolickiej w spełnianiu obo-wiązków religijnych. Za heretyków żywych wolno ofiarować mszę św. w celu ich nawrócenia, za umarłych, którzy bez prawdopodobnego znaku dobrej wiary i stanu laski umarli, niewolno ofiarować mszy ś., gdyż oni sami wyrzekli się jedności z Kościolem, a więc nie chcą, jego pomocy (Ob. Noldin, Theol. Mor. De Sacramentis, str. 194 i nast. r. 1903).—Obcować katolicy z heretykami moga, z wyjatkiem następujących wypadków. 1-0) jeżeliby obcowanie zachodzilo w nauce i obrzędach; 2 o) jeżeliby groziło niebezpieczeństwo osłabienia uczucia wiary, lub dawało zgorszenie, albo na wzgardę religię wystawiało; 3-o) jeżeliby przestawanie z heretykiem czyniło go zuchwalszym i w błedzie bardziej zacietvm. Stad też Pius VI w breve z d. 19 marca 1791 r. upomina wiernych, aby się strzegli obcowania z heretykami in divinis (t. j. w sprawach religijnych); a w brewiach z 26 września 1791 r. i 16 grudnia 1793 szczególowiej to wyjaśnia, zalecając, aby wierni żadnych duchownych posług od heretyków nie przyjmowali. Obecność heretyków w kościele i na nabożeństwie może być tolerowana, byle się oni do nabożeństwa i i obrzędów nie mieszali. Na rodziców chrzestnych, których obowiązkiem jest w braku rodziców synów i córki chrzestne w wierze katolickiej wychowywać, przyjmowani być nie moga. Katolikowi do heretyckich kościołów wchodzić wolno, dla ich obejrzenia i zaspokojenia ciekawości, ale nie dla modlitwy.

Od czasów Konstantyna W. zaczęto nakładać na heretyków kary świeckie, przeciwko czemu opierał się Kościół, depiero Augustyn św., który z początku był przeciwnikiem tych kar, pod wpływem okrucieństw popełnianych przez heretyków na katolikach, zgadza się na ryi art. Inkwizycya, jak również spo- | dzony w Wirzburgu 15 września 1824 sób procesu przeciwko heretykom w art. Inkwizycya i Officium Sanctum).

Herezya, pomimo swych zgubnych następstw dla duszy jednostki, która ją rozmyślnie przyjęła, i dla ludzkości, z powodu walk i krwi rozlewu, ma ten dobroczynny skutek, że przyczynia się do wyraźniejszego określenia zaprzeczanego lub źle zrozumianego dogmatu. Stąd też historya herezyi w dziejach Kościoła jest bardzo ważną. Od najdawniejszych czasów zajmowano się w Kościele nie tylko opisami pojedynczych herezyj lecz i opracowaniem wszystkich znanych herezyj. Tego rodzaju dzieła pisali już greccy Ojcowie: Ireneusz, Epifaniusz, Theodoret; łacińscy: Ireneusz, Pseudo Tertulianus (Cont. haer.), Filastryusz, Augustyn (ob. o każdym odpowiedni art.). Pisma tych pisarzy z zakresu historyi herezyi zebrali: Jan Herold, *Haeresiologia*, Basil. 1556 in-f.; Franciszek Oehler, Corporis haereseologici, tom I-III, Berolini 1856-60, 3 r. in 8-o. Od owych czasów aż do XVI w. brak nam prac podobnych, są tylko kompilacye bez żadnej krytyki, jak Bernarda Lutzenburga, Coloniae, b. r., Paris 1534; Alfonsa a Castro, Adversus omnes haereses libri 14, Paris, 1534; Monawentury Malvasia, Roma, 1661. Nawet nowsze opracowania, jak np. Pawła Stockmann'a, Elucidarium seu lexicon haeresiarum, 3 wyd. Lipsk, 1719; Amadeusza di Cesare, Haeresiologia, Rom. 1736; Kajetana Maryi Travasa, *Śtoria delle vite degli ere-*siarchi, Venet. 1752, przedstawiają malo interesu naukowego. Wyróżnia się wsród nich F. Fritza, Ketzerlexicon, 2 wyd. Würzb. 1838; G. Arnold'a, Un-parteiische (?) Kirchen u. Ketzerhistorie (apologia wszystkich prawie herezyj), Schaffhausen, 2 wyd. 1740, do 1688 r.; Chr. W. Walch, Entwurf einer vollständigen Gesch. der Ketzereien, Leipz. 1762 (do obrazobórców); Chr. U. Hahn, Geschichte der Ketzereien der Mittelalters, Stuttg. 1847—7 (herezye średniowiecza); A. Hilgenfeld, Ketzergeschichte des Urchristentums, 1884; J. v. Döllinger, Beiträge zur Sektengeschichte des Mit-X. H. P. telalters, 1890.

r. Nauki poczatkowe i studya uniwersyteckie odbywał we Wirzburgu Przez biskupa Stahla wysłany został do Collegium Germanicum w Rzymie, gdzie jednak nie mógł skończyć studyów z przyczyny zamieszek 1848 r. Przybywa do Monachium, gdzie otrzymuje doktorat teologii 1850 r., przyczem zdumiewa profesorów uczonościa; na prośby profesorów zostaje docentem uniwersytetu w Monachium. 1852 r. obejmuje katedre prawa kanonicznego i historyi kościelnej w Wirzburgu i wspólnie z przyjaciółmi swemi Denzingerem i Hettingerem przyczynia się wielce do sławy wydziału teologicznego na tym uniwersytecie. Olbrzymia wiedza, jaką wykazał w polemice z nieprzyjaciólmi i przeciwnikami dogmatu nieomylności papieskiej, czynią H-a sławnym w całych Niemczech. Pius IX powołuje H-a na konsultora Kongregacyi przygotowawczej do soboru powszechnego. Leon XIII w nagrode zasług dla wiary i nauki katolickiej obdarza go purpura. Powołany zostaje na członka wielu kon-gregacyj rzymkich; naznaczony prefektem archiwum watykańskiego, pracuje w nim ku wielkiemu pożytkowi nauki katolickiej. Z nadmiaru pracy rażony atakiem apoplektycznym, przy słabem nadal zdrowiu pracuje z tą samą energią. Umiera 3 października 1890 r. w drodze, w Mehrerau. Było to maż nadzwyczajnego umysłu, niezwykłej pamięci, niestrudzonej pracy z któremi łączył głębokie przywiązanie do wiary, wielką pokorę i pobożność. W dziedzinie historyi kościelnej zajmuje jedno z najpierwszych miejsc. Hurter zwie H-ra księciem uczonych 19-go stulecia. Zostawil dziela: Die Lehre von der göttli-chen Dreieinigkeit nach dem h. Gregor von Nazianz, Ratisbona 1850 r., pisane na doktorat, De catholicae Ecclesiae primordiis r. b. 1851, praca habilitacyjna; sławę wszechświatowego teologa i historyka zdobył dzielem: Photius, Patr. von Constantin. Sein Leben, seine Schriften u. das griechische Schisma, nach handschriftlichen und gedruckten Quellen, ib. 1867; Photii C. P. l. de Spiritus S. mystagogia, ib. 1857; Monumenta greca ad Photium eius-Hergenroether Józef, historyk. Uro- wydanie Manza. Zajęty Focyuszem, wydawał jednocześnie rzeczy poważne, jak: gne'a 4 tomy pisarzy greckich wyszły Der Kirchenstaat seit der französischen Revolution, Fryburg 1860; Die Rechtverhältnisse der orientalischen Riten w "Archiv für katholisches Kirchenrecht" 1862. Przeciwko dzielu Hubera: "Der Papst und das Concil von Janus" pisze H-r Anti-Janus, gdzie zbija Hubera. Pko Döllingerowi napisal: Die Irrthümer von mehr als 400 Bischöfen und ihr theologischer Censor, Fryburg 1870 i Kritik der von Döllingerschen Erklärung von 28 März 1870. Znalazi czas na napisanie dziela o czei N. Maryi Panny: Die Marien-verehrung, Münster 1870. Walczył pko nieprzyjaciołom konc. Watykańskiego: Die päpstliche Unfehlbarkeit vor dem vatic. Concil i Ueber das Vatican. Moguncya votum teologiczne, 1871. By odpowiedzieć na wszystkie zarzuty, na uchwały konc. Watykańs. wydaje znakomite dzielo: Katholische Kirche und christlicher Staat in ihrer geschichtlichen Entwickelung und in ihrer Beziehung auf die Fragen der Gegenwart, Fryburg 1872. W roku 1876 we Fryburgu zaczeło wychodzić jedno z najwspanialszych dzieł Hergenr: Handbuch der allgemeinen Kirchengeschichte, w trzech tomach, skonczone w roku 1880; dzieło niezwykle źródłowe, krytyczne i bezstronne, doczekało się czwartego wydania niemieckiego. Przetłumaczone na język polski przez Kazimierza Pufike, wydane w "Bibliotece dziel chrześcijańskich" w roku 1904 w 19 tomach, przyczem pierwsze 17 tomów zawierają historyc kościoła przez H., tomy 18 i 19 wydane wydane w roku 1905 w "Bibliotece" stanowia niejako zakończenie historyi kościelnej i zawierają życiorys H-a przez ks. Gajkowskiego; pontyfikat Leona XIII przez ks. Rewerę, nadto chronologie do historyi kościelnej i wykaz na zwisk osób i rzeczy, o których mowa w historyi H-a. Przez czas pewien prowadził H-r drugie wydanie Encyklopedyi kościelnej Wetzera i Weltego, które później powierzył ks. dr. Kaulenowi, Napisaldwatomy do Conciliengeschichte Hefelego, zawierające czasy poprzedzające koncylium Trydenckie; Regesta Leonis X, 8 fascykulów regestów wyszło we Fryburgu 1884-1891, W zbiorowem wydaniu Ojców Kościola Mi-

w opracowaniu Her-a. Artykuly swoje, których napisał mnóstwo, pomieszczał w specyalnych czasopismach. wiele monografij jak np.: Cardinal Verhandlungen Maury: Piemonts mit dem heiligen Stuhle in 18 Jahrhundert: Spaniens Verhandlungen mit d. P. Stuhle, które miały służyć pomoca do zamierzonej historyi Kosciola XVIII w.

Hergenroether Filip ks., brat slawnego krdla, profesor prawa kanonicznego, homiletyki i patrologii w lyceum w Eichstätt, † w r. 1890, napisal liczne dziela z prawa kanonicznego: Lehrbuch des kath. Kirchenrechts. Frieb. 1888; Die Appellationen nach dem Decretenrechte. 1875; Der Gehorsam gegen die weltliche Obrigkeit u. dessen Gränzen nach der Lehre der kath. Kirche. Freiburg 1877; Die Sonntagsheiligung vom religiösen, sozialen und hygienischen Standpunkt, Würzburg, 1878. (Por. De Gubernatis, Dict. intern. des Ecrivains. Florence 1890, t. II, s. 1170; Hurter, Nomenclator literarius. 1895, 8-o, t. III, kol. 1423).

Heribert duchowny z Orleanu, heretyk sprzyjający manicheizmowi. Uwikłany w błędy przez pewną kobietę przybyłą z Włoch do Orleanu, wraz z jej towa-rzyszem Lisoius'em. Glosili oni potworne blędy man:chejskie i gnostyckie: zaprzeczali stworzenia świata, dogmatu Trójey Przenajśw., Wcielenia, cierpień Chrystusowych, mocy chrztu; odrzucali małżeństwo, nagrodę po śmierci za dobre i karę za zle uczynki. Ponieważ obaj pochodzili z klasy wyksztalceńszej, pociągnęli wielką liczbę zwolenników z różnych sfer. Herezya rozszerzyła się przeważnie w wielu miejscach Akwitanii, osobliwie w Tuluzie i w północnej Francyi w Arras. Król Robert w celu zwalczenia sekty zwołał koncylium w r. 1017, lecz gdy to niepomo-glo, gdyż heretycy trwali w zacieklym oporze, kazał wielu spalić na stosie. (Por. Daniel, Manuel des Sciences sacrées. Paris 1903, 8-o, str. 574; Feller, Biogr. univers.; Glaire, Diction-naire des Sciences ecclés. 8-0, t. I, str. 1012). X. J. N.

Heribert św. arcbp koloński, ur. w

Wormacyi, † w r. 1021, studya odbył | 139; Libellus de corpore et sang. Dow Gorycyi, w sławnym klasztorze. Odznaczał się głęboką pokorą i wielkiem miłosierdziem względem ubogich, zwłaszcza podczas głodu, który trapił wt.dy Niemcy i Francye. Został przełożonym kła w Wormacyi, kanclerzem cesarza Ottona III, wreszcie w r. 999 archpem. Założył klasztor w Duitz, odnawiał sta-re kly, budował nowe; dokładał wszelkich starań, by uświęcić swą owczarnie. Swieto 16 marca; pamiatka przeniesienia relikvij 30 sierpnia. (Por. Bollandus, Acta; Rupert, Abbaye de Duitz; Glaire, Dictionnaire. t. I; Richard et Giraul, Bibliothèque sacrée).

Hericault Karol Józef d'. historyk, paleograf, krytyk literacki i romansopisarz francuski, ur. w r. 1823 w Boulogne-sur-Mer, pierwszą swą działal-ność literacką uwydatnił w czasopismach katolickich "Revue des Deux Mondes,« "Correspodant" i innych. Prace historyczne i literackie H-a oparte są na źródłach przeważnie niewydanych. Celniejsze z nich są: Essai sur l'origine de l'epopée française et sur son histoire au moyen âge. 1860, 8-o; La France guerrière. 1867, 8-o; wyd. 3 ie 1878, 4 tomy; La Maximilien et le Mexique, 1868, in 18 o; La Revolution 1729 -1882. 1882, 4-o; Vie de huit vénérables veuves religieuses de l'ordre de la Visitation. 1860, 8-o; Les Amis des Saints. Paris 1896, 18-0; Les Meres des Saints Tamie 1894, 18-o; Ceux que j'ai aimés. Tamže 1900, 18 o; Ma doulce France. Tamže 1900, 12-o, i w. in. H. pisał też bardzo wiele romansów historycznych opartych na dokumentach. † w r. 1899. (Por. Vapereau, Dictionnaire intern. des Contemporains. 1895, 4-o, str. 785; Blanc, Répertoire bibliographique. Paris 1902, 8 o). X. J. N.

Hericus z Auxerre ob. Heiricus.

Heriger, opat z Lobbes, benedyktyn, teolog, kronikarz; um. 31 paźdz. 1007; od r. 995 zakonnik i nauczyciel w klasztornej szkole w Lobbes; serdeczny przyjaciel i towarzysz bpa Notkera z Leodjum; od r. 990 opat w Lobbes. Wykształcony i bardzo oczytany. Główna praca jego: Gesta episc. Leodiensium (do r. 667) u Migne'a Patr. Lat.

mini oraz prace hagiograficzne i chronologiczne. (Por. Berlière, Monasticon belge I. Brügge, 1890—97, 209).

Hering Herman, teolog niemiecki protestancki, profesor teologii w uniwers. w Halli, ur. w r. 1838, pisał wiele dziel odnoszących się do Lutra i historyi reformacyi Ważniejsze są: Die Mystik Luthers. Leipzig 1879; Libellus Fundationis academiae Vitebergensis. Hallae 1882; Sechs Predigten Joh. Bugenhagens. Tamże 1885; Luthers erste Vorlesungen als Lehr und Lebenzeugniss w "Studien und Kritik." 1877, i w. i. (Por. De Gubernatis, Dictionnaire internat, des Ecrivains du jour. Florence 1890, 4-0, t. II, str. 1170).

Herka Ignacy Kanty, kaznodzieja z XVIII w., dr. św. teologii, profesor akademii krakowskiej, zostawił po sobie wiele kazań i panegiryków, w jezykach polskim i łacińskim, które dokładnie maluja ducha współczesnej mu epoki. Dzieła jego są następujące: Orpheus Victor Joannes a Cruce, Cracoviae 1735, in f.; Trophaeum militis in bello Benedicti XIII, Posnaniae 1734; Zebranie prac kaznodziejskich, wydane przez brata H-i, Stanisława H. Poznań, 1749; Pamiątka kaznodziejskiej pracy, Poznań, 1751.

Herka Paweł z Kurzelowa, dr. teologii, profesor i rektor akademii krakowskiej, 1648 kanonik katedry krakow., dziekan opatowski, umarł 1651 r. Napisal: Quaestio de cometarum loco, Cracoviae, 1626; Quaestio theologica de creatione, 1648, Quaestio theologica de Sacramentis, 1648.

Herka Kazimierz Stanisław, profesor teoli gir i medycyny w akademii kra-kowskiej, żył ok. r. 1615. Napisał bar-dzo rzadkie dzieło: Bankiet narodowi ludzkiemu od Monarchy niebieskiego z różnych ziół, zbóz, owoców i t. d. zgotowany. Kraków, 1660. (Por. Gasiorowski, Zbiór wiadomości. t. II; S. Orgelbranda, Encykl. Powsz. 1900, 4-o, t. VII, str. 6).

Herkulian legionista, meczennik za Juliana Apostaty. Był podówczas w Antyochii, gdy wydany został rozkaz usu-

nięcia ze sztandarów wojskowych labarum, a umieszczenie na jego miejsce wyobrażeń falszywych bogów. Rozkaz ten spotkał się ze stanowczą opozycyą ze strony żołnierzy-chijan, zwłaszcza oficerów. Bonozus i Maksymilian sprzeciwiali się tym niesprawiedliwym wymaganiom i zostali oddani na tortury. Los ich podzielił wkrótce H. i jego towa-rzysz Jowian, którzy na żądanie by się sprzeniewierzyli Bogu prawdziwemu odpowiedzieli, że przysiegli być wiernymi cesarzowi Konstantynowi i Kłowi i przysiegi tej nie złamią. Wtedy wszyscy czterej złożyli głowe pod topór katowski za wiarę w Chrystusa w 363. Melecyusz bp. antyocheński, wraz z wiernymi odprowadził męczenników na miejsce kaźni, a następnie pochował ich po chijańsku. (Por. Pétin, Dictionnaire hagiographique. Paris, 1850, 4-o, t. II, k. 1321—22). X. J. N.

Herluisson Grzegorz, ur. w r. 1759, † w 1811; w opisach swoich teologicznych był dość liberalny, później dopiero wszedł na drogę więcej umiarkowaną, lecz zarażony błędami jansenistowskimi porzucił w 26 r. życia stan kaplański. Napisał La Théologie réconciliée avec le patriotisme. 1790, 12-0; Paris 1791, 2 vol. in 12-0, dzielo w duchu wolnomyślnym napisane; La Fanatisme du libertinage confondu ou Lettres sur le celibat des mjnistres de l'Eglise. Tamże 1792, 8-0; De la réligion révélée etc. 1813, 8-0, dzielo pośmiettne. O H-e pisał Séché (Les derniers Jansénistes, t. II, str. 161 i nast.). (Por. Hurter, Nomenclator literarius theologiae. 1895, 8-0, t. III, k. 499).

Hermagoras św. pierwszy bp Akwilei i męczennik. Odznaczał się gorliwością w rozszerzaniu Chijanizmu. Jego nauki pełne ognia świętego i cuda zdziałane, doprowadziły do wiary prawdziwej wielkie mnóstwo bałwochwalców. H-a został ścięty wraz z Fortunatem swoim dyakonem za panowania Nerona. Do nawróconych staraniem H-a zaliczają także św. Eufemię i jeszcze trzy inne męczenniczki, którym H. sprawił pogrzeb chijański. Święto 12 lipca. (Por. Pétin, Diction. hagiogr. 1850, 4-o, t. I, k. 1323).

Herman blog. z zakonu Dominikanów, uczeń św. Dominika i towarzysz prac aplskich św. Jacka, pochodził z Moraw; maż wielkiej światobliwości, wielki miłośnik Jezusa Ukrzyżowanego, którego mękę miał nieustannie w sercu i na ustach, wielbiac dzielo odkupienia słowy "Adoramus Te Christe et benedicimus Tibi etc." Miał też wielkie nabożeństwo do Przenajświętszej Panny, która czesto pozdrawiał, jako przybytek Boga w Trójcy jedynego. Wśród braci zakonnej w Polsce przebywając był dla wszystkich wzorem cichości i tkliwej pobożności. Pan obdarzał sługę swego wielkiemi łaskami, widzeniami i rzadką znajomością życia wewnetrznego. † w r. 1245, w Opolu na Szlusku. Uważa-ny za Świętego. (Por. Jaroszewicz, Matka Świętych Polska. Poznań 1893, 8-a, t. II, str. 286; Poczet Świętych i błogosł. Patronów Polskich. Kraków, 32-a, wiz. 33).

Herman z Dalmacyi, filozof schola-styk z XII w., słuchał w główniejszych szkolach Europy, Grecyi i Azyi filozofii; był także uczniem sławnego Thierry z Chartres, którego wykładów słuchal w Chartres albo w Paryżu. Studyował także w Hiszpanii wraz z Robertem z Rétines w szkolach chijańskich, a nawet być może i u Maurów. Dzięki wpływowi Piotra Czcigodnego, opata z Clugny, dokonał przy pomocy jednego araba i żyda nawróconego przekładu Koranu na jezyk łaciński w r. 1141. H. był także astronomem i znał wiedze arabską, co mu dopomogło zestawić różne dziela arabskie o astronomii i dokonać tlumaczeń Planisfery Ptolomeusza, Kanonów i napisać Astrolabium. H. więc był jednym z głównych inicyatorów i szerzycieli wiedzy arabskiej, a punktem z którego ona rozchodzila sie po Europie było kolegium toledańskie i Tuluza. (Por. ciekawa o tem prace Clerval'a, Hermann le Dalmate et les premières traductions latines des traités arabes d'astronomie au moyen âge w "Congrés scient. internat. des catholiques," 1901. Sciences historiques; Blanc, Histoire de la Philosophie. Lyon, 1896, 12-o, t. I, str. 435).

X. J. N.

Herman z Ferrary ob. Pongilupus.

Herman Józef błog. z zakonu Premon- wał kościoły, kaplice, świadczył uczynki stratensów, ur. w Kolonii za panowania Fryderyka Rudobrodego. Majac 12 lat wstapił do zakonu i uczynił profesyę zakonną w klasztorze w Steinfeld. Ozdobiony darem wysokiej kontemplacyi i pokory pałał szczególniejsza miłościa ku Tajemnicy Wcielenia; gdy odmawiano kantyk "Benedictus," H. żywej dozna-wał wtedy radości. Mimo tak wysokich darów niebieskich, H. doświadczał gwaltownych pokus, które jednak zawsze zwycieżał dzięki nabożeństwu do Matki Bożej i wielkiej ufności w Bogu. † w r. 1236 i został pochowany w kle opactwa Steinfeld, gdzie znajduje się ołtarz poświęcony jego czci. Mimo że kanonizacyi H-a dotad formalnie nie przeprowadzono, jednak martyrologia zakonu Premonstratensów św. Augustyna zatwierdzone przez pża Benedykta XIV maja w swym spisie imię H-a. Dla wielkiej czystości, jaka jaśniał H. dodano do jego imienia drugie-Józef. H. napisał Komentarz na Pieśni nad Pieśniami i wiele dzieł ascetycznych, które go stawiają w rzędzie wybitnych ascetów. Święto 7 kwietnia. (Por. Pétin, Dictionnaire hagiographique. 4-o, t. I, k. 1324; Richard et Giraud, Bibliothèque; Glaire, Diction. 8-0, t. I, str. 1014). X. J. N.

Herman z Lehninu ob. z Lehninu

Herman z Nieder-Altach (v. z Altach), Benedyktyn, historyk z XIII w. (Hermannus Altahensis). Ur. ok. 1200 r., H-n w 8 roku życia oddany został do szkoły klasztornej w Nider-Altach (dyec. Passau), tu odbył nauki, został zakonnikiem i wcześnie otrzymał stanowisko kusztosza kościoła. Jako kusztosz miał obowiązek zapoznania się z przeszłością kościoła. H-n przy tej sposobności zajął się historyą, pisał uwagi do dziel dawnych pisarzy; zbierał informacye o opactwie Altach i t. p., stad powstały: Auctarium Ekkehardi; Annales ducum Bavariae; Catalogus abbatum Altahensium; Catalogi monachorum Altah; De institulione monasterii Altah. De advocatis Altahensibus, czyli o hrabiach von Bogen. Oprócz tych prac H-n zalatwiał sprawy klasztoru u cesarza w Weronie i w Rzymie. W 1242 r. został H-n opatem, pracował nad podniesieniem klasztoru, budo-

miłosierdzia, wiódł życie bogomyślne i podniósł ducha karności i pobożności w klasztorach, po zatem ceniony przez książąt duchownych i świeckich H-n brał udział w życiu publicznem; opisał to w dz. De rebus suis gestis; Annales Hermanni abbatis. W 1273 r. abdykował H-n z godności opata, złożony ciężką chorobą, † 1275 r. jako świątobliwy pokutnik. O życiu H-a pisał jego uczeń i kapelan Henryk Steoro (ob.) później opat w Metten. (Mon. Germ. SS. XVII, 407). Dzieła H-a wydał Jaffe w Mon. Germ. SS., XVII, 351-427; z rekopisów zebrał informacye Chmel i podał na posiedzeniach Ak. Wiedeńskiej (X i XI) w Archiv. Oesterr. Geschichtsquellen; Font. rerum Austr. dipl, I, V, po niem. L. Weiland, Geschichtschreiber der deutsch. Vorzeit; IX, fasc. 52, Berl., 1871. (Por. Wattenbach i Lorenz w Deutschlands Geschichtsquellen; Th. Wichert, Kritische Untersuchung w Arch. für deutsche Gesch. Qu. 1, 371...; Braun-müller, Programm der Studienanstalt Metten, 1876 i W. W. t. V, k. 1815-1817; Hurter, *Nomencl. theol.*, 1899, t. IV, k. 274—275. Buchberger, *Kirch*liches Handlexikon, München, 1907, t. I, k. 1926). X. C. S.

Herman Pongilupus ob, Pongilu-

Herman o. redemptorysta, współczesny, autor znakomitego podręcznika teologii dogmatycznej p. t. Institutiones theologiae dogmaticae. Paris, Amat, 8-0, 3 vol. (Por. Blanc, Répertoire bibliogr. des auleurs. Paris 1902, 8-o, str. 419).

Herman z Ryswyk, apostata, um. 1512 w Hadze (Holandya); nauczał wieczności świata; zaprzeczał istnieniu aniołów; nieśmiertelności duszy ludzkiej; istnienia piekła; bóstwa Chrystusa Pana, którego bluźnierczo nazywał "stultus et simplex fantasticus;" odrzucal Pismo Sw. St. i N. Testamentu; w r. 1502 zostal skazany na dożywotnie więzienie; skąd ucieka i 14 grudn. 1512 jako nie poprawny heretyk spalony. (Por. Wetzer u. Welte, Kirchenlexicon. V, 1817; Herzog-Hauck, Realencykl. f. prot. Kirche u. Theol. VII, 709).

Herman v. Salza, 4-ty wielki mistrz

doprowadził zakon do stanu kwitoacego garas, aby tam budowali warownie i tak dalece, że z chwilą jego śmierci 20 marca 1239 r. liczył ok. 2000 członków: licznemi też władał posiadłościami w Niemczech i Włoszech. Wszystko to miało służyć ku wrzekomemu celowi zakonu, aby oswobodzić Wschód i wprowadzić tam napowrót Chijaństwo. tym duchu udzielał H. rady ces. Fryderykowi II i niepośledni wpływ wywieeał zarówno na jego politykę, jak nawet i na stosunki prywatne. On to wzbudził w cesarzu zamiar poślubienia Jolanty, dziedziczki królestwa jerozolimskiego, aby tym sposobem do innych i tę dołączyć koronę. On też doprowadził do skutku zjazd cesarza z pżem i Janem królem Jerozolimy w Ferentino 1223 r., gdzie król odstapił cesarzowi swoje pretensye do królestwa jerozolimskiego, otrzymawszy od Fryderyka II przyrzeczenie, że w ciagu dwóch lat wyruszy z wojskiem do Ziemi św. Dzięki temu pż, który z całą surowością wystąpił pko zakonom Joanitów i Templaryuszów, Krzyżaków otoczył szczególnymi względami. W r. 1226, gdy pokój między cesarzem a miastami lombardzkiemi został zawarty, H. i zakon stanęli u szczytu swojej potęgi. Został on księciem rzeszy, ze wszystkiemi prawami i przywilejami, przyczem gdy Fryderyk II w Rimini tegoż roku nadał mu obwód chełmiński, a 18 stycznia 1230 potwierdził to Grzegorz IX, H. stał się faktycznie panującym. H. położył więc podwaliny pod władanie Krzyżaków w Prusiech. Należy przyznać, że zarówno on, jak i jego zastępca na Prussy Herman v. Balk przyłożyli rękę do powstania nowych miast, jak Toruń, Marienwerder, Elbląg i in. Niebawem rozszerzyło się panowanie Krzyżaków i na Warmie, a gdy w r. 1237 Bracia mieczowi w Liwlandyi zażądali wcielenia ich do zakonu krzyżackiego, obszar władania krzyżackiego rozciagnał się na Kurlandye i Estonię. Bullę inkorporacyjną w tymże roku wystawił Grzegorz IX, H. zaś pryvrzekł Estonie z miastem Rewlem odstapić królowi duńskiemu. Lecz wpływy i slawa H. sięgały dalej, poza granice Niemiec. W r. 1211 król węgierski Andrzej II celem zabezpieczenia Siedmiogrodu od napadu Kumanów, zwrócił się do Krzyżaków, którym oddał zie- nów synodu, ukazał się również przez

zakonu krzyżackiego 1210-1239. H. mię Burcz z miastami Kronstadt i Fowogóle zabezpieczali kraj od napadów Kumanów i innych szczepów tatarskich. Po śmierci wszakże H. wtargneli tam Mongołowie i zniszczyli całą pracę Krzyżaków. W r. 1228 towarzyszyl H. Fryderykowi II w wyprawie na Wschód, pomimo zakazu pża i przyczynił się do zawarcia pokoju z sultanem, na mocy którego Jerozolima i inne miasta dostaly się w rece chijan. W r. 1230 H. doprowadził w San Germano do zgody między pżem Grzegorzem IX a ces. Fryderykiem II. Odtad H, przeważnie przebywał we Włoszech, nie wypuszczając jednak z rak zarządu całym zakonem. Na kapitule generalnej 1239 r. H. wprowadził jeszcze różne zmiany i poprawki do ustawy zakonu i + 30 marca 1239. (Literatura por. Krzyżacki zakon a także o H. S. rozprawe Töppena w Preuss. Provinz. Blätter jür Grosherz. Posen, Posen, 1848. Nr. VII, 379 i 435).

> Herman v. Wied ksiaże arbp Koloński ur. 14 stycznia 1477 r., straciwszy wcześnie rodziców, w r. 1492 wszedl do kapituły kolońskiej, jako canonicus na-Takt i powaga, jakiemi się odznaczał sprawiły, że w r. 1515 został przez kapitulę obrany następcą arbpa Filipa. Wybór potwierdził ces. Maksymiljan i pż Leon X. H., który był subdiakonem, został w tym samym dniu wyświęświecony na djakona i kaplana, konsekracya bpia i intronizacya nastapiły dopiero w 3 lata później. H. z cala gorliwością zabral się do zarządu archidyecezya, zwiaszcza też wobec rozpoczynajacej się burzy reformacyjnej; sprowadził mężów głębokiej nauki i nieposzlakowanej prawowierności, jak m. i. Dra. Jana Groppera, aby kler i lud zabezpieczyć od zakażenia się witemberskiemi nowinkami. Występował też z całą surowością pko nadciagającym kacerzom, zarówno luteranom, jak i nowochrzceńcom. Aby zaś ujednostajnić walkę z herezya i uporządkować stosunki klne odbył w 1532 r. synod prowincyonalny, w którym wzięli udział wszyscy sufragani i wielu prałatów. Pracę dla synodu przygotoł wał Gropper; jego też projekt uchwaznalazi uznanie zebranych. Obok kano-

Groppera opracowany Enchiridion do- | wal pismo do kapituly i magistratu zactrinae christianae, zawierający grun-towny wykład nauki katolickiej. Wszy-szych środków pko wciskaniu się protestko to ukazalo się w druku 1538 i zostało duchowieństwu zakomunikowane do wykonania.

Do tej chwili zachowanie sie arbpa było bez zarzutu i jego prawowierność niezachwianą. Pierwsze wątpliwości zaczął w nim budzić jego wychowaniec niejaki Piotr Medmann, który w r. 1526 słuchał w Witemberdze Lutra, a obecnie został powołany jako radca do boku arbpa. Wysłał on go w r. 1539 do Frankfurtu celem porozumienia się z Melanchtonem, co do przywrócenia jedności klnej Medmann miał Melanchtona zaprosió do Bonn. Do porozumie-nia nie doszło i Melanchton do Bonn nie przybył, ale arbp zaczał coraz cześciej porozumiewać się z przywódcami reformacyi. Doszło do tego, iż Melanchton napisal list do H-a, z którego widoczne jest, że arbp już skłaniał się do jego nauki. ("Corp. Reform." III, 650). Glo śny rzecznik reformacyi w Zurichu Bullinger, w liście swoim z 18 lut. 1541 tytuluje już arcpa "Frater in Christo," przyczem mszę św. nazywa pustą, obcą Pismu św. ceremonia. Nawiązał też H. stosunki z apostatą augustjaninem Mi-koł. Brucknerem. W miarę, jak ci odstępcy zyskiwali wpływ na arbpa, tracili go meżowie nieposzlakowanej wiary jak Gropper i in. W r. 1541 zaprosił H. już do siebie Butzera, przeciwko czemu podniosła się już opozycya kapituły, duchowieństwa, uniwersytetu i wiernych. Wprawdzie arbp chwilowo oddalił Butzera, ale wkrótce powołał go napowrót i pozwolił mu w Bonn i innych miastach głosić kazania. Nic nie pomogły prosby kapituly i Groppera, arbo tlumaczył sie tem, że nie ma w dyecezyi należytych kaznodziei, pozwolenia nie odwołał, a nawet upoważnił go do szeregu kazań w kolegiacie w Bonn. Ponieważ i deputacya urzędowa kapituły pozostala bez skutku, ta czuła sie zniewolona do wręczenia arbpowi stosownego pisma, które zostało ogłoszone 3 lut. 1543 r. p. »Sententia delectorum per vener. Capitulum Colon. de vocatione Buceri." Tymczasem i pż Paweł III, dowiedziawszy się o podejrzanem zachowaniu się arbpa napisal do niego list z napomnieniem. Jednocześnie Ojciec. św. wystoso- ników H-a w kapitule. Administracyę

stantyzmu, Butzer napisał wprawdzie pismo usprawiedliwiajace sie, lecz niem obok kilku rzeczy dobrych, większość tchneła wyraźnie herezya. liście do Melanchtona Butzer bez ogródek uważa już arbpa za pozyskanego. (Corp. Reform, V, 59). Bulzer widzac podnosząca się pko sobie opozycyę, nie tylko nie przycichł, ale na kazalnicy i w pismach zaczął coraz namiętniej wygłaszać nauki wprost sprzeciwiające się najglówniejszym zasadom wiary katolickiej. Arbp który sam bywał na kazaniach, widząc że rzeczy ida za daleko, odwołał wprawdzie Butzera z Bonn, ale zabrał go do swego pałacu w Brühl.

Tymczasem H. nosił sie z myśla przedłożenia stanom, zebrać się majacym na sejm rzeszy, projektu gruntownej reformy klnej, którego opracowanie powierzył Medmannowi w porozumieniu z Melanchtonem. Projekt wykończony przesłał arbp kapitule do wypowiedzenia swychu wag. Kapituła odmówiła zajmowania się projektem, dopóki arbp nie oddali od siebie i nie usunie z dyecezyi W tym czasie przybył do Butzera. Bonn ces. Karol V, który powiadomiony o wszystkiem, wezwał arbpa aby się ze swego postępowania wytłumaczył. H. oddalił Butzera a kapituła poleciła Gropperowi wypracować odpowiedź na projekt reformy, mniemając że tym sposobem arbpa sprowadzi z błędnej drogi. Odpowiedź opracowana została p. t. "Antidogma, seu christ. et cathol. religionis propugnatio etc." i 1544 r. ogłoszona. Nie pomógł jednak ani ten krok kupituły, ani coraz bardziej stanowcze nalegania cesarza, arbp staczał się coraz dalej po akatolickiej pochylości. W dodatku, gdy ani H. ani jego stronnicy w kapitule, nie stawili się w Rzymie na wezwanie pża, celem wytłumaczenia się, przybył d. 8 stycz. 1546 legat pski Verallo do obozu cesarskiego w Maustrich z bulla suspendujacą. Cesarz pragnąc uniknąć ostateczności, wezwał jeszcze arbpa do opamiętania, przyrzekając swoją opiekę, gdy jednak i to nie pomogło, bulla została H-owi doręczona, a 16 kwiet. t. r. rzucona nań wielka ekskomunika. Te same kary dotknely i stron-

dyecezyi powierzono hr. Adolfowi Holstein Schaumburg. H. nie poddał się odrazu wyrokowi stolicy Aplskiej; usiłował on wyzyskać protekcyę książąt rzeszy a także położenie wytworzone przez wojne domową. Oskarżał też pża o herezye i balwochwalstwo i apelowal do powszechnego soboru niemieckiego. Te wybiegi do niczego jednak nie do-prowadziły. Cesarz stał twardo na grnncie klnym a i stany kolońskie w większości oświadczyły się pko H-owi. Widząc że niema wyjścia H. 25 list. 1547 abdykował z arbpstwa i księstwa i osiadł w dobrach rodzinnych Wied, gdzie 15 sierp. 1551 r. życie zakończył. (Por. Arn. Meshov., Historia defectionis et schismatis Hermani comitis de Weda, Colon. 1620; Decker, Herm. v. Wied. Erzbs. v. Köln, Augsb. 1840; Druven, Die Reformation in d. Köln. Kirchen prowinz zur Zeit d. Erzbis. Her. v. Weid. Köln, 1876).

(Ch.).

Herman Władysław (ur. 1040, um. 4 czewca 1102 r.) po wypędzeniu z kraju w r. 1079 lub 1080 starszego brata Bolesława Śmiałego objął rządy państwa. Jakie było stanowisko Władysława Hermana przed katastrofą Bolesława Smiałego, niewiadomo,—zdaje się jednak nie ulegać dziś wątpliwości, że w samej katastrofie brał czanny udział, będąc tu narzędziem intrygi polityczej czesko-niemieckiej. Czesi zabrali Polsce Kraków. (Malopolske). Niemcy zgniotły najważniejszego swego przeciwnika, - nadto zyskały wiernego sługę i przyjaciela w Władysławie Hermanie, który zawdzięczał tron cesarstwu. Polska przechodzac do obozu cesarskiego uznaje antypapieża Klemensa III Wiberta i pod jego zwierzchnictwem zostaje aż do r. 1100. Równocześnie znikają z Polski biskupi polscy, a na ich miejsce przychodzą niemcy, zwolennicy Klemensa III i Henryka IV. Tak w ogóle haniebne były pierwsze lata rządów Her-W r. 1086 powrócił przy pomocy wegierskiej Mieszko, syn Bolesława Smiałego i zajął dzielnicę krakowska, odebrawszy ją Czechom. Równocześnie prawie grody Czerwieńskie odbierają Rusini,—przynajmniej w r. 1087 siedzi w Przemyślu już Ruryk Rościsławowic z

ko, zgodnie, zdaje się, z wolą Władysława, siedział w Krakowie do r. 1089, kiedy zginał nagle w kwiecie wieku, otruty. Wtenczas dzielnica krakowska przypadła bezsprzecznie Hermanowi. Naj-większą stratą było przyznanie przez Henryka IV, Wratysławowi czeskiemu w r. 1085 tytułu króla (Czech i Polski) w czem tkwiła myśl sukcesyi po śmierci Władysława Hermana, który z żoną swa Judyta czeska nie miał dzieci. Mimo jednak že w r. 1086 urodzil mu się syn (Bolesław Krzywousty), a w r. 1089 przyłączył dzielnicę krakowską, z pod wpływów niemieckich się nie wydostał, owszem powiekszył je, zawierając po śmierci pierwszej żony nowe związki z Judyta, siostrą Henryka IV, która wraz z wojewodą Sieciechem wywierała wpływ silny na rządy słabego i ograniczonego monarchy. Przeciwko ruskim Rościslawowiczom działał bez energii, wojny z Pomorzem były małego znaczenia i jeszcze mniejszych rezultatów. Wewnatrz rządził Sieciech, zrażając sobie rycerstwo i rodzinę książęca, gdzie mniemano, że ambitny Sieciech chce pozbawić syna książęcego tronu. Tak zaczyna się szereg buntów i walk wewnetrznych, w których Herman popiera Sieciecha, przeciwko Bolesławowi Krzywoustemu i połaczonemu z nim starsze nu synowi naturalnemu Zbigniewowi. Brzetysław II ks. czeski popiera te bunty synów przeciwko ojcu,-Zbigniew zajmuje Wrocław i Kruszwice, po chwilowem jednak powodzeniu upada. Zbigniew dostaje się do niewoli, Brzetysław II w dwu wyprawach zmusza Władysława do spłacenia haraczu (1095). Rychło nastąpiło pojednanie ojca ze Zbigniewem; Herman nawet podzielił kraj między obu synów, zostawiając sobie Mazowsze i główniejsze grody. Lecz intrygi Sieciecha sprowadzają nowe zaburzenia. Posadzano Sieciecha że obu książąt zamierza zgładzić. Synowie, mimo że nie byli nigdy w najlepszych stosunkach, łączą się razem i wyprawiają się przeciwko ojcu, który Sieciecha nie chciał opuścić. piero pośrednictwo Marcina, arcybiskupa gnieźnieńskiego sprowadza zgodę ojca z synami i banicye Sieciecha (1097). W r, 1100 młodociany Bolesław pobił hordy Polowców, i dzielnie starał się o utrzymanie powagi państwa wobec liczbraćmi Wołodarem i Wasylkiem. Miesz- nych barbarzyńskich narodów, z którymi prowadzono walki. Wśród tego na- De Viris Illust. Augiae; Pez, Thes. deszła śmierć Władysława Hermana. która zaczeła długie i uporczywe walki o sukcesyę pomiędzy Bolesławem Krzywoustym a Zbigniewem.

Literatura: F. Stefczyk, Po u-padku Bolesława Śmiałego (Ateneum 1867 t. IV); H. Spangenberg, Die Königskrönnung Wratislaus (Wien 1889); A. Lewicki, Wratysław II królem polskim. Przemyśl 1876; T. Wojcie-chowski, Szkice historyczne XI w. Kraków 1904, str. 211-342; St. Ketrzyński, O rzekomej wyprawie Władyslawa Hermana na Szczecin w r. 1091. (Kwartalnik historyczny 1900 r.); Miklaszewski J., Wojny pomorskie Władysława Hermana i Bolesława Krzywoustego. Kraków 1878 i 1879; Gumplowicz M., Zur Geschichte Po-lens in Mittelalter, Insbruck 1898.

## St. Ketrzuński.

Hermann, przezwany Contractus albo Kaleka, uczony zakonnik klasztoru w Reichenau, jeden z pisarzy XI w., którzy wielkie oddali usługi historyi niemieckiej, ur. 1013 r. r., z ojca Wolfrada i matki Hiltrudy hr. szwabskiej z Vehringen; wychował się w klasztorze w Reichenau, gdzie później złożył śluby zakonne w 1043 r. Dziela H-a: Mono-chardo, wydane przez ks. Gerberta, Inter scriptores musicos, t. II; De Mensura astrolabili wydał P. B. Pez; Gesta Chuonradi II et Heinrici III imperatorum, poemat de octo vitiis. Najcenniejszą pracą jest Kronika od narodzenia P. Jezusa aż do śmierci H-a (1054), zwłaszcza ostatnia część Kroniki, obejmująca lata 1039-1054 należy do najlepszych źródeł histroryi. Kronika pisana jest na wzór kroniki Bedy, "De Sex mundi aetatibus," opiera sie na dziełach Euzebiusza, Sw. Hieronima, Prospera, Dyonizyusza, Jana de Bielar, ogłoszona drukiem przez Sicharda w Bazylei 1529. Najlepsze wydania dokonane przez E. Ussermanna 1790 i Pertza w "Monumenta Germaniae historica"1826. H. pozostawił wiele poezyj, pomiędzy innemi przypisują mu: "Salve Regina," "Alma Redemptoris" i "Veni Sancte Spiritus." (Por. Ussermann, Dissert. praevia de Hermanni Contracti Chronico, Berthold, Vita H. Contracti; Joh. Ego,

Anecd. t. I, p. 3). X. S. G.

Hermann z Fritzlar, najznakomitszy z mistyków XIV w. Pochodził z Fritzlaru, zwiedził miejsca świete w Niemczech, Hiszpanii i Włoszech, groby wszystkich Apostołów, z wyjątkiem św. To-masza w Indyach. Niektórzy autorowie H-a zaliczali do zakonu Dominikanów, inni do Franciszkanów, ale wspomniane zgromadzenia nie przyznają się do niego, H. nie był zakonnikiem, lecz zamożnym, wykształconym i pobożnym obywatelem, który nabyte przez siebie skarby duchowne chciał dla pożytku bliźnich rozpowszechniać w swych księgach. Szkoda, że z pism jego tylko Żywoty Świętych, pisane po niemiecku, doszły naszych czasów; inne także niemieckie dzielo Blume der Schauung. dotąd nie odkryte, może całkiem zaginęlo. Jego *Żywoty Świętych* wydał Fr. Pfeifer w Lipsku 1845 z oryginalu, w dziele "Deutsche Mystiker des 14 Jahr.," t. I. Dzielo to H. ulożył 1343-49 r. z treści kazań słyszanych, z wyjatków ksiąg teologicznych i ascetycznych, z Bi-blii i Ojców Kła, z wlasnych rozmyślań i z doświadczenia nabytego w długich podróżach. Obejmuje ono 86 żywotów różnych Świętych, wykłady na uroczystości Boskie i N. Maryi P. Historyczne opisy przeplatał dodatkami mistycznymi, które zachwycają swą formą, prostotą, słodyczą i pokorą. W proste legendy umiał H. wstawić pytania z etyki, ascezy, teologii i filozofii, a zarazem rozwiązać je i wyjaśnić. Słowem wiara i rozum, wzniosłe pojęcie o cnotach i ściśle katolicka asceza, odbija się w każdym wierszu; w zakresie wiary lub moralności zawsze H. trzyma się wyroków Kła. (Por. Schroedl, K. L. 5-e 1810; Hurter, Nomenclator Literarius. Oeniponte, 1899, t. IV, p. 489).

X. S. G.

Hermann Henryk, historyk, ur. w Klagenfurcie w r. 1793, był profesorem teologii pastoralnej, kanonikiem i dyrektorem seminaryum, † w r. 1865. Cenne swe prace o historyi Karyntyi i klnej pomieszczał w czasopiśmie "Carinthia" albo "Theologische Zeitschrift," wyd. przez Pletz'a. (Por. Hurter, Nomencl. liter. theol. 1895, 8-o, t. III, k. 1085).

Hermann Jerzy, filozof niemiecki, ur. w r. 1693 w Schwandorf'ie, † w r. 1766, byl profesorem filozofii w Ingolsztadzie. Zwolennik zagorzały perypatetyków, zwalczał atomistów w książce Lapis offensionis atomisticae a peripateticis motus. Ingolstadii 1730, in 8-o. Gruntowne są jego traktaty: De Deo sciente. Tamze 1737, 8-0; De Deo volente. Tamze 1739, in 12-0.

Hermann Konrad, filozof niemiecki, ur. w r. 1819 w Lipsku, był profesorem tamże na uniwersytecie od r. 1860. Napisal Grundriss einer allgemeinen Aesthetik. Leipzig 1857; Philosophi-sche Grammatik. Tamże 1858; Das Verhältniss der Philos. der Religion etc. Tamze 1862; Zwölf Vorlesungen über Philosophie der Geschichte. Tamže 1863; Das Problem der Sprache und seine Entwicklung in der Geschichte. Tamže 1864; Philosophie der Geschichte. Tamže 1870; Die Sprach-wissenschaft nach ihrem Zusammenhange mit Logik etc. Tamże 1875; Aestetische Farbenlehre. Tamże 1876; Hegel und die logische Frage der Philosophie in der Gegenwart, 1878, i inne.

Hermann Wilhelm, teolog niemiecki protestancki, ur. w Mekow (w Saksonii) w r. 1846, syn pastora; po odbyciu studyów uniwersyteckich w Halli, otrzymał stopnie akademickie w r. 1874. W r. 1879 został profesorem nadzwyczajnym teologii systematycznej w uniw. strasburskim. Oprócz tezy dostorskiej Gregorii Nysseni sententiae de salute adipiscenda. 1874 napisal: Die Metaphysik in der Theologie. Halle 1876; Die Religion im Verhaeltniss zum Welterkennen und zur Sittlichkeit. Tamże 1879; Die Bedeutung der Inspirationslehre für die evang. Kir-Marb. 1881; Die Gewissheit des Glaubens und die Freiheit der Theolo-1887, i inne. (Por. Vapereau, Dictionnaire univers. des Contemporains. Paris 1893, 4-o, str. 786).

Hermanni Jan T. J., ur. na Kaszubach 1644, był profesorem humaniorów, retoryki, filozofii i teologii w Poznaniu i vie de S. Jean Chrysostome, Paryż Lwowie; kaznodzieja przez 6 lat z górą, 1664; la Vie de S. Athanase, Paryż prokuratorem w Rzymie, tektorem no- 1671; la Vie de S. Basile, de S. Gre-

wicyatu i przełożonym domu professów i kolegium w Krakowie. Przez 5 lat zarządzał prowincya Polska; † w Krakowie w r. 1691. Napisal Deliciae regum Panis Eucharisticus, communi fidelium usui etc. Romae 1671, in 12-0; Toż samo po polsku: Delicye Królów Chleb Stołu Pańskiego i t. d. Kraków 1677, 12-a; Powinności Zakonne wszystkim do doskonalosci ma-jącym się... podane. Tamże 1679 8-a; Horographia expedita etc. Tamże 1680, i inne. (Por. Sommervogel, Bibliotnèque de la Comp. Bruxelles 1893, fol., t. IV, k. 303-304).

Hermanrich (Ermenrich), benedyktyn z Ellwangen, dyakon, um. 26 grudnia 874 r.: zdobył wszechstronna wiedze jako uczeń Hrabanusa i Rudolfa w Fuldzie, Walafryda w Reichenau (849) i w St. Gallen. Napisal pomiedzy r. 839-42 Vita St. Sola (Monumenta Germaniae historica, scriptores, ed. G. H. Peretz, XV, 151 i nast.), pomiedzy rok. 842-54 dyalog o zalożeniu i zalożycielu (Hariolf) z Ellwangen; jest to przesadnie ozdobny list do opata Grimalda z St. Gallen. W r. 865 zostaje biskupem w Passawie, w r. 867 na skutek życzenia Ludwika Niemieckiego próbuje misyi wśród Bulgarów. (Por. Forschungen zur Deutschen Geschichte. hrsg von der Hist. Kommision bei der Kgl. Bayer. Akademie der Wissenschaften. Göttingen, 1860-86 w t. 13 z r. 1873: W. Wattenbach, Deutschlands Geschitsquellen im Mittelalter bis zur Mitte der 13 Jahrhunderts, Berlin I, 280; Wetzer u. Welte, *Kir. Lexic*. V, 1834 i nast.).

X. H. P.

Hermant Godfryd ur. 1617, przelożony Sorbony, rektor uniwersytetu paryskiego; w 1650 r. zostaje kaplanem i doktorem teologii; znawca historyi koscielnej, Zamilowany w karności pierwotnego Kościoła, był jej gorliwym zwolennikiem, przez co skłaniał sie ku Jansenizmowi. Nieprzyjaciel Jezuitów. Sprzyjał Arnauldowi (ob. Arnauld); przez czas pewien był zawieszony w obowiazwr. 1623, przyjęty do Towarzystwa wr. kach, um. 1690 r. Pisał stylem niewykwintnym, lecz bardzo naukowo: La

goire de Nazianze ib, 1674, la Viel de s. Ambroise ib. 1674; Clavis ecclesiasticae disciplinae wydane przez Angera, Parvž 1693, dzielo pośmiertne, spaczone dodatkami wydawcy; Tradition de l'Eglise sur le silence chrêtien et monastique ib. 1697, wydane z dziel zostawionych przez H. (Nomenclator tom II, Hurier).

Hermas, chrześcijanin z Rzymu, któremu Św. Paweł zasyła pozdrowienie. (Rom XVI, IV). Imie Hermas było bardzo pospolite i używane najcześciej przez niewolników. (T. Pape, Wörterbuch der griechischen Eigennamen, 3 wyd. 1868—1870, t. I. str. 382—384). Według podania Greków, którzy obchodza uroczystość Św. Hermasa 8 kwietnia, był on jednym z 72 uczniów Chrystusa Pana i następnie został w Dalmacyi. Stosunkowo niedawno jeszcze utrzymywano, ze wspomniany wyżej Hermas jest autorem "Pastor" (Pasterz) jednego z najstarszych zabytków piśmiennictwa chrześcijańskiego. Zdanie to opierano na fakcie, że najstarsi pisarze kościelni Hermasowi przypisują autorstwo, a Orygines (Explan. lib. X in Rom. XIV, 14) wprost mówi, że według jego zdania, autorem Pasterza jest ów Hermas, którego we swym liście po-zdrawia św. Paweł. Za zdaniem tem przemawiać sie zdawało i samo dzielko, ponieważ spotykamy się tutaj (Vis. 2. 4, 3) z wyrażeniami, jakoby Klemens Rzymski (91—101) żył, a zatem przed 101 rokiem ery naszej byłby napisany Pasterz" i możliwem byłoby, aby napisał go Hermas, o którym pisze św. Pawel. Odnalezienie fragmentu kodeksu Muratori'ego zmienia pogląd na autorstwo Pasterza." Autorem jest Hermas, lecz H-s. brat Piusa I papieża (140-155). Wzmianke o Klemensie Rzymskim, jako żyjącym tłumaczą uczeni badacze chęcią autora nadania pismu pozoru większej starożytności. W każdym razie pewną jest rzeczą, że "Pasterz" jest jednym z najstarszych zabytków chrześcijańskich, znanym już w drugim wieku. Znajduje się, chociaż uszkodzony, na końcu kodeksu Synajskiego. Św. Ireneusz (Adv. Haeres. IV, c. 10 u. 2), Tertulian (De oratione c. 12) zaliczali go do Pisma św.; Orygenes (l. c.) uważał go za dzielo natchnione, choć zrobił uwagę, że L'église naissante. "Hermas et le rpo-

sa tacy, co natchnieniu jego przeczą. W wielu kościołach greckich był umieszczony pomiedzy ksiegami świetemi, cytowany przez wielu jak Ireneusz, Klemens, Aleks (Stromat. lib. I, c. 20, I, 17; II, I; VI, 15), Atanazy (De incar. Verbi), Maximus (De divin. nom. c. 4), Tertulian - jak Pismo św. Na zachodzie, według świadectwa św. Hieronima (De Viris illustr. c. 10) był mniej znany "Pasterz" i przez Gelazego papieża zali-czony do apokryfów. Aż do r. 1856 znano "Pasterza" tylko ze starego łacińskiego tłumaczenia, obecnie posiadamy go i w dwóch greckich rekopisach: jednym z góry Atos, uszkodzonym na końcu, znajdującym się dziś w Lipsku, i w drugim (pierwsza trzecia część) we wspo-mnianym kodeksie Synajskim. Tak więc i obecnie je zeze koniec dzielka (Sim. 9, 30-33) znany nam jest tylko z lacińskiego przekładu. - Autor "Pasterza" opowiada o sobie, że mieszkając w Rzymie, jako wyzwoleniec, zebrał, zajmujac się handlem, nie zawsze uczciwym, znaczny majątek, który stał się przyczyną zepsucia moralnego dla niego samego, żony i dzieci. Strata majątku posłużyła calej rodzinie na dobre, bo ją oczyściła. Zajmując się uprawą kawałka ziemi pomiedzy Rzymem i Cume, opowiada dalej Hermas, otrzymałem od jednego aniola objawienie, które w tej księdze zawieram. Pasterz dzieli sie na trzy cześci: 5 widzeń (visiones), 12 przykazań (mandata) i 10 podobieństw (similitudines). Do l'szej części należą 4 widzenia, w której Hermas widzi pod postacią matrony, biało ubranej, Kościół: matrona ta karci go za grzechy jego i blizkich mu i zachęca do pokuty. W wizyi trzeciej i czwartej pokazują się Hermasowi ochrzczeni w kształcie ogromnej wieży; niektóre kamienie nie przystają do tej wieży, mają one oznaczać grzeszników, którzy przez pokutę po-winni się ociosać. Wstępem a zarazem przejściem do cześci II-ej jest wizya piąta, w której ukazuje się Hermasowi w ubraniu pasterza anioł i rozkazuje mu zapisać to, co słyszał. 12 przykazań to zarys moralności chrześcijańskiej; -- zaleca się w nich wiarę, niewinność, milość, czystość i inne cnoty. Część III-a "Podo bieństwa" sa podobne do wizyj. (Porwy żej przytoczone prace; Batiffol P.

bleme moral au second siècle" w Revue | jaśniać. Co do pojęcia, wyraz ten jest Biblique t. X (1901, str. 337—351); równoznaczny z ἐξηγεῖσθαι, t. j poprze-Biblique t. X (1901, str. 337-351); Gerhard Rauschen, Fatrologia (tl. pol. ks. Jan Gajkowski (1904); Andreae Retke, Patrologiae Compendium (1889). X. H. P.

Hermenegild św. król i męczennik w Hiszpanii, był synem Leuwigilda króla Gotów w Hiszpanii i Teodory, która była siostrą św. Leandra i św. Izydora bpa sewilskiego. Młody królewicz wychowany w bledach aryańskich, pojął za żonę w r. 579 Ingondę, córkę Sigegeberta króla Austrazyi. Księżniczka ta, przy pomocy św. Leandra nawróciła do wiary prawdziwej małżonka. Smierć mę-czeńską poniósł H. z rozkazu swego ojca w r. 585, za to, że nie chciał przyjąć komunii św. z rak bpa aryańskiego. Cześć odbiera dn. 13 kwietnia. (Por. Bollandus, Acta SS. April. II, str. 136-137; Bolland., Biblioth. hagiog. latina. Bruxell. 1898-99, 8-0, t. I, str. 574; Greg. Magn., Dialog. III, 31, Glaire, Diction. 8-0, t. I, str. 1015).

Hermeneutae-w starożytności chrześcijańskiej ministrowie kościelni, których obowiązkiem było tłumaczyć Pismo św. i ustępy liturgiczne ludowi, nie znającemu języka liturgicznego. Nazwa H-ae od gr. έρμενευτής zn. tłumacz. Św. Epifaniusz (Explosit. fid., XXI) i akta o św. Prokopie. (Por. Valois, In Euseb. De Martyr. Palaest., I) wspominają o pewnym męczenniku, który w kościele w Scythopolis był jednocześnie lektorem, egzegeta i H-em czyli tłumaczem na jezyk syryjski. Sw. Jan Chryzostom, sw. Augustyn używali takich też hermeneutów. (Por. Martigny, Dictionanire des antiquit. chrétien; art. Hermeneutae).

Hermeneutyka. I. Określenie i po $dzia \ell$ .

Pojęcia wstępne. Herme-neutyka (έρμενευτίκή, t. j. domyślne ἐπιστήμη, lub τέχνη, lub διδαχή wyjaśniająca wiedza, nauka, sztuka). Wywodzi się od έρμενεύειν wyrazu greckiego, pochodzącego od imienia bożka Hermesa (Merkurego), który był posłem bogów i tłumaczem (por. Act. 14, 11), stad έρμενεύειν znaczy: wykładać, tłumaczyć z jednego języka na drugi, wy- towna (artificiosa). Pierwsza jest zbio-

dzać, prowadzić, wyjaśniać, wytłumaczyć, opowiedzieć (por. Jan 1, 18), stad έξηγήσις, wyłuszczenie, wyjaśnienie. Dwa te wyrazy: hermeneutyka i egzegeza, w zasadzie mające jedno znaczenie, zastosowane jednak do nauk biblijných, odbiegaja od siebie. Hermeneutyka jest nauka, podająca zasady zrozumienia i wytłumaczenia właściwego sensu, egzegeza zaś jest zastosowaniem tych zasad hermeneutycznych w praktyce do pcszczególnych ustępów jakiejkolwiek księgi. Hermeneutyka wiec jest teorya, praktycznem jej użyciem. egzegeza Hermeneutyka jest dla egzegezy, czem logika dla filozofi.

Hermeneutyka, rzeczowo wzięta (obiective), jest zbiorem zasad, służacych do poznania sensu w słowach wypowiedzianych, lub napisanych. Podmiotowo zaś (subiective) pojmowana jest obeznaniem się z przepisami, umożliwiającymi odszukanie właściwego sensu we wskazanym ustępie pewnego dziela, lub pewnego ustępu mowy wygloszonej, oraz umiejetne przedstawienie tego sensu.

Wyjaśnienia takiego może udzielić sam autor, albo kto inny. Dla autora dość, gdy poda właściwa myśl, zawarta w zdaniu przez siebie wypowiedzianem. Kto inny musi mysl te najprzód odnaleźć, a potem ją wyłożyć i uzasadnić.

Gdy wykład taki pochodzi od autora, lub od jego następcy, czy zastępcy, wtedy nazywa się autentycznym, albo prawnym (authentica interpretatio, vel legalis). Jest on najpewniejszy, bo autor bywa najlepszym tłumaczem własuego dzieła.

Gdy zaś wykład ów pochodzi od kogo innego, który, odnalaziszy istotną myśl w zdaniu, podaje ją i wyjaśnia, wtedy nazywa się on naukowym (docta interpretatio); posiada tyle powagi, ile objaśniający wykaże obeznania z przedmiotem, przenikliwości w ocenie, staranności w badaniu, siły w dowodach; zachowa zatem wszystkie przepisy hermeneutyczne.

Hermeneutyka ze względu na sposób, w jaki się tworzy i jak do niej dochodzimy, bywa przyrodzona (naturalis) i kunszrem, lub poznaniem tych zasad wyjaśniają- oraz 2) przedstawienie sensu odnaleziocych, które nam wskazuje sam zdrowy rozum według właściwości języka, którym mówimy, oraz sposobu zastanawiania się i myślenia. Druga zaś jest to całkowity i wykończony zbiór zasad wyjaśniających, naukowo ułożony, przyczynowo uzasadniony, dowodami poparty i wprawą nabyty. Ta jest doskonała, tamta mniej doskonała; ta nabyta, tamta samorodna; ta ma sie do tamtej, jak logika naukowa do przyrodzonej.

Hermeneutyka co do swego zakresu zowie się powszechną (universalis), gdy podaje zasady, służące dla wszelkiego rodzaju i treści dziel pisanych, czy mów głoszonych. Częściowa zaś (particularis) podaje zasady, tyczące się wykładni Ksiąg św., jest to hermeneutyka biblijna, czyli święta; lub zbioru praw-hermeneutyka prawna; lub tekstu przymierzy zawartych - hermeneutyka dyplomatyczna.

Hermeneutyka biblijna ze swej strony może być powszechna, gdy dotyczy wszystkich Ksiąg św., częściowa zaś gdy odnosi się do pewnego tylko działu Ksiąg św. już to Starego, już Nowego

Testamentu.

II. Zakres hermeneutyki biblij-Hermeneutyka biblijna jest to nauka, wskazująca zasady, za pomocą których można i z cała pewnością wydobyć i właściwie wyłożyć istotny sens Ksiąg św., t. j. ową myśl prawdziwą, rzeczywiście w nich tkwiącą, a przez Ducha św., pierwszorzędnego ich Autora, podana.

Podwójne zadanie ma hermeneutyka biblijna, po pierwsze: podać sposób na odnalezienie i to pewne i latwe wlaściwego sensu, w tekście zawartego; powtóre: sens odnaleziony umieć wyłożyć z całą ścisłością i sumiennością. "Duae sunt res-pisze św. Augustyn - quibus nititur omnis tractatio scripturarum: modus inveniendi, quae intelligenda sunt, et modus proferendi, quae intellecta sunt" (De Doctrin. Christ. I, 1, 1). Dwie są rzeczy, na których wspiera się wszelkie badanie pisma, t. j. sposób odnalezienia tego, co zrozumieć należy, i sposób wyłożenia tego, co się zrozumiało."

Stad dwa działy hermeneutyki: 1) odnajdywanie sensu-Heurystyka (ob.), ga odleglych bardzo wieków, a nie roz-

nego = Proforystyka (ob.).

Należy ją uważać za prawdziwa, rzeczywista umiejetność. Nie ogranicza się ona bowiem na wyliczaniu przepisów, którymi powinien kierować się egzegeta, ani zatrzymuje się na ułożeniu ich w pewnym logicznym porządku, lecz idzie nieró-wnie dalej i wykazuje, że wszystkie owprawa są słuszne, uzasadnione i odpowiednie do celów, dla których je ułożo-Nauka hermeneutyczna kroczy drogą syntezy, a prawidla, które podaje, wiążą się ściśle że sobą i wspierają wza-jemnie. Wszystkie są wpioskiem koniecznym, wyprowadzanym z zasad podstawowych, trwalych i nienaruszalnych, czerpanych z filozofii, teologii i doświadczenia. Przybywające wciąż nowe prace egzegetyczne nadają tym przepisom coraz większą ścisłość i gromadzą coraz większe bogactwo spostrzeżeń i zastoso-

III. Potrzeba jej i pożytek. a) Nicodzowna potrzeba hermeneutyki dla ludzi, chcacych poznać rzeczywista myśl Ksiąg św., wypływa z tego, że Pismo św. jest zawile i trudne do zrozumienia. Trudności te powstają z jego przedewszystkiem glębokiej starożytności. Najpóźniejsze bowiem Ksiegi św. licza blisko dwa tysiące lat, a inne o wiele są starsze. W tych odległych czasach odmienne były zwyczaje i obyczaje, tak w publicznem, jako też i w prywatnem życiu. Autorowie zaś święci, pisząc dla współczesnych, którzy w owem otoczeniu wzrastali, zaledwie że o tych odmiennych warunkach napomykaja.

Nadto Księgi św. powstały w innych zupełnie stronach i opisuja kraje, którdziś nawet, po tylu glębokich badaniachnie są jeszcze dostatecznie poznane; inne tam jest królestwo roślinne, inne zwierzęce, inny sposób życia ludzkiego.

Nadto języki, których użyto w tych Księgach, dziś są umarłe i w znacznej części zatracone, znaczenia wiec wielu wyrazów hebrajskich, czy chaldejskich, dojść można tylko chyba z pokrewnych im narzeczy.

Treść wreszcie Ksiag św., czy to historyczna, czy dogmatyczna, czy prorocka, wytwarza także nie mało trudności. Historya, w Piśmie św. opisywana, sieświecają jej dostatecznie dzieje ludów rzeczywistego poznania Ksiąg św. i spraościennych. Dogmatyczna część Ksiąg św. podaje prawdy, przechodzące pojęcie rozumu ludzkiego, a nie rozwija ich w porządku, składnie, ale wspomina o nich urywkowo i rozbieżnie. Niemniej ciemne są też teksty prorockie, tak te, które przyszłość zapowiadają, jako też owe, co zarysowują przeszłe wypadki, lub Autorowi współczesne.

b) Pożytek hermeneutyki biblijnej wskazuje ścieła jej łączność z innemi naukami biblijnemi, jak: z historyą, archeologią i krytyką, właściwe bowiem zastosowanie i miarę dla każdej z nich określa hermeneutyka. Nadto teolog, polemista i kaznodzieja zarówno jej pomocy potrzebuja.

Teolog naukę teologiczną, oraz jej dowody czerpać ma z samego źródła Objawienia. Zatem powinien pożnać wieloraki sens, który tkwi w Księgach św.; umieć ma tak rozebrać tekst św., aby wydobyć zeń wszystkie ukryte tam skarby, często w każdym poszczególnym wyrazie zawarte. Tego zaś nie osiągnie bez znajomości hermeneutyki.

Polemista nie potrafi bez niej obronić prawdy katolickiej. Na placówce biblijnej spotyka się on z dwoma różnymi obozami prz.ciwników: z racyonalistami i protestantami. Jedni usuwają z Ksiąg św. pierwiastek nadprzyrodzony, drudzy zaś nadużywają Pisma św. i utrzymują, że oni jedni tylko właściwie je rozumieją. Tym polemista wykazać musi i uzasadnić dosłowne znaczenie tekstu; tamtym zaś przypomnieć wiekami uświęcone prawa i przepisy wykładu biblijnego, od którego nie wolno odstępować rzetelnej krytyce. A w jednym i w drugim przypadku hermeneutyka dostarczy mu potrzebnych ku temu środków.

Kaznodziei hermeneutyka przypomina, że nie własne, ale Boże głosić ma słowo; winien więc badać Pismo św., aby niem przepoić swą mowę. Lecz aby temu podołać, nie dość pobożności, nie wystarczy też żywa wyobraźnia, czy wysoki polot umysłu, ten bowiem często szkodzi, bo wiedzie opowiadacza Ewangelii na bezdroża. Tylko jedua hermeneutyka ustrzeże go od zwodniczej i nie dość światlej pobożności, od wybryków własnej wyobraźni, a poda mu klucz do

rzeczywistego poznania Ksiąg św. i sprawi, że słowa jego będą więcej do Biblii zbliżone, a stąd więcej Boże, więcej skuteczne. Słusznie więc napisał Leon XIII: "In fructuosiorem huius doctrinae partem, quae de interpretatione est, per studiose incumbet praeceptoris opera; unde sit auditoribus, quo dein modo divini verbi divitias in profectum religionis et pietatis convertant." (Encykl. Provident. Deus, p. 20). W wieku XIX-ym pisali o hermeneutyce: J. Jahn, "Enchiridion Hermeneuticae gen." Vind. 1812; Arigler, "Hermeneutica Biblica," Vind. 1813; Unterkircher, "Hermeneutica Biblica," Vind. 1813; Unterkircher, "Hermeneutica Biblica," Oenip. 1831; J. H. Janssens, Herm. S., Leod. 1818, reimpr., Vilnae 1830; G. Riegler, "Biblische Hermeneutik," Augsb. 1835; J. Ranolder, "Hermeneuticae bibl. gen. principia," Quinq. — eccl., 1838; F. N. Patritius, "De interpret. Script." Rom. 1844; J. Kohlgruber, "Hermen. bibl. gen.," Vin., 1850; G. J. Güntner, "Hermen. Bibl. gen.," Prag., 1848; Vinc. Zapletal, "Hermen. Biblic.," Frib. Helv. 1897; S. Szekcly, "Hermen. Bibl. gen.," Friburg. Brisg., 1902; Chauvin, Leçons d'Intr. p. 439.

## IV. Historya egzegezy.

- a) Egzegeza żydowska, Historya egzegezy u Żydów, to historya ich teologii, ich szkół i życia duchowe-Po zburzeniu Jerozolimy szkoły ich stały się na wyguaniu ogniskami religii i narodowości. W nich połączono i pomięszano razem i teologię i prawo i nauki świeckie, a podstawa i zasada było prawo Mojżeszowe najprzód pisane, później podaniowe. Dwa tu zaznaczyć należy okresy; pierwszy jest to okres szkól panujących od niewoli Babilońskiej do roku 1000-go po Chrystusie, gdy nauki podawali ustnie nauczyciele, posiadający powagę publiczną; od tego czasu aż po dziś dzień okres doktorów rozproszonych, gdy po upadku szkól powstawali nauczyciele prywatni i dziela prywatne.
- a) Okres starożytny. O szkołach z czasów przed niewolą babilońską nie wiele wiadomo.

Po niewoli zaznaczyć należy kilka charakterystycznych okresów, które szkoly przebywały. 1-o. Czas Pisarzy, Rachmistrzów Soferytów, Sopherim od Sopher γραμματεύς, od V-go wieku przed Chr., do połowy pierwszego naszej ery. Czas rządów Sanhedrynu, który zajął miejsce Wielkiej Synagogi.

W chwili narodzenia się Zbawiciela. żył Hillel (ob), pochodzący z Babilonu.

Jego liberalizmowi sprzeciwiał się Szammaj (ob.).

W tym samym czasie żył w Egipcie Filon (ob.), † 39 po Chrystusie, wykładał Biblię alegorycznie.

2-o. Po Chrystusie (od 50 r. do III w.), powstają doktorowie, uczący starożytnego podania, przechowywanego poszkołach, wielkiej zażywający powagi, zwani od nich tanaitami, tannaim. Po zburzeniu Jerozolimy powstały szkoły w innych miejscowościach. Pierwszą taką wielką szkołę założył w Jamnii R. Jochanan ben Zakkaj, ze stronnictwa Hillela. Z oblężonej stolicy uciekłszy podstępem, otrzymał od Wespazyana pozwolenie na założenie szkoły.

Po upadku świątyni kapłani do reszty stracili swe wpływy; saduceusze się rozproszyli. Ich miejsce zajęli całkowicie biegli w prawie, faryzeusze, rabinami (rabbi) zwani, doktorowie i wodzowie ludu i zarządcy synedryum, które się do Jamnii schroniło. Przełożony szkoły był jednocześnie głową synedryum i wodzem ludu, zwał się księciem rasi, odziedziczywszy ten tytuł po Machabejczykach i kapłanach. Oprócz tej wielkiej szkoły, powstały i mniejsze.

Tanaici owi dzielą się na cztery pokolenia. Z pośród nich najsławniejsi byli: Rabban Gamliel, lub Gamaliel I (ob.), wnuk, czy syn Hillola, nauczyciel św. Pawła. R. Jochanan ben Zakkaj, założyciel szkoły w Jamnii Onkelos, uczeń Gamaliela, twórca parafrazy chaldejskiej na Pięcioksiąg. Jonathan ben Uziel napisal parafrazę na Księgi Proroków starszych i późniejszych. Wszyscy oni byli ze szkoły Hillela.

W tym czasie żył historyk Józef Flawiusz (ob.). Za Hadryana Akylas, Akwila (ob.).

R. Akiba ben Joseph (ob.), z pasterza jeden z największych doktorów żydowskich, zwolennik i poplecznik samozwań-

czego Mesyasza Symona bar Kohby, zażywał ogromnej powagi wśród Żydów, świetny sofista i samodzielny wykładacz Prawa. R. Jehuda Hannasi (książę), lub Hakkadosz (święty). Rabbi żył ok. r. 136—217, zebrał halaki i ułożył z nich całość, zwaną Miszna, podstawę Talmudu. Po jego śmierci szkoły palestyńskie upadać zaczęły, natomiast skoły babilońskie zakwity.

3-o. Od wieku III-go do V-go kwitły szkoły: w Tyberyadzie i w Babilolonie, przedewszystkiem w Surai, oraz Pum-Bedith.

4-o. W szóstym wieku powstali saboraici, saboraim myśliciele, którzy już

nie są świadkami podania.

Dokonali ostatniej redakcyi Miszney Gemary (ob. Talmud). Niektórzy sądzą, że oni dzieła te spisali, gdyż potąd wskutek zakazu spisywania ustnie przechodziły one z pokolenia do pokolenia.

5-o. Gaonici, znakomici, aż do końca istnienia szkół w Babilonie, t. j. do początku wieku XI-go istnieli. Tytuł ten nosił najprzód przełożony szkoły w Sura, a potem w Pum-Bedith. Z pośród gaonów wyróżnił się R. Saadja ben Joseph, † 942, przeciwnik Karaitów, autor całkowitego przekładu Ksiąg Starego Testamentu z hebrajskiego na arabski, oraz komentarzy do nich, nadto wstęp (introductio) do Talmudu.

Szkoła w Sura r. 948, po siedmiuset latach istnienia, upadła, a w r. 1038 i szkoła w Pum-Bedith.

6-o. Karaici (ob.).

7-o. Przekłady: Septuaginta (ob.), Akwili (ob.), podają świadectwo, jak Żydzi w owych czasach rozumieli tekst biblijny.

8-o. Midraszim (ob. Midrasz).

9-o. Talmud (ob.).

10-o. Kabalistyka (ob.).

β) Egzegeza żydowska od upądku szkół wschodnich. Gdy Arabowie zawładnąwszy Hiszpanią okazali Żydom, tam mieszkającym, łaskawość i opiekę, przybyli też i ze wschodu Żydzi, a w tem środowisku powstały szkoły, w których najprzód uczono gramatyki, potem egzegezy i to uczonej. Z Hiszpanii wiedza przeszła i do innych krajów.

W tym czasie zasłynęli:

R. Szelomo ben Jicchak (Raszi), u chrześcijan zwany Jarchi, um. 1105.

Abraham (ben Meir) ibn Ezra (Abenezra, Rabe), † 1167 r., gramatyk i największy egzegeta żydowski w wiekach średnich. Prawie na całe Pismo sw. napisał komentarze, cenione i przez chrześcijan. Po większej części tłumaczy sens dosłowny, odrzuca bajki talmudyczne,

Mosze ben Majmon (Majmonides

(ob.), Rambabam).

Żydzi hiszpańscy i z Galii południowej w wieku XIII-ym wytworzyli dwa stronnictwa: jedno popierało filozofie i teologie Majmonidesa i ci zwali się majmonidystami; —drugie gorąco ich zbijało, byli to antymajmonidyści, z których niektórzy publicznie palili dzieła jego na stosie. Niektórzy z jego uczniów stali się racyonalistami i cuda tłumaczyli w naturalny sposób.

Znakomitszymi gramatykami byli potem: Josef ben Kimchi, † 1170 r., syn jego Dawid ben Josef Kimchi. R. Levi ben Gerszom (Gersonides), † po 1340 r., filozof, zaprzeczal stworzenia z niczego, a twierdził, że świat powstał z bezkształtnej materyi. Napisał między innemi komentarz na Pismo św., w którym zasady moralne znakomicie wy-

łożył.

W wiekach średnich wielu rabinów pisało dzieła, żółcią i nienawiścią przepojone przeciwko Chrystusowi, oraz osobom Nowego Test. i chrześcijanom wogóle. Taką Księgę wydał R. Lipman, rabin praski w w. XV-ym.

Z pośród karaickich wykładaczy wyróżnił się Aharon ben Josef w w. XIII-ym; napisał on doskonale komentarze na Pięcioksiąg i Proroków.

Z kabalistycznych komentatorów w tym czasie zasłynął R. Moses ben Nachman, † 1280, tłumaczył Pięcioksiąg.

Z wieku XVIII-go najznakomitszym ilozofem i egzegetą żydowskim był Mo-

ses Mendelssohn (ob.).

W wieku XIX-ym potworzyły się oddzielne obozy i sekty wśród Żydów, oceniające Biblię według swoich własnych zasad: prawowierni (ortodoxi), Biblię, szczególniej Torę, za Bożą Księgę mają,

ale i talmud, jako podanie, w wielkiem poważaniu zachowują, choć nie we wszystkiem trzymają się go; w obrządkach zawsze. Reformowani (neologi), Biblię uznają za natchnioną od Boga, lecz wiele w niej alegorycznie wykładają; z talmudu biorą to, co za dobre uważają, zwyczaje tradycyjne w części tylko zachowują. Racyonaliści Biblię podają za dzieło czysto ludzkie, pomijając talmud, obrządków nie zachowują, tylko pojęcia żydowskie zatrzymując.

W pojęciach i zapatrywaniach na Mesyasza bardzo ze sobą się różnią; prawowierni oczekują Mesyasza osobowego, założyciela królestwa ziemskiego; reformowani Mesyasza biorą w znaczeni dealnem, lub zbiorowem o jednym lub wielu mężach, którzy odnowią nauki i obyczaje. Racycnaliści, niewierzący w czynnik nadnaturalny, w Mesyaszu widzą zabytek legendowy złotej epoki ludzkości, pragnienia lepszej doli, co tli się w każdej duszy ludzkiej poszczególnej, lub zbiorowej ludu całego. Niektórzy z nich twierdzą, że idea Mesyasza zrodziła się wśród pierwszych chrześcijan, a od nich do Żydów przeszła.

b) Historya egzegezy chrześcij ańskiej.

I. Wśród pierwszych Chrześcijan. Chrystus Pan uczniom swoim Pismo św. wyjaśniał (Luc. 4, 18; 24, 44), wykład ten był po większej części dosłowny (Mat. 15, 3-5; 19, 4; 22, 42, 45), cłociaż i typiczny (Np. Jan 3, 14). Apostołowie przyjawszy prawdziwe wyłożenie Pisma św., żydowskie, przez Chrystusa potwierdzone, oprócz sensu dosłownego (Act. 2, 25), również i duchowy wykładali (Jan. 19, 36; I. Cor. 10, 1-11; Gal. 4, 22; Hebr. cc. 7-10).

Ojcowie apostolscy, apologeci i pisarze wieku II-go calkowitych komentarzy ani homilij nie pisali, ale przy zdarzonej okoliczności pewne ustepy Pisma św. wyjaśniali. Wtedy bowiem Księgi, przedewszystkiem Nowego Testamentu, z powodu pokrewieństwa języka, blizkości miejsca i czasu były dla wiernych i wiele więcej, niż dziś zrozumiałe i nie wymagały wyczerpującego wyłożenia. Z tego, co się zachowało, widać, że list św. Barnaby zawiera objaśnienia alegoryczne i typiczne. List św. Klemensa Rzymskiego do Koryntyan

posiada tłumaczenia pewnych ustępów Biblii; św. Justyn w dyalogu z Żydem, Tryfonem, wykłada miejsca mesyaniczne, Melito, biskup w Sardes i św. Irenewsz, podają wyjaśnienia do Księgi Ob-

jawienia św. Jana.

W wieku II-im i heretycy tłumaczyli
Biblie. Z dzieł ich szczątki się przechowały. Bazylides, gnostyk, napisal: "Exegetica" w 24-ch księgach; odznaczył się w tym dziale i Herakleon.

Przekręcali oni zarówno sens dosłowny,

jak i duchowy.

2. Szkoła Aleksandryjska (ob.) Antyocheńska (ob.), Mezopotamska (ob.).

Wykład Ojców łacińskich. Ojcowie i pisarze łacińscy aż VI-go wieku nie wytworzyli szkoły, jednakże w sposobie wykładania Pisma św. ze sobą się zgadzałi. Od wieku IV-go dawał się między nimi odczuwać wpływ szkół wschodnich, przedewszystkiem antyocheńskiej. Wszyscy uznają sens dosłowny i duchowy (typiczny), jedni tego, drudzy tamtego się trzymają, lecz wielu obydwóch. W praktycznem wyjaśnianiu w homiliach, niektórzy z nich za daleko szli w uzasadnieniach swych sensu mistycznego. Zasługują na wspomnienie:

Św. Hipolit. † około 235—245 r.

Tertulian, † około 240 roku i Cypryan, † 258 roku, wiele miejsc Pisma św., szczególniej proroctwa o Mesyaszu, objaśnili w swoich dziełach.

Św. Hilary Piktawieński (Pictaviensis), † 367, lub 368 r., objaśniał Księgę Hioba, Psalmy, Mateusza.

Sw. Ambroży, † 397 r.; ułożył wykład Psalmów i Ewangelii św. Łukasza. Pod imieniem Ambrożego istnieją wyborowe komentarze na 13 Listów św. Pawła (Ambrosiaster), pochodzące wprawdzie z wieku IV-go, ale niebędące dziełem św. Ambrożego.

Rufin, † 410 r., wiele dzieł greckich egzegetycznych, jak np. Orygenesa, Bazylego, przełożył na łacinę, a sam o błogosławieństwie patryarchów napisał. Pseudo-Rufin pozostawił wykład Psalmów i wielu proroków mniejszych.

Św. Hieronim, † 420 roku, przełożył wiele dzieł egzegetycznych Filona, Orygenesa, Euzebiusza. Napisał o imionach hebrajskich i o geografii biblijnej; nadto: komentarze na wiele Ksiąg Star. Test., na Geneze, wszystkich Proroków, Eklezyastesa na ewangelię Mateusza i niektóre Listy św. Pawła. W listach swoich, w których wiele jest materyału egzegetycznego, liczne ustępy Biblii wyjaśniał.

Św. Augustyn, † 430, lub 481 r., w dziele De doctrina Christiana wyłożył zasady właściwego tłumaczenia. Napisał wylożenie Genezy: "Locutiones et Quaestiones (scholia)," na Pięcioksiag, Jozuego, Sędziów, "Adnotationes" na Księgę Hioba, "Enarrationes" na Psalmy, alegorycznie po większej części i moralnie wyłożone. Na Nowy Testament napisał: "De consensu quattuor Evangelistarum," "Quaestiones evangelicae" na Mateusza i Łukasza, o kazaniu na górze, "tractatus" na Ewangelię Jana; wykład na List do Rzymian i Galatów. W homiliach i mowach wiele wyłożył perykop.

Kasyodor (Cassiodorus) † 565-575 oprócz dzieła hermeneutycznego "De institutione divinarum litterarum," wyłożył Psalmy, Dzieje, Listy, Apokalipsę. Idzie za Augustynem.

Św. Grzegorz Wielki † 604, napisał: Moralia, czyli wykład Księgi Hioda, nadto na Ezechiela i Ewangelie.

4. Wykładacze w wiekach średnich. Czasy to były pełne wywrotów, uporczywych wojen i walk krwawych, nie więc dziwnego, że komentarzy wtedy zjawiło się mniej, ale za to kwitły wyciągi (catenae), głosy zebrane z dzieł Ojców. W tych wyciągach i zbiorach z wieku VI-go do XII-go, a po większej części bezimiennych znajdują się zdania Orygenesa, Chryzostoma, Teodoreta, Cyryla Aleksandryjskiego. Wiele wyjaśnień Ojców przechowało się w wyciągach.

1) Wykładacze greccy w tym czasie najsławniejsi:

Św. Jan Damasceński † ok. 760—780, ułożył komentarz na Listy Pawłowe.

Nadto pisali komentarze: Focyusz † ok. 891.

Teofilaktus + ok. 1107.

Prokopius Gazaeus w w. VI-ym pisał wyciągi (catenae) i komentarze, Anastazy Sinaicki i św. Maksym z w. VII-go, Oecumenius z w. X-go, Euthynius Zigabenus z w. XII-go wykładali Pismu św. w sensie dosłownym, trzymając się Chryzostoma.

2) Wykładacze łacińscy aż do wieku XIII-go.

Św. Izydor Hispaleński † 636, w niektórych swych dziełach wyjaśniał ustępy biblijne.

Beda Wielebny (Venerabilis) † 735, wypracował bardzo wiele komentarzy na Stary i Nowy Test., homilij, rozpraw archeologicznych.

Alkuin † 804, napisał komentarze na Genezę; niektóre Psalmy, Eklezyastesa, Pieśni, Ewangelie Jana oraz inne.

Rabanus Maurus † 856, ułożył komentarze na historyczne Księgi Starego Test. Przypowieści, Mądrości Eklezyastęsa, na Mateusza i Listy Pawłowe.

Walafridus Strabo † 849, ułożył krótkie objaśnienia na całe Pismo św., które znane były pod nazwa: glossae ordinariae, (Norymberga 1492).

Anzelm Lauduceński † 1117, uchodzi za autora pracy "głossa interlinearis," głosa międzywierszowa, bo między tekstem Pisma św. wyjaśnia wyrazy etymologicznie trudniejsze według wskazówek Ojców.

Wykładacze Scholastyczni więcej oddani byli filozofii i dogmatyce, egzegezy jednakże nie pomijali. Choć pozbawieni byli znajomości języka i warunków, w Biblii opisanych, jednakże głęboka znajomość dogmatów, wczytanie się w dzieła Ojców i w Księgi św. podawały im klucz do właściwego wyrozumienia sensu biblijnego. Wszyscy przyjmują sens dosłowny i duchowny, tego zaś trzy rodzaje rozróżniają; alegoryczny, moralny i anagogiczny. W teoryi wszyscy sens dosłowny na pierwszem stawiają miejscu i dowody z niego czerpia, lecz w praktyce więcej sens duchowy uprawiają, a nawet miary nie zachowuja w sensie przystosowanym i wywnioskowanym (sensus accomodatus, consequens).

W tym okresie odznaczali się: Hugo

a S. Victore + 1141.

Petrus Lombardus † 1164 "Magister sententiarum" bardzo bogaty zbiór glos na Psalmy i "collectanea" na Listy Pawłowe.

Kardynał Hugo a S. Caro † 1260, poprawił tekst Wulgaty, ułożył pierwszą konkordancyę, wrowadził do Wulgaty podział na rozdziały i postyle na obydwa Testamenty napisał.

Albert Wielki † 1280, wyłożył Psalmy, Lamentacye, Daniela, Barucha, Proroków mniejszych, Ewangelie i Apokalipse.

Św. Tomasz z Akwinu † 1274, napisał komentarze na 50 pierwszych Psalmów, Hioba, Pieśni, Izajasza, na Ewangelie Mateusza i Jana, na Listy Pawłowe. Nadto dzieło: "Catena aurea" z najlepszych 54 wykładaczy greckich i łacińskich na cztery Ewangelie. Ten zbiór, oraz komentarz na Pawła są najlepsze.

Św. Bonawentura † 1274, uwagami rozjaśniał Hexaemeron, Psalmy, Lamentacye, Eklezyastesa, dwie ostatnie Ewangelie, Apokalipsę.

Mikołaj z Liry, Nicolaus Lyranus † 1340, napisał komentarze (postyle) na całą Biblię, które u współczesnych były w takiej cenie, że mawiano: "nisi Lyralyrasset, totus mundus delirasset." Postyli tej Luter także używał, weszło też w przysłowie: "si Lyra non lirasset, Lutherus non saltasset."

Nadto z tego czasu zasługują na wspomnienie: Jan Gerson † 1429, Alfons Tostatus † 1455, Paulus Burgensis, Laurentius Valla, Mikołaj z Kuzy (de Cusa), Dyonizy Kartuzyanin, Petrus Niger, lub Schwarz z wieku XIV-go; oraz Erazm Rotterdamski i Felix Pratensis z XV-go wieku.

5. Wykładacze katoliccy od czasów protestantyzmu. Od czasów reformacyi prace nad Pismem św. ożywiły się i podniosły; tak u katolików, jak też i u protestantów z wielkim zapałem prowadzone były. Jak wiek IV-ty i V-ty były złotym okresem dla egzegezy patrystycznej, tak czasy po Soborze Trydenckim stały się złotym wiekiem dla egzegezy nowoczesnej. A podstawę do tego dały humaniora w wieku XV-ym obudzone, które poruszy-

ły też naukę języków biblijnych. Wywołała je też paląca potrzeba zwalczania protestantyzmu, który nadużywał Pisma św.

Najznakomitsi bibliści tego czasu są: Ks. Jakób Wujek, † 1597, napisał wstępy i objaśnienia, które dołączył do tekstu przez siebie przełożonego. W Postyli mniejszej rozwija sens dosłowny, typiczny i moralny; w Postyli zaś większej, zwróconej przeciwko protestantom, opiera się głównie na dosłownym.

Cajetanus Cardin. (Thomas de Vio) † 1534, pisał objaśnienia na Księgi Starego i Nowego Test.

Santes Pagninus † 1541, ułożył: Catena argentea in Pentateuchum (Antv. 1565).

Franciscus Vatablus 1547, scholie na Pismo św. Starego Test.

Joannes Maldonatus † 1583, napisal doskonaly komentarz na cztery Ewangelie (Mussip. 1596).

Alfonsus Salmeron † 1585, pozostawił rozprawy na wszystkie prawie Księgi Now. Test.

Franciscus Ribera † 1591, napisal komentarz na Proroków mniejszych, Ewangelię Jana, List do Żydów i Apokalipsę.

Franciscus Toletus † 1596, oprócz prackrytycznych nad Wulgatą pozostawił doskonały komentarz na Ewangelie Łukasza i Jana, oraz na List do Rzymian. Współcześni nazywali go największym czegetą (Rom. 1588—1602).

Ant. Agellius † 1608 obok dzieł krytycznych napisał komentarz na Psalmy, Pieśni i Treny.

Nic. Serarius † 1609, objaśniał wiele Ksiąg historycznych Starego Test.

Ben. Pererius † 1610, wydał obszerny komentarz na Genezę, a krótszy na Daniela.

Guil. Estius † 1613, doskonałe komenatarze pisał na Listy Pawłowe i Katolickie. Oraz uwagi o miejscach trudniejszych w Biblii; niekiedy skłania się do zdań Bajusa.

Rob. Belarmin † 1621, obok dzieł dogmatycznych napisał bardzo cenne objaśnienia na Psalmy (Rom. 1611).

Ben. Justiniani + 1622, napisal ko- pomijają zupełnie.

mentarz na Listy Apostolskie, a Casp. Sanctius † 1628, na Księgi historyczne Starego Test. Hioba, Pieśń i wszystkich Proroków.

Joan. Lorinus † 1634 pisał komentarze na niektóre Ksiegi Starego Test., ale przedewszystkiem chwalono jego komentarz na Dzieje. Jac. Tirinus † 1636, ułożył treściwe objaśnienia na Biblie,

Cornelius a Lapide (van den Steen † 1637), napisal obszerne bardzo komentarze na wszystkie Księgi Starego i Nowego Test., z wyjątkiem Psalmów i Hioba (Antv. 1614–1633).

Jac. Bonfrère † 1642, bardzo dobre komentarze pozostawił na Pięcioksiąg, Jozuego, Sędziów, Ruty.

Jac. Ben. Bossuet † 1704, między innemi doskonałe scholie napisał na Psalmy i pięć Ksiąg Mądrości (Sapientiales).

Alex. Natalis † 1724, prawie cały Nowy Test. wyłożył.

Aug. Calmet † 1757, wypracował pierwszy słownik biblijny, oraz komentarze na całe Pismo św. i dopełnił wielu rozprawami. Po francusku wyszło (Paris 1707). J. D. Mansi przełożył na łacinę (Venet. 1754).

6. Egzegeci katoliccy wieku XIX-go wydali bardzo wiele komentarzy Pisma św., głównie w języ-kach narodowych, a przedewszystkiem po niemiecku. Wielu z nich, trzymając się sensu z podania w przedmiotach dogmatycznych i moralnych, w rozwiązaniu zaś zagadnień z dziedziny gramatyki, historyi, archeologii, geografii, kierowali się zdobyczami nowoczesnej wiedzy i zabytków świeżo odnalezionych. Książki więc ich zawierają to wszystko, co było dobrego w starych dzielach egzegetycznych, a jednocześnie podają wszystko, co zebrano w czasach ostatnich; są krótsze od dawnych dzieł, dostępniejsze i więcej korzystne przy pra-cy egzegetycznej. Nowsi egzegeci zwracają uwagę głównie na sens dosłowny w Ksiegach św., typiczny zaś rozwijają tam tylko, gdzie są ku temu poważne dowody; - alegoryczny zaś i mistyczny w wykładzie teoretycznym i naukowym Bibliści z tego wieku są:

Jan Jahn † 1816, profesor wiedeńskiego uniwersytetu.

Jan Ber. Rossi + 1831, zebrał różniące się czytania tekstu hebrajskiego.

- J. H. Kistemaker † 1834, przetłumaczył Księgi Nowego Test. na niemiecki język, oraz pisał rozprawy egzegetyczne.
- J. G. Herbst + 1836, pisał rozprawy egzegetyczne, oraz wstęp do Ksiąg Starego Test.

Leon Hug † 1846, zbijał uczenie zdania racyonalistów i Paulusa, tybińczyków i Strauss'a. Wstep jego krytyczny do Nowego Test. tłumaczyli protestanci na francuski i angielski.

Ks. Serwatowski Waleryan opracował wykład Pisma św. Nowego zakonu wydawany częściami (ob.),

- Vercellone + 1868, pisal dziela krytyczne, zbierał różniace się czytania Biblii.
- F. X. Patrizi + 1881, uprawial hermeneutykę i egzegezę, szczególniej badał zagadnienia historyczne i chronologiczne.
- A. M. Le Hir + 1868, w rozprawach swoich ostro zbijał twierdzenia racyonalistów.
- J. B. Glaire † 1872, wydał po francusku Biblię z krótkiemi objaśnieniami, nadto wstęp i archeologię.
- J. Th. Beelen † 1884, pozostawił komentarz na Dzieje, oraz na List do Rzymian i do Filipensów.

Kard. Mik. Wisseman + 1865, napisał "Horae syriacae," czem krytyce biblijnej i egzegezie wielką oddał uslugę.

- B. Welte + 1885, wydał rozprawy o Pięcioksięgu i Ks. Hioba.
- J. M. A. Scholtz + 1852, wydał krytyczny tekst Now. Test.
- Fr. X. Reithmayr + 1872, napisal doskonały wstęp do Ksiąg Nowego Test., hermeneutyke i tlumaczenie Bibli na język niemiecki.

Ks. Pawłowski Franciszek, ulożył krótki komentarz na Psalterz, czyli Księgę Psalmów, Kraków 1872.

- Biblii, przez poprzedniego przygotowany i opatrzył go uwagami.
- L. Reinke + 1879. bardzo wyczerpująco objaśnił proroctwa o Mesyaszu; wyjaśnił wiele trudności krytycznych i egzegetycznych, napotykanych w Ksiągach Starego Test.; ułożył komentarz na niektórych Proroków mniejszych.
- A. Bisping + 1884 objaśnił wszystkie Księgi Nowego Test., wspierając się na protestanckiej pracy Meyera.
- C. Cl. Fillion, pod tytulem: sainte Bible" wydaje od roku 1899 w Paryżu tekst Pisma św. łaciński i francuski, wraz z francuskim komentarzem.

Herman Zshokke ulożył Historye biblijną. Nadto L. Fonck, Zapletal, Trochon i t. p.

- Ks. Dr. Spis wydal rozprawę egzegetyczną o pokusach Chrystusa Pana, Kraków 1900.
- Ks. S. Kozłowski wydał Pismo S. i Historye bibl.; ks. A. Symon pisal komentarz na. List do Rzymian tłumaczyl Psalmy; Ks W. Knapiński i pisal rozprawy biblijne; również ks. A. Zaremba, Hozakowski, oraz inni; Konkordancyę ułożył ks. J. Zieliński.
- P. Schanz napisal komentarz na Ewangelie; to samo Fr. Pölzl. Rohling wyłożył Psalmy i proroctwa Izajasza; Gutberlet Ksiege Tobiasza i Madrości; Neteler Ksiege Kronik.
- Dr. Schäfer, prof z Wiednia zapowiedział komentarz na Ksiegi Starego Test., ukazaly się Ksiegi Ezechiela, oraz Księgi Ezdrasza, Nehemiasza, Estery. Dr. Schäfer z Wrocławia zapowiedział komentarz do Ksiag Nowego Test., ukazaly sie w Monasterze niektóre Listy św. Pawla. Pr. dr. Gutjahr z Grazu zapowiedział Listy św. Pawla,

Jezuici od r. 1885 w Paryżu rozpoczęli wielkie zbiorowe dzieło, które obejmować ma komentarz łaciński na wszystkie Ksiegi Starego i Nowego Tes..; nadto jeszcze teksty biblijne, konkordacye, słowniki. Dzielo nosi tytuł: "Cursus Scripturae S., współpracownikami jego są Jezuici: Cornely, Knabenbauer, Hummelauer, Gietmann, oraz inni.

Fr. Vigouroux wydal kilka dziel krytycznych. Zestawia w nich odkrycia Fr. Alloli † 1873, przerobił przekład egipskie i asyryjskie z Ksiegami św

(La Bible et les decouv. mod., Paryż 1889); zbija zarzuty racyonalistów (Les livres s. et la crit. ration. 1891), ułożył wstęp do wszystkich Ksiąg św. i wydaje obszerny słownik biblijny: "Dictionaire de la Bible."

Z wydawnictw biblijnych zasługują na uwagę: "Revue biblique internationale" od roku 1891 w Paryżu, jako organ dominikańskiej szkoły biblijnej św. Szczepana w Jerozolimie; "Biblische Zeitschrift," wychodzi w Fryburgu. Uzupelnieniem jego mają być: "Biblische Studien," wydawane w Monachium.

Nadto wspomnieć należy o dwóch szkołach biblijnych: jedna OO. Dominikanów św. Szczepana w Jerozolimie, druga Jezuicka Sapientia w Beyrucie, które uczą starych jezyków wschodnich, oraz innych nauk biblijnych.

Wreszcie nadmienić się godzi o Komisyi Biblijnej w Rzymie, która zapewne obudzi większy ruch naukowy na polu pracy biblijnej i skupi wszystkie siły, dotąd rozproszone.

8. Wykładnia protestancka.

 Przed pojawieniem się racyonalizmu biblijnego.

Marcin Luter † 1546, oprócz przekładu Pisma św. napisał komentarze, z których główniejsze są: na Genezę, Psałmy, na List do Rzymian i Galatów. Luter wszystkim bez wyjątku pozwolił czytać Księgi św. i wykładać je według swego osobistego przekonania. Odrzucił powagę Ojców i Kościoła.

Ulryk Zwingli † 1531, pisał komentarze na dwie pierwsze Księgi Mojżeszowe, na Izajasza, Jeremjasza, Ewangelie i Listy Pawłowe.

Jan Kalwin † 1464, pozostawił komentarz na Pięcioksiąg, Psalmy, Proroków, Ewangelie, Dzieje, Listy Pawłowe, oraz katolickie. Dzieła te stoją wyżej ponad inne prace ówczesnych protestantów.

a) Wśród protestantów wyznania luterskiego wyróżniali się:

Jan Gerhard † 1637, wyłożył Geneze, Deuteronomium, Ewangelie, Listy św. Piotra.

Jan Seklucyan do N. T. dodal komentarz.

b) Z pośród protestantów reformowanych odznaczył się:

Jan Drusius † 1616. Joan. Cocceius (Koch) † 1669. Campegius Vitringa † 1722, uczeń poprzedniego. W Polsce w Biblii Brzeskiej (1563) objaśnienia dodano.

e) Z pośród Arminian i Socynianów:

Hugo Grotius † 1645.

Joannes Clericus † 1736.

Czechowicz przy Nowym Test. pomieścił komentarz, Budny wydał całą Biblie; Bibliotheca fratrum polonorum posiada liczne komenterze.

Najważniejsze komentarze protestanckie znajdują się w dziele: "Critici sacri" (Lond. 1660, Amst. 1698).

Brianus Walton † 1658, wydał polyglotę londyńską.

 Wykładacze protestanccy po ukazaniu się racyonalizmu.

Od połowy XVIII-go wieku egzegeci protestanccy byli prawowiernymi (orthodoxi), lub racyonalistami Z nich wielu na początku było prawowierniernych, potem zdanie odmienili, lub też nie dostatecznie zdając sobie sprawę, są prawowierni w jednem, a racyonalistami w drugiem.

Jan Sal. Semler † 1791 r.; na wiele Ksiąg Starego i Nowego Test. pisał komentarze. Jest to jeden z ojców racyonalizmu.

Sev. Vater objaśniał Pięcioksiąg i Księgę proroka Amosa.

J. G. Rosenmüller † 1815, oraz syn jego Er. Fr. C. Rosenmüller † 1835, obydwaj konserwatyści, pisali scholie: ojciec na Nowy Test., syn na Stary Test.

God. Eichhorn † 1827, napisał komentarz na Hioba, Proroków i Apokalipsę. Racyonalista.

Ch. T. Kuinoel w pierwszej połowie XIX-go wieku ułożył komentarze na Ewangelie, Dzieje i List do Żydów. Jeden z najlepszych wykładaczy niekatolickich.

Fr. H. Gesenius † 1842, oprócz dzieł gramatycznych napisał doskonały ko-

mentarz na Izajasza. Racyonalista u- wadził H. do 1819 r., w którym to romiarkowany.

H. Paulus † 1851, zostawił komentarz na synoptyczne Ewangelie. Autor wykładu naturalistycznego.

W. M. De Wette † 1849, wyłożył Psalmy i Nowy Test. Czerpał wiele z z Estyusza.

A. Knobel † 1863, objasniał Pięcioksiąg, Jozuego, Eklezyastesa, Izajasza.

G. H. Ewald † 1875, oprócz wielu dzieł, filologicznych, historycznych, napi sał komentarze na Księgi Starego Test. i niektóre Now. Racyonalista względnie umiarkowany.

A. F. Keil † 1888, oprócz innych dzieł w komentarzach, wydanych wraz z Fr. Delitzshem, objaśnił niektóre Księgi Starego Test., a sam potem Ewangelie i Listy Piotra, oraz Judy. Prawowierny.

Fr. Delitzsch † 1890, z Keilem część wydał, a sam Genezę, oraz Habakuka, List do Żydów. Przełożył Nowy Test. na hebrajski. Zaliczany do prawowiernych.

Nadto do racyonalistów należą: Fr. Bleek † 1859; J. Bunsen † 1860; H. Hupfeld † 1866; F. Hitzig † 1875; E. Reuss † 1891; A. Dillmann † 1894; J. Wellhausen; B. Stade; T. K. Cheyne; C. Cornill; B. Duhm; W. Nowack; Fr. Baethgen.

Konserwatyści są; H. Olshausen † 1839; R. Stier † 1862; E. W. Hengstenberg † 1869; A. Tholuck † 1877. (Ob. art. Protestancka Wykładnia i Heurystyka).

X. A. S.

Hermes Jerzy, ur. 22 kwietnia 1775 r. w Dreyerwalde w Westfalii. Po ukończeniu kursu nauk gimnazyalnych i teologii akademickich w Monastyrze, został mianowany 1798 r. nauczycielem gimnazyum w temże mieście; 16 lutego 1799 r. otrzymał święcenia kapłańskie. W 1805 r. wydał dzielo p. t. O wewnętrznej prawdzie wiary chrześcijańskiej (Ueber die innere Wahrheit etc...). Książka ta zjednała mu szeroki rozgłos i przyczyniła się do powołania H-a w r. 1807 na stanowisko profesora dogmatyki i introdukcyi w akademii monastyrskiej. Wykłady w Monastyrze pro-

ku zostal przeniesiony na profesora w Bonn. Arcybiskup koloński hr. Spiegel mianował go kanonikiem 1825 r. H. umarl 26 maja 1831 r. Trzy dziela pozostawił: Philosophische Einleitung in die christkath. Theol, Münster, 1829-1631; Positive Einleitung in die christkath. Theol. ib. 1829 i Christkatholische Dogmatik ib. 1834. W trzech tych dzielach, które poniekad całość jedną stanowią, wyklada H. swój Według H-a zadaniem teologii jest ulożenie systematn religii chrześcijańskiej, jej ugruntowanie i poznanie jej prawdziwości. Do poznania religii katolickiej, jak w ogóle każdej chrześcijańskiej prowadzi nie droga wiary, lecz droga badań rozumowych t. j., że poznanie prawdy chrześcijańskiej należy w zupełności do dziedziny rozumu ludz-kiego (Positive Einl. p. 30). Taka zaś definicyę wiary H. podaje: "wiara jest to stan naszego przekonania o rzeczywistości rzeczy, którą sami poznaliśmy, a do stanu tego przekonania inną drogą przyjść nie możemy, tylko idac za wnioskami rozumu tooretycznego, albo przyjmując dowodzenie rozumu praktycznego" (Phil. Einleit. p. 257). Wierzyć to nie znaczy uznawać czegoś na prawdę ze względu na powagę istoty opowiadającej, bo wiara jest to wynik po-znania rozumowego; w to człowiek wierzy, co poznał drogą badań filozoficznych, przeto wiara nie jest początkiem, ale ostatnim kresem poznania, "celem i końcem całej filozofii, a zatem przy-jęcie Objawienia zależy najzupelniej od rozumu. Na tem zalożeniu H. chce oprzeć system teologii. Teolog ma udowodnić filozoficznie prawdziwość wiary chrześcijańskiej tak, iżby z poznania wykluczającego wszelką wątpliwość wynikała konieczność przyjęcia tych prawd t. j. wierzenia w nie. Do takiego udowodnienia H. żąda następujących warunków: nasamprzód potrzeba dowieść w sposób niezaprzeczony możliwości nadprzyrodzonego Objawienia, danego ludziom od Boga; do tego dowodu potrzebna jest znajomość Boga i atrybu-tów Boskich, aby zaś znów dojść do jakiejś pewności, potrzeba dowieść, że człowiek w ogóle jest zdolny do pewnego poznania i prawdy. Te trzy kwestye roztrząsa w swej Introdukcyi filozo-

leży osądzić, mówi H.: 1-o, prawdę wewnętrzną i zewnętrzną ksiąg N. Testamentu; sad ten ostatecznie zależy od rozumu praktycznego. 2-o, prawdę wewnętrzną i zewnętrzną podania ustnego (tradycyi), 3-o, prawdę nieomylną wyroków Kościoła katolickiego. Ten trojaki sąd jest zadaniem Introdukcyi pozytywnej do teologii. Teraz dopiero za-czyna się właściwie teologia, czyli poznanie specyalnych dogmatów wiary chrześcijańskiej. To zaś poznanie polega na przekonaniu, że dogmaty chrześcijańskie nie sprzeciwiają się prawdom przez rozum uznanym (Phil. Einleit. s. 77, 538, 600). Teologia według H-a jest 1-o, dogmatyczna czyli teoretyczna, podzielona na trzy rozdziały: a) poznanie Boga, istnienie Boga, atrybuty, natura Jego, Trójca; b) stosunek świata do Boga, stworzenie, Opatrzność i t. d., c) stosunek człowieka do Boga, początek człowieka, grzech, odkupienie, łaska, środki do zbawienia czyli sakramenta, modlitwa, współdzialanie z łaską, rzeczy ostateczne. 2-o, praktyczna, czyli teorya powinności, a) względem Boga, b) względem ludzi. Obie te teologie są niezależne jedna od drugiej (Phil. Einleit. str. 463, 480). Już za życia H-a zaczeto powstawać przeciwko jego teoryom, a gdy umarł opozycya silniej jeszcze wystąpiła. Zwolennicy H-a, a miał ich wielu, bo jego równe i spokojne usposobienie, połączone ze starannością w przygotowaniu prelekcyi i dar krasomówstwa ściągały H-owi przywiązanych słuchaczów, nie zaniedbali bronić swego mistrza i spór przybrał szerokie rozmiary. Następstwem żywego sporu, było przedstawienie sprawy do Rzymu. Zarządzono z rozkaz i pża ścisłe calej sprawy rozpatrzenie, wskutek którego d. 26 września 1835 r. wyszło breve potepiajace: 1) Introdukcyę filozoficzną, 2) Introdukcye pozytywną, 3) pierwszą część Dogmatyki H-a. Po tem pierwszem breve, nastąpiło d. 7 stycznia 1836 r. drugie, potępiające drugą i trzecią część Dogmatyki. Powody tego wyroku podaje breve następujące: że H. przez pychę opuścił i odrzucił drogę tradycyi i Ojców Kła w tłumaczeniu prawd wiary; że otworzył drogę wiodącą do wielu prawowierności pism H-a. Gdy Braun

ficznej do teologii. Mając dowiedzio- błędów, przyjmując pozytywne powątne istnienie Boga i Jego własności na- piewanie za podstawę wszelkich badań teologicznych; że postawił jako zasade, iż rozum ludzki jest jedyną drogą, którą człowiek może dojść do poznania prawd nadprzyrodzonych; że głosił naukę prowadzącą do sceptycyzmu i indyferentyzmu, a przytem niesprawiedliwie wyrokująca przeciwko szkole katolickiej i naruszająca wiarę Boża. Szczególnie też nauka H-a naznaczona pietnem błedu w określeniu natury wiary, w pojęciach jakie daje o naturze Boga, świetości, sprawiedliwości i wolności Jego, jak również o końcu i celu świata, w argumentach, jakiemi chce dowieść istnienia Boga; w nauce o Objawieniu, o powodach wierzenia, o Piśmie św., o podaniu, o powadze nauczającego Kła, o regule wiary, o pierwotnym stanie pierwszego człowieka, o grzechu pierworodnym, o władzach czicwieka upadlego, o potrzebie i szafarstwie laski. Hermezyanie nie poddali się temu wyrokowi, przyznawali, że rzeczywiście owszem zdania wskazane w breve są potępienia godne, lecz takich niema w dzielach H-a, wiec , a Papa male informato ad melius informandum" odwoływali sie, proszac o upoważnienie przetłumaczenia ksiąg na łacinę i przybycie z niemi do Rzymu. Otrzymawszy zezwolenie, profesorowie Braun z Bonn i Elwenich z Wrocławia przybyli do Rzymu w maju 1837 r. Sprawa była powierzona generałowi Jezuitów O. Roothanowi. Mimo to profesorowie postarali się o audyencye u Grzegorza XVI i złożyli mu "Acta Hermesiana" przez Elwenicha napisane. Papież osobiście im oświadczył, że czytał i roztrząsał pisma H-a, a mówiac o H-ie dodal; "H. był niewatpliwie człowiekiem czystych obyczajów i co do osobistej prawowierności jego niemam najmniejszej watpliwości, ale w pismach swoich mógł nieraz rozminąć się z ta ścisłością wyrażeń, która w teologii jest konieczuym warunkiem." Rok blizko Braun i Elwenich zostawali w Rzymie, lecz starania ich nie przyniosły żadnych rezultatów; wyrok potępiający pisma H-a został utrzymany. Wskutek tego zmniejszyła się liczba Hermezyanów; pozostali pod wodzą Brauna i El-wenicha trwali w uporze, w specyalnem czasopismie i wielu broszurach broniac

wyrokowi Kła, zostali usunieci z zajmowanych przez nich katedr teologicznych, stronnictwo hermezyańskie, popierane przez protestantów, przedstawiło owych profesorów jako męczenników wolności, a Kościół katolicki jako ciemiężyciela swobody naukowej. Kiedy Pius IX d: 9 listopada 1846 r. ogłosił encyklikę, w której zalecał podtrzymywanie nauk i umiejetności, hermezyanie głosili, iż pż jest zwolennikiem hermezjanizmu, i tem samem odwołał potępienie H.a. Tak głośno szerzyli to twierdzenie, iż pż był zmuszony osobnym listem do arcybiskupa kolońskiego z d. 25 lipca 1847 r. wyjaśnić, że encyklika nic wspólnego niema z H·em i jego teoryami, i że wyrok wydany przez poprzednika Grzegorza XVI pozostaje w calej swej mocy i doniosłości. Hermezyanie jednak, wbrew tak uroczystemu oświadczeniu pża, nie zmienili zdania i upornie trwają przy dawnych twierdzeniach swoich. Ducho-wymi potomkami hermezyanów są teologowie starokatolicy. (Por. Die hermesischen Lehren etc. urkundlich dargestellt, Mainz, 1837; Ritterus et Balterus vapulantes, d. i Beurtheilung des dogm. Urtheiles des Herren etc. von Odilo, Mainz, 1837; Metetemata theologica, Leipzig 1838; Stapp, Pius IX und die kath. Kirche in Deutschland, Solingen u Mühlheim a. Rh. 1848; Kard. Hergenröther, Historya Kościoła katolickiego, Warszawa 1904, t. XVII, str. 54).

X. S. G.

Hermes sw. - 1) meczennik w Rzymie za cesarza Hadryana, pochodził ze znakomitego rodu. Wtrącony do więzienia za wiarę, został z rozkazu Aureljana sędziego skazany na ścięcie, ok. r. 132. Pž Pelagiusz II kazal ozdobić wspaniale jego grobowiec, znajdujący się na drodze salaryjskiej. Imię św. H. umieszczono w Martyrologium Zachodu, a wiele kłów szczyci się z posiadania jego relikwij. Swięto 28 sierpnia. — 2) dyakon z Heraklei i męczennik w Andrinopolu. Poniósł śmierć meczeńska wraz ze św. Filipem swoim bpem. Wychowany od dzieciństwa w wierze katolickiej, później wstąpił na służbę państwowa i starał się być uprzejmym i pomocnym każdemu, kto udawał się do czenniczka w Efezie za panowania cesa-

i Achterfeld za odmowienie poddania się miego w różnych sprawach urzedu. Zostawszy uczniem św. Filipa bpa Heraklei, został przez niego wyswięcony na dyakona. Gdy do Heraklei przybył Bassus rządca Tracyi, by wykonac edykty cesarskie pko Chijanom i odebrać ksiegi święte, H. ujął się za znieważa-nym bpem i sprzeciwił się rozkazom rządcy. Znieważony i pobity H. został następnie uwięziony wraz ze swoim bpem, a następnie po 7 miesiącach przewiezieni obaj do Andrinopola, torturowani i skazani na spalenie żywcem. Św. H. + w r. 304, za panowania Dyoklecyana. Święto 22 paźdz. (Por. Pétin, Dictionnaire hagiogr. 1850, 4-o. t. I, k. 1327—29). X. J. N.

> Hermes Trismegistus ob. Trismegistus.

Hermias z Aleksandryi, filozof neoplatończyk z V w. Pojął w małżeństwo Edezyę i był ojcem Ammoniusa. Komentował Phedra Platona, Analityki Arystotelesa i Introdukciję Porfiryu-

Hermias filozof, żył przy końcu II lub na początku III w. Pod imieniem filozofa H-a doszło nas nie wielkie pisemko greckie p. t. Irrisio gentilium philosophorum — Wyszydzenie filozofów pogańskich. Z tego wnioskujemy, że H. żył podczas walki zacietej poganizmu przeciwko wyznawcom Ewangelii. H. zaznacza w tym dziełku nicpodobne do rozwiazania sprzeczności najznakomitszych systematów filozoficznych i ich koryfeuszów, krytykując mniemania bledne o naturze duszy ludzkiej i o całym świecie widzialnym. Domysły, jakoby dzielo H-a nie doszło nas w całości, są bezpodstawne. Wydali je: Rafał Seiler w Zurychu, 1553; Gale przy "Tatiani Oratio ad Graecum," Oxon. 1700; Maran, w Paryżu 1742; Demmerich, Halla, 1762; Menzel Leyda 1840; w tłumaczeniu niemieckiem wydal Thienemann, w Lipsku 1828 i J. Leitl, u Thalhofera. Biblioth. der Kirchenväter; zesz 65, r. 1873. (Por. Cave; Prud. Maran; Dupin; Menzel et Tillemont, Mém. t. III, art Hermias p. 67, ed. Ven.). X. S. G.

Hermina albo Hermiona św. me-

była córką św. Filipa dyakona i czcza ja 4 września. (Por. Pétin, Dictionnaire hagiograph. 1850, 4-o, t. I, kol. 1529).

Hermogen (Konstanty Pietrowicz Dobronrawin) bp prawosławny, pochodził z petersburskiej eparchii; po skończeniu w r. 1845 akademii duchownej w Petersburgu ze stopniem magistra, był rok niecaly profesorem w duch, seminaryum w Moskwie; w r. 1854 został nauczycielem religii w III gimn. w Petersburgu; w 1873 został mnichem, następnie bpem wyborskim, a później ładoskim, w 1873 taurydzkim, a w 1885 pskowskim. + w Petersburgu w r. 1893, w 74 życia. Odznaczał się niezwykła skromnościa i serdecznością ujmującą w stosunkach z otoczeniem. Napisal: Utieszenie w smerti blizkich serdeu. Petersb. 1854; 11-te wyd. w 1902; Oczerk istorii russkoj cerkwi. Tamže 1863; Lutur-gica. Tamže 1884, wyd. 2-ie; Tawriczeskaja eparchia. Pskow 1887; Oczerk istorii sławianskich cerkwej. Peterb. 1899, wyd. 2-ie, i inne. Najwiecej znanem dziełem H-a była 2-tomowa praca: Minuty pastyrskago dosuga. Petersb. 1882; wyd. 2-ie 1901 zbiór artykulów religijno-moralnej treśai, mów, zdań i t. p. H. zdobył wielka popularność utworem poetyckim p. t. Zitejskoje more ("Daj dobryj towaryszcz mnie ruku swoju"); podłożone pod nuty stało się ulubionym śpiewem duchownej młodzieży prawosławnej. (Por. art. S. Runkiewicza w Bogo-słowskiej prawosł. encikł. Łopuchi-na, S. Petersb. 1903, 8-o, t. IV, k. 333 i nast.).

Hermogenes, o którym mówi św. Paweł w liście do Tymoteusza (II Timoth. I, 15), był to według zdania niektórych malo poważnych autorów mag nawrócony przez św. Jakóba Starszego wraz z Phigellus'em. Towarzyszyli oni Aposto-łowi do chwili, gdy ten wtracony został do więzienia za wiarę. Tertulian pisze (Contra Hermogen.), że H. wyrzekł sie wiary i że jest inną osobistością, różną od tej, pko której pisze. Jest rzeczą pewną, że św. Paweł pisze do Tymoteusza, że wszyscy którzy byli w Azyi, odłączyli się od niego, i dodaje, że w ich liczbie znajdowali się Phigel- autor na Kongresie międzynarodowym

rza Adryana. Grecy twierdzą, że H. lus i Hermogenes. (Por. Abdias, Apostol. hist.; Calmet, Dict. de la Bible; Glaire, Dictionnaire universel des Sciences. 8-o. t. I).

> Hermogenes heretyk z końca II i początku III wieku. Odrzucił katolicka nauke o stworzeniu świata, twierdzac, że w świecie stworzonym przez Boga nic wadliwego, a zatem złego byćby nie mogło. Przypuszcza dwa czynniki: odwieczną materyą i Boga, który działa na nia samem spojrzeniem i po-W rozwinięciu dalszym swej nauki jest w sprzeczności sam z soba, kiedy dowodzi odwiecznego przebiegu kształtowania się utrudnionego przez pewien opór ze strony materyi. Potedze Bożej oponował, powolując się na niedoskonałość w przyrodzie i zło moralne. Przy końcu świata cześć zła i pozostałe w materyi dusze występnych zamieniają się w materyę pierwotną i odłączą się od drugiej polowy, trwającej w oporze przeciwko wszelkiemu ukształtowaniu się. Zadanie Chrystusa wedle nauki H-a polegało na zwolnieniu wierzących i cnotliwych od bezładu i obdarowaniu ich życiem wiecznem i na obróceniu złych w pierwotną materyę. Nauka H-a musiała jednak mieć zwo-lenników, skoro oprócz Tertuljana, który pisał przeciwko H.: Adversus Hermogenem, De censu animae, pisali też Teofil Antyocheński, Orygenes. Prace H-a zaginely; sa tylko urywki, zachowane u Tertuljana.

Hermon ob. Liban.

Hernandez y Fajarnez, filozof scholastyk hiszpański, współczesny, był profesorem a następnie i rektorem uniwersytetu w Saragossie. Jest autorem Studyów krytycznych nad filozofją pozytywistowską (1884), stanowiących pierwsza część seryi wydawnictwa, majacego za cel przystosować dawne doktryny filozoficzne do wymagań czasów obecnych. Autor doskonale odźwierciedla zasady scholastyczne i posługuje się niemi do zwalczania błędów współczesnych. Z seryi tej wyszły: Rozbiôr psychologii komorkowej (Haeckla); Zasady metafizyki: Ontologia (1887); Psychologia (1889); Kosmologia (1893). Plan tego ostatniego dziela przedstawił katolickim w r. 1888 p. t. "Reforma szem, w które i Palestyna została uwi-kosmologii." (Por. Blanc, Hist. de la klana, umieli Herod i jego brat tak Philosophie. Paris 1896, 12-o, t. III, mądrze skorzystać z okoliczności, że, str. 591; Tente Dictionnaire de la Philosophie, Paris, 1904, 4-0, k. 636). X. J. N.

Hernhucl ob. Zinzendorf.

Heród, imię wielu królów żydowskich pochodzenia edomskiego.

Heród Wielki, założyciel dynastyi herodyańskiej. Za jego panowa-nia narodził się (Mat. 2, 1) Jezus Chry-Heród był synem idumejczyka Antypy (Antypatra) i arabki Cypro. Ojciec jego w czasach niespokojnych, które nastały po śmierci księcia hasmonejskiego Aleksandra Janneusza, umiał stać się niezbędnym dla jego następcy Hyrkana II, jednocześnie układając plan skorzystania ze słabości upadającej dy-nustyi, aby własny swój dom na tron wprowadzić. W tym celu Antypater oddawał różne usługi rzymianom, którzy od czasów zwycięztw Pompejusza (r. 63 przed Chr.) rządzili w kraju, i był dla nich uprzedzający, aż osiągnął tyle, że powierzono mu pewną kontrolę nad ksiażetami, wassalami rzymian. W r. książętami, wassalami rzymian. W r. 47 przed Chr. został on mianowany przez Juljusza Cezara prokuratorem Palestyny. Jako taki Antypater rozkazał, skoro tylko Cezar odjechał do Rzymu, forty Jerozolimskie rozwalone przez Pompejusza, odbudować i starał się utrzymać Zydów w wierności dla Hyrkana, gdyż słabość i bezczynność tego księcia dawała mu najlepszą porękę w w wykonywaniu ambitnych zamiarów. Nastepnie mianował najstarszego syna swego Phasaela komendantem Jerozolimy, drugiego zaś syna Heroda, który wtedy mial lat 23, wicenamiestnikiem Galilei. Ten ostatni zyskał sobie wkrótce wielki szacunek przez energiczne wystąpienie przeciwko grasującemu wtedy rozbójnictwu, ale występował jednocześnie zuchwale przeciwko Sanchedrynowi, tak iż partya narodowa w kraju znienawidziła go i jeżeli nie występowa. ła wrogo przeciwko niemu, to tylko z bojaźni przed jego żołnierzami. Czas samodzielnego wystąpienia nastał dla Heroda wtedy, gdy w r. 43 przed Chr. Antypater podstępnie został zamordowany Podczas walk Brutusa z Antoniu dza przytem zarówno nieszkodliwego,

madrze skorzystać z okoliczności, że, chociaż początkowo trzymali stronę Kassyusza, to jednak od Antoniusza (w r. 41 przed Chr.) otrzymali nominacye na tetrarchów Palestyny. Wkrótce przyszły złe czasy na synów Antypatra. Ostatni potomek rodziny Hasmoneuszów, mianowicie Antygon, bratanek Hyrkana, poczynił wielkie obietnice Partom, jeżeli pomogą mu zdobyć tron Palestyny i zgładzić ze świata Heroda, razem z całą jego rodziną Wskutek tego Partowie napadli na Syryę, zdobyli całą Palestynę i ogłosili Antygona panem kraju. Starzejącego się Hyrkana uprowadzili do niewoli, podczas gdy Phasael, sam sobie życie odbrał, ażeby uniknąć podobnego losu. Heród mądrze uniknął wszelkich zasadzek Partów i uciekł najprzód do Egiptu, a następnie do Rzymu. Tutaj zjednal sobie Oktawiana i Antoniusza, tak że na propozy-cyę tego ostatniego został przez senat mianowany królem Palestyny. Ruszyl on wtedy z powrotem do ojczyzny, ażeby wejść w posiadanie otrzymanej go-dności, ale musiał użyć trzechletnich wysiłków, zanim przy pomocy rzymskiego legata Sozyusza zdobył Jerozolime i polożył koniec panowaniu Antygona. W tym samym czasie Partowie zostali wygnani przez legiony rzymskie. Antygona uprowadzono do niewoli do Rzymu; Heród zaś, bojąc się, żeby Antygon nie usposobil dlań niechetnie Antoniusz osiągnął wielką sumą pieniędzy tyle, że Antygona, jako działającego przeciwko woli rzymian, ścięto w Antyo-

Teraz Herod stał się niezaprzeczonym panem Palestyny, rządząc nia w ciągu lat 34 (717-750). W ciągu pierwszych lat dwunastu musiał on myśleć o umocnieniu swego stanowiska wobec partyj krajowych, i przeprowadza ten plan swój z bezwzględnem okrucieństwem. Znaczenie arystokracyi żydowskiej złamał on przez wymordowanie wielkiej liczby najznakomitszych jej członków. Następnie, ażeby zabezpieczyć się od możliwych pretensyj do tronu ze strony dynastyi Hasmoneuszów, rozkazuje stopniowo mordować pozostałych przy życiu członków tej rodziny i nie oszczę-

zgrzybiałego starca Hyrkana, jak i tegoż wnuczkę a swoją małżonkę, Mariamnę. W wielkiem niebezpieczeństwie znalazi sie Herod po bitwie pod Actium, w której moc Antoniusza została złamana. Jako kreatura Antoniusza mógł był być zrzucony z urzędu. Umiał jednak u Oktawiana, któremu dostarczał środków na prowadzenie wojny, uzyskać tyle, že tenže zatwierdzil go na królestwie, a nadto rozszerzył posiadłości jego przez dodanie krainy Trachonickiej, Auranickiej i Batanei. To szczególne powodzenie Heroda zaimponowało niemało źle dlań usposobionym Żydom, którym on jednak nie dowierzał i w dalszym ciagu budował w kraju fortece. Nadto zjednywał sobie mieszkających kraju hellenistów, wznosił wielkie budowle, imponujace swym przepychem. W Jerozolimie zbudował dla siebie wspanialy palac, a dla ludu teatr w mieście, a po za miastem amfiteatr. Zakładał miasta; nadając im imiona członków swej rodziny, zbudował portowe miasto i nazwał je na cześć Augusta Cezareą, wznosił wodociągi nawet poza Palestyna i urządzał zahawy olympijskie. zapomniał nawet o Grekach, mieszkajacych w Jerozolimie i wzniósł dla nich światynie pogańską. Skąd Herod brał na to wszystko pieniądze, wiadomo dobrze było jego poddanym; a mianowicie: wiedzieli wszyscy, że obrabował z niezmiernych skarbów grób Dawida i uci-skał lud podatkami. Rosnące niezado-wolenie Żydów uspokoił przez odbudo-wanie wspaniałej świątyni jerozolimskiej. Roboty wykonywano 46 lat (Jan. 2, 20). On to przyjmował medrców ze wschodu i urządził rzeź niewiniątek w Betlejemie.

Po jego smierci wstapił na tron jako Anarcha syn jego pierwszy Archela-

usz (ob.). Drugi jego syn:

Herod Antypas, tetrarcha Galilei (do którego Pilat odesłał Jezusa, jako poddanego) i Perei, uwiódł Herodyadę, córkę zamordowanego Arystobula, a malżonkę brata swego Heroda Filipa (Łuk. 3, 19). Na jej to ży-czenie kazat H. ściąć św. Jana Chrzci-Jako władca nie odznaczał sie on niczem; raz nawet został zwyciężony przez księcia arabskiego Aretę. W r. 39 po Chr. Kaligula zrzuca H-a z posady i skazuje na wygnanie do Lyonu. Heroda Filipa, syna Heroda W., a swe-

Heroda trzeci syn Filip (z 5-ej jego żony Kleopatry), tetrarcha trachonickiej krainy (Łuk. 3, 1) um. w 33 r. po Chr.

- 3. Herod Agryppa I (w D. Ap. nazwany tylko Herodem), wnuk Heroda W., a brat Herodyady, wychowany w Rzymie, przez Tyberyusza trzymany w niewoli, uwolniony przez przyjaciela lat dziecinnych Kaligulę, przez tegoż zostaje mianowany władcą tetrarchii swego wuja Filipa z tytułem króla (37 r.). Stopniowo połączył on cały kraj żydowski pod swojem berlem i umiał przytem zadowolnić Żydów przez upiększenie Jerozolimy, wzmocnienie murów miejskich i przez prześladowanie chrześcijan (umęczenie Jakóba, uwięzienie Piotra). Po śmierci H-a (um. 44 po Chr. w Cezarei, według Dz. Ap. 12, 23, zjedzony przez robactwo) królestwo jego zostało prawie w całości przyłączone do Syryi.
- 4. Jego syn Herod Agryppa II (w Dz. Ap. nazywany tylko Agryppa), ur. 27, um. w 100 r. W r. 50 zostaje królem Chalcydy, a dopiero w r. 55 otrzymuje królestwo ojca swego z tytulem króla. Przed nim to i przed Ży-dami w Cezarei bronił się Paweł świę-Podczas wojny żydowskiej trzymał strone Rzymian. Z nim razem wymarla dynastya Herodowa. (Por. Schürer, Gesch. des jüd. Volks im Zeit-alter J. Chr. 3 tomy, 14 1901, II, III3 1898). X. A. Kw.

Herodion św., krewny św. Pawła, którego Grecy współcześni zaliczają do 72 uczniów Chrystusa Pana. Prawdopodobnie jest to ten sam, który się nazywa Rodion, o którym podanie glosi, że został ścięty w tymże dniu, w którym † św. Piotr i Paweł. Był bpem w Patras, według innych w Tarsie. Grecy czcza H. jako bpa i męczennika w dniu 28 marca. Świeto 8 kwietnia. (Por. List św. Pawła do Rzymian, XVI, 11; Bollandus, Acta, 8 Aprilis; Pétin, Dictionn. hagiogr. 4.0, t. I, k. 1330).

Herodyada, gr. 'Ηρωδίας, córka Arystobula i Bereniki, wnuczka Heroda W., siostra Agryppy, wydana za mąż za go wuja. (Mat. XIV, 3; Marc. VI, 17; Joseph., Antiqu. jud. XVIII, V, 4). Porzuciła męża, a poszla za bratem męża Herodem Antypa, którego żona jeszcze żyła. Te kazirodcze stosunki wyrzucał Herodowi św. Jan Chrzciciel. Za to Herodyada zapalala ku Swietemu wściekłą nienawiścią i dążyła do jego zguby. Przez długi czas jej się to nie udawało, aż wreszcie skorzystała ze sposobności. Herod w rocznice swych urodzin wydał wielki bal. Wśród uczty odbywały się tańce; odznaczyła się w nich Salome córka Herodyady i Filipa. Tak się przez to Salome podobała Herodowi, że przyrzeki jej dać wszystko, o cokolwiek poprosi, choćby nawet pół swego królestwa. Herodyada poleciła swej córce, aby zażądała głowy Jana Chrzciciela. Herod upojony namiętnością spełnił to życzenie. (Mat. XIV, 6—12; Marc. VI, 19—29; Joseph., Ant. jud.. XVIII, w. 2). Herodyada namówiła swego męża, aby się starał o tytuł królewski u cesarza. To go zgubiło. Oskarżony przed Kaligulą przez Agryppe o zdrade, pozbawiony tetrarchii i wysłany na wygnanie do Lyonu. Herodyada dobrowolnie towarzyszyła mu na wygnaniu i tam życe zakończyła. (Por. Joseph, Ant. jud. XVIII, VII, 2). X. R. J.

Herodyanie ob. Galilejczycy

Heroiczny akt miłości ob. Akt heroicznej miłości.

Herolt Jan, niemiecki dominikanin, znakomity kaznodzieja w XV w., napisał dzieło p. t. Discipulus, które za-wiera wiele seryj kazań, owoc gruntownej znajomości dziel Ojców Kła i ascetów. Dzielo to zyskało wielką popularnosé, mialo przeszło 40 wydań. Ponadto napisal: Sermones discipuli de tempore et de sanctis cum promptuario exemplorum et miraculis B. V., Rostock 1476; Sermones discipuli super epistolas dominicales, Basileae, 1486; Quadragesimale discipuli, Reutlingae 1489; Liber discipuli de eruditione Christi fidelium, czyli wyklad dekalogu, modlitwy Pańskiej, Pozdrowienia Anielskiego, Credo, 7 Sakramentów, Darów Ducha św. Wydanie zbiorowe dziel H-a wyszło w Moguncyi 1612 r. w 3 tomach in 4-o. (Por. Hurter, No-

menclator literarius, Oeniponte, 1889, t. IV, p. 649; Janssen, Gesch. des deutschen Volkes I, 43, ed. 18, Friburgi 1897). X. S. G.

d'Herouville (kryptonim) ks., pisarz religijny francuski z XVIII w., zostawił wiele dzieł treści ascetycznej, jak: L'Imitation de la très-sainte Vierge, sur le modèle de l'Imitation de Jésus-Christ, Paris 1678, 12-o, dzielo często przedrukowywane; w języku polskim wyszło p. t. O naśladowaniu Najśw. Maryi P. Warszawa 1887, 16-a, wyd. 3-ie; 1900, wyd. 4-te; Neuvaine à l'honneur du Sacré Coeur de Jésus. Avignon 1777, 24-o; L'Esprit consolateur etc. Paris 1775, 12-o; Lectures chrétiennes sur différents sujets de piété. Tamże 1779, 12-o. (Por. Glaire, Dictionnaire, 8-0, t. I, str. 1018; Nouv. Biogr. générale).

Herrais Maria Izabella fanatyczka hiszpańska ob. Beata z Cuenza.

Herrard v. Landsber ob. Hohenburg.

Herrgott Marquart, benedyktyn, ur. we Fryburgu 1694 r. Kształcił się w Paryżu. Pracował nad historyą i starożytnościami. W Wiedniu był na dworze cesarskim, gdzie ułożył wspaniałe dzieło: Genealogia diplomatica augustae gentis habsburgicae (Wiedeń 1737), za co był mianowany historyografem nadwornym. Był zwolennikiem swobody stanów, wskutek czego wydalony z dworu wrócił do klasztoru i resztę życia poświęcił studyom nad historyą. Wydał nadto: Vetus disciplina monastica (Paryż, 1726) zbiór wielu autorów piszących w kwestył karności kościelnej i klasztornej. Umarł 1726 r. (Por. Hurter, Nomenclator, tom II).

Herriot Edward, pisarz francuski współczesny, napisał Philon le juif. Essai sur l'ecole juive d'Alexandrie. Paris, Hachette, 1898, in 8-o.

Herroguer J. B. ks., napisał wspaniały komentarz na sekwencyę "Dies irae" p. t. Paraphrase du "Dies Irae" etc. 1859, wyd. 2-ie. Napisał także Kazania o czyścu i Rozmyślania o modlitwie Pańskiej.

Hersant Karol, oratoryanin, ur. w Paryżu, † w Bretanii ok. r. 1660, był drem Sorbony i kanclerzem kla w Metz. Z wielkim pożytkiem mawiał kazania w wielu miastach Francyi; w r. 1624 udal sie z okazyi jubileuszu do Rzymu i powróciwszy stamtąd porzucił Zgromadzenie. Napisal: Pastorale sainte ou Paraphrase du Cantique des Cantiques. Paris, 1635, 8 o; In D Dyonisii Areopagitae de mystica theologia librum Apparatus etc. Tamže 1626, in 8-0; Traitė de la frequente communion etc. 1644, 4-0; Jugement sur la Congrégation de l'Oratoire de Jésus, par un prêtre qui en est sorti depuis quelque temps. Paris 1626, in 12-0; Optatus Gallus de cavendo schismate. 8-o, dzielo to zwrócone do bpów kla gallikańskiego przestrzega przed niebezpieczeństwem odpadniecia Francyi od Rzymu. Przestrogi te były źle przyjęte; parlament skazał w r. 1640 książkę na spalenie, a bpi parlamentu paryskiego potepili autora. (Por, Glaire, Dictionnaire univers. des sciences. Paris, 8-o, t. I, str. 1019; Calmet, Biblioth. Lorraine; Richard et Giraud, Bibliothèque sacrée). X. J. N.

Hersfeld (Hairulvisfelt, Herolvesfeld, Hirsfeldense) Heresfeld, monasterium niegdyś opactwo benedyktyńskie, (w dzisieiszym Hessen-Nassau) zalożone 740 r. nad rzeką Fuldą przez bpa Lullusa z Moguncyi, ucznia ś. Bonifacego, hojnie obdarowane włościami w r. 770 przez Karola W., a przywilejami przez pża Stefana III. Sława klasztoru rozpoczyna się dopiero od r. 780, gdy tam przeniesiono relikwie ś. opata Wigberta z Fritzlaru, przy którego zwłokach liczne działy się cuda, które sprowadzały zastepy pielgrzymów. Klasztor przez długi czas był siedliskiem nauki i pobożności. Stosunki popsuły się jednak w końcu X w. za opata Bernhariusa, lecz wnet przybył tam ś. Gotthard (ob.) bp. Hildesheimu, który wprowadził porzadek i wskrzesił ścisła obserwancyę reguly (1005 r.). W sporze między Henrykiem IV a pżem Grzegorzem VII, klasztor stanal po stronie cesarza, a nawet mnich tamtejszy napisał zjadliwe pismo: Liber de unitate Ecclesiae conservandae, w którem potepił Grzegorza VII, a wy-chwalał za to antipża Wiberta. Tutaj też

skryla się żona Henryka i powila syna Konrada, którego cały klasztor z opatem na czele trzymał do chrztu. Dopiero za opata Fryderyka (1090 r.) zapanowała w klasztorze prawowierność klna. Miasto H., które pierwotnie należało do klasztoru, powoli wyzwoliło się z pod władzy opata i poddawało się landgraheskiemu (1371 r.). Opłakany stan klasztoru zniewolił w r. 1513 opata Wolperta do złożenia godności w ręce Leona X. Chwilowo połączono H. z Fuldą. Zepsucie obyczajów wtargnęło do klasztoru; z pieknej i bogatej biblioteki nie pozostało śladu, a mnisi prowadzili życie rozwiązłe. R. 1515 rozwią-zano unię z Fuldą, lecz opat Krato (1517-1556) skłaniał się już ku protestantyzmowi. Landgraf Filip rozkazał kł. H. zamknać dla nabożeństwa katolickiego. tylko opatowi pozwolono czasami mszę odprawiać, lecz tylko w konwencie. śmiercią ostatniego opata Joachima Röll (1606), książe heski Otto ogłosił się świeckim administratorem H., a pokój westfalski przyznał opactwo wraz z posiadłościami Hessyi. (Por. Mabillon, Annal. Ord. s. Bened. II—V; Piderit. Denkwürdigk. v. Herfeld, Herst. 1829; Rommel, Gesch. v. Hessen, Kas-(Ch.). sel 1820).

Hertkens Jan, ks. pisarz niemiecki, ur. w r. 1843 w Hoisten. Napisak Napisal Erinnerungen an Prof. Dr. Chr. Schlüter. 1885. Passionbüchlein 1887: Der Unterricht in der bibl. Geschichte für d. relig. Bildung d. Jugend, 1890; Der Seelsorger und d. Gründ, d. Verein d. hl. Familie. 1894; Die Behandlung d. Sozialdemokraten in der Predigt. 1894; Diözesan - Ritualien und Rituale Romanum. 1895; Sämtl. Kanzelreden v. Dr. Joh. Nepom. Tschupick S. J. 1897-901, 4 tomy; D. Gründung und Tätigkeit d. Pius-Vereins in Dortmund. 1898; Die hl. Brigida. 1901; D. Reliquien v. d. Sanda-len Jesu Christi in Prüm. 1896, i w. in. (Por. Keiters, Katholischer Literaturkalender. 1902, 16-0, str. 117-

Hertling Jerzy Fryderyk, baron von niemiecki filozof maż stanu, ur. w r. 1843 w Darmsztadzie, napisał De Aristotelis notione unius. 1864; Sizılien. 1869; Materie und Form u. d. Definition d. Seele bei Aristoteles. 1871; Ueber der Grenzen der mechanisch. Naturerklärung. 1875; Darvin, Haeckel, Virchow. 1878; Der Darwinismus. 1876; Hypothese Darwins. 1879; Aufsätze und Reden Sozial-Polit. Inhalts. 1884; J. Locke u. die Schule von Cambridge. 1892, napisane przychylnie dla Lockego; Albertus Magnus. 1880; Naturrecht u. Socialpolitik. 1893; Das Prinzip d. Katholicismus und d. Wissenschaft. 1898, wyd. 4-te, i i inne. (Por. Blanc, Dict. de la Philos. 4-o, 1906, k. 637; Keiters, Kathol. Literaturkalender. Essen 1902, 16-o, str. 118).

's Hertogenbosch - bpstwo w Niderlandach, (dioec. Silvae Ducis. - Miasto's Hertogenbosch (po niem. Herzogenbusch; po franc. Bois-le-Duc; lac. Buscoducum vel Silva Ducis), dawne miasto Brabanckie, liczy ok. 30 tys. mieszkańców, zawiera pamiątki w klach, dom macierzysty Zgromadzenia Sióstr od Najśw. Rodziny i córek Maryi, Józefa i in. – Bpstwo w H-sch erygował w 1559 r. pż. Paweł IV jako suffraganie arcybpa Mechlinu. Za postanowienia bpa Michala Ophoven, ks. Fryderyk Henryk Orański w 1629 r. miasto zdobył, bp. musiał je opuścić. W 1662 r. większa część kościoła w H-sch przeszła w ręce protestantów; bpstwo zamieniono na wikaryat aplski, W 1853 r. przy wskrzeszeniu hierarchii katolickiej w Hollandyi, bpstwo 's H-sch stało się suffraganią arcybpa Utrechtu; w 1865 r. odbył się tu synod prowincyonalny Utrechcki (Coll. Lac., V, 723). Dyecezya obejmuje część Brabancyi Północnej i Geldrye i liczy 18 dekanatów, 155 parafij; 416,600 wiernych, 465 kościołów i kaplic, 599 kaplanów, z górą 50 zgromadzeń zakonnych; seminaryum dyecezyalnew Haaren, seminaryum mniejsze w Stallichiels-Gestel. (Por. J. F. Foppens, Hist. e-pisc. Silvaeduc., 1721; Neerlandia cath., Ultraj., 1888, 136-209; Werner S. J., Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg. 1890, p. 72-73; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, t. I, 1907, k. 1946). X. C. S.

Herundyna św. dziewica, rzymianka.

wadziła ona żywot pokutniczy w górach bedących w sąsiedztwie miasta Pale-stryny w V1 w. Pod jej kierunkiem żyła również inna pustelnica św. Redempta dziewica. Martyrologium rzymskie wspomina imię H. pod dn. 23 lipca. (Por. Pétin, Dictionnaire ha-giogr. 1850, 4-0, t. I, k. 1330--31).

Hervaeus (Hervé) zwany Brito (Bretończyk). także zw. de Ne'dellec (Natalis), Dominikanin i słynny filozof i teologtomista z końca XIII i początk. XIV w. Ur. w dyec. Tréguier (w Bretonii), H-s wstapił do Dominikanów w Morlaix, nauki odbył w Paryżu, 1307 r. został licencyatem, 1309 r. prowincyalem zakonu we Francyi, 1318 r. jeneralem, † niemal nagle 1323 r. w Narbonnie. Slynal H-s jako profesor i uczony; św. Antonin nazywa go (Hist. 23. 11, 2) "subtilissimum in logica et Philosophia. W nauczaniu w pismach swoich H-s zbijał poglądy Skotystów. Napisał In IV P. Lombardi lib. sentent. (Venet. 1505 in. f; Parissiis, 1647 z tr. de potestate papae, drukowanym już 1500; 1506 r.); Quodlibeta IV majora. (Venet., 1486 in f.); inne wyd. z 1513 r. zawiera nadto Trac. de beatitudine, de verbo, de aeternitate mundi, de materia coeli, de retationibus, de pluralitate sive de unitate formarum de virtutibus, de motu angeli; Tr. de secundis intentionibus (Paria, 1489 in 4; Venet., 1513). Summa totius Logicae Aristotelis, przypisywana św. Tomaszowi z Akw., najprawdopodobniej napisana jest przez tego H.a. Quétif i Echard, (Scriptores ord. Praed., I. 533) wyliczają dużo innych pism H-a. (Por. Fabricius,—Mansi, Bibl. lat. III, 277.; Hoefer, Nouv. biogr. générale, XXIV, 532...; B. Haure'au, De la Philosophie scolastique, I, 396...; Prantl, Gesch. der Logik, 1867, III, 264...; Werner, Thomas v. Aq., 1859, III. 104...; Mortier, Hist. des Maîtres géneraux, Sar., 1905, II, 531...; W. W. t. V, k. 1917—1917; Hurter, Nomenclator theol., Oeniponte, 1899, t. IV, k. 384 — 385.: Buchberger, Kirchl. Handlexikon, München, t. I, 1907, k. 1941). X. C. S.

Hervaeus z Déols, exegeta, benedyktyn francuski z XII w. Ur. ok. 1080 Według św. Grzegorza Wielkiego pro- r. w Le Mans, wstąpił do Benedyktynów i w klasztorze Bourg-Déols (Bourg- i działacz katolicki, ur. w r. 1847, + w Dieu, zw. Burgi Dolum w dyec. Bourges) zlożył śluby zakonne (ok. 1100 r.). Po smierci jego († ok. 1150 r.) współ-towarzysze napisali nekrolog w liście okólnym klasztoru Déols (Burgidoleme), w którym podnoszą cnoty liczne H-a i wiarę żywą, pracowitość i cichość; stąd H-s otrzymał tytuł "Venerabilis." Dokument ten wylicza nadto dzieła H-a, przeważnie komentarze na Pismo św i na dzielo De hierarchia coelesti, zwane dziełem św. Dyonizyusza Areopagity, Z dzieł H-a wydrukowano: Commentariorum in Isaiam libri octo... (u B. Pez., Anecd., III). Comment. in epist. de Pauli (jako dzielo mylnie przypisywane św. Anzelmowi wydane w Colon., 1573 i 1612 przez Pikarda). Dzieła te dał Migne P. L. t. CLXXXI, k. 12 i nast.; Braunmüller O. S. B. (u W. W. t. V, k. 1917) zwraca uwagę na to, że niektóre homilie H-a mylnie podano za dziela św. Anzelma-nawet u Migne'a P. L t CLVIII, kol. 585... (Por. Isagoge u Pez dz. cyt. III, I; Hist. littéraire de la France, XII, 344...; Ziegelbauer, Hist. v. lit. O. S. B., III, 130...: Hoefer, Nouv. biograph. gener., XXIV, 531; W. W. cyt. wyżej; Denifle, Luther..., XII, 1905, 54...; Hurter, Nomenclator theologiae..., Oeniponte, 1899, t. IV, k. 94-95; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1907, t. I, k. 1941).

Hervas y Panduro Wawrzyniec ks. T. J., hiszpan, ur. w Horcajo, w prowincyi La Manche w r. 1735, znakomity filolog, matematyk i fizyk. Wyslany do Ameryki jako misyonarz, później przybył do Rzymu, gdzie został bibliotekarzem w Kwirynale. + w r. 1809-Z licznych dzieł uczonego jezuity znaezniejsze są: Analisi filosofico teologica della natura della Carita. Foligno 1792, 4-o; Idea del Universo. Catalogo de las lenguas de las Naciones conocidas; Katechizm dla głuchoniemych, Madrit, 1795, 1800, 12-o, po hiszpańsku, i w. in. (Por. Daniel, Manuel des Sciences ecclésiastiques. 1903, 8.0, str. 548; Glaire, Dictionnaire. 8-0, t. I, str. 1019; Nouv. biogr. géner. wylicza wszystkie dziela H-a).

Hervé-Bazin Ferdynand Jakób, pisarz

1889, był profesorem ekonomii politycznej w uniwersytecie katolickim w Angers, maż wielkiej wiary i czynu, który całe życie poświęcił dla sprawy bożej. Napisal m. i. Traite d'Economie politique. 1896. 18-0, 3 wyd.; Les Grands Ordres et Congrégations de Femmes. 1889, in 8 o; Le jeune homme chrétien. 12-0, oraz wiele romansów z uczciwa tendencya. (Por. Un homme d'oeuvres F. J. H. B. Tours, Mame, 1885, 8-o; Blanc, Réportoire bibliographique. 1902, 8-0, str. 198; Schepens, Catalogue général. 1902, 8-0).

Hervé Edward, publicysta francuski, ur. w r. 1838, † w 1899, był właścicielem czasopism "Le Soleil" w 1873 r. i "Journal de Paris" w 1867, członek akademii francuskiej, współpracownik "Revue des Deux-Mondes." Napisal La crise irlandaise depuis la fin du XVIII siècle jusqu'à nos jours. Paris 1885, in 18-o; Trente ans de politique. Tamze 1898, in 18-o; Une page d'histoire contemporaine. 1869, i inne. (Por. De Gubernatis, Dictionnaire intern. des Ecrivains. Florence 1890, 4-o, t. II, str. 1175; Blanc, Répertoire bibliographique. 1902, 8-0, str. 198).

Hervet Gentianus, urodził się w Olivet 1499 r., dłuższy czas przebywał w Rzymie przy kardynale Polo, któremu towarzyszył w Trydencie na Soborze powszechnym. Umarł jako kanonik w Reims 12 września 1584. - Przetłumaczył dokładnie wiele dzieł OO. Kła, a mianowicie: śś. Bazylego, Jana Chryzostoma, Teodoreta, Palladiusza, Klemensa Aleks., Juliana afrykań., Kanony apostolskie, soborów powszechnych i partykularnych, Dyonizego Aleks., Piotra Aleks. M., Tarazyusza W. B., Grzegorza Cudotwórcy, Atanazego, Gennadyusza, Nikona, Metodyusza, Teodora i innych. Dzieła te wraz z komentarzem Teodora Balsamona, patryarchy antyo-cheńskiego, wydane zostały w Paryżu 1561 r. in f. Po nadto zostawił wiele dzieł polemicznych przeciwko kalwinistom. (Por. Hurter, Nomencl. liter. t. I, p. III; Niceron, ed. germ. cur. Baumgarten, 5, 87--102). X. S. G.

Herwig Jan Bogusław, czech, z zakonu Premonstratensów, profesor teologii w seminaryum w Pradze, następnie przeor w Strachowie, † w r. 1779. Napisał parę dzieł apologetyczno-polemicznych: Epitome dogmatica qua methodo mathematica vera Christi ecclesia contra quascunque falsas demonstratur. Pragae 1766, in 8-o; Antidotum libertinismi moderni etc. Tamże 1768; Medicatio cephalica fatuis libertinorum mentibus salubriter accomodata etc. Tamże 1770. (Por. Hurter, Nomenclator literarius theol. Oeniponte 1895, 8-o, t. III).

Herzen (Hercen) Aleksander, fizyolog rosviski, svn znanego romansopisarza i rewolucyjnego publicysty, ur. w r. 1839 we Włodzimierzu, odbywał długie po-dróże po Europie i wreszcie osiadł we Włoszech, później przeszedł do Lozanny i tu w r. 1881 został profesorem fizyologii w uniw. miejscowym. Napisał m. i. dzieło: Analiza fizyologii woli, 1868, przełożone na język francuski przez Letourneau p. t. Physiologie de la vo-Sam też przełożył na język francuski dzielo Siciliani'ego Prolégomènes à la psychologie moderne. 1879. Z innych dziel: Lezzionni sulla digestione. 1877; Il moto psichico e la conscienza. 1879; po polsku wydano nakładem "Głosu" Zarys psycho-fizyologii ogolnej. Warszawa 1892, 8 a, w przekł. A. Zassowskiego; Wiedza a obyczajność. Odczyt dla mlodzieży męskiej, Warszawa 1906, 8-a, spolszczył E. J. i inne. (Por. Blanc, Histoire de la Philosophie. Paris, 1816, 12-o, t. III, str. 412; Tenże, Dictionn. de la Philos. 1906, 4-0, k. 637).

Herzig Franciszek, współczesny, autor dzieła Katedra niegdys Kollegiata w Tarnowie, wraz z krótką wzmianką o innych kościołach tarnowskich. Szkie historyczny na pamiątkę 500 rocznicy istnienia tegoż kościoła. Tarnów, 1900, 8-a.

Herzog Edward ks., ur. w r. 1801 we Frankenstein na Szlasku, po odbyciu studyów filozoficznych i teologicznych, został wyśw. na kapłana w r. 1826, następnie był regensem seminaryum w Chelmnie, † w r. 1867 w Peplinie. Na-

Herwig Jan Bogusław, czech, z zakon Premonstratensów, profesor teologii seminaryum w Pradze, następnie szeor w Strachowie, † w r. 1779. Nasał parę dzieł apologetyczno-polemiczrch: Epitome dogmatica qua methoo mathematica vera Christi ecclesia (8-o, t. II, str. 317).

> Herzog Edward ks. apostata, ur. w r. 1841 w Schöngau w kant. Lucerny, studya odbywał w Tybindze, Fryburgu i Bonn. Wyświęcony w r. 1867 na kaplana, był czas jakiś profesorem egze-gezy N. Test. w Lucernie. H. był jednym z najzaciętszych przeciwników dogmatu nieomylności pskiej. Po ogłoszeniu dekretów soboru Watykańskiego, H. zerwał z Kłem i przystapił do sekty starokatolików. Od tej chwili stał się zacietym wrogiem Kła i gorliwym działaczem w celu oderwania katolików Szwajcaryi niemieckiej od Kła. W r. 1874 mianowano H. profesorem egzegezy N. Test. w świeżo otworzonym fakultecie starokatolickim w Bernie; w 1876 r. Reinkens udzielił mu świeceń bpich w Rheinfelden. W r. 1876 został drem teologii honoris causa. Napisal m. i. L'Epoque a laquelle furent composées les Epitres pastorales. 1870; La Communauté avec l'Eglise anglo-américaine, 1881; La Liberté religieuse dans la Republique hélvétique. 1884, i inne. (Por. De Gubernatis, Dictionnaire intern. des Ecriv. Florence, 1890, 4-o, t. II, str. 1177).

> Hesebon, miasto stołeczne Sehona, króla Amorejczyków. Dostało się w ręce Izraelitów po bitwie przy Jasa, w której Mojżesz pobił Sehona. (Num XXI, 23—34; Deuter. I, 4; II, 24; IV, 46, Jos. IX, 10; Jud. XI, 19—26; Neh. IX, 22; Judit. V, 20). Dostało się Hesebon najprzód Rubenitom (Jos. XIII, 10—21) a potem Gadytom. (Jos. XXI, 37; I Par. VI, 81). Za czasów Izajasza zabrali Moabici Hesebon (Is. XV, 4; XVI, 8—9; Jer. XLVII, 2—34—45), Euzebiusz wspomina o mieście Esbus, znacznem w Arabii w górach naprzeciwko Jerycho, 20 mil od Jordanu. Dziś pokazują tylko ruiny pod nazwą Hesban (Por. Ritter, Erdkunde, XV, 1176—1181; E. Schürer, Geschichte d. jūd. Volkes, ed. 3, t. II, p. 155—156; D. Zanecchia, La Palestine d'aujour d'hui

1899, t. II, 90-91; Reland, Palaesti- pokoleniu Judy (Jos. XV, 25). Według na, p. 719 s.; Seetzen, Reisen, ed. Kruse, I, 407; IV, 220 s.; De Saulcy, Voyage en Terre Sainte. I, 279 s; F. Vigouroux, Diction. de la Bible, t. III, p. 657—663).

Heser Jerzy ks. T. J., ur. w r. 1609 w Weyer (dyecezya Passawska), wstąpil do zakonu w r. 1625, był nauczycielem humaniorów, dyalektyki, kontrowersyi i Pisma św. Był także przez lat 13 kaznodzieją; † w Monachium w r. 1686. Napisal Dioptra Kempensis etc. Ingolstadii 1650, in 12-o; Vita et syllabus operum omnium Thomae a Kempis etc. Tamže 1650, in 12-o; Vitae D N. Jesu Christi Monotessaron Evangelicum etc. Monachii, 1657, in 12-o; Commentarii exegetici in omnia Cantica quorum usus in Officio divino etc. Tamże 1675, in fol.; Summa Theologiae Mysticae Venerabilis Servi Dei Thomae à Kempis etc. Bissoni 1726, in 8-0, po polsku Summa teologii mistycznej z czterech ksiąg o Naśladowaniu Chrystasa i t. d. Warszawa, 1904, 16-a, w przekł. Ignacego Jasieńskiego, i w. in. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. de Jésus, Bruxelles 1893, 4-o, t. IV, k. 331-335). X. J. N.

Hesler Henryk, poeta; żył w XIV w. Napisal parafraze na Apokalipse św. Jana w 23,000 wierszy, której rekopism znajduje się w Królewcu, drugi w Gdańsku Karol Roth w "Dichtungen Gdańsku Karol Roth w "Dichtungen des deutschen Mittelalters," Stadtamhof 1845 i Köpke w "Germania" van der Hagena 1853, X t.

Hesron, Esron, gr. 'Ασρών, 'Ασρώμ, 'Ασερών ι Έσερών, nazwa dwóch mężów i dwóch miast.

- Hesron trzeci syn Rubena (Ge-XLVI, 9; Exod. VI, 14; Num. XXVI, 6; I, Par. V, 3).
- 2. Hesron syn Faresa, a wnuk Judv, jeden z przodków Chrystusa. (Gen. XLVI, 12; Ruth IV, 18-19; I, Paral. II, 5; Math. I, 3, Luc. III, 33). Wulgata w Ew. ma Esron.
- 3. Hesron miasto w pokoleniu Judy pomiędzy Kadesbarne i Addar. (Jos. XV, 3; Num. XXXIV. 4).

jednych to Hesron to samo co Asor, (Ob. Asor), wedlug drugich, to samo co Kariot.

Hesse Benedykt zwany Krakowczykiem, rodem z Krakowa, kanonik katedralny, dziekan kolegiaty św. Floryana, magister artium (w r. 1415) i pięciokrotnie rektor akademii jagielońskiej, żył około polowy XV w. Za jego rektora tu przybył św. Jan Kapistran do Kra kowa. Odznaczył się jako dzielny o brońca Kła i sławny kaznodzieja. Pozostawil: Lectura super Matthaeum XVII-XXV. MS. 1366 (w Bibl. akad. jagielońs.); Commentarius super libros Aristotelis de Anima i Disputata super iisdem (MS. 1901-tamże); Sermonum liber (tamže); rozprawa Utrum contractus emptionum censu facti ad reemendum aut ad tempus vitae, poterint de iure admitti sine formidine conscientiae aut etiam tolerari (MS. ak. jagiel., pod 200, III, 36). (Por. Wiszniewski, Hist. lit. polsk. 8-o. t. V, str. 58; t. III. str. 212; Pelczar, Dzieje kaznodziejstwa. Kraków, 1896, 8-o, t. II, str. 60). X. J. N.

Hessels (Hesselius) Jan, teolog lowański (1522—1566), jako zwolennik Bajusa, został wciągnięty w spory przezeń wszczęte (ob. Bajus). W r. 1563 był obecny wraz z Korneljuszem Janseniuszem na soborze trydenckim. Po powrocie do Lowanium walczył on z zapałem pko bledom. Napisal: De Romanae cathedrae perpetua perfectione et firmitate. Inne dziela jego polemiczne można znaleźć wyliczone u Hurtera, (Nomenclator). Prócz tego zasługuje na uwagę ogromne dzieło teologiczne niewykończone pod tyt. Catechismus.

Hesshusen (Hesshus), Tilemann, protestancki teolog-polemista, ur. 3 listop. 1527 w Niederwesel, † 25 września 1588 w Helmstedt; studyował w Wittemberdze, Oksfordzie i Paryżu; przyjaciel i uczeń Melanchtona, w 1550 r. uzyskuje w Wittemberdze stopień magistra; w 1552 zostaje kaznodzieją, 1553 superintendentem w Goslarze, 1556 profesorem teologii w Rostoku i 1558 w Heidelbergu; 1560 pastorem w Magdeburgu, 1564 profesorem w Jenie, 1571 bpem w Hesron, Sept. 'Ασερών-miasto w Samland, 1577 profesorem w Helmstedt.

Głowa niespokojna, usposobienie kłótliwe, wszędobylski. Z racyj gwaltownego usposobienia swego, nigdzie nie mógł długo popasać i w krótkim czasie musiał opuszczać zajmowane stanowiska. W pracach swych polemicznych występuje głównie przeciwko kalwinom. Główne prace jcgo: De servo arbitrio (1576); Examen theologicum (1520). (Por. Leuckfeld, Hist. Hesh. K. v. Helmolt 1859. Wilkens 1860; W. u. W. Kirchenlexicon V, 1958).

X, H. P.

Hessya i Hessowie szczep niemiecki, który pierwiastkowo występuje w historyi p. n. Chattów. Ich główna siedziba była nad środkową i dolną Fuldą. (Por. Heppe, Kirchengesch. d. beiden Hessen, Marburg 1876). Nazwa H. występuje po raz pierwszy 719 r. Geograficznie i etnograficznie spokrewnieni z Frankami, H. stanowili ludność ipośrednia między niższemi i wyższemi Niemcami. Według Arnolda (Deutsche Gesch. II, I, 28) już św. Kilian (688) przedsiewziął pierwszą prdróż młsyjną do Hessów. S. Bonifacy przybył tam do-piero 722, pozyskani przez niego w Amöneburgu dwaj bracia Dettik i Dierlof współdziałali w rozszerzeniu ewangelii. Założenie kościoła i klasztoru w Fritzlar. erygowanie bpstwa Büraburg, oraz klasztorów w Fuldzie i Hersfeldzie dopełnily dziela chrystyanizacyi kraju.

Jeszcze za Karola W. dokonany został następujący podział hierarchiczny Hessyi. Terytoryum na lewym brzegu Diemli należało do dyecezyi Paderborn, dalsza część zaś aż do Wetzlaru—do Trewiru. W dolinie wyższej i średniej Fuldy istniała jurysdykcya opatów Fuldy i Hersfeldu. Reszta Hessyi podlegala arbpstwu Mogunckiemu. Ta organizacya przetrwała wieki średnie. Pod wpływem Chijanizmu zakwitła w nauka i sztuka. Roczniki Fuldajskie i dzielo Lamberta z Hersfeldu doprowadzone do 1077 r., stanowią najbogatsze żródło do dziejów Niemiec. Dotad zasłużonej sławy używają kronikarze hescy Jan Riedesel († 1327 r.) i Wigand Gerstenberger († 1522). Do prawdziwych arcydzieł budownictwa należą: kł. ś. Michala w Fuldzie, ś. Piotra w Fritzlarze i perla gotyku kl. ś. Elźbiety w Marburgu.

Pierwotnie H-ą zarządzali hrabiowie, dopiero Henryk I 11 maja 1292 wyniesiony został do godności księcia rzeszy. Ks. Hermann pozostał wierny złożonemu przez sobór pizański ze stolicy aplskiej Grzegorzowi XII, za co tenże nadał mu liczne przywileje. Z wyniesieniem na stol. aplska Marcina wrzenie schyzmatyckie ustalo w Hessyi. Szczególną pobożnością odznaczał się ks. Ludwik milujący pokój, który w r. 1429 podjal podróż do Ziemi ś. Tenże Ludwik odrzucił w r. 1440 ofiarowana mu koronę cesarską. Pż Mikolaj w r. 1450, obdarzył go złota różą i nadał mu tytul "princeps pacis."

O szczodrobliwości i pobożności książąt heskich świadczy liczba klasztorów w Hessyi dochodząca do 200, nie licząc kolegiat w Fritzlarze, Grebensteinie, Hofgeismarze, Kasslu i in. Z panującego domu hesskiego wyszło wielu prałatów i książąt Kła, a także pobożnych, pełnych zaparcia się zakonników i zakonnic. Hessya kilkakrotnie różnym ulegala podziałom na wyższą i niższą H. Ostatnio połączył ją, jako jedno państwo pod swojem berłem Wilhelm II w r. 1500. Był on zarazem ostatnim księciem (landgrafem) heskim, wiernym jeciem (landgrafem) wiernym jeciem (landgrafem) heskim, wiernym jeciem (landgrafem) wiernym jeciem (landgrafem) wiernym jeciem (landgrafem) wiernym jeciem (landgrafem) wiernym jeciem (landgrafem) wiernym jeciem (landgrafem) wiernym jeciem (landgrafem) wiernym jeciem (landgrafem) wiernym jeciem (landgrafem) wiernym jeciem (landgrafem) wiernym jeciem (landgrafem) wiernym jeciem (landgrafem) wiernym jeciem (landgrafem) wyżernym jeciem (landgrafem) wiernym je

dności klnej.

Filip I, zasiadlszy r. 1515 na tronie jest, protoplasta istniejącego dotad a rozgalezionego na różne linie domu heskiego. Za jego panowania H. obok Saksonii stala się głównem siedliskiem nowej herezyi. Jan Kirchbein w Kasslu wprowadził w 1521 r. mszę po niemiecku. I w innych miastach jak Homberg, Fritzlar, Marburg, Fulda, Harsferd nowinki Lutra znalazły sporo zwolenników Młody książę początkowo był obojetny na pokuszenia ze strony luteranów; w r. 1525 zdołano jednak pozyskać go dla nowej herezyi. Odtąd oddał się całkowicie na jej uslugi. Na synodzie w Hombergu odbytym 22 paźd. 1526 r. w obecności Filipa I uchwalono zniesienie mszy św., czci obrazów, zamknięcie klasztorów oraz konfiskatę dóbr klnych. Publiczny kult katolicki zostal zabroniony. Kto się tym uchwałom poddać nie chciał, miał natychmiast opuścić kraj. Z klasztorów tylko Minoryci w Marburgu zalożyli protest; inne zakony poddały się. Pierwiastkowo ustanowiono prezbiteryalny zarząd klny, powoli

jednak Filip zagarnal władzę klua i zo- części połączonych później z Hessya, postał najwyższym bpem krajowym. Majatki klne użyto na założenie pierwszego uniwersytetu w Marburgu, który otwarto 30 marca 1527 r. Filip pragnąc zjednoczyć luteranów i zwinglianów, urządził 2 paźd. 1529 r. wielką rozprawę w Marburgu, w której wzieli udział Luter, Melanchton, Zwingliusz, Oecolam-padyu-z, Osyander, Brenz, Agricola i in. reformatorzy. Jakkolwiek rozprawa nie doprowadziła do żadnego rezultatu, miala jednak to znaczenie, że książe i jego otoczenie oświadczyli się stanowczo pko luterskiej, a za szwajcarską nauką o wieczerzy Pańskiej. Chociaż Filip podpisał augsburskie wyznanie, uczynił to jednak w interesie politycznym i nigdy go w kraju nie ogłosił. Pod wpływem Butzera zgodził się wreszcie na przyjęta, 1536 formulę witemberska, która odrzucała transsubstancyacyę i obecność Chrystusa w Najśw. Sakr. poza chwila spożywania. W r. 1541 zdecydował się wreszcie Filip wprowadzić we wszystkich gminach zmienione r. 1540 augsburskie wyznanie wiary, oraz apologie Melanchtona "Loci teologici," jako regułe wiary. O zdziczeniu obyczajów i wstrzaśnieniach jakie w Hessyi pociągnalo za sobą wprowadzenie reformacyi, daje wymowny obraz Jansen (Gesch. d. deutschen Volkes III, 411 i ast.). Lupiezkie otwarcie grobu ś. Elźbiety (1539 r.) prarodzicielki domu heskiego i sponiewieranie jej relikwij, kalają na wieczne czasy pamięć Filipa I. Luter, Melanchton i Butzer w r. 1540 pozwolili mu, pomimo będącej przy życiu, prawowitej malżonki, pojąć z lewej ręki Małgorzatę v. der Saal, jako "conjux legitima supraintroducta." Jego kaznodzieja nadworny Dyonizy Melander, wywłoka dominikanin z Ulm, miał jednocześnie 3 żony. Doszło do tego że Filip ogłosił bigamię jako dozwoloną przez Pismo ś. Jako książe rzeszy Filip teraz stawał na czele opozycyi, to znowu kłamliwie uginał się przed Karolem V, w ogóle nie przebierał w środkach dla osiagniecia swoich ambitnych celów. Usiłowania arbpów Moguncyi i Trewiru, aby zachować swoją władzę w Hessyi pozostały bez skutku. Sebastyan arbp Moguncki na mocy układu z 1 sierp. 1551, był zniewolony zrzec się swojej juryzdykcyi w Hessyi. Co do innych kulturnej z równą zacieklością prześla-

szczególne dzieje stosunków klnych zostana bliżej wyłuszczone przy odnośnych dyecezyach, hrabstwach lub miejscowościach. Tutaj zaś zajmiemy sję dzielnicami rozczionkowanemi po śmierci Filipa I (1567), na mocy jego testamentu.

Filip I testamentarnie pańswem swojem rozporządził w sposób następujący. Główna część kraju Hessen Kassel dostala się najstarszemu synowi Wilhelmowi IV; Ludwik III otrzymał Hessen-Marburg, Filip II Hessen Rheinfels, Jerzy I wreszcie Hessen - Darmstadt. Wszyscy 4-ej bracia zobowiązali się utrzymać jedność klną, lecz już w r. 1576 po synodzie w Kasslu rozpoczęły się walki i spory, które z postępem czasu wzmagały się coraz więcej. Nie utrzymał się też długo podział Filipa I; kiedy bowiem Filip II i Ludwik III umarli bezdzietnie, dzielnice ich dostały sie pozostalym braciom i odtad na widowni dziejów występuje Hessen Kassel i Hessen Darmstadt. Jakkolwiek w obu księstwach spory religijne nie ustawały, to jednakże walczących jednoczyła wspólna nienawiść ku Kłowi katolickiemu. Pomimo usiłowań podjętych m. i. przez Jana Filipa v. Schönbor arbpa mogunckiego, aby przywrócić jedność klna oraz bpa Krzysztofa Royas, spelzly na niczem. Udało sie tylko utrzymać w wierze katolickiej niektóre enklawy mogunckie, jak Fritzlar, Naumburg, Neustadt, Amöneburg. Zawisła nad Fulda groza protestantyzmu została prcez opatów Baltazara z Dernbach († 1606 roku), Jana Bernarda Schenk zu Schweinsberg († 1632) szczęśliwie uchylona. Kilku też z książąt z domów panujacych przyjelo religie katolicka, a nawet zasiedli na stolicach bpich. Ci to wyjednywali dla swoich włości i poddanych pewne ulgi religijne, w ogóle jednak ucisk wyznaniowy trwał nieublaganie i dopiero orędzie wolnościowe z 1 grud. 1790 r. dozwoliło w Hessen Darmstadt założyć pierwszą gminę katolicką. Hessen Kassel, czyli Kurhessya w r. 1831 otrzymala edykt tolerancyjny, dzięki któremu katolicy nie byli więcej niepokojeni. Po r. 1866 Kurhesya zostala wcielona do król. pruskiego, a o-sławiony minister Falk podczas walki

dował, pastorów niechcach się poddać na dak w dalszym ciągu niebezpiecznym pruską modłę zarządzonej reformie klnej, jak i kaplanów katolickich. Obecne stosunki w dzisiejszej prowincyi pruskiej Hessen i W. Księstwie Hessen Darmstadt zostały uregulowane na mocy bulli z r. 1821 "Provida solersque" i z r. 1827 "Ad Dominici gregis custodiam." wo utworzone bpstwo Fulda (dla dawnej Kurhessyi i Saksen-Weimaru), Limburg (dla dawnego księstwa Nassau i niegdyś wolnego miasta Frankfurtu), Moguncya (dla W. ks. Hessen Darmstadt) należą jako sufraganie do nadreńskiej prowincyi, której metropolita rezyduje w Fryburgu w Bryzgowii. Bliższe szczególy o każdem z tych bpstw znajduja się w odnośnych artykulach. dług spisu ludności z 1 grud. 1830 r. było w pruskiej prowincyi Hessen Nassau 1,087,901 protestantów, 420,206 ka tolików, 3,073 chijan innych wyznań i 41,316 żydów. W W. ksiestwie Hessen w tymże czasie było: 635,523 protestantów, 269,397 katolików, 4,130 chijan innych wyznań i 26,746 Żydów. (Por. C. F. L. Haas, Versuch e. hessischen Kirchengesch. bis gegen Anfang d. 16 Jahrh. Marburg, Frankfurt u. Leipzig 1782; Ch. Rommel, Gesch. v. Hessen, 10 B. Marburg u. Kashel 1820-1858; Ch. Röth, Gesch. 11. Hessen, 2-Aufl., Kassel 1885; W. Münscher, Versuch e. Gesch. der hessisch. reform. Kirche, Kassel, 1850).

Hetejczycy (hebr. Chittim), według I Mojž. 10, 15, potomkowie Heta, syna chamity Chanaana, w napisach egipskich Cheta, w assyryjskiem piśmie klinowem Chatti, prawdopodobnie Keteioi Homera (Od. 11,521). Za czasów Abrahama mieszkali H. na południu ziemi Chanaan okolo Hebronu. Nowsze badania odkryty, że właściwy naród H. od najdawniejszych czasów tworzył wielkie samodzielne państwo w północnej Syryi, siegające granicami swemi od Eufratu aż do Lidyi. Rządzony przez królów wzrastał on stopniowo w potęgę, pomimo rywalizacyi ze soba, dwóch sasiadujących z nim mocarstw. Stawiał on około r. 1500 do 1300 skuteczny opór faraonom Tutmesowi III, Setiemu I, i Ramzesowi II; okolo r. 1200 rozpadł się ten wielki

przeciwnikiem Assyryi, aż do czasu, gdy król Sargon (717) podbil ich. Według Jensena H. należa do Indogermanów. Posiadali oni znaczną kulturę. Resztki budowli z rzeźbami i obrazkowymi napisami, rozrzucone po całej Azyi mniejszej uczeni przypisują H-om (Por. Peiser (1892); Conder (1898); P. Jensen (1898); Messerschmidt, Corpus inscript. Hett. (1901, 1903); Hilprecht, Explor. in Bible Lands (Edinb. 1903).

X. A. Kw.

Hetsch Albert, konwertyta, dr. medyc., ur. 16 września 1812 w Biberach, um. 6 lutego 1876 r. w Rzymie; w 1838 był asystentem w szpitalu Katarzyny (Katharinenspital) w Stuttgardzie, dla dalszych studyów poslany przez rzad do Paryża, 16 kwietnia 1847 zostaje katolikiem; 10 czerwca 1854 wyświecony na kaplana, w dwa lata później zostaje regensem mniejszego seminaryum w Orleanie; w 1883 zakłada Oratoryum dla duchownych swiata całego w Clery, w 1870 zostaje wikaryuszem generalnym w Orleanie, a 1872 przełożonym Oratoryum w Orleanie. (Por. Rosenthal, L'abbe H. Paris 1885).

Hettinger Franciszek, uczony niemiecki, apologeta wybitny XIX w. Ur. 1819 r. w Aschaffenburgu, H-r po odbyciu nauk w mieście rodzinnem (1836 -1839 r.) dwa lata uczęszczał na uniw. w Würzburgu, a od r. 1841 do 1845 kształcił się w Rzymie. Pobyt w Wiecznem Miescie, wychowanie w Collegium Germanicum wywarło na nim wrażenie niezatarte na cale życie i gorące przywiązanie katolickie do Rzymu. W 1843 r. H r przyjął świecenia kaplańskie, a w 1845 r. po otrzymaniu doktoratu z teologii, rozpoczął pracę parafialną. już w 1847 r. powołano H-a do seminaryum dyecez. w Würzburgu, gdzie od 1852 r. pracuje jako wice-regens aż do r. 1856, w którym przechodzi na profesora uniw. w tem też mieście. Na uniw. uczył H-r propedeutyki teol., patrologii, apologetyki, teologii dogmat. W latach 1768 i 1869 H-r pracuje jako konsultor w Rzymie do prac przygotowawczych do Soboru Watykańskiego. Jako profesor Hr zyskał powszechne uznanie uczonych i swych sluchaczów; zalecał naród na male państewka, pozostał je- go jasny choć głęboki wykład; wymowa

dnawczym; oczytanie w autorach klasycznych, lecz zarazem zdolność dawania praktycznych wskazówek słuchaczom i t. p. To też już 1859 r. uniw. obdarza H-a stopniem d-ra filozofii honoris causa; fakultet teologiczny uniwers, wiedeńskiego mianuje H a swoim członkiem. W 1890 r. umarl H·r rażony apoplek-syą. Pisma jego i dziś należą do dziel pierwszorzędnej wartości, zwłaszcza znakomite Apologie des Christenthums (Freiburg im Breisg., t. 5. 1863; 9 wyd. 1906 r. dokonal E. Müller ze Strassburga, tlum. na francuski; włoski i in.); również wydał słynne dz. Lehrbuch der Fundamentaltheologie oder Apologetik (ib., 1879, 2 wyd. 1888 r.) O tej książce Hurter (Nomenci. theol., 1895, t. III, k. 1180) pisze: "opus valde eruditum, sed scholis forte minus accommodatum." Inne dzieła H-a: Die Kirchlichen und socialen Zustände von Paris (Mains, 1852) - pamiatka z podróży; Die Idee der geistlichen Uebungen nach dem Plane des h. Ignat., (Regensb., 1854); Die Priesterthum der kath Kirche, (Würzburg. 1856); Aphorismen für Predigt und Prediger (Freib. im Breisg., 1888); Timotheus Briefe an einen jungen The. ologen (ib., 1891; 2 wyd. 1897) - piękne dzielo o powolaniu kaplańskiem, o studyach teol., rodzaj encyklopedyi i metodologii teologicznej (ob. art. E ncyklopedya teologiczna). Mile opisy z podróży swoich H-r dał w dz. Aus Kirche und Welt (ib., 1893, wyd. 3 w 2 tomach). Wydał też Thomas von Aq. und die europäische Civilisation; Die Theologie der göttl. Komödie (1879) i in.; liczne też artykuły po czasopismach. (Por. E. Müllera art. w przedmowie do Apologie des Christ., wyd. 9-ego; Renninoer w czasop. Katholik, 1890, I, 385-402; Hurter, dz. cyt. k. 1179-1181-obszerny artykuł; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, t. I, 1907, k. 1952). X. C. S.

Hetzenauer Michał, kapucyn niemiecki w Insbrucku, ur. w r. 1860 w Zell pod Kuffstein, poświęcił się specyalnie studyom biblijnym. Z prac jego godne są wymienienia: Piconii triplew expositio epistolae ad Romanos emendata et au-

porywająca przy temperamencie poje- cta. 1891; S. Fidelis exercitia cum appendice etc. 1893; Das Kapuciner. kloster zu Innsbruck, das erste dies. Ordens in Deutschland, 1893; Unterricht üb. d. Skapulier des hl. Joseph. 1894; 3 wyd. 1895; Novum Testamentum graece et latine critice, recognitum. T. I. 1896: T. II. 1898; Novum Testamentum latine critice editum, 1899; Wesen u. Prinzipien d. Bibelkritik auf kat. Grundlage. 1900; De Imitatione Christi tractatus quatuor critice editi. 1901; Epitome Exegeticae Biblicae Cathol. i inne. (Por. Keiters Katholischen Literaturkalender. Essen 1902, 12-o, str. 118; Blanc, Répertoire bibliogr. Paris 1902, 8-0. str. 199).

Heumann Stanisław ks. współczesny, napisał O kościele i obrazie Najśw. Panny w Zembrzycach. Kraków 1889, 16-; Wiadomość o parafii Zembrzyce nad Skawa, w dekanacie suskim dyecezyi krakowskiej i t. d. Tamże 1896, 8-a; Pieśń do N. M. P. zembrzyckiej. Tamże 1897, 8-a; Wiadomość o parafii i kościele parafialnym w Muchaczu w dvec. krakowskiej i t. d. Tamże 1890; Wiadomość o parafii i kościele parafialnym w Suchy i t. d. Tamże 1901, 8-a,

Heurystyka. I. Określenie i podział. Heurystyka, wyraz grecki, od εδρίσκω. wynaleźć, wykryć; jest to nauka, podająca sposoby do odnalezienia właściwego sensu w piśmie, czy w mowie zawartego: modus inveniendi, quae intelligenda sunt, pisze S. Augustyn (De Doctr. Chr. 1, 1, 1). Stanowi wiec ona część Hermeneuty yki (ob.) i to część jej pierwszą, i przez wielu autorów Hermeneutyką nazywaną.

Heurystyka, czyli wykładnia sensu biblijnego bywa trojaka: autentyczna, podaniowa i naukowa.

Autentyczna wykładnia pochodzi od autora. Autorem Ksiąg św. jest Duch Św., który wyjaśnienia swoje zamieścił w Biblii: albo wprost, objaśniając w następnych Księgach śś., co był powiedział w poprzednich (np. Ewangeliści tłumaczą przepowiednie mesyaniczne w Starym Testamencie zapisane); — albo też ubocznie, gdy prostu-

II-im Liscie do Tesaloniczan (2, 1...) dopełnia i wyjaśnia, co napisał w I-ym (4, 12...) o powtórnem przyjściu Chrystusa. Duch sw. podaje nadto takie wyjaśnienia przez Kościół swój, który w publicznem, a nieomylnem nauczaniu już to tłumaczy i wyjaśnia pe-wne teksty Pisma św., już też potępia bledy, oparte na przewrotnem rozumieniu jakiegoś tekstu.

Naukowa wykładnia bada sens Ksiag św. według zasad i pomocy hermeneutycznych.

Podaniową-przekazali Ojcowie i Pisarze Kościola; że zaś oni swe wyjaśnienia otrzymali od poprzedników swoich, a ci od Apostołów i Chrystusa, albo też doszli do nich drogą zasad hermeneutycznych, zatem wykładnie podaniowa odniesć należy do dwóch poprzednich, t. j. albo do autentycznej, albo do naukowej. Z tych dwóch, ściśle mówiąc, tylko naukowa wykładnia należy do zakresu hermeneutyki.

Lecz z pomocą naukowego wykładu zbadamy tylko jeden pierwiastek, znajdujący się w Piśmie, t. j. pierwiastek ludzki, który jest częścią Ksiąg św. drugorzędna, a nie można go odłączyć od pierwszorzędnego Bożego, gdy chcemy zrozumieć właściwie i wszechstronnie

sens Pisma św.

Przy badaniu sensu Ksiąg św. uwzględnić należy i jeden i drugi pierwiastek, zatem musimy odnaleźć prawidła dla wykładni tak naukowej, jak autenty-

Prawidla te sa trojakie: odnośnie do tego, czy rozpatrywać bedziemy Pismo św. jako Księgi, napisane w mowie ludzkiej; lub też-jako Ksiegi, natchnione przez Ducha św.; lub wreszcie – jako Księgi, powierzone przez Boga Kościolowi, aby je przechowywał i wykładal.

Stąd trzy są części heurystyki: naukowa, czyli wyrozumowana, chrześcijańska i katolicka (heuristica rationalis, christiana et catholica).

Heurystyka wyrozumo-II. zumowana.

1) Język, t. j. przyjęty sposób wyrażania się (usus loquendi). Przyjęty i ustalony sposób wyra-

je, co było źle pojęte, np. św. Paweł wniejszym środkiem do zrozumienia sensu. Przedewszystkiem więc od niego zaczynać się powinno starania nad wydobyciem myśli, ukrytej w pewnym ustępie Pisma św.

Bo nie dojdziemy do poznania owego sensu, zanim nie zrozumiemy znaczenia każdego poszczególnego wyrazu; znaczenie zaś to wywieść tylko można z utartego sposobu wyrażania się.

Sposób ten wyrażania się, wyprowadzony ze źródeł bezpośrednich, jest pewniejszy od tego, który wspiera się na pośrednich: wywnioskowany zaś z dziel pomocniczych daje tylko prawdopodobieństwo, nie zaś prawdę pewną.

Temu więc sposobowi wyrażania się, gdy sens w pewnym ustępie zadość odpowiada, może on być egzegetycznie prawdziwy. A sens, który sam jeden tylko jest zgodny ze zwyczajem wyrażania się, on tylko napewno jest prawdziwy.

Sens, sprzeciwiający się zwyczajowi mówienia, należy odrzucić; czego bowiem ani wyrazy, ani zdania nigdzie i nigdy nie oznaczały, tego też oznaczać nie moga i w owym poszczególnym razie. Stąd wniosek płynie, że dla kontekstu, t. j. dla toku i łaczności zdań nie należy odstępować od zwyczajem przyjętego wyrażania sie. A to dlatego, że znaczenie wyrazów w mowie wyprzedza i jest wcześniejsze od toku zdań, ulożonych przez autora w jego ksiedze. Zatem raczej tok i łączność zdań powinno się przystosować do sposobu mówienia, niż znaczenie wyrazów naciągać do toku.

Znaczenie pierwotne, powszechne, przystępniejsze powinno mieć pierwszeństwo przed pochodnem, szczególnem, trudniejszem. Co zwłaszcza stosuje się do dzieł, które tworzyli ludzie niewprawieni do pisania. A takimi po większej części byli Autorowie śś. Dla wyrażeń niezwykłych, dla zwrotów wyszukanych, sztucznych, którymi nawet filozofowie i poeci rzadko się posługują, nie odstępowali oni napewno od powszechnie przyjętego i utartego sposobu wyslowienia się. Jeżeli więc wyraz jaki posiada wiele znaczeń, należy wybierać przedewszystkiem, o ile to możliwe, pierwotne, podstawowe, najwięcej znane i ogólnie przyjęte. Zyjące w mowie potocznej powinżania się jest pierwszorzędnym i najgló- ny się przenieść—nad zamarłe; pierwszorzędne — nad podrzędne, uboczne; ścisłe—nad przenośne; ogólne—nad szczególne.

Wyrazowi, mającemu znaczenie techniczne, nie wolno nadawać znaczenia

pospolitego.

W tym samym ustępie ten sam wyraz musi mieć to samo znaczenie. Nie wolno więc nadawać mu dwojakiego znaczenia bez widocznych powodów (t. j. o ile we wskazanym ustępie niemasz poli-

semona, antaklazysu).

Gdy kilka języków wpływało na ukształtowanie się jakiegoś ustępu, np. gdy tekst grecki, czy łaciński przesiąkł hebraizmami, nie należy mieszać ze sobą tych języków, lub o którym z nich zapominać. Lecz wykładacz iść ma w badaniu za duchem tego języka, który wpływał na budowę wyrazów i zdań, na treść mowy, który zaznaczył się w ojczyźnie, wychowaniu i sposobie życia Autora. Zatem hebraizmy w tekście greckim, czy łacińskim Pisma św. wyjaśniać ma nie według greckiego, czy łacińskiego języka, lecz według hebrajskiego.

2) Kontekst — contextus. Nie wolno dla kontekstu odstępować od przyjętego sposobu wyrażania się. Jak znowu przeciwnie nie godzi się wyrwanym z tekstu wyrazom i zdaniom Pisma św. nadawać taki sens, który sprzeciwia się całemu tokowi myśli w ustępach, skąd wzieto owe słowa.

Nie wolno więc nakrecać i naciągać tekstu, już to poprawiając w tym celu miejsce Pisma św., wbrew świadectwom odpisów wiarogodnych (artificium criticum); już też nadając wyrazom znaczenie niezwykle, aby odpowiadaly z góry przez krytyka przyjętym poję-

ciom.

Ten sam wyraz, w tym samym toku i łączności będący, należy brać w tem sanem znaczeniu; chyba, że jest polisemon, antaklazys, t. j. postać stylistyczna, która temu samemu wyrazowi w tem samem miejscu nadaje inne znaczenie, np. (Mat. 8, 22): "dopuście umarłym grześć umarłe swoje," gdzie "umarłym" oznacza grzeszników, "umarłe" zaś—trupy.

1-o. Kontekst, czy łączność gramatyczna jest najważniejszą i pierwszorzędną, gdyż na niej wspierają się i inne łączności; dlatego też przy badaniu powinno się od niej rozpoczynać. Domniemanie nasze (praesumptio) zawsze przechylać się winno na stronę łączności gramatycznej, gdyż przypu-szczać należy, że ludzie zwykli przestrzegać prawidel gramatycznych.

Sens, który sprzeciwia się pozostałym częściom tekstu, w logicznijm związku ze sobą pozostającym, powinno się odrzucić: bo mniemać mamy, że autor, człowiek rozumny, zdania swe układał według wymagań zdrowego rozsądku. Łączność logiczną poznajemy z gramatycznej, oraz ze stosunku pojęć i zdań, znajdujących się w tekście.

Nie mamy doszukiwać się innej łączności, czy innego jej stopnia po nad ten, który jest w tekście Pisma św. Przeciw czemu głównie ci wykraczają, którzy chcą widzieć łączność ściśle logiczą tam, gdzie jest ona tylko psycholo-

giczna.

- a) Łączność logiczna określa, które z wielu znaczeń, jakie wyraz posiada, autor wybrał i zamieścił;
- b) uczy dalej, czy wyrazy brać mamy w znaczeniu właściwem, czy przenośnem i co mamy rozumieć pod przenośnią;
- c) określa wątpliwe znaczenie wyrazów;
- d) wskazuje niekiedy, czy wyrażenia mamy brać w ściślejszem, czy obszerniejszem znaczeniu;
- e) poucza które z wielu podobieństw przy przenośnem wyrażeniu się w wybranym ustępie tekstu Autor zastosował;
- f) naprowadza i wskazuje na opuszczenia (ellipses), które czytający w myśli ma dopełnić;
- g) poucza, na których wyrazach przy wypowiadaniu zdania, nacisk uczynić należy.
- 2-o Łączność psychologiczna wyjaśnia nam powody, dlaczego coś było powiedziane i dlaczego w taki, a nie inny sposób. Gdy bowiem wyrażenie jakieś zjawia się w tekście nieoczekiwane i na oko nieprzystosowanem wydaje się co do całości, tłumaczymy je łącznością psychologiczną, dzięki której dwa pojęcia, od siebie oddalone, skojarzyły się w umyśle mówiącego.

Now. Test. tak często przywodzili słowa Star. Test. Bo między proroctwami w Ksiegach Starego Testamentu, a czynami i mową Pana Jezusa, wielkie bylo podobieństwo. Zatem Autorowie świeci, že o jednem czytali, a na drugie patrzyli i słuchali go, obydwa więc ze soca w umyśle połączyli.

To nam również wyjaśnia, dlaczego łączność logiczna niekiedy przerywa się w Ksiegach śś.

Do poznania kontekstu dochodzi się przez przez pilne odczytanie, czy to całej Księgi, czy tylko tej części, którąśmy obrali do wyjaśnienia.

Po odczytaniu następuje szczególowy rozbiór (analysis), przyczem czytający ma baczyć na początek i koniec ustę-pów; na ilość części oddzielnych; oraz jaka zachodzi między niemi łączność, czy ona wiąże części pierwszorzędne, czy tylko drugorzędne. A to poznaje się z treści i założenia dzieła.

Nadto pamiętać należy, że obecny podział Ksiąg śś. na rozdziały i wiersze nie odpowiada wcale treści i nie może być wskazówką przy badaniu kontekstu.

Wreszcie i na to zwracać powinno się uwagę, że w niektórych częściach, głównie Ksiąg Mądrości, kontesktu masz.

3) Treść dzieła (Argumentum orationis). Każdy sens, który sprzeciwia się treści, należy z góry wyłączyć, jako blędny. Z treści da się ustalić watpliwe znaczenie wyrazów i zwrotów, napotykanych w jakimś ustępie dziela.

Z treści rozstrzyga się, czy części składowe ustępu brać mamy w znaczeniu ścisłem, czy przenośnem. Jeżeli bowiem cząstka jakaś, wzięta w ścisłem znaczeniu, nie odpowiada reszcie i wytwarza niedorzeczności, to należy ją brać w znaczeniu przenośnem.

Tresć określa, które ustępy w dziele stanowią część istotna, lub do całości należaca, a które sa dodatkiem tylko.

Treść poznaje się z pilnego czytania Księgi, czy ustępów jakichś. Niekiedy nawet sam Autor treść swego dziela podaje.

4) Ustępy równoległe (Loci

Stad zrozumiemy, dlaczego Autorowie | paralleli). Należy odróżniać miejsca równolegie od podobnych tylko, w których znajduje się pewne zbliżenie i podobieństwo w opowiadaniu, a w rzeczy samej inne zupelnie i różne wypadki są w nich opisane.

Ustępy równoległe nie są wcale tymi samymi ustępami, powtórzonymi w innem miejscu, zatem nie wszystko to samo każdy z nich zawiera, bo niekiedy w jednym dodano coś takiego, czego w

innym niemasz.

Miejsca równoległe służą ku temu, aby wydobyć sens w ustępach mniej zrozumiałych, lub też już wydobyty potwierdzić i uzasadnić. Gdy pochodza od jednego Autora, wzajemnie się objaśniaja, bo Autor nie mógł sobie przeczyć i coś sprzecznego w równoległościach pomieścić. Spotykane u różnych Autorów, świadczą o powszechności utartego sposobu wyrażania się i wyświetlają kontekst, lub towarzyszące mu okoliczności.

Miejsce równoległe, więcej zrozumiale, ma być kluczem do poznania mniej zrozumialego, nie zaś odwrotnie.

Miejsca równoległe wyjaśniaja niezrozumiale, lub watpliwe znaczenie wyrazów.

Określają, czy wyrażenie jakieś brać należy ściśle, lub nieściśle.

Wskazują, czy wyrazy mamy brać w szerszym zakresie, czy szczuplejszym. W Now. Test. np. "prawo" stosuje się tylko do Mojżeszowego.

Służa wreszcie do całkowitego zglebienia jakiejś rzeczy, nauki, lub historyi. Dziejów ludu izraelskiego z Ksiąg tylko Królewskich poznacby całkowicie nie można było; jak również i przepowiedzianego Mesyasza z Księgi tylko Daniela.

Równoległość członów, paralelizm (ob.) (Parallelismus membrorum. Należy pilnie badać, który rodzaj równoległości we wskazanym ustępie się znajduje, aby nie brać jednego za drugi.

Równoznaczność nie jest tożsamością, a wiec w podobieństwie równolegiem nie zawsze wszystkie wyrazy doskonale sobie odpowiadają. Przeciwstawienie nie jest sprzecznością, to też przeciwstawienia i przeciwieństwa sa w Piśmie św., niemasz zaś sprzeczności.

Człon, czy rząd zrozumialszy ma być wskazówka do badania mniej zrozumia-

lego; nie zaś odwrotnie.

Równoległości w podobieństwie i przeciwieństwie oddają nieocenione usługi przy badaniu tekstu św. Wskazują bowiem, który sposób czytania, gdy jest ich kilka, należy wybrać.

Zrozumiawszy jeden człon, tem samem

rozumie się i drugi.

6) Osobistość mówiącego (Persona loquens — orationis auctor). Za zasadę przyjąć się powinno, że mówiącym wszędzie jest sam Autor, o ile gdzie nie okaże się, że ktoś inny przemawia, co wtedy bywa, gdy Pisarz wyrażnie wprowadza kogoś innego mówiącego

Baczyć należy, gdzie Autor, przywiódszy mowę cudzą, wraca do swego założenia. To zaś widać albo z zakończenia słów osoby trzeciej; albo z podjętego na nowo przez Autora opowiadania. Nadto, co Autor zbija i potępia, to brać sie winno za zdanie obce.

Wszelki sens, który sprzeciwia się charakterowi umysłowemu osoby mówiącej, należy odrzucić. Zatem nie wolno pojęć Nowego Testamentu orzypisy-

wać Staremu.

Odnośnie do usposobienia moralnego, gdy np. wiadomo, że mówiący był mężem poważnym, jego słowom w rzeczy poważnej nie należy nadawać sensu żartobliwego i śmiesznego. Lub też, gdy był cichym, laskawym i miłosiernym, nie godzi się jego słowom przypisywać sensu ostrego, nieludzkiego.

Należy zbadać, czy mówiący słowa swe wypowiedział z zastanowienieniem i spokojnie, czy też w podnieceniu i uniesieniu. W tym przypadku siłę wyrażenia powinno się podnieść i wzmocnić, gdyż inaczej sens wyszedłby zanadto

chłodny i spokojny.

Przeciwnie zaś znaczenie wyrażenia przesadnego (hiperboli) osłabić trzeba, gdyż przesada w sensie ogólnym zwykle więcej wyraża, niżby mówiący chciał powiedzieć. Zatem sensu brać tu nie można w całej jego rozciągłości, ale z zastrzeżeniem, składając zbyt obszerny jego zakres na karb żywego uczucia, które kierowało mówiącym.

Nie zawsze można poznać osobistość mówiącego; niekiedy jednak sam Autor

ją wskazuje, lub też inni autorowie wiarogodni o tem mówią; lub też z samego sposobu wyrażenia domyślić się jej można.

.7) Powód do napisania dzieła (Orationis occasio). Znajomość pobudki, ożywiającej mówiącego, prowadzi do ustalenia, które z kilku znaczeń, jakie wyraz posiada, zastosował ów mówiący we wskazanym ustępie swego dzieła:

poucza, czy wyrażenie jakieś brać ma-

my ścisle, czy przenośnie,

wskazuje, czy coś względnie, czy bez-

względnie było rzeczone;

przekonywa nas, czy słowa należy brać w znaczeniu szerokiem, czy ograniczonem:

wyjaśnia, dlaczego Autor to, a nie co innego, w ten, a nie w inny sposób

postanowił.

Gdy żadna okolicznosć nie zmuszała mówiącego, żeby powiedział to, czy owo, a jednak to wypowiedział, mamy uważać takie wyrażenia się za własne jego zdanie; nie zas za przystosowanie się do mniemań słuchaczy, lub czytelników. Błądzą więc racyonalisci, którzy wszystko, co wyrzekł Chrystus i Apostołowie, biorą jako przystosowanie się do pojęć u spółczesnych Żydów.

O powodzie napisania Ksiegi, czy wypowiedzenia pewnych słów, przekonywamy się niekiedy z wyrażnego oświad-

czenia osoby mówiącej.

Lub inni, po za Autorem, wiarogodni świadkowie mogli o tem przekazać wiadomość potomnym. Ewangeliści często wykazują, co skłaniało Chrystusa, że mówił do uczniów i do ludu, do faryzeuszów i saduceuszów. W braku zaś innych wskazówek należy zbadać dzieje osoby mówiącej i słuchaczy, a wtedy za powód mowy wypowiedzianej starczyć mogą same warunki, w których się oni znajdowali, a którym ona odpowiadała. Tak prześladowanie ze strony Saula, rokosz, wzniesiony przez Absalona, powód dały Dawidowi do ułożenia wielu z jego Psalmów.

Wreszcie uważne czytanie dzieła, czy przemowy naprowadza niekiedy z zupełnem prawdopodobieństwem na rzeczy wistą pobudkę, kierującą mówiącym.

8) Cel autora (Scopus auctoris). Każdy rozumny człowiek wszyst-

kie cześci składowe swego dziela tak przez wiernych (powód), w swych piukłada, aby celowi odpowiadały; wszystko zaś, coby z nim się kłóciło, starannie z ksiegi czy z mowy swej usuwa. Cel więc jest modłą, jest duszą dziela i przemówienia; zbadanie przeto i poznanie tego celu w wielu przypadkach nieocenione uslugi oddaje przy badaniu Ksiąg

Poucza bowiem, czy wyrażenie brać należy ściśle, czy przenośnie;

wskazuje, czy pewne wyrażenia były powiedziane względnie, czy bezwzglę-

oznacza, które części przemówienia należą do jego istoty, a które są dodatkiem tylko i ozdobą.

- a) Cel powszechny objaśnia, co należy, a czego nie należy szukać w Księgach śś., zatem, ani całkowitej nauki Objawionej, ani wiedzy ludzkiej.
- Cel ogólny uczy dla czego Autorowie św. jedno opisali, a drugie opuścili. Św. Jan w swej Ewangelii postanowił dowieść Bóstwa Chrystusa Pana i dopelnić, co było opuszczone przez poprzednich Ewangielistów. To nam tłumaczy, dla czego niektóre rzeczy, przez nich podane, pominal-
- c) Cel *cząstkowy* jest dla nas wskazówka, czy ktoś własne zdanie głosi, czy też cudze. Gdy więc autor jakieś twierdzenie stawia, popiera i obszernie się nad niem rozwodzi, sądzić należy, że objawia wtedy swe przekonania. Co innego zaś, gdy w dowodzeniu dopuszcza na chwile zdanie przeciwnika, aby je potem z tem większą silą odeprzeć; wtedy bowiem wypowiada zdanie cudze, nie swoje.

Poucza, czy wyrażenie brać należy w znaczeniu ściślejszem, czy obszerniejszem.

d) Cel pierwszorzędny wskazuje, które cześci dziela są pierwszorzędne, a które drugorzędne.

Cel mówiącego poznajemy z jego własnych słów, o ile je w księdze po-

mieścił.

Dalej cel z samej treści przemówienia, czy dzieła wytryska; uważać należy, co autor mówi z naciskiem i co powtarza.

Powody, które sklonily autora do pisania, określają też i cel jego dziela. smach odpowiadali, usuwając watpliwości, karcąc nadużycia, podnosząc ducha slabych.

Wreszcie świadectwa, historyczne podanie przychodzi nam w tem z pomomocą. Tak np. Klemens Aleksandryjski i Euzebiusz uczą, że św. Marek w swojej Ewangelii miał na celu napisać dla Kościoła rzymskiego opowiadanie św. Piotra. Ten sam Klemens świad-czy, że św. Jan chciał ułożyć duchowa Ewangelię.

- Słuchacze, czytelnicy, oraz inne przyczynki historyczne. (Orationis auditores et lectores, ceteraque adjuncta historica.
- a) Czytelnicy. Autor każdy w pierwszym rzędzie przemawia do swoich słuchaczy i czytelników spółczesnych. W tym celu tak się wyraża, aby go oni zrozumieli. To też np. Chrystus Pan inaczej rozmawia z faryzeuszami, doktorami zakonnymi, a inaczej z uczniami, jeszcze inaczej z rybakami galilejskimi.

Dla tego bardzo ważną rzeczą jest poznać, dla kogo Autor św. Księgę swą przeznaczał, do kogo przemawia w poszczególnych jej częściach i jakie były warunki życia, wykształcenie i przekonania tych, dla których pisał.

Z tej okoliczności często sens mowy można określić i opuszczenia, poczynione przez Pisarza św., stają się jasne. Zrozumiemy, dlaczego w pewnych warunkach odpowiedzi nie dal wcale.

Czytelników, czy słuchaczy poznaje się z wyraźnej wskazówki samego Autora., np. św. Pawel w Listach swoich podaje nazwę Kościoła, dla którego przeznaczał swe pismo. Określa usposobienie czytelników, gdy mówi, że są dziećmi jeszcze wiarą, zatem im mleka nauki potrzeba, - nie zaś twardego pokarmu, któregoby znieść jeszcze nie mogli. (I Cor. 3, 2). Dorozumieć się można owych czytelników z treści dziela, czy mowy; wreszcie dowiadujemy się o nich ze świadectw wiarogodnych.

b) Okoliczności opisywane. O wiele lepiej pojmowalibyśmy Pismo św., gdybyśmy znali doskonale owe o-Autorowie Nowego Test., zapytywani soby i rzeczy, o których opowiadaja

Księgi św., lub o nich czynią napomknienia.

Są tu bowiem niezliczone wzmianki o dziejach ludu izraelskiego, oraz okolicznościach narodów; o ich religiach, kulturze, obyczajach i zwyczajach, co zaciemnia niezmiernie sens; a czego poznanie sens ten wyjaśnia i uzasadnia.

Dlatego badacz Pisma św. znać powinien przedewszystkiem; dzieje ludu izraelskiego, oraz narodów ościennych, geografię biblijną, starożytności biblijne.

Konieczność historyi biblijnej, oraz innych umiejetności dla badacza Ksiąg św., podnosił już i szeroko omówił św. Augustyn (De Doctr. Chr. 2, 29).

III. Heurystyka chrześcijańska. Pierwszorzędnym składnikiem Biblii są nadprzyrodzone objawione prawdy, oraz nadprzyrodzone dzialanie Boga, Autora pierwszorzędnego na autorów ludzi. Zatem obok ogólnych prawidel językowych i historycznych, tyczących się każdego dziela, pisanego przez ludzi samych sobie pozostawionych, należy mieć na pamięci przepisy szczegółowe, odnoszące się tylko do Ksiąg świętych, jako do dzieł, natchnionych przez Boga.

Egzegecie przy badaniu Ksiąg św. nie wolno spuszczać z oczu ich nadprzyrodzonego początku, jak je określił Pius X-ty, w sylabusie, potępiając zdanie przeciwne (n. 12).

przeciwne (n. 12). Z tego zaś, iż Księgi św. są natchnione przez Boga samego, płyną następu-

jące wnioski, że:

posiadają dwojaki sens: dosłowny i duchowny (ob. Sens);

- 2) zawierają w sobie znamię prorockie (ob. *Proroctwo*);
- 3) są prawdomowne, stąd ani błędów, ani sprzeczności (antilogie) w sobie nie zawierają (ob. Antylogie).
- 4) są święte, zatem z odpowiedniem usposobieniem duszy czytać je należy.
- a) Z właściwym zamiarem zabiera się do badania Ksiąg św. ten, kto nie zapomina o tem, że Pismo św. dał Bóg me dla zaspokojenia nawet godziwej ciekawości człowieka, badającego wiedzę ludzką, lecz jak pisze św. Augustyn: "ad commemorationem fidei nostrae et ad consolationem spei nostrae et ad exhortationem caritatis nostrae: ""dla przy-

pomnienia wiary naszej, dla rozradowania nadziei naszej, dla pobudzenia milości naszej" (C. Faustum, 13, 8).

Czytać należy nie tylko dla zdobyczy naukowych, jakie zebrać możemy z Ksiąg owych starożytnych, zawierających tyle szczegółów historycznych, archeologicznych, lingwistycznych, lecz przedewszystkiem dla korzyści duchowych, które daje prawdziwe słowo Boże. Ma ono w sobie moc ukryta, że trafia do przekonia, przemawia do usposobienia każdego, kto z właściwem przygotowaniem i z czystym zamiarem je bada.

- b) Z uwagą czytać mamy, abyśmy uslyszeli i zrozumieli Boga, do nas przemawiającego, a przewrotnie słów Jego nie tłumaczyli, "Czcij Pismo Boże" woła Augustyn-czcij słowo Boże, nawet nieotworzone, pobożnością uchwyć zrozumienie. Nie bądź zuchwały, nie oskarżaj Pisma o zawiłosć, czy nawet o przewrotności żadnej w niem niemasz, zawiłości jest cokolwiek, nie dlatego, aby ci odmawiano tego, co masz otrzymać, lecz aby cię wyćwiczo-Zatem, gdy Pismo św. jest zawiłe. sprawił to ów lekarz, abyś kolatał; chciał bowiem, abyś ćwiczył się, kołaczac; bo chciał kołaczacemu otworzyć. Kołaczac, wyćwiczysz się, wyćwiczony rozleglejsze bedziesz miał pojecie, a rozleglejsze mając pojęcie, weźmiesz, co ci dają. Nie gniewaj się więc, że Pismo jest zamknięte, nie wierzgaj przeciwko zawiłym ustępom i nie mów: lepiejby było powiedziane, gdyby tak powiedziano" (In Ps. 146, 6).
- c) Pokora nieodzownie towarzyszyć powinna czytającemu Księgi śś. Św. Augustyn mówi o sobie, że będąc młodzieniaszkiem, gdy starał się zastosować do Pism Bożych raczej przenikliwość w roztrząsaniu, niż pobożność w poszukiwaniu, przewrotnym tym sposobem sam sobie zamykał podwoje Pańskie. I gdy winien był kołatać, aby mu otworzono, on sprawiał, że mu je zamykano, bo z pychą śmiał poszukiwać tego, co tylko pokorny znajduje. "Ja nieszczęsny, woła, gdym uważał się za zdolnego do lotu, opuściłem gniazdo i pierwej upadłem, niż się wzbiłem." (Serm. 51, 5).
- d) Uczucie zaś pokory i głębokie przeświadczenie o własnej nieudolności doprowadza zwykle do gorącej modli-

twy o światło nieodzowne przy czytaniu dług własnego sensu, sprzecznie z tym Biblii. Przy wykładaniu Pisma św. zawsze nam potrzeba zejścia Ducha św., pisze św. Hieronim, co, abyśmy otrzymali, musimy kołatać (In Mich. 1, 10; Origen. Ep. ad Greg., Neoc. 3). Sw. Augustyn sądzi, że czytający Bibliję przedewszystkiem niech się modlą, aby zrozumieli; w tych samych bowiem Pismach, które badają: czytamy: "Bo Pan dawa madrość, a z ust Jego roztropność i umiejętność" (Prov. 2, 6), od którego otrzymali i samo badanie, o ile zwiazane jest z pobożnością (De Doctr. Chr.

e) Wreszcie z całkowitem dowierzaniem i zupełnem zaufaniem czytać mamy Pismo św., z góry godząc się na to, co w niem znajdziemy. "Pyszny bowiem i lekkomyślny pisze św. Augustyn, byłby ten chory, któryby ważył się upominać i strofować własnego lekarza, choć ten jest tylko człowiekiem. Czyż chory bedzie rady dawał lekarzowi? Gdzie chorym jest człowiek, a lekarzem Bóg, tam początkiem pobożności i świętości będzie to, że zanim dowiesz się, dlaczego co powiedziane, uwierzysz, że tak należało powiedzieć (In Ps. 147, 2).

IV. Heurystyka katolicka<sup>·</sup> Kościół na Soborze *Trydenckim* ogłosił zasady dla autentycznego wykładu Ksiag śś. i na czwartej sesyi wydał prawo obowiązujące w tych słowach:

"Praeterea (sacrosancta Synodus) ad coercenda petulantia ingenia decernit, ut nemo suae prudentiae innixus, in rebus fidei et morum, ad aedificationem doctrinae Christianae pertinentium, sacram Scripturam ad suos sensus contorquens, contra eum sensum, quem tenuit et tenet sancta moter Ecclesia. cuius est iudicare de vero sensu et interpretatione Scripturarum Sanctarum, aut etiam contra unanimem consensum Patrum, ipsam Scripturam sacram interpretari audeat, etiamsi huiusmodi interpretationes nullo unquam tempore in lucem edendae forent."

Sobór zatem Trydencki, dla okielznania swawolnych umysłów postanowił, aby nikt, zaufany we własną mądrość, nie śmiał wykładać Pisma św. w rzeczach Wiary i obyczajów, oraz tego. co należy do zbudowania nauki chrześcijańskiej:--i nakrecać to Pismo św. wesensem, którego się trzywala i trzyma święta matka, Kościół, który ma prawo sądzić o prawdziwym sensie i wykładzie Pisma św.: lub też sprzecznie z jednomyślną zgodą Ojców Kościoła. A zakaz ten obowiązuje i wtedy, gdyby nawet takie wyjaśnienie Pisma św. nigdy nie ujrzało światła dziennego.

W tem rozporządzeniu dogmatyczno-dyscyplinarnem niektórzy krytycy katoliccy upatrywali jedynie przepis zakazujący, przyznawali mu tylko moc zabraniająca, jako w formie przeczącej (negative) wydanemu: "contra eum sen-sum quem tenuit et tenet sancta mater Ecclesia., contra unanimem consensum Patrum;" - sprzecznie z tym sensem, którego się trzymał i trzyma Święta Matka, Kościół... sprzecznie z jednomyślną zgodą Ojców.".

Wyprowadzali z tego wnioski, że nie wolno odtąd wykladać ustępów dogmatycznych i moralnych Pisma św. w sensie sprzecznym z sensem, którego się Kościół trzyma. Niemasz jednak obowiązku tłumaczyć je koniecznie li tylko według samego tego sensu, że owszem, godzi się tego rodzaju ustępy Pisma św. wyjaśniać w sensie innym, niż ten, który tym miejscom nadaje Kościół św., byle tylko ten inny sens nie zawieral nic przeciwnego zasadom Wiary świetel.

Lecz wywody te były z gruntu fal-szywe. Forma bowiem przecząca, której zawsze Kościół w swych kanonach używa, ma znaczenie i moc przepisu nakazującego i dogmatycznego wyjaśnie-

nia orzekającego.

W danym nadto przypadku, ten inny od kościelnego, ale nie sprzeczny z zasadami Wiary św., sens Pısma św., bedzie zawsze falszywy. Bo gdy sens dosłowny Pismaśw. jest jeden jedyny, zatem jedno tylko tlumaczenie tego samego. miejsca może być prawdziwe, a prawdziwe jest to, które pochodzi od Autora Pisma św., t. j. od Boga, a za sprawą Ducha św. od Kościoła nieomylnego. To więc tylko przyjąć należy, a wszystkie inne odrzucić; ktoby bowiem nie chciał przyjąć tego tłumaczenia jedynie prawdziwego, ten alboby musiał wstrzymać się od wykładu zupełnie, albo przyjąć wykład falszywy.

Nakazujaca moc tego rozporzadzenia wyjasnił i potwierdził Pius IV-ty w

formule "Wyznania Wiary," przyjętego zywa się z tego powodu kościelnym w całym Kościele katolickim. Przysię- (sensus ecclesiusticus); — oraz innego gający bowiem mówi, że przyjmuje Pismo św. według tego sensu, którego się trzymał i trzyma Kościół św., a do niego należy sad o prawdziwym sensie i wykładzie Ksiąg śs.; — i że Pisma św. nigdy inaczej brać i wyjaśniać nie będzie, jak tylko według jednomyślnej zgodv Oiców Kościoła:

"Sacram Scripturam juxta eum sensum, quem tenuit et tenet sancta mater Ecclesia, cujus est judicare de vero sensu et interpretatione sacrarum Scripturarum, admitto, nec eam unquam, nisi juxta unanimem consensum Patrum,

accipiam et interpretabor."

Wreszcie Sobór Watykański, w dogmatycznem orzeczeniu, w Konstytucyi Dei Filius, określił, że obowiazkowo trzymać się trzeba sensu, w Piśmie św. przez Kościół wskazanego. Wielu prze-wrotnie rozumiało rozporządzenie Soboru Trydenckiego. Tedy Ojcowie Soboru Watykańskiego, powtarzając je, dodają do niego wyjaśnienie, że w rzeczach Wiary i obyczajów, oraz tego, co należy do zbudowania nauki chrześcijańskiei, ten za prawdziwy sens Pisma św. uważać należy, którego się trzymał i trzyma Kościół św., do niego bowiem należy sąd o prawdziwym sensie i tłu-maczeniu Pisma św. Zatem nikomu nie wolno tłumaczyć Pisma św. sprzecznie z tym sensem, jako też sprzecznie z jednomyślna zgodą Ojców świętych:

Quoniam vero, quae sancta Tridentina synodus de interpretatione Scripturae ad coercenda petulantia ingenia salubriter decrevit, a quibusdam hominibus prave exponitur, Nos, idem decretum renovantes, hanc illius mentem esse declaramus, ut in rebus fidei et morum, ad aedificationem doctrinae christianae pertinentium, is pro vero sensu sacrae Scripturae habendus sit, quem tenuit ac tenet sancta mater Ecclesia, cujus est iudicare de vero sensu et interpretatione Scripturarum sanctarum: atque ideo nemini licere contra hunc sensum, aut etiam contra unanimem consensum Patrum ipsam Scripturam

sacram interpretari."

Zatem jest to prawidlo dla egzegety katolickiego, że nie wolno do Pisma św. wprowadzać innego sensu, niż ten, którego trzyma się Kościół, a sens ten na- nia: "dla okielznania swawolnych umy-

sensu, niż ten, który podali w jednomyślnej zgodzie Ojcowie śś., a sens ten jest podaniowym (sensus traditus), ale i jeden i drugi sens jest katolickim. Wykład zatem sensu Ksiag śś. według sensu kościelnego i podaniowego bedzie wykładem kościelnym i podaniowym Biblii, czyli katolickim.

Przedmiot autentycznego wykładu Biblii i zakres wydanego prawa określa-ją w orzeczeniu dwóch tych Soborów slowa: "in rebus fidei et morum, ad aedificationem doctrinae Christianae perfinentium," t. j. "w przedmiotach Wiary i obyczajów, należacych do zbudowania nauki katolickiej." Przedmioty Wiary i obyczajów oznaczają, w co wierzyć mamy i co czynić, czyli dogmaty i przykazania, tak przez Kościół podane, jako też znane ze źródeł Objawienia; — zatem wszystko, co należy do Wiary Bożej i katolickiej, lub tylko do wiary teologicznej. Lecz prawo siega dalej, bo i do tego, co naležy do zbudowania nauki chrześcijańskiej, t. j. co łączy się z konieczności z całym układem nauki Chrześcijańskiej, a więc i do jej podstaw filozoficznych i historycznych, do koniecznych dowodów, do wniosków bezpośrednich (fidei proxima consectaria), od których zależy nauka chrześcijańska.

Prawdy przyrodzone, które pod żadnym względem nie łączą się z nauką objawioną nie są też przedmiotem ani podania, ani autentycznego wykładu Kościoła; niemasz też dla nich ani orzeczenia Kościoła, ani jednomyślnej zgody Ojców śś. Lecz że te przedmioty czysto świeckie znalazły się w Biblii, z powodu więc swego stosunku do pewnych dogmatycznych właściwości Pisma św., np. że ono jest prawdomówne we wszystkiem, mogą ubocznie z Wiara być związane. Z tego powodu nie wyjaśnienie przedmiotów tych świeckich podpada pod sąd Kościola, ale ocena tego, czy wykład tych ustępów odpowiada powadze i naturze Pisma św.

Wreszcie cel, jaki sobie zalożył Sobór Trydencki i Watykański w ogłoszeniu wzmiankowanego orzeczenia, wyrażają slowa: ad coercenda petulantia ingesłów." drości, raczej zuchwali, niż mądrzy, paczą i nakręcają Pismo św., według swego rozumienia, według z góry przy-jętych pojęć i uprzedzeń. Tacy, odrzu-ciwszy wszelką powagę, a szczególniej starożytnych Ojców Kościoła, upędzają się za tem, co nowe, co niesłychane; lubują się w próżnych i bezpodstawnych przypuszczeniach, uganiając się za chwala wynalazcy i odkrywcy.

Przy wykładzie Ksiąg śś. w rzeczach Wiary i obyczajów, oraz tego, co należy do zbudowania nauki Chrześcijańskiej, powinno trzymać się tego sensu, którego trzyma się Kościól i którego uczy jednomyślna zgoda Ojców świę-

tych.

1) Orzeczenie i pouczenie Kościoła. Kościół rozmaicie sad swój wygłasza:

## 1.o. Bezpośrednio:

a) Sobór powszechny orzeka, gdy w słowach wyraźnych określa, czy ściśle, czy przenośnie i w jaki sposób i o jakim przedmiocie powinno się rozumieć pewne ustępy w Księgach śś.

Miejsc w szczególności wytłuma-

czonych jest bardzo niewiele.

I tak:

Sobór Nicejski II-gi wyjaśnił, że slowa Ex. 20, 4 stosowały się do Zydów, a me sprzeciwiają się wcale czci obrazów śś. w Nowym Testamencie.

Sobór Trydencki orzeki:

Że nie przenośnie, ale ściśle, rzeczywiście i wspólistotnie (vere, realiter et consubstantialiter [Sess. 13, 1]), brać należy słowa (Mat. 26, 26, 28), oraz w miejscach równoległych: "To jest ciało moje, to jest krew moje."

Wyrażenie u Jana 3, 5 ściśle oznacza wodę Chrztu św. (Sess. 7, de bap.

can. 2).

Dalej wyrażnie uczy ten sam Sobór, że w słowach Chrystusa Pana, u Jan 20, 22, 23, zawiera, się ustanowienie Sakramentu Pokuty (Ses. 6, cap. 14; Ses. 14 de S. Poen. c. 1., 3).

Miejsce u św. Pawła, Rom. 3, 28, bierze Sobór (Ses. 6, c. 8) na świadectwo usprawiedliwienia i widzi tu wyrażony jego początek, podstawę i źródło.

Zdanie z Rom. (5, 12): przywodzi Sobor (Ses. 5 decr. de pecc. orig. n. 2,

Są to ludzie zaufani w swej mą- | 4), jako dowód grzechu pierworodnego; a nawet bezpośrednio do grzechu pier-

worodnego to stosuje.

W słowach św. Jakuba Ap. (5, 14, 15): Sobór (Ses. 14 do extr. unct. c. l. et can. 1, 3, 4), wykazuje ustanowienie Sakr. Ost. Namaszczenia, oraz jego ministra, formę i materyę.

Sobór Watykański miejsca (Mat. 16, 17 i Jan 21, 15 etc.): wykłada o najwyższem zwierzchnictwie władzy (primatus jurisdictionis) (Const. de eccl. c. l.).

Słowa zaś Chrystusa Luc. 22, 32, tłumaczą, jako zapowiedź nieomylności

Papieża (De eccl. Ch. c. 4)
Te tylko ustępy Biblii otrzymują autentyczne od Soboru wyjaśnienia, które należą do samego przedmiotu określanego i rozstrzyganego, jak teksty tu wyliczone; nie zaś, gdy ich użyto tylko przy uzasadnieniu pobudek, czy dowodów jakiegoś orzeczenia.

## Pośrednio: 2-0.

1. potępiając blędy, oparte na blędnem rozumieniu Pisma św., Kościół wyjawia zdanie swe o pewnym ustepie Biblii, gdy o nim wprawdzie nie wspomina, ani znaczenia jego nie wykłada, natomiast wyjaśnia zagadnienie, w którem tkwi calkowity sens wskazanego ustępu, t. j. gdy potępia blędy, wypływające z blędnego rozumienia jakiegoś ustępu Pisma św.

np. Kościół pośrednio określił znaczenie ustępu (Apoc. 20, 4): "i królowali z Chrystusem tysiąc lat," potępia-jąc milenaryzm, utrzymujący, że po końcu świata na ziemi istnieć bedzie Królestwo Chrystusowe w ciągu tysią-

colecia.

Konstantynopolitański II-gi, odrzucając wykład słów Chrystusa (Jan 20, 12): "Weźmijcie Ducha św.," podawany przenośnie przez Teodora z Mopsuestyi, dal jednocześnie uboczna wskazówkę, jak je rozumieć należy.

Obrzedy i obyczaje Kościola, które pociagają za soba takie, a nie inne zrozumienie pewnych ustępów Pisma św. pouczają, jak trzeba rozumieć owe

miejsca Ksiąg śś.;

pp. zwrotem w publicznych modłach, skierowanych do Przenajswietszej Marvi Panny: "po porodzeniu Dziewicą nienaruszoną pozostalaś" - post partum virgo inviolata permansisti," Kościół wytłumaczył (Mat. 1, 25): "i nie uznał o ile ich do tego skłoniły okoliczno-(św. Józef) jej (N. M. P.), aż porodziła ści. Syna swego pierworodnego:" oraz (Mat. 13, 55, 66): "bracia jego... i siostry jego."

2) Analogia wiary. Kościól nie tylko wyjaśnia ubocznie sens Pisma św., ale poucza też całkowitym składem swej nauki, która, jako zupełniejsza i jaśniejsza od Biblii, a nieomylnie przez Kościół podawana, staje się autentycznem wyjaśnieniem dla Ksiąg śś. przez analogię, to jest przystosowanie poszczególnych tekstów świetych do zasad Wiary.

Analogia wiary dwojako wpływa na wykład Pisma św.: wyłączająco (negative), gdy wyłącza wszelkie wyjaśnienie, które się jej sprzeciwia; dopełnia jąco (positive), gdy naukę w tekście św. zawartą tłumaczy i wykłada według te-go, jak ją Kościół wyznaje i głosi.

Wyłączenie to wspiera na zasadzie, że czego uczy Kościół nieomylny, temu przeczyć Pismo święte nie może; sens więc przeciwny analogii Wiary jest blędny. Nie każdy jednakże sens, z nią zgodny, jest egzegetycznie prawdziwy.

Dopelnienie zaś i wyjaśnienie owo, wspiera się na dwóch podstawach;

popierwsze, że co jest mniej zrozumiałe wyjaśnienie ma brać od zrozumialszego. Pismo bowiem świete w wielu miejscach jest ciemne; analogia zaś Wiary posiada jasność i ścisłość.

Stad z wyjaśnionej nauki Kościola należy czerpać wytłumaczenie prawd w Biblii zawartych. Tak np. zdaje się kłócić ze sobą, co Biblia mówi o Bo-skiej i ludzkiej naturze Chrystusa, ale staje się to zrozumiałem w świetle nauki Kościoła, który głosi, że w Chrystusie sa dwie natury w jednej Osobie.

Powtôre: że całość wyjaśnia części (Pars toto illustratur). Nauka obja-wiona w części znajduje się w Biblii, całkowita zaś w podaniu i w żywem nauczaniu Kościoła. A więc z nauki Kościoła nauka Pisma św. zapożyczać ma światła. Tem więcej, że nauka, w Biblii zawarta, nie odpowiada w zupełności nauce Kościoła ani układem, ani Pisarze śś. nie podają w zakresem. Biblii systematycznie i wyczerpująco ułożonej nauki dogmatycznej, lecz napo- i egzegetycznych, nie zaś mów i homykaja o prawdzie jakiejś o tyle tylko, milij.

3) Jednomyślna zgoda Ojców śś. Drugie prawidło, które ze słów Soboru Trydenckiego wypływa, głosi, żeby w rzeczach Wiary i moralności trzymać sie sensu, który wskazuje jednomyślna zgoda Ojców świętych. Zgoda ich bywa prawidłem do wykladu Pisma św., gdy przemawiają jako świadkowie podania. Ojcowie Kościoła wtedy są świadkami podania, jeżeli ucząc czego, mówią, że to od Apostolów pochodzi, lub że tak wierzy Kościół.

Są świadkami podania, jeżeli się ze sobą zgadzają w rzeczach wiary i moralności. A ta ich zgoda tem jaśniej i t m dowodniej wskazuje pochodzenie apostolskie, im więcej głosów liczy między sobą, im są starsi, im więcej miejscem są oddaleni od siebie - i różnych zupełnie nauczycieli uczniami byli.

Jako więc świadkowie podania, przedstawicielami pierwotnego Kościola. Sens, który nadawali Pismu św., sensem był samego Kościoła. Bo Ojcowie, według słów św. Augustyna, co znaleźli w Kościele, to utrzymywali, czego sie sami nauczyli, tego uczyli innych; co od Ojców wzięli, to synom przekazali: "quod invenerunt in Ecclesia, tenuerunt; quod didicerunt, docuerunt; guod a patribus acceperunt, hoc filiis tradiderunt" (C. Julian, II. 9).

Nie wystepują zaś Ojcowie, jako świadkowie podania, gdy szczerz wyznaja, że to jest ich zdanie osobiste; lub gdy między sobą się różnią i spory wiodą; - lub wreszcie, gdy jeden i ten sam Ojciec kilka zdań różnych w tym samym przedmiocie przytacza; lub wreszcie zdanie swe odmienia.

Zgoda Ojców jest prawidłem obowiązującem w rzeczach Wiary i moralności. Sens więc, na który oni się godzą, jest prawdziwy, a wykład temu przeciwny jest błędny. Wyjaśnienia Ojców nie tylko dosłowne, ale i typiczne stanowią prawidło przy wykładaniu Pisma św. Należy je odróżnić od przystosowań, które Ojcowie dowolnie czynią, a które podstawą do wykładu Ksiąg św. być nie mogą. Dla tego radzić się raczej należy dzieł ich dogmatycznych

W zagadnieniach czysto świeckich, choć Ojcowie ze sobą się zgadzają, można bez żadnego skrupułu ich sądy i wywody opuścić, gdyż tu nie są wcale świadkami podania apostolskiego, ani przedstawicielami nauki Kościoła, lecz uczonymi prywatnymi, którzy o zagadnieniach z dziedziny fizyki, astronomii i geologii wygłaszali pojęcia swej epoki, i to wtedy, gdy te nauki stały na bardzo nizkim poziomie, nic więc dziwnego, że i zdania Ojców pod tym względem są blędne i niedoskonałe.

Zgody powszechnej Ojców nie należy brać w znaczeniu matematycznie powszechnem, bo najprzód nie wszystkie dzieła Ojców do nas doszły, nadto i te, co doszły, powstawały ze zdarzonych okoliczności, tak, że poszczególni Ojcowie o tych samych ustępach Pisma świętego, ani dali, ani dać mogli objaśnienia, bo nie mieli ku temu sposobności.

Zatem za jednomyślną zgodę Ojców należy uważać (G. J. Güntner, Herm.

Bibl. gen. § 17, p. 27):

 Gdy Öjcowie najznakomitsi pierwszych wieków Kościoła zgadzają się ze sobą i o zgodzie pozostałych świadczą, choćby w dziełach tych ostatnich nic nie było o sensie pewnego ustępu Pisma sw.

- 2) Jeżeli wielu Ojców, godzac się ze sobą, mówią z taką pewnością i z takiem przeświadczeniem, że i najmniejszego nie spodziewają się zaprzeczenia i oporu, a w ten sposób domyślnie, czy nawet wyraźnie świadczą, że zdanie, przez nich wygloszone, jest wiarą calego Kościoła.
- 3) Gdy nie wszyscy, znaczna wszelako ich liczba świadczy jednogłośnie, a o pozostałych wiadomo, że dla tego milczą, ponieważ nie mieli sposobności do wyrażenia swych przekonań; lub też że zgadzali sie z tamtymi i wyrazili to wyraźnie, lub przynajmniej domyślnie.
- Jeżeli wszyscy, lub tylko znakomitsi Ojcowie wschodni, albo zachodni zdanie swe wyrażają, a nikt z prawowiernych im nie przeczy.
- j) Jeżeli świadectwa niektórych tylko Ojców Kościół poświadczył i potwierdził.

- 4) Prawidła dla egzegezy katolickiej.
- 1. Gdzie Kościół sens tekstu św. wyraźnie, bezpośrednio (expresse, immediate) określił, do egzegety katolickiego należy wykład kościelny przytoczyć, jego całe znaczenie wykazać; zestawić z tem podanie apostolskie, na którem w zdaniu swojem Kościół się oparł; wykazać, że hermeneutycznie ono jest prawdziwe i przed zarzutami zabezpieczyć.
- 2. Gdzie zaś Kościół sens Pisma św. objaśnił pośrednio (mediate), ubocznie (implicite), egzegeta ma odrzucić sens, sprzeciwiający się nauce, lub praktyce Kościoła;—sens zaś tej nauce, czy praktyce, jedynie odpowiadający, przyjąć, jako prawdziwy i go środkami hermeneutycznymi dowieść i obronić.
- Z pośród wielorakiego sensu, zgadzającego się z nauką i życiem Kościoła, ten wybrać, który za sobą ma najwięcej dowodów.
- 3. Gdzie Kościół sensu dogmatycznego wcale nie określił, tam należy uciec się do świadectw Ojców.

Jeżeli godzą się wszyscy na pewien sens, należy go przyjąć i umocnić dowodami hermeneutycznymi.

Jeżeli Ojcowie jednomyślnie coś potepiają, ale w wykładzie sensu nie godzą się wcale, to za zdaniem potępionem iść nie należy, a za ich zdaniami iść niemasz obowiązku, ale można przyjąć odmienne objaśnienie.

4. Gdy brak i orzeczenia Kościoła i zgody Ojców, wtedy odwołać się należy do analogii Wiary, to jest, że z nia należy zestawić wykład sensu; sens z nia sprzeczny odrzucić i na nowo zbadać hermeneutycznie wybrany ustęp.

Sens, jedynie odpowiadający analogii Wiary, uznać za prawdziwy i potwierdzić go dowodami hermeneutycznymi.

- Z wielorakiego sensu, jednako Wierze odpowiadającego, wybrać ten, który ma za sobą dowody heurystyki wyrozumowanej.
- 5. Jeżeli sens pewnego miejsca nie posiada określenia ani ze strony Kościoła, ani podania, ani analogii Wiary, należy użyć zasad z heurystyki wyrozumowanej.

Nadto egzegeta zawsze powinien być | Viennae 1680, in 12-o; Diarium adoprzygotowanym, żeby na przypadek nowego jakiegoś orzeczenia autentycznego z całą czcią je przyjąć, go dowieść, obronić.

Wreszcie pamietać należy o tem, że nie wolno na rzecz sensu kościelnego, lub podaniowego łamać prawidel heurystyki wyrozumowanej. Sens bowiem katolicki wspierać się ma nie na kruchych, czy falszywych zgoła podstawach, ale na silnych i niepożytych.

Gdy bowiem Objawienie nie przeczy rozumowi, a prawda objawiona prawdzie hermeneutycznej, Duch zaś św. sam sobie - to do sofizmatów uciekać się nie potrzeba, ale należy poszukać dowodów

napewno istniejacych.

Wykładu autentycznego, jako dowodu nie należy stawiać w rozprawach przeciwko niewiernym, Żydom i protestantom, którzy powagi Kościoła nie uznają. Jak również nie można przywodzić dla dowiedzenia powagi kościelnej i samego autentycznego wykładu. Byłby to bowiem blad filozoficzny, bo przedmiot, dowodu oczekujący, byłby sam dla siebie dowodem. (Por. Güntner, Hermen. Bibl. Gen., Pragae 1863; U. Ubaldi, Intr. in Scrip. S. III. Romae, 1901; Zapletal, Hermeneutica Sacra, Friburgi Hel., 1897; Szekely, Hermen. Bibl. Gen., Friburgi Br., 1902, ks. Szlagowski, Wstęp ogólny do P. św. "Bibl. Dz. Ch.," 1908. (Por. Wykładnia: protestancka, żydowska; Racyonalizm).

Heuser Kasper Antoni, dr. teologii w Lowanium i teolog watykański, ur. w Kolonii, † w r. 1891. Napisal traktat De potestate statuendi impedimenta matrimonii. (Por. Bund, Catalogus auctorum. Rothomagi, 1900, 8-0).

Hevenesi Gabryel ks. T. J., ur. w r. 1656 w Miczke (Węgry), wstąpił do Towarzystwa w r. 1671. Nauczał gramatyki, humaniorów, retoryki, filozofii, teologii moralnej i polemiki. Był przez lat 11 magistrem nowicyuszów, rektorem kolegium w Wiedniu, superyorem kolegium Pazmany'ego i prowincyalem na Austryę. † w r. 1715 jako superyor domu professów w Wiedniu. Napisał Succus Prudentiae seu Discursus E-

lescentis studiosi etc. Graecii 1684. 16-o: Calendarium Murianum etc. Tamże 1585, in 12-o; Aucupium Innocentiae. Tyrnaviae 1732, 12-o, po polsku wyszło p. t. Labyrynt piekielnego Dedalu, sztuka na zgubę cnoty w cyrkule bezbożnych erygowany i t. d. Wilno 1722, 8 a; Academicus Viennensis sive B. Stanislaus Kostka etc. Viennae 1690, in 12-o; Laura philosophica, quam D. Catharinae Virgini et Martyri... obtulit etc. Tamże 1692, in 12-o; Ars bonae mortis etc. Tamże, 12 o; w tłum. polskim o. Stanislawa Kijanowskiego. 1748; Scintillae Ignatianae sive Sancti Ignatii de Loyola... apophtegmata sacra etc. Viennae 1705, in 12-o: Iskierka serdeczna z książeczki ćwicz. duchown. i t. d. 12 o, 1710; Quadragesima Christo patienti sacra etc. 1710, 12-o; po pol-sku Uwagi... na każdy dzień postu. Lwów, 1769, 4-a, i w. in. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. Bruxelles 1894, 4-0, t. IV). X, J, N

Hewejczycy (Hebr.; Hiwi, grec. Eua i v i, Vulg. H e v a e i) lud chananejski; zamieszkały w Palestynie, z plemienia Amorejczyków (Jos. 11, 19; II, Reg. 21, 2). Za Jakóba mieszkali okoto Sichem, za Jozuego około Gabaon, Hermon (Jos. 11, 19; 11, 3), Libanu (Jud. 3, 3). H z pod Gabaonu poddali sie Jozuemu. H. północni podbici przez Salomona (III Reg. 9, 20). Ludy Chananejskie były rządzone przez królów. jedni tylko H. rządy mieli republikańskie (Jos. 9, 11). Po Salomonie o H. nie slychać.

Hewila hebr. Havilah, Sept: Euilat, Vulg: Hevilath, kraina obfitująca w złoto i kamień onyks, przez którą prze-chodziła rajska rzeka Fizon (hebr. Piszon, Vulg. Phison, Gen. 2, 11, 12). O dokładnem położeniu H. nic pewnego powiedzieć nie można: jedni maja H. za Indje, inni za Arabję południową. Imię H. (Sept. Euilá, Vulg. Hevila) nosi-ly dwa pokolenia: jedno pochodzące od Chusa syna Chama [Gen. 10-7], drugie semickie od Jektana syna Hebera (ib. 10, 29). Obadwa zestawione są z nazwami miejscowości arabskich (Saba Ophir). W Gen. (26, 18) i Reg. (15, 7) thici e Senecae Cordubensis... collecti. jest miejscowość Hewila, leżąca naprzeciw wejścia do Egiptu, prawdopodobnie opisie poszczególnych dzieł stworzenia, p. 342; Schultess, Das Paradies, Zu- ris. 1895, p. 84): rich 1815, p. 105).

Hewit Augustyn F., ur. ok. r. 1819 w Conecticut, z rodziców należących do wyznania purytańskiego; przez nich przeznaczony do stanu duchownego, uczyl sie w Yale-College w New-Haven i tam otrzymał stopnie naukowe. W roku 1843 przylączył się do sekty episkopalnych i wkrótce potem został kaplanem tej sekty w Baltimorze. W 1846 r. H. złożył katolickie wyznanie wiary, w rok potem przyjął święcenia kapłańskie z z rak D-ra Reynold, bpa Charleston w południowej Karolinie, wstąpił do Redemptorystów w Baltimorze, a stad przeszedl 1858 r. do nowo założonej przez O. Hecker'a, (ob.) kongregacyi Paulinistów. Oprócz pracy misyjnej, jakiej się poświęcił H. wśród ludności amerykańskiej, napisał: Probleme of the age, New-York, 1868; zbiór artykulów religijnych o istocie Bożej, o Trójcy św. i t. p.; Life of the Rev. Francis A. Baker, New-York 1868; Life of a modern Mar-tyr bishop Borie Przetłumaczył na angielski z niemieckiego "Żywot księżnej Gwandaliny Talbot Borghese." z włoskiego "Zywot egipcyanina Aloizego." H. należał do znakomitych kazpodziejów. (Por. Rosenthal, Die Convertiten. III, I, p. 559).

X. S. G.

Hexameron, Hexaemeron, sześciodniowiec. Nazwą tą oznaczają powszechnie opis stworzenia, znajdujący się na poczatku I-ej Księgi Mojżeszowej (I, 1-II, 3). Dzieli się on logicznie na dwie nierówne części.

Pierwsza z nich zawiera się w dwóch początkowych wierszach Ksiegi i omawia stworzenie pierwotnej, bezksztaltnej materyi: "Na początku stworzył Bóg niebo i ziemię. A ziemia była pusta i próżna: i ciemności były nad glębokością: a Duch Boży unaszał się nad wodami."

Druga podaje dzielo utworzenia wszechświata z owej pierwotnej materyi w ciągu dni sześciu, stad i nazwa poszła: hexaemeron (sześciodniowiec). Zazna-

w Arabii. (Por. Niebuhr, Beschrei- jak to wykazuje podany wzór (Hummebung von Arabien, Kopenhaga 1772, lauer, Commentarius in Genesim, Pa-

(Patrz Tablica na str. 217).

"I dokonał Bóg w dzień siódmy dzieła swego...; i odpoczął w dzień siódmy... I błogosławił dniowi siódmemu i poświęcił go..," (II, 2-3).

Już scholastyczni pisarze spostrzegli i wykazali równoległość, paralelizm między trzema duiami pierwszymi i nastepnymi. Pierwszym nadali miano: opus distinctionis, dzielo rozdzielenia, drugim zaś: opus ornatus, dzielo ozdo-

## a) dzielo rozdzielenia:

- 1) powstaje światło, które jest warunkiem wszelkiego ładu i życia.
- Utwierdzenie, czyli niebo tworzy się po rozdzieleniu się wód ziemskich od nadziemskich (obłoków i mgieł wodnych).
- 3) Rozdzielają się wody od lądy i tworzą zbiorniki w granicach określonych.

Ziemia okrywa się zielonościa.

- b) dzieło upiększenia:
- 4) Swiatła na niebie.
- 5) Zwierzęta wodne napelniają wody na ziemi, a ptastwo-powietrze.
- 6) Ląd otrzymuje swych mieszkańców: zwierzeta ladowe.

Wreszcie zjawia sie człowiek.

Bardzo wcześnie pisarze kościelni zwrócili uwaga na niezgode między opisem tym biblijnym stworzenia a przyrodą. Wielki Doktór Kościoła i filozof afrykański, Augustyn, przy końcu czwartego wieku, ukończywszy alegoryczne tłumaczenie Genezy, postanowił wyjaśnić znaczenie doslowne tei Ksiegi i napisał dzielo: De Genesi ad litteram libri XII. Zasługa to Augustyna, że on pierwszy spostrzegł sprzeczności i niezgodę między pierwszym rozdziałem Księgi Rodzaju, a przyroda Pismo św. mówi, że świat cały stworzony został w ciągu dni sześciu, a przyroda temu przeczyć należy nadzwyczajną symetryę w czy. Jednego dnia drzewa wyrosły i

|                                                                       | rozkaz                                                   | wypełnie-<br>nie              | opis                                                  | nazwanie                                     | pochwała                                                     | błogosła-<br>wieństwo                                      | trwanie                                                  |
|-----------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|-------------------------------|-------------------------------------------------------|----------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| Dzień 1:<br>) światło<br>(lux)<br>w. 3—5.                             | I rzekł<br>Bóg:Niech<br>się stanie<br>światłość.         | I Stara Sie                   | światłość.                                            | tłość                                        | Bóg świa-<br>i t. d.<br>viatłośćitd.                         |                                                            | I stał się<br>wieczór i<br>zaranek,<br>dzień je-<br>den. |
| zień II:<br>itwierdze-<br>(firma-<br>ientum)<br>w. 6–8.               | I rzekł<br>Bóg:Niech<br>się stanie<br>utwierdze-<br>nie. | tok                           | I uczynił<br>Bóg<br>utwierdze-<br>nie i t. d.         | I nazwał<br>Bóg<br>utwierdze-<br>nie i t. d. | (Septua-<br>ginta: i wi-<br>dział Bóg,<br>że było<br>dobre). |                                                            | l był wie-<br>czór i za-<br>ranek,<br>dzień wtó-<br>ry.  |
| zień III:<br>morze i su-<br>a (mare<br>t arida)<br>w. 910             | I rzekł<br>Bóg:Niech<br>się zbiorą<br>wody i t. d.       | I stało się<br>tak.           |                                                       | I nazwał<br>Bóg su-<br>chą ziemią<br>i t. d. | I widział<br>Bóg, że<br>było dobre                           |                                                            |                                                          |
| rośliny lantae)                                                       | I rzekł:<br>Niech zro-<br>dzie zie-<br>mia i t. d.       | I stało się<br>tak.           | I zrodziła<br>ziemia itd.                             | ·                                            | I widział<br>Bóg, że<br>było dobre                           |                                                            | I stał się<br>wieczór i<br>zaranek<br>dzień trze-<br>ci. |
| zień IV;<br>) światła<br>minaria)<br>7. 14—19.                        | I rzekł<br>Bóg:Niech<br>się staną<br>światla<br>i t. d.  | I stało się<br>tak.           | I uczynił<br>Bóg dwa<br>światła<br>i t. d.            |                                              | Í widział<br>Bóg, że<br>było dobre                           |                                                            | I stał się<br>wieczór i<br>zaranek<br>dzień<br>czwarty.  |
| zień V:<br>yby i pta-<br>o (aquati-<br>et volati-<br>lia)<br>(.20—23. | Bóg:Niech                                                | (Spt : I<br>stało się<br>tak. | l stworzył<br>Bóg wiele-<br>ryby wiel-<br>kie i t. d. | 1 .5"                                        | I widział<br>Bóg, iż<br>było dobre                           | mówiąc:                                                    | I stał się<br>wieczór i<br>zaranek,<br>dzień pią–<br>ty. |
| ia terre-                                                             | Rzekł też<br>Bóg:Niech<br>zrodzi zie-<br>mia i t. d.     | tak.                          | I uczynił<br>Bóg be-<br>stye zie-<br>mne i t. d.      |                                              | I widział<br>Bóg, że<br>było dobre                           |                                                            |                                                          |
| człowiek<br>homo)<br>. 26–31.                                         | I rzekł:<br>Uczyńmy<br>człowieka<br>i t. d.              |                               | I stworzył<br>Bóg czło-<br>wieka itd.                 |                                              |                                                              | I błogosła-<br>wił im<br>Bóg irzekł:<br>Rośćcie<br>i t. d. | I stał się<br>wieczór i<br>zaranek<br>dzień szó-<br>sty. |

wydały owoce, jednego dnia zwierzeta | dojrzały i zrodziły potomstwo, a doświadczenie życia codziennego i badanie otaczającej nas przyrody zadają, zda się, natchnionego Pisarza. slowom Stońce stworzono dnia czwartego, jakżeż tedy rozumieć trzy dni poprzednie? Co to za światło powstało dnia pierw-szego, niezależnie od słońca? oto sprzeności, które uderzały czytających i które należało rozwiązać i wyjaśnić. Nie może bowiem być sprzeczności między Biblia i przyrodą, bo ten Sam Bóg, co natchnął Pisarza do ułożenia dziela, tworzył wszechświat i ziemię zapełniał. Dzieła więc Boże muszą sobie nawzajem odpowiadać i siebie wspierać.

Kościół nic w tym przedmiocie nie orzeki. Przyjął on od ludu izraelskiego ten opis stworzenia w Księgach Swiętych zawarty, bez autentycznego wyjaśnienia, a sam też dotąd od siebie tego wyjaśnienia nie wydał. Żaden Sobór, żaden papież tego zagadnienia nie podejmował. Niema się czemu dziwić, Pytanie, w jaki sposób Bóg świat ukształtował, wychodzi poza zakres nauki Kościoła i nie jest przedmiotem Wiary objawionej, lecz należy do wiedzy ludz-Kościół uczy, że Bóg stworzył wszechświat i wszystko, co w nim istnieje; że stworzył sam, że stworzył z niczego. Ale w jaki sposób stworzył, czy od razu, czy osobno każdy jego rodzaj i gatunek, oraz czy droga długotrwałych przekształceń, tego nie określił; bo to do prawd objawionych nie należy. To też Kościół komentarza na pierwszy rozdział Genezy nie dawał publiczna swa powaga i dawać nie może. Sprzeczności między Biblią i przyrodą mogą być tylko pozorne, nie rzeczywiste, (ob. Antylogie I). Wychodzimy bowiem z tej zasady, że twórca obu jest Bóg, a klucz do rozwiązania tych sprzeczności dać musi wiedza ludzka. Komentarze też z wieku na wiek rosły, teorye, wyjaśniające powstawały coraz to inne, w miarę, jak nauki przyrodnicze, zamiast usuwać trudności, jeszcze ich wiecej przydawały. Obecnie literatura na pierwszy rozdział Ks. Rodzaju wyrosła na wielką piramide, wypracowywana w ciągu lat tysiąca i zdaje

dowie niejeden jeszcze kamyczek przybedzie i niejeden glaz stad odpadnle.

Wiele powstawało sposobów i hipotez, wyjaśniających biblijny opis stworzenia. Można je podzielić na następujące grupy i wyjaśnienia, mianowicie: dosłowne, idealne, peryodystyczne, mytyczne i naturalne.

- Dostowne: a) literalne wyjaśnienie jest najstarsze ze wszystkich, ma za soba najwiekszych Ojców Kościola i najznakomitszych scholastyków, a i obecnie jeszcze znajduje zwolenników, choć w ogóle należy dziś do teoryj przestarzałych i odrzuconych. Według tego objaśnienia świat stworzony został w 6 × 24 godzinach; a poszczególne dzialy na ziemi powstawały porzadkiem, wskazanym w pierwszym rozdziałe Księgi Rodzaju. Niewolniczego tego trzymania się tekstu biblijnenego z wynikami wiedzy nie da się pogodzić w żaden sposób. Wprawdzie nie wszystko jest pewne, ustalone i niezaprzeczone, czego uczą kosmogonia, geogonia i paleontologia. Wprawdzie niejeden z dzisiejszych pewników okaże się blędnym; jednakowoż podstawowe i zbiorowe zasady kosmogonii ucza nas, że poszczególne ciala niebieskie ulegaly stopniowym i długotrwalym przeksztalceniom, zanim doszły do swego ostatecznego rozwoju. A i nasza kula ziemska przeszla przez wiele okresów i przeróżnych odmian życia organicznego, wymagających stuleci i tysiecy lat, zanim człowiek na niej się pojawił.
- b) Te przeróżne okresy rozwoju życia na ziemi, udowadniane przez geologów palentologów z ostatniego stulecia przypisywali zwolennicy tłumaczenia dosłownego skutkom potopu, stąd odmiana ta literalizmu nosi miano dyluwianizmu (Ks. Rodz. 6,9-8,22). (Athan, Bosizio, Das Hexaemeron und die Geologie, Mainz 1865; Die Geologie und die Sündfluth, Mainz 1877. Nadto pisali: C. F. Keil, P. Laurent; wreszcie A. Trissl, Das biblische Sechstagewerk 2 auf., Regensb. 1894: Sündflut oder Gletsch. Reg., Manz, 1894 r.). Teorya ta o tyle odpowiada Biblii, że Księga Rodzaju mówi o potopie za Noego. Jednakze zdaniem geologów potop się, że za naszych czasów dosięga już ten nie był powszechny co do rozcią-szczytu. Jednakże w tej wielkiej bu- głości na całą kulę ziemską i nie mógł

sprawić takich przewrotów, jakie spo- i trwanie dni stworzenia, oraz następstwo strzegają uczeni w warstwach kory ziem- i trwanie okresów kosmicznych i telunej.

c) Inna odmiane teoryi literalizmu stanowi restytucyonizm. Ażeby utrzymać się przy doslownem tłumaczeniu, a jednocześnie by usunąć trudności ze strony wiedzy ludzkiej, teologowie niektórzy twierdzili, że według Gen. 1,1. świat już dawno istniał, ziemię zamieszkiwali aniołowie, a kiedy część ich zgrzeszyła, Bóg wtedy ziemie spustoszył przez kataklizmy, drzewa i zwierzęta zniszczył, powstał chaos i ciemności. Potem, zamierzając osadzić człowieka na ziemi, Bóg nanowo ją uporządkował w ciagu szesciu dni (restitutio), o czem mówi Biblia. Zatem te długotrwałe okresy i przewroty, które stwierdza geologia, tworzyły się przedtem; wyrażenie więc w wierszu drugim ("haietah," byla" (ziemia była pusta i próżna) należy tłumaczyć przez "stała się," "tohu va bohu, " "pusta i próżna" ma odnosić sie do kataklizmu powstałego po upadku aniolów. Zdanie to popierał Buckland, profesor oksfordskiego uniwersytetu, znakomity geolog; nadto: Kardynal Wiseman, oraz J. G. Rosenmütter, W. F. Hetzel i i.

Hipoteza ta nie zaspakaja ani ścislej egzegezy biblijnej, ani nauk przyrodniczych. Egzegezie sprzeciwia się tłumaczenie "haietah" przez: "stała się," bo wtedy czytalibysmy "Vattehi;" zatem wiersz drugi roz. I. Genezy wyraża stan pierwotny ziemi. Geologia najnowsza przeczy, aby na całej kuli ziemskiej istniał kiedykolwiek powszechny kataklizm i przerwa w życiu organicznem, ale uczy, że rośliny następowały po roślinach, a zwierzęta po zwierzętach, ogniwami ściśle ze sobą złączonemi bez gwałtownej i powszechnej przerwy. Wreszcie o zamieszkiwaniu aniołów na ziemi nie posiadamy żadnego objawienia.

2. Opuściwszy tłumaczenie dosłowne wkraczamy w zakres objaśnień przenośnych, idealistycznych. a) Teorya, uznająca jednoczesny rozwój życia organicznego we wszystkich jego działach i objawach, nosząca z tego powodu nazwę: simultanea, współczesności, odbiera opowiadaniu biblijnemu znaczenie jego historyczne, utrzymując, że następstwo dniu spoczynku uzasadnia tydzień i

rycznych, wskazanych przez wiedze, nie mają żadnej ze soba łączności. Podział stworzenia i trwanie jest przenośne, idealne, przyjęte przez autora pierwszego rozdziału Genezy, aby zrozumialej stworzenie świata opisać. Poszczególne działy stworzenia mogły wszystkie, a przynajmniej w większej części powstawać jednocześnie. Zdanie to głównie popierał Sw. Augustyn. Zestawiali ze soba De Genesi ad litt.) Klemen Aleksandryjski (Stromata 6, 18), Orygenes (De princip. 4, 16 et C. Celsum 6, 60), S. Atanazy (Oratio II. c. Arianos n. 60), Kasyodor (De divina instit. I, 22), Izydor (Quaestiones in Gen.), Alkuin (Interrogat. et respons. in Gen.), Rupert (De Trinitate in operib. ejus). Z nowszych: Michelis (Natur u. Offenbarung, Münster 1855, I) słowa Ekklezyastyka (18, 1) "który żyje na wieki, wszystko stworzył razem," "εκτισεν τα 2, 4, "te są zrodzenia nieba i ziemi... w dniu "be-iom," którego uczynił Pan." Teorya ta nie odpowiada zupelnie egzegezie biblijnej; "κοινη̃" nie można brać w znaczeniu czasu i nie odnosi się ono do "Extedey," stworzył, ale należy rozumieć przysłówkowo i połączyć z "πάντα" "wszystko," -- tak że sens wypadnie: stworzył wszystko, co tylko istnieje, wszystko "zupełnie, co do jednego." Be-iom zaś, w dniu, wyrażenie ogólnikowe nie podobna stawiać w jednym rzędzie z dniami rozd. 1., tak szczególowo i wyraźnie określonymi.

b) Z hipoteza "jednoczasową," "simultanea" wiąże się ściśle alegoryczna, która w opisie stworzenia upatruje alegorye. W sześciu dniach zwolennicy tego tłumaczenia widzą sześć idei Bożych urzeczywistnionych, sześć części twórczego dzieła, sześć dzieł Bożych, po których nastąpił odpoczynek; sześć głównych punktów, według których można było te dzieła ułożyć. (H. Reusch Bibel u. Natur, po polsku Biblja i Natura, Warsz., 1872, str. 189—202). Teorya ta uchyla wszelkie trudności ze strony nauk przyrodniczych, twierdząc, że kosmogonia Mojżeszowa tego tylko nas uczy, że do Boga odnosi wszystko, jako do Stworzyciela; oraz w siódmym dniu spoczynku uzasadnia tydzień i

ku i w jakim okresie czasu się to stało, tego Autor nie podaje; sześciodniowy okres rozumieć należy nie w znaczeniu następstwa chronologicznego, ale jako wyliczanie pragmatyczne. Karol Güttler uważa, że wstęp Genezy nie jest historya w szczegółach (non juxta litteram) ale tylko w ogólnych zarysach ("eine Accomodation an das Fassungsvermögen des jüdischen Volkes und gleichzeitig eine Allegorie zum Zwecke der Sab-bathsheiligung." (Theol. prakt. Monats.-Schr. - Nadto Lagrange w Revue Biblique internat. V, 396). Hipotezy tej pogodzić nie można z egzegezą, która stanowczo przyjmuje wstęp Genezy za historyczny, nie tylko dogmatyczny i religijny, oraz następstwo chronologiczne dni stworzenia.

W teoryi tej alegorycznej Filo, pisarz żydowski w Aleksandryi, oraz Orygines szli o wiele dalej, gdy "w światłości," "w niebie" upatrywali aniołów; "w glębokości"—piekło, "w wyższych i niższych wodach" widzieli aniołów dobrych i złych, "w słońcu i księżycu" Mesyasza i Jego królestwo. Bez watpienia, że podobne, daleko siegające, alegorye przy pierwszym rozdziale Genezy nie są na miejscu i stanowczo je odrzucić należy.

c) Teorya poematyczna (hymnica) uważa pierwszy rozdział Genezy za pieśń, przełożoną z pierwotnego języka na hebrajski, w czem utraciła wiele ze swej poetycznej formy. stworzenia to obraz poetyczny, nie zaś historyczny opis. Lecz podobieństwo kosmogonii Mojżeszowej z kosmogoniami innych starożytnych narodów niepozwanam przyjąć pierwszej z nich jako poemat. Nadto niemasz tu wcale formy poetycznej, ani żadnego metru, jak w innych, znanych utworach St. Testamentu. Nie chcemy tego twierdzić, jak wielu sądzi, że na czele Genezy hymn stać nie może (gdyż sprzeciwiać się ma temu cała treść Księgi historyczna); w Genezie bowiem obok treści historycznej nie jeden hymn jest włączony. A bodaj np. w ostatnim rozdziale tej Księgi umieszczone są proroctwa Jakóba, pisane w formie poetycznej. Gdy wiec na końcu Księgi spotykamy poemat, mógłby też być i na początku. Jednak-

święcenie sabatu. W jakim zaś porząd- tak w całości, jak i w szczegółach nie ku i w jakim okresie czasu się to stało, ma nawet śladów poezyi, ale jest zwytego Autor nie podaje; sześciodniowy czajną prozą.

Hipotezy liturgicznej twórca był William Clifford, biskup Cliftoneński (*Dublin Reviev*, 1881, I. p. 311; II. p. 498). Według niego rozdział pierwszy Księgi Rodzaju ułożył Mojżesz jako hymn, opiewający w pierwszym rzedzie tydzień, nie zaś dni stworzenia. Ponieważ poszczególne dni w tygodniu Egipcyanie poświęcali poszczególnym bóstwom, a Babilończycy oddzielnym planetom, Mojżesz więc postanowił do każdego dnia tygodnia przywiązać jedno dzielo stworzenia, aby każdy dzień był od-dzielną pamiątką dziel Bożych. Słowo więc "dzień" w tym hymnie, tyle oznacza dzień właściwy, co słowo "hodie," "dziś" w antyfonie na Magnificat na Trzy Króle: "hodie stella Magos duxit ad praesepium: hodie vinum ex aqua factum est ad nuptias; hodie in Jordane a Joanne Christus baptisari voluit, ut salvaret nos" -- "dziś gwiazda mędrców sprowadziła do źłóbka: dziś wino z wody stało się na godach: dziś w Jordanie od Jana Chrystus chrzest przyjąć raczył." Zatem Mojżesz nie uczy nas wcale, w jakim porządku i w jakim okresie czasu Bóg stwarzał ziemię. Odpowiadamy: historycznego znaczenia nie można odmówić pierwszemu rozdziałowi Genezy, bo rozdział ten wiaże się ściśle z następnymi historycznymi. Podaje bowiem obraz utworzenia ziemi i człowieka, gdy następne opiewają dzieje pierwszych ludzi. Holzinger pisze, (Genesis erklärt, Freibg, in Br., 1898), że pojęcie religijne świata połaczono z naukowem i nie można o tem zapominać, że kosmogonia Mojżeszowa podaje powstanie wszechświata, które odpowiada nauce przyrody. Pobudka zaś egipcyologiczna jest bardzo watpliwa, starożytni bowiem Egipcyanie nie znali tygodnia, miesiąc dzielili na trzy dziesiątki (dekady) a poszczególuy dzień poświęcali pewnym bóstwom.

w Genezie bowiem obok treści historycznej nie jeden hymn jest włączony. A bodaj np. w ostatnim rozdziale tej Księgi umieszczone są proroctwa Jakóba, pisane w formie poetycznej. Gdy więc na końcu Księgi spotykamy poemat, nogłby też być i na początku. Jednakwie opis stworzenia w Księdze Rodzaju nie widziało i opowiedział słowem, co

oglądał w duchu. Jest to wiec historyczno wizyonerski obraz, którego cześci odpowiadają głównym działom twórczego działania. Przed oczyma w zachwyceniu będącego człowieka przesuwał się obraz po obrazie jeden za drugim, aż w sześciu przedstawił się mu cały proces stworzenia.

Po Kurtzu teoryę te rozwinal i dowodami umocnil Fr. Hummelauer, Jezuita (Der biblische Schöpfungsbericht, Freiburg in B. 1877. Commentarius in Genesim, Paris, 1895). Slu-sznie bardzo twierdzi, że tylko z obja-wienia ludzie dowiedzieć się mogli o powstaniu świata. To nie jest zwykła hipoteza, pisze, ale zdanie narzucające się z logicznej konieczności. Wiele mamy nadto dowodów w samej Księdze Genezy; szczególniej w r. 2, 21 czytamy, że Bóg we śnie pouczyl Adama o pochodzeniu Ewy; więc Bóg go pouczył i o powstaniu wszechświata, Prawdy te bowiem były równie, jeżeli nie więcej ważne od pierwszej. Stwórca mógł był mu to objawić już to słowem, już też w widzeniu. Według zdania uczonego Jezuity-stało się to w widzeniu, bo opis stworzenia, niezmiernie żywy i obrazowy, za tem przemawia. Widzenia miały pouczyć pierwszego człowieka o powstaniu świata i o poswieceniu dnia siódmego, dla tego bylo ich sześć, wyobrażających sześć dni. przód wiec Adam widział Ducha Bożego, unoszącego się nad wodami; słyszał szum wód, potem doszedł do niego glos: "niech się stanie światłość." I stała się światłość. Poznał, że wody od wieków nie istniały, lecz od Boga pochodzą. Odczuwał wzrost i słabnięcie światła: ranek, południe, wieczór, noc i jutrzenke. Wreszcie usłyszał pochwałę udzieloną światłości, oraz imiona dane dniowi i nocy. Drugiego ranka Boskie "Fiat," rozdzieliwszy wody, utworzyło firmament niebieski. Trzeciego dnia ziemia na glos Boży ukazała sie sucha, zakwitly drzewa i rośliny; te przedewszystkiem, które Adam miał niezadługo ogladać w raju. Przed oczami więc jego drzewa z ziaru wyrosły, konary okryły się liśćmi i ugięły pod ciężarem owoców. Po nocy zajaśniał dzień czwarty, oświecony promieniami słońca, ukazał się też i księżyc i gwiazdy, oświecające pomroki nocne. Potem nastapil dzień piąty, w którym na rozkaz Boży w wodach przyrodzoną właściwość opowiadania

ukazały się ryby, wypełzły plazy, a powietrze zaroiło się od ptaków; 1 one pozyskaly pochwale i błogosławieństwo Boże Wszystko to oglądał Adam z wysokiego miejsca, podtrzymywany przez Boga. Szóstego dnia po stworzeniu zwierzat usłyszał on głos "Uczyńmy człowieka," widział Stwórcę, stępującego na ziemię i lepiącego z gliny ciało ludzkie. A gdy tchnał Bóg w te gline, Adam ocknał się (Gen. 2, 4) i ujrzał się nie wysoko, ale na ziemi; zobaczył Boga i wszystkie twory, których początek widział w zachwycie. Adamowi w widzeniu zdawało się, że przeżył dni sześć i tyleż nocy. Ale jak po zbudzeniu nie można się zoryentować, jak długo sen trwał, tak i po widzeniu owem, Adam nie mógł określić, jak długo trwało zachwycenie. Wizyonerskich obejmowało ono 5<sup>1</sup>/<sub>2</sub>, dnia, ale w rzeczy samej trwać ono mogło półtora dnia zwykłego. "Jestem tego zdania, pisze Hummelauer, że porządek stworzenia nie był ściśle takim ja-kim Adamowi się przedstawił w widzeniu. Bóg Adama nie uczył geologii, lecz poczatku wszechrzeczy i moralnych wniosków, jakie z niego płynęły. Za tem wyjaśnieniem przemawia sam układ i sposób opisywania, rozkaz Boży, wygłoszony słowem, pochwala: nazwy, dawane nowym tworom. Czego w inny sposób wytłumaczyć nie można, bo Bóg ani słowem nie rozkazywał, ani słowem nie chwalił, lub błogosławił, ani tem więcej nazw nie nadawał."

Teorya ta cieszy uznaniem u wielu egzegetów katolickich, ale i ona nie odpowiada tekstowi św. i jest raczej samowolnem jego nagięciem. Tekst bo-wiem mówi nie o dniach, w których Adam widział Boga działającego, ale o dniach, kiedy Bóg działał. Jakim sposobem Twórca objawił Adamowi kosmogonię czy słowem, czy też oświecając jego umysł, czy w wyobraźni dając mu zarysy ksztaltujących się tworów, czy wreszcie w widzeniu, to na rzecz samą nie wpływa. Mojżesz bowiem, opisując kosmogonię, nie bada wcale, w jaki sposób Adam otrzymał wiedzę tych rzeczy, lecz wykłada sam przedmiot objawienia. Mówi więc, że Stwórca w sześciu dniach świat utworzył;-nie zaś, że w sześciu dniach ukazał Adamowi stworzenie świata. Hipoteza ta pomija i przekręca

Mojżeszowego. Nie możemy zgodzić się na nia dla wielu aluzyj, spotykanych w innych kosmogoniach egipskich, fenickich, a szczególniej babilońskich. to wprawdzie poadamickie części pierwotnej kosmogonii, uszczuplone w ciągu wieków w ustnem podaniu, a natomiast pomnożone wielu naleciałościami, z tego powodu znacznie obszerniejsze w układzie, aniżeli kosmogonia Mojżeszowa; należące zatem do czasów o wiele późniejszych. A gdyby tego kto przyznać nie chciał, to i tak wiele trudności pozostaje do usuniecia, jakim sposobem np. cale to widzenie w sześciu obrazach dochowało się aż do czasów Mojżesza, czy też może Bóg objawił mu to nanowo. Powolywanie się na roz. 2, 21 Genezy nie dowodzi niczego, bo w tem miejscu Autor wcale nie mówi, że Adama we śnie Bóg pouczył o powstaniu Ewy; - a więc upada tem samem wniosek, że go pouczał i o stworzeniu świata. Dalej co nam opisują stronnicy tej hipotezy o widzeniu Adama, nie znajduje żadnego potwierdzenia w samym tekscie Genezy. Obrazowe bowiem i żywe przedstawienie tworzenia się ziemi nie koniecznie ma plynać z widzenia. Jak i nie jest prawdopodobne, żeby poszczególne dzieła, tworzącego się świata tylko w tej teoryi znajdowały dostateczne wytłumaczenie, można je bowiem inaczej, a uzasadniająco wyjaśnić. Opis stworzenia jest popularnym wykładem, a wiec wyraża rzeczy, jak przedstawiają się one oczom. Opowiadacz wskazuje przyrodzone właściwości dzieł stworzenia, zatem lad określa, jako "suchą."

Peryodyzm, który sobie przyw łaszczył nazwę konkordyzmu, -- jakoby on jeden tylko mógł ustalić zgode między rozd. I-ym, a naukami przyrodniczemi --wychodzi z tej zasady, że pierwszy rozdział Księgi Rodzaju przedstawia obraz świata z bistoryczną wiernością. Dni stworzenia bierze się tu w znaczeniu długotrwałych epok, następujacych jedna po drugiej, a odpowiadających epokom kosmogonicznym, geologicznym i paleontologicznym. Pierwsze dwa dni odnosza się do okresu gnejsowego, pierwotnego szyfrowego, jak również do najpierwotniejszego paleozoicznego, mianowicie do formacyi sylurskiej. Dzień trzeci odpowiada formacyi dewońskiej i weglowej; czwarty: formacyi dyasowej i

tryjasowej; piąty: jurajskiej i kredowej, wreszcie szósty dzień—okresowi trzeciorzedowemu i czwartorzędowemu.

Teorya ta przez lat dziesiątki cieszyła się wielkiem uznaniem. W ostatnich jednak czasach uczeni powoli ją porzucają, bo i ona nie potrafi usunąć wszelkich trudności. Tak np. zwierzęta wodne ukazują się po raz pierwszy nie w okresie jurajskim, lecz i w starszych pokładach i to bardzo licznie, rośliny zas spotyka się już w pokładach węglowych. Wreszcie z dzielem dnia czwartego nie mogą sobie poradzić;—jak mianowicie utworzenie słońca, księżyca i gwiazd wcienąć między dwa teluryczne okresy;—a w dniu pierwszym jak wytłumaczyć niezależne światło od słońca?

Nie jest też uzasadnione, żeby "iom" dzień u Hebrajczyków oznaczało długie okresy. Miejsca bowiem, na które powoływać się zwykli zwolennicy tej teoryi (Rodz. 2, 4; 3, 5; Iz. 49, 8; Ez. 7, 7) wykazują, że słowo to służyło dla określenia czasu tego samego, lub dłuższego, aniżeli dzień cywilny, ale to nie są okresy w znaczeniu peryodyzmu. Albowiem za każdym razem w rozd. I. powtarza Autor formule, używana przy określeniu dnia zwykłego: "był wieczór" i "był ranek." Formuly tej nie powtarza przy dniu 7-ym, bo tu nie było jej, gdyż już po tem nie następowało żadne dzieło stworzenia. (Pianciani, Cosmogonia naturale comparata, Roma, 1862).

Badacze, którzy w Ksiegach St. T. nie widza nic innego, tylko cześć literatury wschodniej, w opisie stworzenia świata upatrują myt i wyjaśniają go ja-ko myt, stąd kierunek ten nazywa się mytyzmem. Już dawniej nowsi egzegeci w Księdze pierwszej Mojżesza odnajdywali kilka pierwotnych utworów, które zostały włączone do Genezy. Pier-wszy rozdział tej Księgi uważają za kodeks kaplański (P.), którego autor nie mało zapożyczył z mytologicznych opisów stworzenia. Na wstęp ten miały złożyć się dwa źródła: mytologiczne wcześniejsze i teologiczne późniejsze. Autor kodeksu kaplańskiego (P.) nie czerpal wprost z mytologii pogańskiej, ale wziąl myt z ust ludu izraelskiego już przeksztalcony. Choć i egipskie kosmogonie zawierają wiele podobieństw, bliższa jednak Mojžeszowej jest opis mytologii babiloń

& alfons by Fillow 1. 89. C.

skiej. Stad większa część nowszych i krytyków przypuszcza, że kosmogonia biblijna zależy od babilońskiej, która już w najdawniejszych czasach przeszła do chananejczyków, a od nich przedostala się do Izraelitów. Wreszcie autor kodeksu kaplańskiego (P.) myt ten oczyścił z politeistycznych naleciałości w duchu monoteistycznym; a ślady tego znaleźć można w samym tekście. bral je razem Herman Gunkel (Genesis, Göttingen, 1902, str. 109). Mają być według niego; 1) opis chaosu ze starożytnemi wyrażeniami "tehom" (pierwotny ocean "głębokość"): tohu va bohu (próżna i pusta – ziemia). wyobrażenia: głębokości, wody, ciemności w czasach pierwotnych; oraz twierdzenie, że Bóg świat obecny wyprowadził z chaosu. 2) "Merahefet" »unaszał się," o Duchu Bożym, należy tłumaczyć z syryjskiego przez "płodził." Pojęcie zaś, że Duch Boży płodził świat, przypomina myt babiloński, w którym świat przedstawiony jest jako jaje, a bóstwo, jako ptak rodzaju żeńskiego. Uderza nas przedział między w. 2-ma 3-m, w tem miejscu musiała być teogonia. 4) Ze ciemności Bóg nie stworzył, ani ich nazwal dobremi, jest to pozostałość z pierwotnego mytu. Bo według wiary Żydów Bóg zarówno był Stwórcą światła, jak ciemności (Iz. 45, 7). 5) Echem mytologicznego pierwiastku jest wyrażenie, iż słońce, księżyc i gwiazdy zostały stworzone dlatego, żeby "rządziły dzień i noc" (Gen. 1, 18). 6) Starożytne jest to My w opisie stworzenia człowieka, stad Gen. 1 tradycyą przypomina politeizm. 7) Archaiczna jest również myśl, że człowiek nosi w sobie obraz Boży, t. j. podobieństwo Boże. 8) Wzmianka o pokarmie, przygotowanym dla ludzi i dla zwierzat, jest przypomnieniem i potwierdzeniem mytu o powszechnym pokoju w pierwotnych czasach. 9) Ze Bóg każde po kolei dzieło, przez Siebie uczynione, nazywa dobrem, jest to wyraźny antropomorfizm; jak równie 10) odpoczynek Boga podczas szabatu.

Najgłówniejsze zaś z tych szczegółów,—
jak: chaos, powstanie swiatła, jako pierwsze dzieło stworzenia, podział wód na
niższe i wyższe — swą charakterystyką
zdradzają, pisze Gunkel, że pochodzą z
Babilonii, gdzie zimą podczas ciemnej
pory roku panuje woda, a na wiosnę,

gdy nowe światło powstaje, woda rozdziela się na wyższą i niższą. Tam woda, w nadmiernej ilości będąc, staje się wrogą i zagrażającą. Zatem ją przedewszystkiem pokonać należało, jeżeli miał powstać świat Boży. W rozdziale pierwszym Genezy połączono dwie odmienne zupelnie kosmogonie, z których jedna, jako przyczynę powstania świata, podaje: płodzącego Ducha, a druga: słowo rozkazujące. Do nich zaś dołączono myt o powszechnym pokoju w pierwotnej epo-ce. Wreszcie i to dodać należy, że autor kodeksu kapłańskiego przerobił tekst sam, z którego korzystał. Swiadczy o tem przedewszystkiem język bardzo podobny do pozostalych utworów (P); wreszcie układ i rozkład w opisie jest rownież jego dziełem.

Odpowiadamy: dla kilku wyrażeń, napotykanych w kosmogoniach mytologicznych nie godzi się opisu stworzenia w Księdze Rodzaju podawać za myt. Różnice bowiem, które zachodza miedzy tamtymi i tą, pomimo podobieństw są tak znaczne, że opisowi biblijnemu należy przyznać odrębne i niezależne zupełnie stanowisko. Autora kodeksu kaplańskiego (P) uważa się za gorliwego i surowego monoteistę; — jemu przypisuje się układ i rozkład szczególny i wyłączny, właściwy tylko biblijnej kosmogonii, Gen. 1;tu rozpoznaje się styl jemu właściwy;-to więc wszystko poucza i ostrzega, aby starannie badać te przedewszystkiem szczegóły, które w jego opisie posiadają wspólne cechy ze wschodniemi, pogańskiemi kosmogoniami. Należy więc ustalić w pierwszym rzędzie, w jakiem mianowicie znaczeniu użył autor kodeksu kaplańskiego tych wyrażeń, które spotyka się w mytologiach. A nie godzi się zapominać o tem, że opis jego jest całością samą w sobie, stąd poszczególne jej części wyjaśnić należy w połączeniu i w zestawieniu z całością.

Tehom biblijne przypomina babilońkie tiamat. W Genezie jednak nie ma ono znaczenia; drakon, smok, ale jest określeniem chaosu (Spt.: ἡ ἄβυσσος, Wulgata: abyssus, Wujek: głębokość), jak również erec. (Spt. τό δδω Wulg.: terra, Wuj.: ziemia), oraz maim (Spt. ρἡ γἢ Wulg.: aquae, Wuj.: wody). Bohu u Fenicyan oznaczało postać mytologiczną, u Babilończyków—boginie, małżonkę boga Nin-girsu z siedmiorgiem dzieci (na-

Thureau-Dangin w Revue de l'hist. et d. litter. relig. 1901, str. 481). w Biblii bohu wyraża właściwość i przymiot chaosu (Spt.: ἀκατασκει'αστος, Symmachus .αδιάκριτον, Akwila: οδδεν; Wulg.; vacua, Wuj.: próżna). W kosmogonii medyjskiej, fenickiej, egipskiej wielką role odgrywa "jaje świata," gdy "zaś w Gen. 1,2 powiedziano, że Duch S. me-rahefet, Spt.: ἐπεφερετο, Wulg. ferebatur. Wuj.: unaszał sie (względnie: "płodzil") nad wodami, ma to zupelnie inne znaczenie. Wyraża bowiem, że chaos względem Boga nie był opornym, ani buntującym się jak to o tiamat opiewa babiloński myt stworzenia.

Miedzy 2-im i 3-im wierszem rozdz. I-go Księgi Rodzaju doszukuje się Gunkel całej teogonii, która według niego w tem miejscu się znajdowała. Lecz Autor Pięcioksięgu pośrednio zaznaczył, że żadnej teogonii nie uznaje, bo wyznaje jednego Boga, Który wszystko uczynil.-Że ciemności nie są dobre, ma to swą podstawę i wytłumaczenie, bo one u Izraelitów były symbolem zlego. --Powiedzieć, że słońce i księżyc "rządzą," jest zupełnie co innego, niż mieć je za bóstwa. - Antropomorfizm, do którego zaliczają w Gen. 1 dawanie nazw poszczególnym dzielom stworzenia, oraz odpoczynek Boga podczas szabatu, często spotyka się w Starym Testamencie i można to i należy wytlumaczyć bez

uciekania się do mytologii.

W wierszu 29-m i 30-ym Gunkel upatruje myt o złotym okresie pierwotnym, ale bezpodstawnie. Opiera się on na tem, że według 20 i 30 ludzie i zwierzeta otrzymali rośliny, jako strawę, a mięsa zwierząt tu nie wymieniono, zatem nie było wtedy krwiożerczości i walki; na świecie panował pokój. Potwierdzenie zaś tego znajduje się u Izajasza Proroka (11, 6-8): "będzie mieszkał wilk z jagnieciem...," gdzie Prorok przenosi na czasy ostateczne, co w Gen. 1 było powiedziane o czasach pierwotnych. Lecz mytu o złotej epoce niemasz w Gen. 1, jak niemasz u Izajasza (11), przeniesienia go z epoki pierwotnej na okres ostateczny. W wymienionym bowiem ustępie Prorok mówi o czasach nie ostatecznych, ale mesyaszowych. Nie wyraża rzeczy dosłownie, ale w poetycznej przenośni, która

pis na cylindrze Gudeas, pochodzący z Gunkel przetworzył na obraz mytoloczasów ok. r. 3000 przed Chr., ob. Fr. giczny. W Gen. 1, spożywanie mięsa nie jest wzbronione ludziom, bo w tym razie panowanie nad ptastwem i rybami, dane im przez Boga, nie miałoby żadnego znaczenia; nadto Autor Genezy wiedział o różnicy- między zwierzętami czystemi i nieczystemi, a przy ogólnym zakazie spożywania mięsa nie mialaby ona dostatecznej podstawy. Mówia, że pozwolenie na jedzenie miesa dane było dopiero ludziom po potopie (Rodz. 9, 2); Lecz w tem miejscu jest powtórzenie tylko prawa, już poprzednio danego ludziom, nie zas nadanie nowego prawa; -Miejsce to zatem równoległe objaśnia ustęp poprzedni (1, 29, 30) i dopełnia tego, co tam przez Autora było opuszczone. Na początku wiec już ludzie otrzymali pozwolenie na jedzenie mięsa, co potwierdza także błogosławieństwo Boże dane zwierzętom, aby rosły i mno-

żyły się (1, 22). Gen. 1, 26 "uczyńny.... nasze" nie godzi się brać w znaczeniu politeistycznem o Bogu, gdyż toby sprzeciwiało się charakterowi i przekonaniom autora kodeksu kaplańskiego; ten bowiem był surowym monoteista. Zatem to my,  $n\alpha$ sze jest gramatycznem przystosowaniem do imienia Boga, które w hebrajskim ma forme liczby mnogiej: elohim, do-słownie: panowie, bogowie: ale znaczenie ma liczby pojedyńczej i wyraża jednego Boga. Również to samo oznaczaja orzeczenia i dopełnienia w zdaniu, wyrażone w liczbie mnogiej. Zatem: uczyńmy, nasze, mają znaczenie liczby pojedya-

Inny duch panuje w kosmogonii bi-blijnej, aniżeli w kosmogoniach ludów, sasiadujacych z Izraelitami. Podczas bowiem gdy w tych ostatnich bogowie sami wyłaniają się z chaosu, to w Gen. 1, Elohim stoi po nad chaosem, od niego niezależne. Nie znajdujemy tu wielu bogów, ale jednego jedynego, Którego nie spłodzono, ani on nie płodzi, ale tylko rozkazuje, a mówi, i wszystko staje się czego On chce. Tu sily działające we wszechświecie i części widomego stworzenia nie są uosobiane, jako bogi, czy straszydla;--przedewszystkiem chaos nie występuje, jako smok, grozą przejmujący, mający inne smoki do pomocy; -- wreszcie siły natury nie pozostają ze soba w stosunku społecznej łaczności

goniach pogańskich.

Teorya O. Zapletala, dominikanina, profesora na uniwersytecie fryburskim, która on nazywa najnaturalniejszem wyjaśnieniem (Die natürlichste Erklärung, Der Schöpfungsbericht der Genesis, Freiburg, Schw., 1902) jeżeli nie jest prawdziwa, to rzec należy, że jest najbliższa prawdy; bo daje wytłumaczenie, które odpowiada duchowi i sposobowi opisywania biblijnego i stosunkom, oraz wyobrażeniom tego środowiska, wśród którego Autor

Teorya ta, która nazwać można eklektyczna, wybiera ze wszystkich teoryi, poprzednio wyliczonych, pewne rysy, które za prawdziwe uważa. Od tłumaczenia dostownego przejęła zdanie, że Autor Gen. 1, wyraz iom, dzień bierze w ści slem znaczeniu. Od hipotezy idealnej wziela przypuszczenie, że porządek i nastepstwo dzieł stworzenia nie jest tu ściśle historyczne. Z mytyzmem uznaje zbieżność i powinowactwo niektórych w Gen. wyrazów, wraz z mitologicznymi opisami stworzenia. Wreszcie z pervodyzmem zgadza się w tem, że stworzenie świata dokonało się nie w sześciu dniach zwyczajnych, ale w ciągu wielowiekowych

okresów. Według wiec tej teorvi opis stworzenia w Genezie nie jest ani naukowy, ani ścisły. Ale jest to popularne, pogladowe przedstawienie stworzenia, a służące do wykazania i pouczenia o pewnych prawdach religijnych. Autor bowiem Genezy miał przed oczyma cel religijny. Chciał pouczyć czytelników, że świat zostal stworzony przez Boga,-i to cały świat przez Boga Samego tylko, bez jakiegokolwiek współudziału ze strony demiurgów. Stwarzał zaś go Bóg Sło-wem Swojem, w ciągu niebywale krót-kiego czasu, bo każde dzieło stworze-nia w ciągu jednego dnia; to znaczy, że nie potrzebował męczyć się i pracować. jak bogowie w pogańskich kosmogoniach, Z tego zaś wypływa, że świat cały ulega w zupełności Jego wszechmocnej woli. Opis stworzenia jest antropocentryczny, a tem Autor poucza, że człowiek był i jest celem obecnego stworzenia. Przez co jednakże nie chciał on powiedzieć, że ten jest jego jedynym i ostatecznym celem. W końcu Autor chcial na tym

na wzór ludzi, jak to czytamy w kosmo- opisie stworzenia oprzeć i umocnić świetość sabatu. To był cel dogmatyczny kosmogonii biblijnej.

Gdy zaś według zdrowego rozsądku i zapatrywania, które istniało i wśród Izraela, boska cześć należy sie nie dziełom Bożym, lecz jedynie i wyłącznie Bogu samemu,-to z opisu stworzenia, dokonanego przez Elohim, ten logiczny wniosek płynie, że różnorodnym dzielom i silom calej kosmogonii nie należy oddawać czci Bożej. To był drugi cel tej kosmogonii, cel apologetyczny.

U narodów sasiadujących z Izraelitami. głównie u Chaldejczyków cześć boska odbierały: słońce, ksieżyc i gwiazdy. A nawet według wierzeń chaldejskich nic-bo pełne było zwierząt, oraz przedmiotów, spotykanych na ziemi. Bo i dotad glob niebieski, oraz kalendarz, opatrzo-ny nazwami i rysunkami zwierzęcymi daje o tem świadectwo. Jest tam: wół. lew, pies, ryby; postacie fantastyczne: pegazy, smoki, koziorożce. Izraelitom wiec Autor w Gen. 1 mówi, że te wszystkie ciała niebieskie są tylko stworzeniem Boga (Elohim).

Również i ziemskie twory, jak: zwierzęta, rośliny, odbierały na wschodzie cześć boska, głównie u Egipcyan, Autor wiec w kosmogonii biblijnej słusznie Izraelitów poucza, że wszystkie te istoty sa tylko stworzeniami, które Elohim słowem swoim uczynił.

- a) Aby zaś te prawdy podstawowe jasno i zrozumiale im wyłożyć, musiał Autor uczynić to w sposób popularny i dobierać wyrażeń, powszechnie znanych i używanych. Było to bowiem zasada, której trzymał się każdy z hagiografów, że pisał przedewszystkiem dla współczesnych i starał się o to, aby ci go zro-zumieli. Mielibyśmy więc tu wyjątek od powszechnie w Biblii przyjętej zasady; gdyby w opisie stworzenia Autor nie pisał w sposób popularny i zrozumiały dla współczesnych.
- b) Nadto musial on ten popularny opis ująć w pewien porządek przy wyliczaniu poszczególnych dzieł stworzenia. To bowiem ulatwiało czytelnikom i zrozumienie i zapamiętanie treści opisu. to im nadto pewne zadosyćuczynienie i wynagrodzenie za to, że musieli wyrzec -ie kosmogonii pogańskich, dochodzących do nich ze wszystkich stron

a) W popularnym więc tym wykładzie Autor α) uwzględnić musiał ówczesny pogląd na świat i na przyrodę. Bo tylko w ten sposób jego opowiadanie stawało się zrozumiałem dla współczesnych czytelników. β) Po wtóre musiał mieć przed oczyma mytologiczne wyrażenia, tyczące się kosmogonii; aby blędnym pojęciom przywiązywanym do nich przez pogańskie sąsiedzkie narody, prze-

ciwstawić pojęcia prawdziwe. Zatem w Gen. 1. nie wolno nam doszukiwać sie jakiegoś skrótu z wykładu nauk wego, lub podstaw nauk przyrodniczych, wziętych samych w sobie; lecz raczej powinniśmy zastosować prawidło, wygłoszone przez Sw. Tomasza z Akwinu: "secundum opinionem populi loquitur scriptura: według pojęć ludowych przemawia Pismo: (Summa Th. I. II-ae, q. 98, a. 3, ad 2-m). — Gdy zaś sprawa przedstawia się nam w ten sposób, to nie mamy doszukiwać się glebokich jakichś tajemnic we wzmiance o stworzeniu światła dnia 1-go, a słońca i gwiazd-dnia 4-go, tylko mamy w tem widzieć poprostu odbicie ówczesnych pojęć, że światło od słońca jest niezależne. W tym też duchu Bóg Hiobowi zadaje "na którcj drodze światłość pytanie: mieszka? a ciemności, które jest miejsce?" (Hiob. 38, 19). To popularne pojęcie ma też swe uzasadnienie w babilońskiej literaturze, która obok boga słońca zna osobnego boga światła. (Jensen Assyrisch - babyl. Mythen, Berlin, 1900, d. 562).

Do podobnych popularnych pojeć należy również i podział wód na wyższe i na niższe; oraz przypisywanie widnokręgowi czy nieboskłonowi niepożytej stalości a stad nazwanemu firmamentum, "utwierdzenie." Sądzono, że widnokrag jest czemś stalem, na kształt budynku mocnego, zrobionego z lapislazuli (szigaru) według Babilończyków (Jensen., Ib. 109)czy szafiru. Wspierać się on mial na slupach (Hiob. 26, 11) i opatrzony był w drzwiiokna (Rodz.; 28, 17; IV Król. 7, 2). Na tym mocnym podkładzie według pojęć Babilończyków, Indyan, Persów i Egipcyan (A. Dillmann, Die Genesis, Leipzig, 1892, S. 24) wspieralo się morze niebieskie; to samo podzielali Izraelici (Ps. 148, 4). Wody te wtedy tylko na ziemię spływają, gdy Bóg upusty niebieskie otworzy (Rodz. 7, 11; IV Król. 7, 2, Bóg władał chaosem.

19). Za wody wyższe obloki wcale nie uchodziły, bowiem nie nad firmamentem, ale pod nim je umieszczano. Na górach przebywając przekonywano się z łatwością, że obloki nie bardzo wysoko po nad ziemią się unoszą.

β) Obok ogólnych pojęć i pogladu na świat istniały też wtedy ogólnie przyjęte wyrażenia, które tworzyły nazwy techniczne (termini technici) dla określenia owych pojęć. Był to dorobek i własność ówczesnych języków; chociaż nazwy te u niektórych narodów miały podkład mytologiczny. Do nich należy wyrażenie tehom (glębokość) dla określenia chaosu pierwotnego, o lpowiadające babilońskiemu tiamat. W babilońskim opisie stworzenia tiamut jest smokiem, z którym bóg światla Marduk krwawa prowadził walkę. Tehom zaś biblijne, jak wspomnieliśmy wyżej, nie jest smo-kiem; lecz określa stan chaosu, ku czemu służą nazwy: erec (ziemia) i maim (wody). Również w mytologiach napotykamy wyraz bohu, który w biblijnem opowiadaniu nie oznacza bogini, lecz stan pustki w chaosie. Zachowuje też Autor Gen. 1 wyrażenie nozywać w znaczeniu: istnieć (używane w mytologii babilońskiej), aby określić tem najwyższe panowanie Boga. A gdy w mytologiach mowa jest o jaju świata, które bogini zniosla, to autor Gen. 1 mówi tylko o unaszaniu się Ducha Sw.; aby zaznaczyć, že moc Elohima działała od początku na środowisko chaosu i przerabiała go na poszczególne dziela stworzenia. "Merahefet to jest ruszal się, abo powiewal, abo raczej, jak Hieronim Św. (In Gen.) oraz inni wykladają: nasiedział, jako ptak na jajach, ogrzewając je i płodnemi czyniąc." (Wujek w Koment. na Gen. 1, 2). W tych wiec tak dobranych wyrażeniach Izraelici nie tylko otrzymali zwięzły wykład dogmatyczny o wszechświecie stworzonym, przez Boga; ale jednocześnie mieli w niem apologetyczne przeciwstawienie prawdy mytologicznym blędnym pojeciom. Z czego dowiadywali sie, że chaos (tehom, tiamat) nie był wcale smokiem, ani bogiem, ani nie miał osobowości; - że bohu nie było istotą bożą, lub przynajmniej mytologiczna; otrzymali wreszcie wskazówkę o tak nazwanem jaju świata, na jego bowiem miejscu stanela prawdziwa nauka, że

- b) Ważna również rzecza było poszczególne działy stworzenia wyliczyć i we właściwym porzadku ułożyć.
- a) Autor mówi o sześciu dniach stworzenia i opis tego stworzenia oparł na pojęciu i wyobrażeniu zwyczajnego tygodnia, a w ten sposób utrwalił i potwierdził ustanowienie szabatu.

Aby ściśle i naukowo rzecz przedstawić, musiałby Autor zamiast wyrazów, określających znaczenie zwykłego tygodnia i zwykłych dni, użyć słów, oznaczających długotrwale okresy i peryody podczas pierwotnego ksztaltowania się świata, ale Autor w języku hebrajskim nie znajdował takiego wyrażenia, bo go Izraelici nie mieli. Należałoby je samemu utworzyć, ale w tym razie musiałby to czytelnikom na wstępie wytłumaczyć, a tem spowodowałby bezpożyteczne rozprawy na ten temat, narady i pytania. W końcu zaś czytelnicy, słysząc o długotrwałych okresach, podczas których Bog świat stwarzał, doszliby do tego przekonania, że Elohim w stwarzaniu miał wiele trudności. zaś zamierzył im wręcz co innego powiedzieć.

Bierze wiec on wyrażenie powszechnie znane i zrozumiałe: iom, dzień i mówi o dniach zwykłych. A tem jednocześnie i podaje dzieło stworzenia, jako prawzór zwykłego tygodnia, i poucza, że Bóg bez żadnych trudności świat stwarzał.

β) Autor poszczególne dzieła stwo-rzenia ułożył w pewnym porządku i do pewnych dni w tygodniu przywiązał, aby latwiej czytelnik je zrozumiał i snadniej w pamięci zatrzymał.

na: opus distinctionis, "dzielo roz-dzielenia" i opus ornatus, "dzielo oz-dobienia." Nowsi egzegeci tak katoliccy, jak protestanccy podział ten i jego podstawe zatrzymali.

Plan ten scholastycy oparli na 1-ym wierszu rozdz. II-go Genezy, wziętym z łacińskiego tekstu Wulgaty: "Igitur perfecti sunt coeli et terra et omnis ornatus eorum." "Dokończone są tedy niebiosa i ziemia i wszystko ochędóstwo

Tu w rzeczy samej znajduje sie klucz do zrozumienia owego planu. Nie umiano jednak wytłumaczyć, dlaczego stworzenie roślin pomieścił autor w dziale distinctionis, rozdzielania, choć one tak bardzo wplywają na krasę i ozdobe ziemi i z tego powodu raczej w drugim dziale znajdować się były winny

Zapletal to wyjaśnienie podaje i plan, przez scholastyków przekazany zmienia i poprawia. Mianowicie zwraca uwage na to, że łacińskie ornatus niewłaściwie wyraża hebrajskie zebaam. Wspiera się bowiem na greckim tekście πᾶς δ πόσμος αδτῶν. A należało przetłumaczyć nie ornatus, ale exercitus eorum, "zastępy ich" (Biblia Augs. Refor.: "wojsko ich;" Rosyj. prawosł.: "woinstwo ich;" Starosl. praw.: "ukraszenje ich"). Stad zaś i podstawę planu w dziele stworzenia odmienić wypada. miast więc opus ornatus polożyć należy: stworzenie zastępów (sabha);—opus zaś distinctionis zamienić na stworzenie przestworzy, królestw, przeznaczonych dla owych zastępów. Otrzymujemy tedy dla biblijnego opisu stworzenia plan nowy: productio regionum et exercituum Scholastycy podzielili sześć tych dni "wytworzenie przestworzu i zastępów.

Plan ów przedstawia się w ten sposob:

- Przygotowanie: 1) dzień 1-szy powstaje światło, jako warunek życia.
- Utworzenie przestworzy:
- dzień 2-gi: utwierdzenie tworzy sie, nad niem niebo pod niem powietrze.
  - 3) dzień 3-ci: powstają zbiorniki wód oraz lady;
  - Ziemia okrywa się roślinnościa:
- Utworzenie zastępów.
- 4) ukazują się światła na niebie;
- 5). zwierzeta wodne napełniają wody,-ptastwo ożywia powietrze;
- 6) zwierzeta lądowe i ludzte występują na ziemi.

Autor naszkicował przestworza; przyczem dzieło dnia pierwszego jest jakoby wstępem i rodzajem ogólnego przygotowania, musiała bowiem być światłość, jako początek i warunek wszelkiego ladu i życia. Potem powstały przestworza: dla gwiazd - niebo, dla ptaków powietrze nad ziemią, dla ryb-woda, dla zwierząt i ludzi-tąd stały.

Stworzenie zastępów należy do trzech dni pozostalych. Najprzód więc powsta ły gwiazdy, potem ptaki i ryby, w końcu zwierzęta i człowiek. Zaczyna Autor od gwiazd dlatego, że i tworzenie się przestworzy idzie wtym porządku od góry do dolu. A powtóre zaś, że dla semitów gwiazdy były 1 są κατ' έξοχήν, par excellence, "zastępami;" podczas, gdy następnym tworom nazwa "zaprzystoi w znaczeniu o wiele

dalszem.

Tylko ten układ tłumaczy, dlaczego rośliny zamieścił Autor, jako dzielo dnia trzeciego, przed stworzeniem słońca. Holzinger (Genesis erklärt, Freib. in Br., 1898, S. 7) widzi w tem tylko dodatek i pewien nadmiar, wywołany potrzebą wtłoczenia w szczupły zakres sześciodniowy jednego jeszcze pierwotnego składnika, któryby inaczej został zu pełnie pominiety. Gunkel zaś (loc. cit., pag. 99) sądzi z tego, że Autor był bardzo zacofany, gdy o roślinach przed utworzeniem gwiazd wspomina; każdy bodaj wieśniak wie dobrze, że bez gwiazd niemasz i roślin. Zapletal wyjaśnia, że ani w dniu trzecim niemasz przepełnienia, ani Autor okazal się tu niedouczonym, że rośliny przed gwiazdami po-mieścił. Według przyjętego bowiem z pić. Ląd bowiem, przeznaczony dla zastepów na końcu wyliczonych, nie byłby dla nich calkowicie przygotowany, gdyby na nim nie było roślin; gdyż te dla mieszkańców ziemi są nieodzownie po-Dla tego wiec utworzenie ladu łączy tu się ściśle z powstaniem roślin. Jedno zaś i drugie odpowiada stworzeniu zwierząt i ludzi w dziale drugim. Bliższym prawdy był św. Tomasz: "Vita in plantis est occulta; quia carent locali motu et sensu, quibus animatum ab inanimato maxime distinguitur. Et ideo, quia immobiliter terrae inhaerent, earum productio ponitur quasi quaedam po lacinie: volatilia, latajace, lotne;

W pierwszych więc dniach stworzenia terrae formatio" (Summa Th. I, q. 69, a. 2, ad 1-um).

Ze dziela trzech dni zastępów Autor przedstawił jako zastępy, dowodzi tego wyraz sebaam (Gen.2, 1), któryby ina-czej nie miał żadnego znaczenia; jak niemniej niejedno wyrażenie, użyte przez Autora w opisie drugiego działu stworzenia. Nadto u Semitów wyobrażano sobie gwiazdy nie tylko, jako bogi, ale i jako wojsko. Tak u Babilończyków Anu był wodzem na niebie i panem gwiazd, które, sobie jako wojowników przedstawiano (Jensen, loc. cit., p. 425, 431) "Słońce na niebie, jako król na ziemi stoi," pisze Fr. Dieterici (Die Naturanschauung u. Naturphilos. der Araber. Berlin, 1861, S. 30), "wszystkie gwiazdy," są, jako jego wojsko, jako pomoenicze jego zastępy i poddani; sfery niebieskie są dla niego tem, czem na ziemi strefy; palace niebieskie, jako jego kraje, stopnie, jako miasta; minuty, jako Środkowy punkt jego według powsie. stanowienia boskiej madrości leży w środowisku świata, jak zamek krótewski w środku rezydencyi, a rezydencya w środku państwa." Podobnie też Izraelici wyobrażali sobie gwiazdy jako żołnie-rzy. "Z nieba... gwiazdy, trwając w rzędzie i w biegu swoim, przeciwko Sysarze walczyły" (Jud. 5, 20), a Prorok o Bogu mówi: "Który wywodzi w poczcie wojsko ich" (Is. 40,26).

Ale Autor, Gen. 1, i ptaki, i ryby i

zwierzęta i człowieka przedstawił, jako wojowników; a to nie tylko z powodu walk, jakie miedzy nimi toczą się nieustannie; lecz przedewszystkiem dla ich ruchu. Pojeciem bowiem podstawowem sabha jest nie tyle walka sama, ile ruch i góry planu inaczej nie mógł on postą i wystąpienie do walki. Choć wiec tych istot w zwykłych warunkach u Izraelitów nie porównywano do wojska; to jednak gdy Autor raz wpadł na to porównanie, utrzymał już je do samego końca. tym duchu wyraża się on, gdy mówi o zwierzętach wodnych i o ptastwie: "Niech wywiodą wody płaz duszy żyjącej i ptactwo nad ziemią" (Gen. 1, 20). Tu bowiem podkreśla i wyraża ruch, przedstawiając te twory, jako wojsko, wiedzione, prowadzone. Dlatego do wyrażenia ptastwa, Autor nie użył tu słowa sipor (Gen. 7, 14), ale of, w którem pojęcie ruchu przedewszystkiem jest wykazane; zatem wszelkiego rodzaju stworzenia, u- castle i odtąd dyecezya ta połączona noszące się w powietru. To samo mówiąc o zwierzetach ladowych, wyraża sie: "producat terra animam viventem:" niech wyprowadzi (Wuj.: "niech zrodzi") ziemia duszę żywiącą, przez co znowu ruch zaznacza. Przy stworzeniu człowieka mniej było potrzeba mówić wyraźnie, o ruchu, bo on występuje, jako władca wszystkich zastępów, w końcu zaś cały obraz tych zastępów dla niego jedynie był wymyślony i ułożony.

Ten układ przestworzy i zastępów jest wyłączną i charakterystyczną właściwo-wością w biblijnym opisie dzieł stworzenia i stanowi jeden więcej dowód, że kosmogonia biblijna nie była prostem zapożyczeniem od babilońskiego mytu o stworzeniu. Jest ona o cale niebo do-skonalsza i jak Dillman, racyonalista uznał (Genesis, 9), nic w niej nie masz niegodnego myśli Bożej. (Ob. art. Kosmogonia, Stworzenie).— (Por. Vigouroux, Manuel bibl. 9; ed. I, 448-501 Les Lures SS. 4. ed., III. 235-265; La cosmogonie, Melanges bibl. ed. 2, 11-122; Braun, Ueber Kosmogonie... Münster, 1895; Guibert, Les origines, Paris, 1896).

X. A. S.

## Hexapla ob. Orygenes.

Hexapteriga jest to wachlarz używany podczas ceremonij klnych w Kle greckokatolickim. Nazywa się tak, ponieważ znajduje się na nim wyobrażenie serafinów mających sześć skrzydel. (Por. Bosc, Dictionnaire général de l'ar-chéologie et des antiq. etc. Paris 1881, 12-o, str. 321).

Hexbam i Newcastle-bpstwo w Anglii (droec. Hagulstadensis sive Axelodunensis et Novocastrensis). - W Hexh a m (Hagulstad, łac. Axelodunum) już w 680 r. założył św. Wilfryd opactwo Benedyktyńskie, które się rozwijało pomyślnie; z czasem przeszło opactwo do do konwentów regularnych św. Augustyna; w 1540 roku je zniesiono. -Bostwo w H-m powstało już w 674 r. jako suffragania arcybpa Yorku; w 995 r. przeniesiono stolice bpia do Durham (diocesis Dunelmensis); w 1559 r. utworzono tu bpstwo anglikańskie. W 1850 r. przywrócono bpstwo katolickie, a w 1861 r. polączono je z New- Elżbiety we Wrocławiu. Pisywał histo-

istnieje jako sufragania arcybpa Westminsteru; obejmuje hr. Westmoreland, Durham, Northumberland, Cumberland, (ok. 14 tys. kilometrów kwadratowych). W 1907 r. liczono 169 kościolów, kaplie i stacyj misyjnych; 173 kapłanów swieckich. 44 zakonnych (Benedyktynów, Dominikanów, Redemptorystów); 5 zgromadzeń zakonnych męskich, 14 żeńskich, które prowadzą 5 szkół wyższych i 30 szkól elementarnych. (Por. Archiv für kath. Kirchenrecht... von F. Heiner, Mainz, 1885, 448...; U. Che-valier, Répertoire des sources historiques du moyen-âge: Topo-Bibliographie, Montbéliard, 1894..., 1423: Cath. Dir., Lond., 1907; Werner S. J., Orbis terrarum catholicus, Friburgi, Brisg., 1890, p. 103; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1907, t. I, k. 1957).

Heyd Kacper ob. Hedio.

Heydenreich, filozof niemiecki i poeta, ur. w r. 1764, † w 1801. Był na-przód zwolennikim Spinozy, następnie skłaniał się ku krytycyzmowi Napisał: Natura i Bóg podług Spinozy. 1788; System estetyki. 1790; Wstęp do fi-lozofii moralnej według zasud czy-(Por. Blanc, stego rozumu. 1794. Dictionnaire de Philosophie. Paris 1906, 4-o, k. 637).

Heyducki Władysław ks. kapelan w Wersen, w Szwajcaryi, autor wielu powia-tek ludowych i dla dzieci, oraz żywotów Świętych, jak np. Albina. Kwiat Galip. Poznań; Bernard i Sabina, powieść. Tamże; Bratobójca, powieść moralna. Chicago 1886; Opowiadanie z życia św. Franciszka Salezego Poznań 1885, 16-a; Świętych Pańskich żywotów 21. Tamże; Ży vot św. Mar-cina. Tamże; Ży wot św. Jana Nepomucena i św. Ludwiny. Poznań 1887, 16-a, i w. in. (Por. Estreicher, Bibliogr. Polska XIX stulecia. Kraków 1907, t. II, str. 118).

Heyne Jan ur. 1804 r. w Leobschütz na Szląsku, przez lat 30 pełnił obowiązki pasterskie w różnych miejscowościach dyecezyj Wrocławskiej. W roku 1857 zostaje kustoszem biblioteki kapitulnej i otrzymuje beneficium przv kaplicy S.

ryę miejscowości w których przebywał, w czasopismach, lub oddzielnych książkach. Najpoważniejszem jego dziełem jest historya dyecezyi i katedry wroclawskiej: Dokumentirte Geschichte des Bisthums und Hochstiftes Breslau, aus Urkunden, Actenstücken, oiltenen, Chroniken und neueren Geschichtschreiben (Wrocław 1860, 1864, 1868 3 tomy)—zawiera historyę kościoła katolickiego na Szlązku do r. 1648. Tom IV do r. 1800 został przez H. przygotowany do drukn.

Heynlin Jan a Lapide lub Lapidanus (von Stein), wybitny teolog, ur. podobno w Szafhuzie około 1425 r., studya odbywał w Paryżu. Był to maż wielkiej nauki i pobożności, miał zbawienny wpływ na młodzież. Był przedstawicielem kierunku realistycznego. W 1464 wrócił do Bazylei, gdzie przeważała doktryna nominalistów; nie chętnie był przyjęty i po dwóch latach wrócił do Paryża, gdzie pozyskał sto-pień doktora i został profesorem w uniwersytecie paryskim 1467 r., a w 1470 r. został rektorem Sorbony. H. oddał wielkie usługi literaturze, wraz z G. Fichetem przyczynił się do założenia pierwszej drukarni w Paryżu 1469. W r. 1474 przeniósł się do Bazylei, i był kaznodzieją, w 1478 został profesorem teologii w Tübindze i rektorem tamże; w 1487 usunal sie do klasztoru Kartuzów w pobliżu Bazylei i tam umarł 1496. H. pomagał Janowi Amerbach w wydawnictwie dzieł S. Ambrożego i listów Św. Augustyna. Jego dzieło: Resolutiones dubiorum circa missam occurrentium, kilkakrotnie było wydane. Wiele dzieł teologicznych H-a zostało nie wydanych. (Por. Stöckl, Kl., 52, 2003, Prantl, Allgem. deut. Biogr, 12,379; Feret. 1V, 162-165). X. S. G.

Heyzmann Udalryk ur. w Husiatynie 4 lipca 1835 r., po ukończeniu studyów prawniczych w uniw. lwowskim, zostal prof. prawa kościelnego na wydziale prawa i administracyi w Uniw. Jagiellońs., od r. 1860 do 1887 był też kilka-krotnie dziekanem tego Wydzialu, a w Konsystorza generaln. dyec. krakowsk., a widzieć blask otaczający ich osoby.

od r. 1873 członkiem czynuym Akad. Umiejętn. w Krakowie i dyrektorem jej wydziału histor.-filoz. Otrzymawszy emeryturę, mieszka obecnie w Dolnej Austryi. Napisal: Kilka uwag nad literatura historyi kościelnej i prawa kanonicznego w Polsee, Krak. 1861; Najnowsze prawa Kościoła katol. w Państwie austryac. odnośnie do konkordatu, Krak. 1861; O prawie prezenty (w Czasopiśmie poświęconem prawu), Kraków 1863; Jeszcze stów kilka o konkordacie obwieszczonym patentem cesarsk. d. 5 list. 1855, Kraków 1870; Ustawodawstwo Kościoła o azylach (w 4 t., Pamietnika Akad. Umiej."); Rechtshistorischer Beitrag zum Studium der kirchlichen Coelibatsgesetzgebung, Krakau 1859; Balthasaris Behem Codex picturatus anno 1505, continens privilegia et plebiscita urbis Cracoviae. Wien 1865; Zur Publication der Trienter Beschlüsse in Polen, Mainz 1869. Wydal: Statuta synodalne krakowskie i poznańskie z XIV i XV w. w t. IV i V "Starodawnych Pra-wa polskiego pomnikach." (Por. Kronika Uniw Jagiellons. od r. 1864 -M. B. 1887, Kraków 1887).

Hézard ks., współczesny, kanonik honorowy, proboszcz kła św. Piotra w Sens, napisal Histoire du Catéchisme depuis la naissance de l'Egli-e jusqu'a a nos jours. Paris 1900, 8-o. (Por. Blanc, Répertoire bibliographique des auteurs. Paris 1902, 8-o, str. 199).

Hezychaści (z grec. hezychia == spokój, odpoczynek) tak nazywanow XIV i XV w. mnichów, szczególniej z góry Atos, o kierunku mistyczno-kwietystycznym, który pod przewodnictwem o. Symeona popadli w pewien rodzaj marzycielskiej kontemplacyi. Siedząc w swoich celach odosobnieni i zamknięci, pogrążeni w glębokiej ciszy i modlitwie, z podbródkiem opartym na piersiach i wzrokiem utkwionym w pępek, zaczyna-li się najprzód trworzyć i niepokoić; ale po pewnym czasie, trwając w tem polożeniu, dochodzili do rozkosznej egzaltar. 1883-4 rektorem Uniw. Gruntowny, cyi tak dalece, że nie tylko wewnętrzne pelen erudycyi znawca prawa kanonicz- ogarniało ich oświecenie, ale nawet, jak nego, był lat kilka radcą referentem upewniali, okiem cielesnem można było

Rozszerzali swą doktrynę w Grecyi. znaje światło niestworzone. Wielu uczonych zbijało takową, a pomiędzy innymi i Nicefor Gregoras, jak
o tem sam pisze w swojej historyi bizantyjskiej (Nicefor Gregoras I. XIX, c.
I. str. 918, wyd Bonn). Najzagorzalszym
chastów nie był zupełny. Cesarz, nie zantyjskiej (Nicefor Gregoras I. XIX, c. nego obozu, zapewnia, że tryumf Hezy-I. str. 918, wyd Bonn). Najzagorzalszym chastów nie był zupełny. Cesarz, nie jednak ich przeciwnikiem był Barlaam chcąc sprawy rozmazywać, nie pozwolił (ob.). Dowiedział się o Hezychistach w soborowi rozpatrywać głównych zarzu-Macedonii od ich zwolennika, człowieka tów przeciwko Hezychastom, miał bobez wykształcenia. Ten wielki prostak wiem zamiar stłumić ją w cichości. Nie naopowiadał mu wiele niedorzeczności, długo jednak potem umarł, nie miał do jakich się Hezychaści wcale nie posuwali, ale Barlaam bezkrytycznie głosił dzić. Barlaam jednak, ponieważ mu to wszystko, jako rzeczy najpewniejsze, wyśmiewając tych pępkowców, tych omfalopsychikow, nowe wydanie dawnych Gregor. XI, c. 10, str. 557 i następ.). messalianów. Napróżno Palamas, głowa Objaśnienia wydane w formie urzędowej Hezychastów, a potem arcbp. Tessaloni- nieco po soborze przez part. Jana Ka-ki prosił go, aby bliżej sprawę rozpoznał lekasa, a wydane w celu ukrócenia i zaprzestał prześladować zakonników, chełpliwości Hezychastów, którzy utrzynadmieniając, że, co się tyczy światła, mywali, że sobór zatwierdził ich doktryktóre ich otacza, nie jeden przykład tego mamy w dziejach; że wielu starożytnych męczenników miewało aureolę, że stworzonego, które otaczało Zbawiciela nareszcie sam Chrystus Pan na Taborze był otoczony światłem Bożem, niestworzonem. Te ostatnie wyrażenia skłoniły duj się nad nami." I dla tego, z powo-Barlaama do tego, że formalnie zaskar- du tych dwóch punktów, Burlaam został żył Hezychastów do Jana, patryarchy zganiony, jako złośliwy oskarżyciel i pokonstantynopol., jako heretyków (diteiskow, utrzymujących, że jest dwóch boszów. Co do Hezychastów i palamigów, Bóg prawdziwy i światło niestwo- stów, odłożono na inny czas osadzenie rzone, różniące się od Boga, będące pier- ich nauki i praktyk, a tymczasem nawiastkiem wiecznym jak Bóg, a więc kazano im milczenie. Palamas nie podbedące Bogiem. Cesarz Andronik chciał spór załagodzić, lecz zakonnicy oddali z Hypopsefjuszem z Monembazyi został się na sąd synodu, który odbył się w ekskomunikowany. Po Barlaamie dalszą kościele św. Zofii w 1341 r. pod przewo- akcyę przeciwko Hezychastom prowadzi dnictwem cesarza i Patryarchy. Akt uczeń jego, Asyndynus. Hezychaści, synodu nie posiadamy. Mówią nam o nim czując, że mają poparcie na dworze cehistorycy bizantyńscy: Kantakuzen i Ni- sarskim, w owym bowiem czasie był za cefor Gregoras. Historycy ci nie zgadza- małoletności Jana Paleologa regenją się z sobą, ani nawet z objasniena-mi, napisanemi przez patryarchę Jana, a stronę ich skłonił i matkę Jana, też a wydanemi przez Leona Allacyusza (De Eccles. Occident. et Oriental. perpetua consensione, l. II). Kanta-dzoną na poprzednim synodzie. Kantakuzen, stronnik Hezychastów pisze, że kuzen zwołał synod, mimo chęci patrynajpierw Barlaam wystąpił ze swą skar-ga, na co obrońca Hezychastów, Pala-ków Hezychastów i zagroził klątwą Asyn-mas, wyjaśnił naukę ostatnich o świetle dynusowi, jeżeliby nie zmienił zdania. niestworzonem, zupełnie usprawiedliwia. Kantakuzen twierdzi, (l. c. l. II, c. 40 jąc zakonników. Barlaam, widząc, że str. 556), że patryarcha zgodził się na przegrywa, godzi się z Hezychastami, ten wyrok, patryarcha zaś (Leo Allatius wyznaje, że nie miał racyi, że nie przez l. c. str. 831) dowodzi, że nie zgodził złość, lecz z nieświadomości powstał się na traktowanie dogmatyczne sprawy, przeciwko zakonnikom, i że on sam u- lecz że powtórzył wnioski pierwszego

wiec czasu zamiaru swego przeprowane, mówią, że na dwa tylko punkta zgodził się synod, co do światła nie-stworzonego, które otaczało Zbawiciela w czasie Przemienienia, i na modlitwę:

synodu. Pomimo zakazu nie głoszenia swej nauki. Hezychaści głoszą ją, za co patryarcha musi ich ukarać. Wkrótce Kantakuzen zostaje skazany na wygna-nie, patryarcha korzysta z tego i chce zakończyć sprawę z heretykami. Nie udaje mu się to jednak wobec rychlego powrotu Kantakuzena, którego cesarzowa wdowa i młody Jan muszą uznać za współcesarza w 1347. Patryarcha Jan za opór Hezychastom t. j. za blędną naukę, niezgodną z nauką Hezychastów, na synodzie zostaje pozbawiony godności, co groziło i tym wszystkim, którzyby oświadczyli się przeciwko Hezychastom (Harduin, Collect. Conc. t. XI str. 286). Wkrótce potem, za patryarchy Kaliksta; na synodzie w Konstantynopolu 1351 Hezychaści odnoszą zupelne zwycięstwo. Synod ten zwołał Kantakuzen i prezydował na nim. Palamas tłumaczył, żs Hezychaści nie uczą o dwóch bóstwach, przypuszczając, oprócz Boga w Trójcy św., drugi pierwiastek wiekuisty, swiatło niestworzone, lecz, że uważają to światło za wiekuisty wy-pływ z łona natury boskiej, za działa-nie, nie zaś za istotę boską. To wyjaśnienie tak dalece zadowolniło synod. iż nawet potępił, jako heretyckie, zdanie przeciwne. W celu obrony nauki Hezychastów o świetle niestworzonem, odczytano ustępy z Ojców Kościoła i VI soboru powszechnego i wybłagano od przeciwników, aby się zrzekli swych blędów. Niechcących się na to zgodzić Barlaamitów wykluczono z Kościoła, a biskupów pozbawiono stolic. Nie należy się dziwić temu wyrokowi, ponieważ Kantakuzen postarał się o obsadzenie biskupstw przez zwolenników Hezycha-stów, ludzi ciemnych. Cała jednak nau-ka Hezychastów nie została nawet i na tym soborze potwierdzona. Hezychaści odnieśli tryumf, lecz nie mogli szerzyć swych zapatrywań, ponieważ nie mieli za sobą ludu. A gdy Kantakuzen w 1355 zostaje zakonnikiem, kilku tylko teologów podtrzymywało ich naukę. Dyonizy Petawjusz rozebrał bledy dog-matyczne Hezychastów w De theol. dogmatibus, t. I, lib. I, c. 12 i 13; (Por. Fr. J. Stern, Stud. über die H. im Jh. (1873); Kirchenlexicon W. u. W. t. V, 1960; Hergenröther, Hist. kość, powsz., tłum. Bibl. dz. chrześc.:

X. Nowodworski Encyklopedya kościelna). X. H. P.

Hezychiusz (Hesychius), krytyk biblijny, znany jako taki, ogólnie jednak jest uważany za jedno z bpem egipskim. Hezychiuszem, męczennikiem z czasów Maxymiana (Euseb. H. E. VIII, 13) w r. 311. Przyznają mu autorstwo krytycznej rewizyi tekstu tłumaczenia Sie demdziesięciu (LXX) i oczyszczenie tek-stu Ksiag N. Test. – Święty Hieronim (Praef. in Paral t. XXVIII, 1324 – 25 i Apolog. adv. Rufinum, II, 27, t. XXIII, 450) pisze, że tekst Sept. H. był powszechnym w Aleksandryi i E-gipcie: "Alexandria et Aegyptus in LXX suis Hezychium laudat auctorem," i że jest on autorem dwóch dodatków u Izajasza, LVIII, 11 (Isai. t. XXIV, 570). Oto wszystko, co nam starożytność przekazała w omawianej pracy: w nowszych czasach badania w tym kierunku nie posunely się bardzo naprzód chociaż niektórzy krytycy usilują wskazać, które dokumenty zachowały nam tekst H.a. Sądzą, że H. tak, jak Lu-cyanus z Antyochii, starał się uczyn.ć tekst LXX, o ile możności, najbardziej blizkim z tekstem oryginalnym. Nie z wracał się bez watpienia do tekstu he-brajskiego, lecz na podstawie wersyj greckich późniejszych od LXX, lecz tłumaczonych słowo w słowo z oryginalu czynił zmiany w wyrażeniach i konstrukcyi zdań, aby w ten sposób ustanowić jedność pomiędzy tekstem hebrajskim i LXX. Według wszelkiego prawdopodobieństwa w pracy tej miał H. przed oczyma Hexaple i nią się kierował. Ponieważ tekst H-a byl w powszechnem użyciu w Egipcie, należy wiec go szukać w cytatach z Pisma Sw., pomieszczonych w dziejachśw. Atanazego, św. Cyryla Aleksandryjs., w wersy-ach Koptów i w tłumaczeniu etyopskim. Ceriani (De codice Marchaliano, Rzym 1890, str. 53) mówi, że najstarsza wersya Koptów, i dwie inne mają poprawiony tekst, conajmniej w Ksiedze Izajasza, według tekstu H-a. Tłumaczenie etvopskie niewątpliwie jest zależne od pracy H-a (A. Loisy, Histoire critique du texte et des versions de la Bible w "L'Enseignement biblique" 1893 str. 107 -113). Uczeni armeńscy, którzy uczyli

się greckiego w Aleksandryi i którzy Rzym, 1867) i pochodzący z Grottabyli twórcami tłumaczenia armeńskiego, posiłkowali się poprawka H., jak to zauważa Euringer (*Une leçon proba*blement hésychienne w "Revue bibli que," t. VII, 1898, st. 183-192) w Piesni nad Pieśu. VII, I (Odolomatsi po arm., Odolomitis po grecku). Trudność w badaniach współczesnych krytyków biblijnych stanowi fakt, że manuskrypty, w których widzą tekst H-a, stanowia mniejsza lub wieksza mieszanine, a przytem nie moga ostatecznie się zgodzić, w czem mianowicie szukać tego tekstu. Pewną jest dla nich rzeczą, że szukać go należy w tłumaczeniu Koptów i w dziełach św. Atanazego i Cyryla Aleks. Niektórzy z nich razem z Grabe'm (wydanie jego LXX, powtórzone przez Breitinge'ra, Zurich, 1730, t. I, Prolegomena, c. I, n. 10) widzą tekst H-a w kodeksie Watykańskim B. Tego zdania sa też: Pawel de Lagarde (Septuaginta Studien, Goettinga, 1892, str. 4 i 72), A. Loisy (o. c. str. 49-50 i 80). Oponuje temu Ceriani (La recensioni dei LXX e la Versione detta Itala, Nota... letta al R. Instituto Lombardo, 18 luty, 1886) na podstawie dowodów paleograficznych. Lagrange (Revue biblique, t. II, 1893, p. 956) na podstawie porównań z cytatami biblijnemi Filiona, broni zaležności kodeksu B. od poprawki H-a. Argument poczerpnięty z Filiona słaby i obalony został przez A. Rahlfs (Alter und Heimat der Vaticanischen Bibelhandschrift w "Nachrichten der Gesellschaft der Wissenschaften zu Göttin gen, Philologisch-historische Klasse, 1884, str. 88) na podstawie chronologii, czemu znowu zaprzecza O. von Gebhardt (Theologische Literatur zeitung, 1889, 556), dowodząc, że kodeks B. jest późniejszy od r. 367. Jednem słowem o zależności kodeksu Watyk. B. o pracy H·a powiedzieć nic na pewno nie można. W każdym razie pe-wnem jest to, co Ceriani (De codice Marchaliano, Rzym, 1890) dowiódł, a mianowicie odpis uncyalny grecki Q., zachowany w Watykanie pod N. 2125 i zawierający księgi Proroków; jest przepisany w Egipcie i odtworzony z tekstu H-a. Fragmenty palimpsestowe Proroków, wydane przez J. Cozza-Luzi (Sac. Bibl. vetustissima fragmenta, t. I, (De Sacra Scriptura, Wieden, 1867,

Ferrata, Γ, zawieraja w sobie tekst H-o. To samo w C-a Synaickiego. (Ceriani, De codice Marchaliano, str, 51). W Note (czytanej w Instyt. lomb. 1886) wskazuje jako na najlepszego świadka tekstu Ha odpis kursywny Ferrariensis, 106 Holmes, z calą rodziną. Najwięcej zaś zbliżone są kursywne: 26, 196 i 306. Inne zaś odpisy: 33, 41, 42, 49, 68, 87, 90, 91, 118, 147, 228, 233, 238 są to teksty, z których z całą ści-łościa nie można tego twierdzić. Obecny stan krytyki biblijnej nie może nam jeszcze dzisiaj wskazywać napewno cech charakterystycznych w poszczególnych wersyach. (L. Mechineau, La critique biblique au III-e siècle. Les recensions d'Origène, de Saint Lucien, d'Hésychius et nos textes grecs actuels w Etudes religieuses, marzec, 1892, str. 445—453).— II. Oczyszczenie tekstu N. T. O pracy te H-a dowiadujemy się od św. Hieronima, który w Epist. ad Damasum (t. XXIX, 627) mówi, jakiej sam metody używać będzie przy poprawianiu tekstu łacińskiego Ewangelii, zaznaczając, że zwraca się do źródel oryginalnych, do starych manuskryptów greckich, lecz nie tych, które złośliwie przypisywane sa Lucynowi i Hezychiuszowi i zawieraja bledne notatki: "quos a Luciano et Hesychio nuncupatos paucorum hominum assert perversa contentio." Wzmianke o tekście H. spotykamy w dekrec e Gelazego papieża (Decret. de recipiend. et nonrecipiend. lib.): Ewangelie, które sfalszował Hezychiusz, apokryfy (Ewangelia, quae falsavit Hesychias, apocrypha). Krytycy rozmaicie tłumaczą wyżej przytoczone wyjątki z Hieronima i Galazego. Według Hug'a (Einleitung in die Schriften des N. T. 2 wyd. Stuttgart i Tubinga, 1821, t. I, str. 182-209), przedstawicielami tekstu H-a sa manuskrypty BCL dla Ewangelii, ABC, 17, 46 dla Listów św. Pawła, ABC, 36, 40, 73, 105 dla Listów katolickich i Dziejów Apost., i AC, 12, 36, 38 dla Apokalipsy. Tego samego zdania jest Eichhorn (Einleitung in das N. T. Lipsk, 1827, t. I, str. 278). Inni zaś krytycy biblijni zupełnie inaczej dzielą rodziny manuskryptów N. T., i albo zupełnie zaprzeczają istnienia tekstu Lucianusa i H-a, jak J. Danko

str. 382-384), jeżeli i zgadza się na Bio - Bibliographie, Paryż, 12, 2139; istnienie tekstu, to mówi, że nic nie wie o nim. Tak też Tischendorf w Gregory), Prolegomena, Lipsk, 1884, str. 193-194). Westcott i Hort, (The Neu Testament in the original Greek. introd. Cambridge i London, 1882, str. 182—183) twierdzą, że tekst H-a mógł wywrzeć bardzo mało wpływu. Jednak W. Bousset, (Textkritische Studien zum Neuen Testament, Lipsk. 1894, str. 74-110 w Texte und Untersuchungen u Gebhardt'a i Harrack'a, t. XI, 4-o) widzi tekst H-a dla Ewangelii co najmniej w grupie manuskryptów B. X. X. L. T i 33, które pochodzą z Egiptu i powinni być przedstawicielami recenzyi tego kraju. Tekst tych manuskryptów pokrewny jest z cytatami biblijnemi u Cyryla Aleks. i z wersyą koptycką (t. II, 949). Głównym przedstawicielem dla Ewang. według św. Mat. manuskrypt uncyalny Z. i dla Ewang. według św. Łuk. H. Zasadniczą ich cechą jest prawie zawsze krót-kość. Stąd wniosek, że H. starał się skracać tekst, albo co najpewniej przekładał tekst najkrótszy. (Por. Vigouroux, . Dict. de la Bible t. 3, 665; Kirchliches Handlexicon, Karl Hilgenreiner, t. 2, Hesychius). X. H. P.

Hezychiusz 1) z Aleksandyi, slownikarz z końca 4-go wieku, prawdopodobnie poganin, około 380 opracował bardzo cenny słownik klasycznej greckiej literatury, który od 5-go wieku został wzbogacany glosami, poczerpniętemi al-b z istniejących już biblijnych słowników, albo ze starych greckich badań biblijnych, i z wyjaśnień etymologicznych starych greckich egzegetów; do czego przyłączyło się wyjaśnienia słów znajdowane w pracach chrześcijańskich badaczy Pisma Sw., takich np. jak Epifaniusz i inni. Pierwsze (dowolne, powiekszone i zmienione) wydanie drukiem tego dzieła dokonane przez Masumentarzami wydanie przez Alberta i

str. 106-107), albo jak Martin (Intro-) oddziela jako "Glossae sacrae Ernesti" duction à la critique textuelle N. T. (1785); U. Chevalier, Repertoire des partie théorique, Paryz, 1882-1883, sources historiques du moyen age: Nouvelle biographie générale, publié par. F. Didot Frères, Paris, 1845-66), 24, 591-3. - 2) H. Asceta, święty, ur. w Andragenie, pomiedzy Amazyą i Ancyrą, um. 800 r.; żył na górze Majo około Prussa w Bitynii (czciciel św. Andrzeja, apostoła) sławny cudami i moca nad szatanami i zwierzetami; obcował z aniołami. Świeto jego 6 marca. Acta Sanctorum, ed. Bollandus, Antwerpia. Bruksella, Paryż, I, 456. - 3) H. mnich, kaplan z Jerozolimy, † po 450 r. (Bailhé, Échos d'Orient, 1906, 219), uznany, przez Greków jako Święty. Autor wielu dziel, w tomie XC1II Patrologii greckiej Migne'a zebrano to, co sie po nim zachowało do naszych czasów. Jest tam wykład na Księgę Kapłańska, fragmenty wykładu Psalmow, Ezechiela, Daniela, Dziejów Apostolskich, listu św. Jakóba, t św. Piotra, listu św. Judy, Stikeron, albo skrót z 12 mniejszych proroków i Izajasza z poddziałem tekstu na rozdziały i nakoniec pt. "Synagóge aporión kaj epilúseon" zbiór rozmaitych trudności i rozwiązanie takowych, przy tlumaczeniu Ewangelii. (Por. Fabricius, Biblioth. graeca, wyd. Harles, t. IV, str. 882; t. VII, str. 419, 452, 548; Acta Sanctorum, martii, t. III, str. 713; Ceillier, Hist. des auteurs ecclesiastiques, 2 wyd. t. XI, str. 554; O. Bardenhewer, Les Fères de l'Eglise, t. I, tl. Fr. 1899, str. 254; Theophanes, Migne, 108, 227, 243.— 4) H. z Miletu, Illustris, z połowy szóstego wieku, bezwatpienia chrześcijanin, opracował znakomitą historyę świata aż do 518 r., i jako dodatek do historyi opis panowania Justyna I (518 do 527) i pierwsze lata Justyniana I (527-565) i nakoniec Onomatologos czyli zbiór biografij wszystkich sławnych pisarzy greckich. Z historyi jego posiadamy obecnie tylko fragmenty; Onomatologos'em jego posiłkowali się Suidas dla kiem tego dzieła dokonane przez Masu- swego "Lexiconu," oraz Focyusz dla rusa (1514); krytyczne, opatrzone ko- swej "Biblioteki." (Por. Krumbacher, Geschichte der Byzantinischen Lite-Ruhnkena (2, t. Leiden, 1746 (66); naj-ratur (München, 1890, 323-5; U. nowsze wydanie M. Schmitt (5 t. 1858 Chevalier, Répertoire des sources (68). Rzeczy tyczące Chrystyanizmu historiques du moyen âge. Bio --

Bibliographie (Paryż, 1887 — 86, II, 2140). X. H. P.

Hezychiusz-imię wielu Świętych: 1) H. bp w Hiszpanii, wyswięcony przez apłów, którzy wysłali go wraz z wielu innymi bpami do Hiszpanii w celu opowiadania Ewangelii. Po nawróceniu wielkiej liczby niewiernych, H. † spokojnie w Gibraltarze, pod koniec I wieku. Swieto 15 maja. — 2) H. żolnierz i męczennik w Antyochii za prześladowania Dyoklecyana. Po ogłoszeniu edyktu cesarskiego, nakazującego złożenie oznak wojskowych tym z żolnierzy, którzyby wzbraniali sie ofiarować bogom. H. oddał swa broń i natychmiast został uwięziony i następnie wrzucony do rze-ki Oronte z wielkim kamieniem przywiązanym do szyi. Swięto 18 listopada. -3) H. jeden z 40 meczenników w Sebaście w Armenii. (Ob. art. Candidus św. 3). — 4) H. wyznawca w Palestynie, uczeń św. Hilariona i towarzysz jego podróży. Gdy mistrz jego usunal sie na samotność do Sycylii, H. postanowił go odszukać; w tym celu odbył podróż na Wschód, przebiegł Grecyę, wreszcie znalazł go w Sycylii. Po śmierci św. Hilariona w r. 371, H. udał się na wyspę Cypr, tu zamieszkał w celce Hilariona i po dziesięciomiesięcznym pobycie, przeniósł potajemnie ciało Św. do Palestyny i pochował w swoim klasztorze pod Majume. Data śmierci H. niewiadoma. Pewną jest rzeczą, że był prześladowany wraz ze swoim mistrzem za panowania Juljana Apostaty. Święto 3 października. (Por. Pétin, Dictionnaire hagiogr. Paris, 4-o, t. I, st. 1332 i nast.). X. J. N

Hezytanci-tak nazywano w końcu V w. odłam zwolenników eutychianów acefalów, którzy wahali się przyjać lub też odrzucić dekrety soboru Chalcedońskiego; nie należeli oni ani do partyi Jana Antyocheńskiego zwolennika Na-storyusza, ani do św. Cyryla, który potępił herezyarchę. Nazywali oni tych, którzy poddali się wyrokowi synodu Synodolinami. (Por. Guyot, Dictionnaire univers. des Héresies. 8-0, str. 179).

Hiacynt o. ob. Loyson o.

Hiacynta Marescotti św. panna, córka Hicki Antoni (Hiquaeus), franciszka-

Marka Antoniego Marescotti, hr. z Vignanello, ur. w r. 1588. Pierwsze lata dziecinne spędziła w pobożności, lecz później zaczęła mieć upodobanie w strojach i Ignać do świata. Oddana do klasztoru na wychowanie, nie zmieniła sposobu myślenia, i wróciwszy do domu stała się bardzo przykrą dla otoczenia. Ojciec cheae pozbyć się jej z domu, zaproponował córce wstąpienie do kląsztoru, co acz niechętnie uczynila, wstępując do klasztoru św. Bernardyna w Viterbo, mającego regułę trzeciego zakonu św. Franciszka. Lecz i tu H, schlebiała swej próżności, żadzy wyróżnienia sie, niechetnie spełniając obowiazki reguly. Mimo to miała H. szczególniejsze upodobanie do czystości, wielkie poszanowanie dla prawd wiary i uległość woli rodziców; to ostatnie jedynie trzymało ja w klasztorze. Ten rodzaj życia prowadziła przez lat dziewięć. Ciężka choroba powaliła H. na łoże boleści. Wezwany spowiednik, oburzony zbytkiem, jaki znalazi w celi H-y, nie chciał jej słuchać spowiedzi, i surowo zganił jej próżność, mówiąc; że niebo zamkniete jest dla próżnych i pysznych. Skruszona H. postanowiła nawrócić się do Boga i naprawić dawane towarzyszkom przez tak długi czas zgorszenie, co też, ku zbudowaniu zgromadzenia, publicznie u-czyniła. Niestety, trzeba było drugiej niebezpiecznej choroby, aby posta-nowienia H-y były trwałemi. Tym razem z próżnej, światowej, stała się H. prawdziwą pokutnicą, która ostrością swego życia, przewyższyła najsurowszych pokutników. Wielka była miłość jej ku Bogu i bliźnim; podczas epide-Wielka była miłość jej mii, trapiacej Viterbo zalożyła dwa stowarzyszenia, mające za cel przyniesienie ulgi cierpiacym i chorym. Członkowie tych dwóch zgromadzeń nazywali się Oblatami Maryi. W ostatnich latach życia H. została obdarzona od Boga niezwyklemi laskami i darem podnioslej modlitwy. W 55 r. życia, przyjąwszy Sakramenta śś. † w r. 1640. Beatyfikowana w r. 1726 przez Benedykta XIII, który pochodził z rodziny Marescottich. Pius VII kanonizował H. w r. 1807. Święto 31 stycznia. (Por. Pétin, Dic-tion. hagiogr. Paris 1850, 4-0, t. I, k. X. J. N.1380—90).

nin irlandzki, ur. w hrabstwie Clare, † w | że pojmować je należy duchowo, ciało Rzymie w r. 1641, uczony teolog i filobowiem podlega zagładzie. zof, biegły we wszystkich prawie gałę. ziach wiedzy klnej. Nauczał teologii w Kolonii i Lowanium, został przelożonym konwentu św. Antoniego w tem ostatniem mieście. Pomagał O. Wading w pisaniu "Kronik zakonu franciszkańskiego." Napisal: Nitela Franciscanae religionis et abstersio sordium, quibus eam conspurcare frustra tentavit Abrahamus Bzovius. Lugduni 1627, in 4-o; dzieło to wydał H. pod pseunimem Dormitius Thadaeus; In Quartum sententiarum juxta mentem Scoti. Lugduni 1639, 3 vol. in fol., i wiele innych dziel, które dotąd pozostają w rekopisie. Spis ich wylicza Richard et Giraud w "Bibliothèque sacrée." (Por. Wading: Le P. Jean de S. Antoine, Bibl. univ. Franscis. t. 1, str. 108; Glaire, Dictionnaire univers. des Sciences. 8-o, t. I, p. 1025).

X. J. N.

Hidalgo Dyonizy, bibliograf hiszpański † w r. 1866. Zebrał Diccionario de Bibliografia Espanola. Madrid 1862-73, 5 vol.

Hieber Gelazy, augustyanin, kaznodzieja, przez współczesnych Ciceronem zwany, ur. w połowie XVII w. w Dinkelsbühl. Każąc w Monachium, nawrócił wielu protestantów. Tutaj też † 12 lut. 1731 r. Cześć kazań sam przygotował do druku; wyszły one w trzech tomach w latach 1726, 1729 i 1733. Jako dodatek przyłączył katechizm w ka-zaniach Gepredigter Kathechismus, München 1732. Napisal też De cultu et veneratione ss. Eucharistiae. Aug. Vind. 1712. Nie dokończył dzieła Christus in veteri lege promissus et novo revelatus.

Hierakas, uczony egipcyanin, żył około połowy trzeciego wieku. Nauczał, że malżeństwo jest instytucyą Starego Testamentu, że stan bezżenny, wstrzymywanie się od mięsa i wina stanowi nieodzowny warunek zbawienia. Ascetyzm H. był raczej gnostycki. Stronnicy H. przy pogardzie malżeństwa wiedli spól- było miastem w prowincyi Cyrrhestia, ny, podejrzany z kobietami żywot. ---Hierakas trzymał się allegorycznego tłu- ła tu metropolia klna. Na Sob. Nicej-maczenia P. św. i na tej podstawie od- skim był bp. z H-s, Philoxenus, na rzucał zmartwychwstanie ciał, dowodząc, sob. Efeskim (431 r.) nestoryanin Ale-

Hierapolis (gr. oznacza "miasto święte") - nazwa 4 miast dawnych stolic bpich: 1 o, H-s w Arabii miasto, według Vailhé (Echos d'Orient, 1899, 3, p. 333...), to samo co Erca (gr. Erapolis-Hierapolis) w rzymskiej prowincyi Arabii. Bp tego miasta był sufraganem metropolity z Boary i uczeatniczył na sob. Chalced. (451 r.); 2-o, H-s było też bpstwo w prowincyi klnej Izauryi (Por. Le Quien, Oriens christianus, Paris, 1740, t. II, 1025); 3-o, H-s w prow. Phrygia Pacatiana (w Wielkiej Frygii) pomiędzy rzekami Lykus i Maeander. Miejscowość te w starożytności znano (Plin., Hist. nat., 2, 93; Strabo 13, 4, 14 p. 630...) jako poświecona Cybeli; w okolicy źródło z wodą gorącą i wyziewami trującymi zw. plutonium, miejsce wróżb kaplanów Cybeli. Św. Epafras założył tu i w poblizkiej Kolosie gminę chrześcijańska (Coloss. IV, 13), ta szybko zakwitla, iż H-s stało się metropolia w Frygii. W H-s urodził się filozof Epiktet i tu najpewniej poznał zasady religii chrześcijańskiej. Słynny Papias, uczeń św. Jana Ewangielisty, był bpem H-s. (Hier., De vir. ill., 18; Euseb., H. E. i in.), Bp. H-s św. Apollinaris odbył w H-s synod przeciwko Montanistom (Por. Hefele, Conciliengesch., I, 2 wyd., 83.,.). Od czasów najazdu Mahometan, H-s pozostało arcybpstwem tytularnem. Obecnie na miejscu H-s pokazują ruiny w Pambuk Kalessi. Le Quien (dz. cyt. t. I, 831) mylnie sądzi, iż Abercyusz, którego słynny nagrobek badają uczeni, był bpem w H-s w Phrygia Pacatiana, albowiem badania wykazały, iż jego stolica bpia tej też nazwy leżała w Phrygia Salutaris (ob. art. Abercyusz, Por. też Romsay art. w Bulletin de corresp. hellen., V, 566...: Humann, Altertümer von H-s, 1898 mit Abbild. und Inschriften; Vigouroux, Diction. de la Bible, t. III, k. 702). — 4 o, H-s w Syryi, zw. gr. Βαμβόκη Munbog, Mabbug, obecnie Membidž, albo Syria Euphratensis; od r. 325 byksander. Miasto upadło pod koniec VI. w (Por. Hefele, Conciliengesch., 2 wyd., t. II, k. 305.... W. W. t. V, k. 2006, 2007; Buchberger, *Kirchliches Handlexikon*, München, 1907, t. I. k. 1959).

\*\*X C. S.\*\*

Hierarchia — ἡ τῶν ἱερῶν ἄρχἡ — dosłownie: rządy świętych, święta władzaoznacza: 1) Powszechny Kościół Chrystusowy, zgromadzenie wszystkich wiernych, nie wyłączając laików. Wszyscy bowiem chrześcijanie przez Chrzest św. powołani są do panowania z Chrystu-sem w niebie. (I Petr. 2, 9). (Por. Billot, De Ecclesiae Sacramentis, v. I p. 133; t. II, p. 243; 2) Stopniowa ny porządek władzy kościelnej w Królestwie Chrystusowem na ziemi, stanowiący razem jedną całosć, Kościół rządząco-nauczający; 3) Szereg osób powołanych do kierowania Kościolem Chry stusowym na ziemi. Ponieważ zaś w Kościele wojującym laicy "rządów świętych" nie sprawuja, przeto do H. ko ścielnej w tem ściślejszem znaczeniu po-

ietei nie należa.

Podwalina każdego zorganizowanego zbiorowiska ludzkiego jest władza społeczna, nadająca mu kierunek i prowadząca go do zamierzonego celu. Podobnie rzecz sie ma z Kościołem, który bedac założonym dla ludzi i składając się z ludzi, posiada organizacyę, przystosowaną do natury i potrzeb środowiska wśród którego powstał i w którem przeznaczono mu rozwijać swa działalność. (Encyklika Leona XIII: Immortale Dei, 1 Nov. 1885; Passaglia, De Ecclesia Christi; Mazella, De religione et Ecclesia) Potrzeba zatem władzy w Kościele jest naturalną konsekwencya jego egzystencyi i da się uzasadnić a priori. Inaczej jednak ma się rzecz, gdy z kolei zechcemy zastanowić się nad tem, jaką mianowicie formę rządu posiada Kościół. Tutaj już nie możemy posługiwać się kryteryami czysto rozu-mowanemi, lecz należy zwrócić się do dziedziny faktów. Jakkolwiek bowiem Chrystus niewatpliwie nadał Kościołowi organizacyę jaknajdoskonalej przystosowaną do potrzeb i celów, które mu zakreślił, to jednakże wybór tej lub innej formy rządu zależał najzupelniej od woli Boskiego Zbawiciela i Prawodawcy Kościoła.

Trojaka odróżniamy forme rzadu: monarchiczna, arystokratyczna (oligarchiczną) i demokratyczną, zależnie od tego, czy zwierzchniczą władzę w społeczeństwie sprawuje jednostka, czy pewna ilość osób, czy wreszcie ogół ludu. Ponadto trzy te zasadnicze typy rzadu moga ulegać mniej lub więcej istotnym

modyfikacyom.

Nauką katolicką ((Unam Sanctam, Bonif. VIII, lib. I lit. VIII cap. 1. Extravag. Com.), ujeta ostatecznie przez Sobor Wat. w forme dogmatu (*Vatic.*, ses. IV cap. 1-4. (Por. Denzinger n. 1675, 1676, 1677, 1682) było zawsze, Chrystus zwierzchnicza władze w Kościele powierzył Św. Piotrowi i jego pracowitym nastepcom, którymi sa pa-pieże rzymscy (Matt. XVI, 18 sq.; Joan. XXI, 15, 55.; Luc. XXII, 31, 55).

Kościół wiec z ustanowienia Bożego jest monarchią, reprezentowaną w osobie papieża. Stąd wynika, że nie może być równocześnie dwóch lub więcej prawowitych papieży, jak również, że papież nie może pełni swej władzy przelać na kogo innego; w ten bowiem sposób zasadniczy ustrój Kościoła uległ by przekształceniu. Równocześnie jednak Apostołowie, żyjący w biskupach, swych prawowitych następcach, otrzymali od Chrystusa pelnomocnictwo do współudziału w zarządzie Kościolem (Matt. XVIII, 18; XXVIII, 18 –20; Act. Ap. XXVIII, 28: Tried. ses. XXIII, Vera et cath. doctr., cap. I; can. 6 ss. por. art. Biskup). Stanowia oni zatem pierwiastek arystokratyczny w organizacyi kościelnej, który wszelako nie narusza zasadniczej, monarchicznej formy jej ustroju, ponieważ biskupi, czy to na Soborach, czy poza nimi władzę swą sprawują w posłuszeństwie i zależności od Piotrowego Następcy (Vatic., ses. IV, cap. 3).

To samo a priori odnosi się do niższych stopni hierarchicznych, czy to pochodzacych z ustanowienia Bożego (Trid. l, c. can. 6, 7; cap. 4), czy to powstałych później w miarę rozwoju i potrzebżycia kościelnego (Trid. l. cap. 2).

Element wreszcie demokratyczny najzupełniej usuniety jest od współudziału w rządzie Kościoła (Joan XX, 21; Matt. XXVIII, 18; Decr. Grat., can. XII, qu. I cap. 7; dist. LXI, c. l. ss.; Trid., ses. VII De Sacram. in gen., can. 10 ses. XXIII, l. c. cap. 4 can. I ss.; Decr. Greg. IX, lib. I, tit. XXXVI, cap. 6; lib. I1I, tit. 7, cap. 2).

Ta okoliczność, na którą powołuje sie Bellarmin (De Rom. Pontifice, lib. III, cap. 3), że każdy wierny może być wyniesiony do najwyższej w Kościele godności, nie może być uważaną za udział ludu w rządach. To samo bowiem dzieje sie we wszystkich monarelekcyjnych. Przy tem elekt rozpoczyna wykonywać władzę dopiero z chwila dokonanego wyboru, a wtedy już nie należy do ludu wiernych, lecz staie się członkiem H. kościelnej. Tak wiec H. kościelna ściśle oddzieloną jest od ludu wiernego. O tym hierarchicznym porządku Kościoła w pierwszych już chwilach jego istnienia świadczą Dzieje i Listy Apost. (Act. XIII, 2, 35; XX, 28; I Tim. I, 3; Tit. I, 6 sq; II, 15; Hebr. XIII, 17) tudzież pisarze Apost.: Hermas (Pastor I, 3 n. 5), św. Ignacy (Epis. ad Ephes. IV), Papias, Polikarp i wszyscy następni Ojcowie Kościola i pisarze (ob. Petavii, De ecclesiastica hierarchia), występujący w obronie H-ii przeciwko błędom sek-ciarzy. Blędy te przybrały dwa kierunki: jedne, demokratyczne, dążą do rozszerzenia praw ludu, przypisując mu w rzadzie Kościola udział mniej więcej wybitny; drugie w organizacyi kościelnej wysuwają na pierwszy plan pierwiastek arystokratyczny, ograniczając władzę papieża na korzyść biskupów. (Cavagnis, Institutiones iuris publici eccles., vol. 2 pag. 25 sq). Najwybitniejszym przedstawicielem pierwszych jest Marsiliusz Menandrinus z Padwy, który w swem dziele "Defensorium pacis" utrzymuje, że z prawa naturalnego najwyższa władza w każdym zbiorowym organizmie ludzkiem, a więc i w Kościele, należy do ogółu członków. Te władze lud przekazuje panującemu, który z kolei przelewa ją na papieża i biskupów. Tym sposobem papież i biskupi otrzymują władzę nie od Boga, jak naucza Kościół (Matt. XXTIII, 18, 19; Joan. XX, 21), lecz od ludu za pośrednictwem władców świeckich. Błąd, po-tępiony przez Jana XXII w konst. Licet, 23 paźdz. 1327. Śladem Marsyliusza poszli protestanci, którzy, głosząc zasade zupelnej równości wiernych i zależności Kościola od władzy świeckiej, świeceń mniejszych), w którym zawiera

albo wcale nie uznają H., albo też, jak w Anglii, zatrzymują tylko zewnętrzne jej formy. (Ob. Schenkl. Institutiones iuris eccl., Prolegom. § 46 in nota gdzie wylicza przeszło 30 błędnych systematów protestanckich odnośnie do ustroju Koscioła). Demokratyczne biedy szerzyli również: Richeriusz (potępiony w breve Innocen. XI r. 1681), Febroniusz (potep. przez Klem. XIII w breve z 14 marca 1764), Gallikanie (potep. przez Piusa VI w konst. Auctorem fidei, 28 sierp. 1794) i Janseniści (potep. w breve Piusa VI Super Soliditate), jakkolwiek ich pisma nie sa też wolne i od pogladów arystokratycznych. Chociaż bowiem uznają w zasadzie Boski początek Prymatu papieskiego, jednakże wynosza biskupów do czynnika równorzednego ze Stolica Apost., głosząc zasadę konieczności ich zgody dla ważności orzeczeń dogmatycznych i praw dyscyplinarnych. Według tej zatem zasady najwyższa władza w Kościele przedstawia się jako organ zbiorowy, złożony z elementu mo-narchicznego (Papieża) i arystokratycznego (Biskupów).

Jeszcze dalej w tym kierunku posunęli się Schyzmatycy wschodni, którzy instytucyi Prymatu odmawiaja Boskiego początku, uważając ją za wytwór prawa kanonicznego, a Kościół - za oligarchie. rządzoną przez różnych, wobec prawa

Bożego, biskupów.

H. kościelna dzieli sie: I) Na H. kapłaństwa (H. ordinis) i H. jurysdykcyi (H. iurisdictionis). Pierwsza składa się z szeregu osób, należacych do stanu kapłańskiego, obdarzonych władzą sprawowania publicznego kultu Bożego, Sakramentów, zwłaszcza Eucharystyi i Sakramentaliów. Udziela się zaś ta władza na mocy święcenia i to w ten sposób, że ważnie zawsze i wszędzie, nawet bez missyi kanonicznej wykonywana być może. Do kapłaństwa należą z prawa Bożego: biskupi, kaplani i dyakoni (Trid. ses. XXIII can. 6); z prawa zaś kanonicznego w Kościele zachodnim: subdyakoni, akolici, egzorcyści, lektorzy i ostyaryusze. Natomiast w Kościele wschodnim wielka panuje rozmaitość pod względem ilości święceń mniejszych. Po wiekszej czesci formalnie odróżniają tam tylko dwa święcenia: lektorat i subdyakonat (na Wschodzie zaliczany do się ostyaryat i akolitat, egzorcystatu zas i istnieje ścisły związek: 1) zarówno jedna albo wcale niema, albo też, o ile jest, łączy się z innem święceniem nprz. u Maronitow z kantoratem, (Goar, Rituale Graecor., p. 233, sq; Papp-Sziláyi, Enchiridion, P. II, § 83; Gasparri, De Sacra Ordinatione, n. 16 sq; Bened. XIV, Const. Etsi pastoralis, 26 mai, 1742 § 7 n. 6, 8, Collect. Lac. col. 514; Synod. provin. Ruthenorum 1720 l. c. col. 255, 256, 447).

H. jurysdykcyi tworza osoby, obda. rzone w różnym stopniu publiczną władzą kierowania ludem wiernych. Kierownictwo to o ile polega na podawaniu regul postepowania (praecepta circa agenda) nazywa sie władza rzadzenia (potestas regiminis), o ile zaś zasadza się na wyjaśnianiu prawd wiary (praecepta circredenda) — władza nauczycielstwa (potestas magisterii). Jurysdykcya otrzymuje się przez udzielanie missyi kanonicznej, bez której ważnie wykonywana być nie może.

Do H. jurysdykcyi z prawa Bożego należą tylko: Papież i biskupi. Kaplani z prawa Bożego, t. j. na mocy święcenia stają się jedynie uzdolnieni do otrzymania jurysdykcyi pro foro interno (Ojetti, Sunopsis rerum moralium et iuris Pontificii vol. II, Hierarchia). Prawo jednak kościelne utworzyło liczne stopnie H. jurysdykcyi, jako to: legatow apost., patryarchów, prymasów, arcybiskupów opatów t. z. "nullius," przeło-żonych zakonnych, wikaryuszów gene-

ralnych etc. Między władzą kaplaństwa, a władzą jurysdykcyi zachodzi istotna różnica (Petavinus, De ecclesiast. hierarchia, i. III cap. 9 n. 10 ss; l. IV, cap. 2, n. 2): 1) źródłem pierwszej władzy jest święcenie, drugiej - misya kanoniczna; 2) pierwsza raz nabyta nie podlega ograniczeniom, ani uzupełnieniom, druga wykonywa się w a ż n i e jedynie w gra-nicach pełnomocnictwa, które może być bardziej lub mniej obezerne, a nawet cofniete w całości. Stąd pochodzi, że ta sama osoba może zajmować wysokie nawet stanowisko w H. kaplaństwa, a nie posiadać żadnej zgoła jurysdykcyi, jak nprz. biskup tytularny, lub odwrotnie jak nprz. wikaryusz generalny w

jak druga ma na celu dobro dusz i troskę o ich zbawienie; 2) władza kaplańska bez grzechu (licite) wtedy tylko może być wykonywana, gdy łaczy się z missya kanoniczna. – To też zazwyczaj obiedwie te władze łączą się w jednej osobie i prawo kanoniczne zabrania udzielania jurysdykcyi tym, którzy nie otrzymali przynajmniej pierwszej tonsury, bedacej przygotowaniem do święceń — (Schmalzgrueber, Jus eccles. univ., lib. I, tit. XIV n. 13, 19). II) Na H. prawa boskiego (H. iuris divini) i H. prawa kościelnego (H. iuris ecclesiast,). Podział ten o ile dotyczy H. jurysdykcyi opiera się na zu-pełnie pewnych danych; pewną jest bo-wiem rzeczą, że tylko Prymat papieski (Con. Vat., ses. IV, 1, 2, 3) i urząd biskupów, którzy są spadkobiercami a-postolów (Con. Trid., ses. XXIII Vera et cathol. doctr. cap. 4) opiera się na prawie boskiem, inne zaś stopnie H. jurvsdykcyi sa ustanowienia kościelnego (Thomassinus, Summa theol., II-a II-ae P. l. I). Jednakowoż i odnośnie do H. kaplaństwa nie jest on pozbawiony gruntownej podstawy. Biskupstwo bowiem, presbyterat i dvakonat niewątpliwie są Sakramentami (Con. Trid., ses. XXIII, can. 6), zatem z Boskiego ustanowienia powstały. Niższe zaś stopnie hierarchiczne, według zdania, majacego za soba dużo więcej prawdopodobieństwa (saltem multo probabilius), przez Kościół, a nie przez Chrystusa, zostały utworzone, a więc Sakramentami nie sa (Benedictus XIV, De Synodo dioeces., l. VIII cap. 9, 19; Franzelin, De div. trad. et script., p. 179).

Literatura (prócz dzieł cytow. w w tekscie): Pesch, Institutiones propaed. ad S. theol.; Wilmers, De Christi Ecclesia; Palmieri, De. Rom. Pon-tif.; Daude, Maiestas hierarchica Ecclesiae; Hallier, De hierarchia eccl.; Wernz, Jus constitutionis Eccles. cathol.; Bouix, De principiis iuris can.; Phillips Kircher.

Hierarchia protestancka. Jakkolwiek pierwotnie protestanci ogólne cechy Kostopniu tonsurzysty.

Z drugiej strony jednak między wła-dzą kapłaństwa i władzą jurysdykcyi walk i sporów, pojęcia pierwotne w tym scioła przejęli od katolików, jednakże z

względzie albo zupełnie zatarli, albo München 1854). wykoszlawili. Uczyli tedy, że Kl. winien być widzialny t. j. zewnętrznie poznawalny przez prawdziwą naukę i prawdziwe Sakramenta, że zwłaszcza co do nauki o sakramentach ma być jednolity, a wreszcie, że do zbawienia jest niezbędny. Tak opiewały księgi symboliczne. Wkrótce jednak zaczęto wysuwać coraz wiecej na pierwszy plan Kl. niewidzialny, przez który rozumiano wszystkich wiernych w Chrystusie, choćby się w nauce najbardziej rozchodzili. O zbawieniu człowieka miała przedewszystkiem roztrzygać wiara. prawdziwa, oparta na ewangelii, włożo-na została w dusze każdego poszczegól-nego człowieka. Co jednak protestanci od pierwszej chwili odrzucali, to wszelka hierarchię, a więc biskupstwo i kapłaństwo. Chrystus wszelką władzę w Kle złożył na gminę. Nie każdy jednak członek gminy może wypełniać władze, lecz powołany do tego przez wybór gminy, lub nominacyą zwierzchności. Tak uczył Luter (Zimmermana Ausgabe d. reform. Schriften Luthers; II, D. Babilion. Gefangenschaft str. 149), a także księgi symboliczne (Augs. Confess. art. S. J. Kr.). Nie uznawali wiec luteranie właściwej, ordynacyi a rozumieli przez nią tylko świadectwo zewnętrzne, że ktoś posiada kwalifikacye do nauczania w kle i administrowawania sakramentów. Zarząd kłem zarówno wyznanie augsburskie (tit. VII "De potestate Ecclesiae"), jak i księgi symboliczne reformowanych (Helv. confess. II. Art. 16, 19: Ibid. I, cap. 18) powierzały samemu Kłowi, lecz ponie waż ksiażeta i panujący decydowali o wyznaniowym charakterze swoich poddanych, więc powoli władza Kła przeszla na nich, resp. na polityczne, miejskie i krajowe władze świeckie. (Döl-Inger, Kirche u. Kirchen, Papsthum u. Kirchenstaat, München 1861, str. | 52 i nst.; Stätin, D. landesherrliche Kirchenregiment, Leipzig, 1871; Friedberg, D. geltende Verfassungsrecht d. evang. Kirche, Leipzig 1888). Tyl-ko u reformowanych w Szwajcaryi i Szkocyi rozwinęla się niezależnie samodzielna konstytucya synodalna i pro-

Prawo zarzadzania Kłem w Niemczech ostało się przy panujacych, nawet w razach, gdy nim był książe innego wyznania. Dzierżył on władze najwyższego biskupa (Summus episcopus). (Por. Mejer, D. Rochtsleben d. deutsch. evang. Landeskirchen).

Hieratyci byli to heretycy w III w. Głowa ich był Hierax albo Hieracas, lekarz z Leoncyum w Egipcie. Epifanjusz powiada, że był to sekciarz biegły w naukach greckich i egipskich, surowych obyczajów, znający Pismo św., przytem porywającej i słodkiej wymowy. Nie dziwnego, że w ciagu 90 lat swego życia pociągnął mnóstwo za soba, zwłaszcza mnichów egipskich. Sw. Epifaniusz (Haeres. 67) świadcz,, że H-i nauczali blednie o pochodzeniu Syna Bożego; mówili, że Duch św. wcielił sie w osobie Melchizedecha; zaprzeczali zmartwychwstania ciał, ograniczając je tylko do dusz; dzieci zmarle przed dojściem do używania rozumu wykluczali od królestwa niebieskiego. Co do zasad moralnych, wymagali surowej powścią-gliwości; przyjmowali do swego grona tylko bezżennych i zakonników, panny i wdowy; powstrzymywali się od picia wina i niektórych pokarmów, nie w duchu umartwienia, lecz z uporem zabobonnym. Za księge swoją uważali apokryficzny utwór "Ascensio Isaiae," sens Ksiag Swietych przekrecali i nadawali mu znaczenie alegoryczne. Z relacyj Epifanjusza widoczną jest rzeczą, że Hierax był naśladowca Manesa, (Por. Pluquet, Dictionnaire des Hérésies. 4-0, t. I, k. 777; Guyot, Diction. univers. des Hérésies. 8-0, str. 180; Zitelli, Enchiridion. Romae 1880, 8-o, str. 162). X. J. N.

Hieratyczne pismo ob. Alfabet, Pismo.

Hieroglify ob. Alfabet, Pismo.

Hierokies żył przy końcu III i na poczatku IV w. był rządca Bitynii i prefektem Aleksandryi. Wróg i nieprzy-jaciel chrzescjan. H. walczył przeciwko nim nietylko orężem (Laktancjusz, Epifaniusz), lecz i piórem. Napisal winevonalna. To samo stalo się powoli dwie ksiegi: lôgoi filaléteis pros tous we Francyi i na Wegrzech. (Richter, Christiánous — Mowy prawdolubne Gesch. d. evang. Kirchenverfassung, do chrześcijan; w dziele tym wykazal taka znajomość P. św., że Laktancjusz w obronie wiary pko wykrętom heretyposadza go, że był chrześcijaninem i wyparł się wiary. Napisał też wiele sprzeczności i kłamstw; np. opowiada, że Chrystus wypędzony przez Żydów stanal na czele 900 rozbójników. Polyteizm H. jest złagodzony wpływem Chrystyanizmu - wszystkich bogów swoich poddaje w zależność od jednego Boga Najwyższego. Wykazuje rzekome sprzeczności P. św., nienawidzi Apostołów. Euzebjusz twierdzi, że H. nie pisał nic nowego, a zarzuty stawiane przez H. odparł Orygenes w dziele Contra Celsum. X. B. S.

Hierologia, wyraz z greckiego wzięty, oznacza "rozprawe o rzeczach świętych," w ściślejszem znaczeniu nazwa ta mianuja błogosławieństwo ślubne u Greków.

Hieromax albo Jarmuk, dopływ Jordanu, źródło posiada w Hauranie.

Hleromnemon, wyraz grecki, znaczy to samo co "święty ostrzegacz;" tak nazywano w Kle greckim jednego z ministrów, zwykle dyakona, którego główną czynnością było stać przy boku patryarchy, podczas ceremonij klnych i wskazywać mu modlitwy do odmawiania oraz ubierać go w szaty potyfikalne. Gdy H. był kaplanem, ubieranie patryarchy nie było jego obowiązkiem. (Por. Macri, Hierolexicon; Codin, De officiis. c. 1; Glaire, Dictionnaire. 8-0, 1. I).

Hieronim bp. wrocławski (1052-62) wspomniany u Stenzel'a, "Script. Rer. Siles." (I, str. 158) jako pierwszy z bpów. Był następcą Jana z r. 999, po którego śmierci dyecezya wakowała, następnie zostala przeniesiona do Smogorzewa, a następnie do Ryczyna. W ogóle zachodzi watpliwość czy istniała już wtedy dyecezya wrocławska. (Por. S. Orgelbranda, Encykl. powsz. 1900, 4.0, t. VII. str. 49).

Hieronim Aemiliani ob. Somaski.

Hioronim od św. Jacka, karmelita bosy, nazywany na świecie Andrzejem Cyrusem, ur. w r. 1603 w Krakowie: karmelita został w r. 1619. Był profesorem teologii, definitorem prowincyi polskiej, sławnym kaznodzieją katedry krakowskiej, dzielnym szermierzem które po powrocie do ojczyzny (1401)

ków. W r. 1646 miał w Toruniu publiczną dysputę z dyssydentami w dniu 3 października, których zwyciesko pokonał, z wielka radościa katolików. + w Krakowie w r. 1647 w opinii świątobliwości, w roku 44 życia, opłakiwany przez cały Kraków. W r. 1641 był pierwszym przeorem konwentu warszawskiego, następnie w Krakowie i w innych klasztorach Karmelu polskiego. Napisal: Idea Colloquii Charitativi cum Dissidentibus etc. Cracoviae 1646, in 4-o; Kazania na pogrzebie Martiany Danilowiczowey Koniecpolskiey w kosciele Przecławskim. Kraków 1646, in 4-o: Animadversiones in Joannem Holsemanum Ministrum Wittebergensem etc.; wiele dziel ascetyczno-mistycznych przełożył na język pol-Pozostawił też dużo dzieł w rekopisach przygotowanych do druku, mających zamkuąć się w 4 ch tomach; tytuły tych dzieł wylicza "Bibliotheca carmelitana notis Criticis et dissertationibus illustrata, cura et labore unius e Carmelitis Provinciae Turoniae Collecta" (autor Fr. Cosmas de Villiers a S. Stephano). Aurelianis 1752, 2 vol. in fol. w tomie II, str. 650. O o. Hieronimie wspominają pochlebnie najznakomitsi karmelici współcześni. (Por. Jocher, Obraz bibl.-hist. t. II, str. 72; Wiszniewski, *Histor. liter. pols.* Kra-ków 1851, 8-a, t. VIII, str. 204; t. IX,

Hieronim a Jesu Maria, karmelita bosy, definitor prowincyi polskiej, żył w drugiej polowie XVII w., napisal: Zywot i śmierć Wielebney Matki Teressy od Ducha S. Karmelitanki Bosey na swiecie Xiężney Moltaktańskiey. 1668; nadto przełożył z języka hiszp. na polski dzielo: Relacye żywota i śmierci Matki Teresy od Ducha S. i t. d. Kraków 1691, 4-a. (Por. Jocher, Obraz bibl.-hist. liter. Wilno, 1857. 8-a, t. III, str. 457; Bibl. Karm. Bos. Wileńsk.).

Hieronim z Pragi, słynny agitator i apostoł wiklefityzmu, (Ur. z rodziny szlacheckiej w Pradze około 1363 r. † w Konstancyi 30 maja 1416 r.). Studya odbywał w Paryżu i Oxfordzie. W Anglii przejął się zasadami Wiklefa,

profesorów uniwersytetu praskiego, wszedł w przyjazne stosunki z Husem, którego zarówno w walce z żywiołem niemieckim, jak i w szerzeniu błędów Wiklefa stale odtąd popieral. W czasie ustawicznych nowych podróży po Niemczech, Austryi, Wegrzech, Polsce a nawet i Wschodzie (1403 odbył podróż do Palestyny) głosił wszędzie propagowany przez Husa, wiklefityzm. Z powodu głoszonych błędów, nieraz narażał się na różne z władzami kościelnemi zatar-Arcybp. ostrzychomski (Granu) skazał go np. na 16-dniowe wiezienie; toż samo spotkało go na żądanie uni-wersytetu w Wiedniu. Uszedłszy z Wiednia powrócił do Pragi, gdzie razem z Husem zaczął szkalować arcybpa, zwłaszcza, gdy ten 16 lipca 1410 kazal spalić 100 książek tchnących wiklefityzmem. Brał również gorliwy udział w walce przeciwko bullom Jana XXIII (w 1412), wzywającym do podniesienia wyprawy przeciwko Władysławowi, królowi neapolitańskiemu. Po wypędzeniu Husa z Pragi, H. wyruszył do Polski i Litwy (1413), gdzie zwłaszcza na Litwie, wzniecał rozterki religijne i podbudzal przeciwko łacinnikom (świadectwo Albrechta, bpa krakowskiego). Odjeżdżającemu do Konstancyi Husowi przyrzekł najwierniejszą przyjaźń i obrone, ale gdy jego sprawa niepomyślny wzięła obrót, nie spieszył się z przyrzeczenia wywiazać, co oczywiście wyrzucali mu zwolennicy podsądnego. Dotkniety tem, wyjechał do Konstancyi i, mimo przestróg niektórych panów czeskich, przybił na drzwiach ratusza i kościoła obwieszczenie, w którem oświadczał, że aby zapewniono mu bezpieczeństwo, gotów jest odpowiadać na wszelkie "napaści przeciwko jego osobie i sławnemu królestwu czeskiemu." Nie czekając jednak odpowiedzi, potajemnie powrócił do Czech; gdzie schwytany (przez Jana Sulzbacha) w Hirschau, na żądanie soboru w kajdanach, został odeslany do Konstancyi. Stawiony przod soborem, 19 lipca 1415 podpisał formułę wiary i potępił blędy Wiklefa i Husa. Kiedy zaś zaprzysiężona formula wydała się niektórym ojcom soboru niejasna, H. 23 wrześ. t. r. dopełnił ją. Zdawało się, że burza została zaże-

szerzył gorliwie, Zaliczony do grona wych skarg przeciwko H. Powtórnie stawiony przed soborem i, widocznie rozdrażniony nowemi śledztwami i badaniami, cofnal poprzednie potępienie blędow Wiklefa i Husa, owszem, wobec soboru zaczął nawet je bronić. Wobec tego dwukrotnie badany, mimo zabie-gów kardynała Zabarella, aby go przywieść do upamiętania, trwał w uporze; skutkiem czego 30 maja 1416 został jako heretyk potępiony i wydany władzom świeckim. Tegoż samego dnia, stosownie do 351 art. kodeksu szwabskiego (zatwierdzonego jeszcze przez cesarza Fryderyka II) został spalony w Konstancyi. (Por. J. D. Mansi, Sacrorum Conciliorum nova et amplissima collectio. Florencya i Wenecya 1759, tomy 27 i 28: J. Helfert, Hus und Husiten, 1853; E. Becker, Hus und Husiten, 1858; Böhringer, Vorreforma-toren des XIV und XV Jahrhund. 1879; Hefele, Conciliengeschichte. Freiburg im Br. 1855-74).

Hieronim Sofroniusz Euzebiusz, Doktór Kosciola św., ur. się w Strydonie, malem greckiem miasteczku w Dalmacyi, (dzisiejsze Grahovo Polje?), Słowiania, z rodziców katolików, ludzi zamożaych, około 346 r. (Rok urodzenia nie-pewny. Najbardziaj odpowiada 346 temu, co H. sam o sobie mówi w listach swoich [ob. Tillemont, Dupin]. Baroniusz a za nim inni sa zdania, że data ta przypada na 342. Są i tacy, którzy twierdza, że H. ur. się w 325, opierając się na Prosperze Akwil., który utrzymuje, że H. żyl 91 lat). Um. 30 września 420 r. Poczatkowe nauki pobieral w rodzinnem mieście. W 20 roku życia udaje się na studya do Rzymu, gdzie słucha wykładów gramatyka łacińskiego Aeliusa Donatusa i pod kierunkiem tego mistrza zdobywa wielką znajomość klasyków, a szczególniej Wirgiliusza. W czasie studyów rzymskich zostaje ochrzczony przez Liberyusza papieża. Wolne od pracy naukowej godziny spedza w katakumbach, rozpamiętywając heroizm chrześcijan pierwszych wieków. Nie uchronił się H. w Rzymie od złych wpływów wielkiego miasta. Ządny wiedzy udaje się do kwitnącej podówczas szkoly w Trewirze, a stamtąd do Akwignana, niestety w tym samym czasie Iei. Tutaj dostaje się w środowisko tafranciszkanie Prascy wysłali szereg no- kich meżów jak Rufin, Chromantius,

Wraca do Rzymu. Zbiera zasobną bi- sią rewizyą tekstu Pisma Św. zwanego bliotekę i postanawia poświęcić się pracy literackiej. Ponieważ przekonał się, że ani w Rzymie, ani w mieście rodzinnem nie bedzie mógł zamiaru swego do skutku doprowadzić, uważa, że gdzieś daleko powinien udać się, aby mógł spokojnie pracować. Dlatego też około r. 373 z kilkoma towarzyszami udaje sie na Wschód (przez Tracyę, Pontus, Bitynię, Kappadocyę, Galacyę, Cylicyę) do Jerozolimy. Choroba jednak zatrzymuje go w Antyochii. Po wyzdrowieniu schronił się na pystynię Chalcis, leżącą ku wschodowi od stolicy Syryi i przebywał tu lat pięć, jako pustelnik, zajmując się ręczną pracą, oddany najsurowszej pokucie i studyom naukowym. Pracuje nad zdobyciem znajomości jezyka hebrajskiego, co kosztowało go wiele trudu, pisze kilka dzielek treści ascetycznej i zaczyna komentować Pismo Św. Zapada jednak na zdrowiu, szkodzi mu surowość życia na pustyni i wraca do Antyochii. Trafia tutaj na niesnaski i rozruchy z racyi sporu o stolicę bisku-pią pomiędzy Meletiusem, Paulinem i Witalisem. Każdy z nich stara się na swą stronę przeciągnąć H-a. Ten zaś nie chce sam rostrzygać sprawy i zwraca się listownie o radę do Damazego pża. Odpowiedź wypada przychylnie dla Paulina, z rak którego H. decyduje przyjąć świecenia kapłańskie, z tym jednak warunkiem, że nie będzie obowiązany zajmować się duszpasterstwem, a to w tym celu, by mógł spokojnie pracować piórem. Miał wtedy H. 35 lat. Nie długo zachorował potem w Antyochii i udaje się do Konstantynopola, aby korzystać z nauk Grzegorza Teolo-ga i Grzegorza Nazyanzeńskiego (r. 379). Tutaj wydoskonalasię pod kierunkiem takich mistrzów na wykładzie Pisma Sw. i zapala się uwielbieniem dla Orygenesa, którego nawet kilka pism wtenczas właśnie na łacinę przełożył. Stąd w towarzystwie Paulina, bpa antyoch., i Epifaniusza udaje się na synod do Rzymu (382). Pż. Damazy poznawszy się bliżej z H-em, zatrzymuje go przy sobie i H. zostaje sekretarzem Damazego († 384) i odpowiada w imieniu jego na zapytania wschodnich i zachodnich synodów. H. staje się prawą ręką pża i jak się sam wyraża: Damazy "mówi jego słowami." Z polecenia pża H. zajmuje był rozmiłowany i robił sobie wyrzuty,

Itala a praca ta popchnela go do dlugoletnich studyów biblijnych, których owocem jest między innemi dzisiejsza Wulgata. W Rzymie H. prowadził życie ascetyczne i znalazł dosyć czasu, aby bez uszczerbku dla prac naukowych, zajać się kierownictwem duchownem wielu niewiast ze znakomitych rodów, które były zwolenniczkami życia, jakie on prowadził. Prowadziły te niewiasty z nim uczoną korespondencyę, dotyczącą głównie znaczenia ciemniejszych miejsc w Piśmie Św., albo też hebrajskich wyrażeń w przekładzie łacińskim. H. noszacy w swej duszy wysokie pojęcie o kapłaństwie, a zarazem starający się o wyrobienie go w samym w sobie, nie mógł być obojętnym na to, co się koło niego działo i poddawał surowej krytyce kler rzymski. Wskutek czego powstała przeciwko niemu opozycya, która wybuchnela z cała siła po śmierci Damazego. Rzucono na niego podejrzenia natury niemoralnej dla tego, że czesto bywał w domu jednej z niewiast, które poddały się jego kierownictwu, św. Pauli. Kiedy zaś zmarła przedwcześnie cór-Pauli Blesylla, wzburzył się lud przeciwko przeklętemu rodzajowi mnichów (detestabile genus monachorum), którzy lubianą powszechnie panią postami do grobu wpędzili. Wobec takiego stanu rzeczy nie pozostaje H-owi nic innego, jak opuścić Rzym, co też czyni w 385 r. i udaje się do Antyochii. Św. Paula i córka jej Eustochia podążyły niedługo za nim i od tego czasu nie rozłaczyły sie już z nim nigdy. Antyochii odwiedza Paulona i razem z Paula i Eustochia udaje się do Jerozolimy, stamtad do Egiptu, zwiedzają klasztory Nitryjskie, w których spotyka sie z mnichami zarażonymi błedami orygenizmu, wreszcie 386 osiedlili się na stałe w Betleemie. Tu niedaleko żłób-ka Zbawiciela w r. 387, z funduszów Pauli powstał klasztor męski, na czele którego stanal Hieronim, i żeński, którego przełożoną była Paula. Prócz tego Paula ufundowała liczne przytułki dla pielgrzymów. Tutaj H. oddaje się niezmordowanej pracy naukowej, przerywając ją sobie i urozmaicając wykladami klasyków pogańskich w założonej przez siebie szkole. (H. w klasykach że bardziej jest cyceronianem niż chrześcijaninem, a pomimo to niektóre dzieła jego sa pelne cytat z umilowanych autorów). Kończy tutaj H. swe studya nad językiem hebrajskim. Pracowite lecz spokojne życie H-a przerwane było sporami, w które wciagniety zostaje, I tak w r. 398 staje po stronie Epifaniusza, który występował przeciw Orygenesowi, chociaż dawniej był pełen uwielbienia dla Orygenesa, i prowadzi przykry spór literacki nie tylko z bpem Janem Jerozolimskim, ale i ze swym przyjacielem Rufinem. Następnie w r. 411 wszczął się spór Pelagiański. H. staje po stronie św. Augustyna w przeciwieństwie do bpa Jana. Walka zaogniła się do tego stopnia, że raz banda Pelagian napadla na klasztor betleemski, spalila go i zelżyła jego mieszkańców; H. ledwie uratował się ucieczką od niechybnej śmierci. Spory z Rufinem i Janem trwaly lat 20. Ostatnie lata życia ciażyły już bardzo H-wi, zachował jednak aż do końca umysł świeży i zawsze był gotów do walki w obronie prawdy. H. był bez watpienia najuczeńszym ze wszystkich Ojców Kościoła i prawdziwym polihistorykiem, zarówno obeznanym z lacińską jak i grecką i hebrajską literaturą, zarówno kościelną jak i świecką. Umiejętnie korzysta z klasyków. Starych Ojców i pisarzów kościelnych wszystkie dzieła czytał. Niezrównany jest na polu skripturystycznem, i do pracy w tym kierunku przygotowany jaknajlepiej, został rzeczywiście w kwestyach Pisma Sw. największym Doktorem Kościoła. Nie tylko zdolnościami umysłu, wielka wiedza lecz i cnotą błyszczy H., gardząc bogactwami i zaszczytami, a walczyć z sobą musiał bardzo, ponieważ z natury był zmysłowy i charakteru gwaltownego, jak to widać z polemik jego, w których nie przebiera w wyra-żeniach. Dzieła H-a dzielimy na grupy: 1) dotyczace Pisma Sw., 2) dogmatyczne, 3) historyczne, 4) moraine i 5) listy.

Pomnikiem niespożytym jest jego przekład Pisma Św., rozpoczety na skutek zlecenia Damazego papieża, który zamiast zepsutych przez przepisywaczy tekstów, chce dać do rak wiernych tekst prawdziwy Ksiąg Świętych. W pracy tej wielką pomocą były

konywa poprawki do tekstu N. T., zwanego Italą i psalterza, który Damazy w tej chwili wprowadza do litergii rzymskiej. Psalterz ten (Psalterium Romanum) był w użyciu we wszystkich kościołach rzymskich aż do Piusa V, a dzisiaj jeszcze w kościele św. Piotra. W Betleemie dokonywa rewizyi Ksiag St. T. i psalmów. Z pracy tej posiadamy obecnie tylko Hioba i psalmy, reszta zostala skradziona H-wi. Druga ta poprawka psalmów naprzód rozpowszechniona zostala w Galii, stad sie też nazywała Psalterum Gallicanum, znajduje się w naszej Wulgacie, i przez Piusa V została wprowadzona do mszalu i brewiarza. Ŵ 390 r. rozpoczyna H. przekład St. T. z hebrajskiego i aramajskiego, o ile się w tych językach zachowały, na łacinę. Praca trwała do 405 r. Ksiegi Tobiasza i Judyt przetłumaczyl z aramajskiego, resztę deuterokanonicznych zostawił nietkniete. Przekład wierny i dokładny, chociaż nie niewolniczy, w niektórych miejscach odstepstwa od LXX. Przekład ten wywołał wiele sporów i zarzutów, nawet i ze strony św. Augustyna, lecz po wyjaśnieniach udzielonych przez H-a wszyscy oddali należną cześć wielkiej zasłudze H-a. Przekiad ten znany jako Wulgata, był na Zachodzie w ogólnym użyciu w poczatkach VII w., chociaż przepisywacze psuli tekst i w w. XVI było 10 nowych recenzyi. Sobór Trydencki uznal przeklad H-a jako jedyny kościelny. Napisał H. bardzo wiele komentarzy biblijnych, które uczonością swą przewyższają komentarze innych łacińskich Ojców Kościoła, wada ich jednak jest to, że pisane były prędko, a stad niewykończone co do formy i ubogie co do treści, gdyż są po części tylko kompilacyami z wcześniejszych egzegetów. Posiadamy po nim komentarze znakomite na Proroków większych i mniejszych, na Geneze, Ekklezyastę, Ewangielię w. św. Mateusza, List św. Pawła do Galatów, Efezów, Tytusa i Filemona, i wiele bardzo innych miejsc Pisma św. komentował epizodycznie. Do komentarzy zaliczyć można przetłumaczone na łacinę przez H. w Konstantynopolu 14 homilij na Jeremiasza i 14 na Ezechiela, i później w Betleemie przetłumaczone 39 homilij na Ewangelie w. św. Łukasza. W wydaniu dlań dzieła Orygenesa. W Rzymie do- Migne'a (Patr. Lat, 30, 545-902) spotykamy się z komentarzem na 13 listów św. Pawła. Praca to nie H-a, lecz przeróbka z Pelagiusza okrojona w interesie ortodoksyi (Zimmer, Pelagius in Irland, Berlin, 1901). W związku z Komentarzami napisał H. dwa dzieła: o miejscach i imionach hebrajskich (Philonis Judaei de nominibus hebraicis i Eusebii Caesariensis de locis hebraicis liber), pierwsze jest przeróbką z Filona, przy korzystaniu z Orygenesa,

a drugie-Euzebiusza.

H. nie był dogmatykiem z powołania, odraza jednak do herezyi wkłada mu pióro do reki, stad też dogmatyczne prace jego mają przeważnie charakter polemiczny. Polemizuje z montanistami, ebionitami, pelagianami, walentynianami, orygenistami i innymi, i w ten sposób zaznacza swe stanowisko względem wszystkich kwestyj dogmaty-cznych swego czasu. Do polemicznych zaliczamy: Dialogus adversus Luciferianos (380 r.); Liber adversus Helvidium de perpetua virginitate B. Mariae (383), Libri duo adversus Jovinianum (392), Liber contra Vi-gilantium (406), Liber contra Joannem Hierosolymitanum episcopum i Apologia duplex contra Rufinum; Dialogus contra Pelagianos (415). H. stoi na gruncie tradycyi kościelnej, jest zdecydowanym stronnikiem Stolicy Rzymskiej, kładzie wielki nacisk na to, że Pismo Św. powinno być wyjaśniane w duchu Kościoła. Księgi deutorokanoniczne St. T. uważa za apokryfy (Prologus galeatus, Praef. in Salom.); mniema, że w czasach apostolskich kościoły były zarządzane przez kolegium kapłanów i dopiero przez pewien rodzaj chciwości i przywłaszczenia powstali poma-łu pojedynczy biskupi i dla tego przełożeństwo ich raczej się opiera na zwyczaju, aniżeli na prawdzie rozporządzenia Pańskiego (In Tit. I, 5). W trzech ksiegach przeciwko Pelagianom chce dowieść, że człowiek nie może być bez grzechu; przesadza przytem słabość ludzką, do czego go zapewne pobudzał jego gwałtowny i łatwo pobudliwy pod względem zmysłowym charakter, mówi on np. że tylko Bóg może być bezgrzesznym, człowiek zaś może być nim tylko przez krótki czas i przy łasce Bożej (2, 16 i 3, 4); żądać zaś od człowieka bez-

giem (2, 4 i 3, 12). Na zarzut, że w takim razie przykazania Boże nie miałyby żadnego celu, odpowiada (*Contr. Relag.* 1, 23). "I ja to przyznaję, że Bóg rozkazał tylko to, co możliwe; lecz każdy z nas, sam przez się, nie może wszystkiego tego możliwego czynić." Wreszcie wypowiada zdanie, że dla chrześcijan niema mak wiecznych (*In. Is.* 66, 64, Contra Pelag. 1, 28).

Z historycznych prac H-a na szczególniejszą uwagę zasługują; O meżach znakomitych (De viris illustribus). Kronika (Chronicon Eusebii Caesariensis), Życiorysy Ojców (Vitae patrum). Pierwsze zawiera w sobie cenne bardzo wiadomości (chociaż krótkie) o życiu i dziejach Ojców i pisarzy Kościoła z czterech pierwszych wieków. Kronika i większa jej część jest tłumaczeniem ksiażki Euzebiusza Cez., w końcowych zaś rozdziałach (od 325 do 378 r.) jest samodzielną pracą H-a; praca ta ma na celu wykazać zgodę pomiędzy Pismem św. z tem, co nam mówią historycy pogańscy. Zyciorysy Ojców opisują nam życie mnichów Egiptu. Za uzupełnienie tej pracy uważają Martyrologium Hieronymianum; nie jest ono jednak jego dzielem, lecz zlepkiem różnych starych martyrologiów; w obecnej swojej formie zostało przepisane z egzemplarza napisanego w Burgundyi około 615 r.

W pismach treści moralnej i ascetycznej nie wykłada zasad ogólnych moralności, lecz wyjaśnia poszczególne pytania: wychowanie dzieci, cierpliwość w nieszczęściu, o doskonaleniu się i t. p. Szczególniej dużo pisał o dziewictwie i życiu zakonnem. Niedawno niezmordowany badacz, benedyktyn Morin, odnalazi pomiędzy pismami Chryzostoma, Augustyna i innych i wydał 59 traktatów Hieronimianowych. Są to wykłady, jakie Święty miewał do zgromadzonych mnichów, którzy je spisali (S. Hieronymi Presbyteri Tractatus sive homiliae in psalmos, Marci evangelium aliaque varia argumenta [Anecdota Maredsolana III, 2]. Maredsol. 1897 i... in psalmos quatuordecim z dwoma traktatami na Izaj, i fragm. grec. na psal. Maredsoli. 1903).

16 i 3, 4); żądać zaś od człowieka bezgrzeszności, znaczy to czynić go Bo-150 listów, z których 116 napewno wyszły z pod jego pióra. Treść ich naj- gestelt. Gota, 1865 (w dziele tem naj-Pisma św.; polemiczne, moralne, ascetyczne, satyryczne, gdzie w żywych barwach opisuje zepsucie obyczajów i historyczne. Niektóre z tych listów są komnienie tego pisarza, łatwość jego języka, bogactwo wyobraźni i gorącość uczucia. Godny uwagi jest poglad H-a na kobienarażony był na obmowy, złe języki, pozostał wierny swym zasadom. Listy jego do Marcelli, Pauli, Eudoksyi, szlachetnych niewiast, prawdziwych przyjaciól H-a, pelne sa uczucia.

Dzieł H-a, nie licząc małych, jest około 180.

Godny jest do zanotowania poglad teologów prawosławnych, na świętość H-a. "H. — czytamy w "Encykłopediczeskij Słowar," t. XIII-a F. A. Brokgauz (Lipsk) i J. A. Efron (St. Petersburg) 1874, st. 649 - uznany jest u nas tylko za błogosławionego (błażennyj). W Zachodnim zaś Kościele kanonizowany jako Święty... H. należy całkowicie do Zachodu, dla którego jest miejscowym Świętym, wskutek zasług wyświadczo-Kościołowi Zachodniemu. Na Wschodzie, gdzie spędził około połowy życia, był znany nie tyle jako mnichdążący do doskonałości, w rodzaju Hilariona albo Antoniego, lecz raczej jako uczony asceta w rodzaju Orygenesa. Polemika, którą prowadził z Rufinem i innymi uczonymi i nieuczonymi nieprzyjaciołmi, oznaczała się niekiedy namiętnością, gwałtownością; pyszny i samo-lubny, H., po świecku umiał oceniać siebie i pokora mnicha była dlań obcą. Wszystko to w związku z rozmiłowaniem sie jego w pogańskich klasykach, nie dawało mu w oczach ludzi Wschodu reputacyi świętosci."—Literatura: Bibliotheca hagiographica latina antiquae at mediae aetatis, ed. hagiographi Bollandiani, 2 t. Bruksella, 1897—1901, 576; Tillem. XII; Acta Sanctorum, ed. Bollandus, ad 30 sept. VIII, 418 i nast: O. Zöckler, Hieronymus. Sein Leben

różnorodniejsza: tycząca się kwestyi z szczegółowiej wskazana jest literatura przedmiotu); Bardenhewer, Rektoratsrede (1906); Grützmacher (dotad 2 to-my) 1901—6; Sychowski, H. als Lit.= Histor. (1895); L. Sanders, Etudes sur zmarlych osób. Pod względem formy Jérôme et ses ennemis (1 217), są wykończone, gdyż od początku były Z naszych autorów: Partrologiae Compendium, Andrzej Retke, Varsoviae. pletnymi traktatami lub nekrologami S. Jerome (Paryż 1903); J. Brochet, S. Rauchen, tl. pol. 1904, str. 143. - Prawosławnych autorów: A. Smirnow, Jeronim, kak istorik i polemist (Prawosl. tę. Chociaż nawet ze strony przyjaciół Obozrenie 1871); Szczegolew, Żyzń św. Jeronima (przy tłumaczeniu prac św. Hieromina, Kijów, 1863); Żyzń blaż Jeromina (w Chris tianskom Cztenii 1847) Filaret, arcybp. czernich w "Istoricz uczeniach ob. otcach cerkwi" (S. Petersb. 1859, t. II). - Wydania dziel św H.: Vallarsego w 11 tom. Werona i We necya 1766; drugie wyd. (Wenecya) zostało przedrukowane przez Migne'a (Patr. lat. 22—30. Kronika znajduje sle u Schönego, Eusebii chronicorum libri duo, Berolini 1866. - W polskim; na język polski pod kierunkiem prof: ks. Gajkowskiego alumni seminaryum przelożyli listy do Eustochii (1903), do Heliodora i Nepocyana (1904); ks. Rogoziński, List do Heliodora o śmierci Nepocyana (Pamietnik religijnomoralny, VII, 75). W rosyjskim: Tłumaczenie na rosyjski dzieł św. H-a rozpoczęto w 1863; praca postępuje powoli naprzód; oprócz tego w Christ. Cztenii jest kilka utworów przetłumaczonych.

> Hieronimici, nazwa kilku zakonów pustelniczych w Hiszpanii i we Włoszech, które za patrona i wzór obrały sobie św. Hieronima.

1) H. hiszpańscy, zawdzieczają swopowstanie, za Alfonsa XI go ks. Kastylii (1312-1350), uczniom błog. Tomasza z Sienny (Tommasucio), który w północnych Włoszech założył kilka pustelni, rzadzacych sie regula Franciszka. Przybysze pierwotnie osiedli w górach pod Toledo, dokad spieszyło do nich wielu nawet z pośród najarystokratyczniejszych rodzin. Za właściwego założyciela uważać należy Ferdynanda Guadalajara (od miejsca uround Wirken aus seinen Schriften dar- dzenia, w rzeczywistości ukrywający się pod pseudonimem członek dostojnej ro- 1429 otrzymał zatwierdzenie reguly ułodziny), który uzyskał od Grzegorza XI-go w Awinionie 1373 zatwierdzenie zakonu z regułą ś. Augustyna, z niektórymi dodatkami i obowiązkiem składania ślubów uroczystych. H. nosili pierwotnie habit biały z brunatnym szkaplerzem, kapturem i płaszczem. Później kolor brunatny zmieniono na czar-Poszczególne pustelnie pod Lupiano w arbpstwie Toledo, wnet połączyły się w klasztory, które rozmnożyły się bardzo tak, że w pierwszej kapitule generalnej 1415, uczestniczyło 25 klasztorów. Na czele stał general, którym był przeor klasztoru macierzystego w Lupiano. Urzedy były wybieralne na 3 lata. Najwieksze znaczenie i zamożność zdobyły sobie klasztory w Guadalupie, Estramadurze gdzie ostatnie lata spędził Karol V, i założony przez Filipa II w zamku Eskorial. H. rozszerzyli się i na Portugalię, w Belom i Lizbonie. Zakonnicy, jakkolwiek prowadzili żywot kontemplacyjny, oddawali się jednak i duszpasterstwu. Obok właściwych zakonników istnieli także Oblaci i oblatki. Wkrótce, za życia jeszcze założyciela powstała gałęż zeńska zakonu, założo-na przez pobożną Maryę Garcias († 1425). (Por. Helyot, *Hist. des ordres* relig. III, str. 423-447; Holsten-Brockie, Cod. Regul. Augustae Vind. 1759 t. VI, 10-87).

2) H. lombardzcy, zalożeni p. hiszpana Lope (Lupus) w Olmedo w bpstwie Avila, ur. 1370 r. Zakon zatwierdził pż Marcin V, towarzysz szkolny Lopego 1424 r. pod nazwa "Žakonnicy pustelnicy św. Hieronima." Pierwszy klasztor powstał w Acella, na górze Cazalla, w bostwie Sevilla. Sam Lope pierwotnie wstapił do H. hiszp., lecz zapragnął prowadzić żywot ostrzejszy i w tym też duchu zmienioną została regula ś. Augustyna, przez dodatki z reguly Kartumięsa, surowy post do święta ś. Hierostudyów). Podczas drugiego swego pobytu w Rzymie otrzymał Lope klasztor

żonej na podstawie pism ś. Hieronima, odtad ona obowiazywała H-ów zamiast reguly s. Augustyna. Po smierci jednak Lopego w 1433 r. H. powrócili do reguly s. Augustyna. 7 klasztorów hiszpańskich zostały przez Filipa II 1595 złączone z kongregacyą założoną p. Ferd. Pecha. Klasztory włoskie zachowały swoją samodzielność. Obok kaplanów byli w zakonie braciszkowie i oblaci. (Por. Helyot 1. c. III, str. 447 -456).

3) H. od kongregacyi błog. Piotra z Pizy. Ojciec założyciela, Piotr Gambacorta, był prezydentem rzeczypospolitej Luki i Pizy. Syn ur. 1355 r. pierwotnie światowo wychowany, a nawet rozpustny, z natchnienia Bożego opa-miętawszy się uciekł 1377 r. w góry pod Urbino i tam osiadł w samotni, przy której wybudował kł. na górze zw. Montebello. Wnet przyłączyło się do niego 12-tu towarzyszy, z którymi wiódł żywot tak surowy, wziąwszy so-bie za wzór ś. Hieronima, że wielu posądzało go o stosunki z szatanem. W sprawę wdała się aż inkwizycya, która jednak uznała bogomyślność Piotra. Wnet też założył klasztory w Wenecyi, Pesaro, Trevizo, Padwie i in. Piotr † 16 czerw. 1435 r. Inne klasztory w Wenecyi i Mantui zalożył jego następca Bartłomiej Malerba z Caseny. Poźniej przyłączyli się do nich tercyarze ś. Franciszka z bratem Angelusem z Korsyki oraz Mikolajem z Furca Polena († 1448). Pierwsza regula pisana pochodzi z 1444 r. z pewnemi złagodzeniami pierwotnego żywota. W r. 1644 zniesione zostało dozgonne powstrzymanie się od miesa. Pius V 1569 r. nadal H. regułę ś. Augustyna. Generał zakonu mieszkał w Montebello. W Rzymie posiadali H. klasztor ś. Onufrego na Janikulu. Zakon w dwóch prowincyach -zów (wstrzymanie się od spożywania Ankona i Trewizo-liczył 46 klasztorów, mięsa, surowy post do święta ś. Hiero nie licząc pustelni w Tyrolu i jednej w nima do Wielkiejnocy, zakaz wyższych Bawaryi, które dla korzystania z przywilejów zakonu, przyjęły jego regułę, lecz bez złagodzeń. Z pośród zakonniś. Aleksego na Awentynie, a książe Jan ków wyszło wielu mężów słynacych cno-Galeazzo medyolański wybudował klasz- tą i pobożnością, których żywot opisał tor w Castellazio. Liczba klasztorów we A. Piotr Bennarioli w "Pisana Ére-Włoszech, a zwłaszcza w Lombardyi mus." Wenecya 1692 r. (Por. Helyot doszła wkrótce do 17. Lope w roku l. r. Hist. monum. Ord. s. Hier. Congr. s. Petri de Pisis. Venet. in Museo Brit. asservantur, Londini 1758). 1847, III 13 i 39). Ok. 500 r. istnial

4) Pustelnicy ś. Hieronima od kongregacyi w Fiesole. Założycielem ich był Karol de Montegranelli, który w r. 1360 osiadł na pustelni pod Fieso. le, gdzie wybudował kl. i prowadził wraz z towarzyszami żywot według zasad ś. Hieronima. Założył on następnie klasztory w Weronie i Wenecyi. Zakonnicy nosili habit dominikański. Inocenty VII 1406 r. potwierdził regułę, a Eugeniusz IV zamienił ją na regulę ś. Augustyna, Założyciel † 1417 w Wenecyi. Zgromadzenie wnet liczyło 40 konwentów, m. in. darowany przez Pa wła V klasztor śś. Wincentego i Anatazego w Rzymie. Wynikłe później nieznaski wpłynęły na zmniejszenie się liczby konwentów, doszło do tego, że Klemens IX r. 1668, zniósł ich jako samoistne zgromadzenia. (Por. Helyot, s. IV, 18-25). (Ch.).

Hieronimici zgromadzenie kleryków od św. Hieronima, ob. Jezuaci.

Hleronimitki ob. Hieronimici.

z Hieronimo Franciszek św. ob. Franciszek z Hieronimo.

Hierotheus, był według świadectwa Dyonizego Areopagity autorem pisma p. t. Teologikat stoicheioseis, w którem rozbierał symbol, a zwłaszcza artykuły o Trójcy ś., Chrystologii i Angelologii. Miał on być nauczycielem teologii i szczególnym wielbicielem Ksiąg śś. a zwłaszcza Listów ś. Pawla, które go nawróciły z poganizmu. Dyonizy nazywa się wiernym jego uczniem. Odbył on z nim pielgrzymkę do Jerozolimy, gdzie D. wygłosił porywające kazanie o "wszechmocnej dobroci boskiego poniże-nia na krzyżu." H. napisał także w duchu spokulatywno - mistycznym hymn milości p. t. Eroticoi hymnoi. Działał on w polowie IV w. prawdopodobnie jak Dyonizy przy tej samej szkole katechetycznej. Imie H. otrzymal prawdopodobnie po chrzcie; przedtem, sadzac z zachowanych fragmentów jego dzieł w syryjskim i koptyjskim tlumaczeniu, zwał się Heronius czy Ireneusz. (Por. Pitra "Spicilegium Solesmense" I, 6; A.

in Museo Brit. asservantur," Londini 1847, III 13 i 39). Ok. 500 r. istnial mnich monofizycki, który pod mianem H. ogłosił pismo p. t. Tajemnice domu Bożego pełne panteistycznych i chiliastycznych błędów. Niektórzy przypuszczają, że H. był bpem Aten, inni utożsamiają go z Atanazym, inni wreszcie uważają za osobistość zmyśloną przez Pseudoareopagite. Za historycznością H. świadczy to, że Kł. grecki obchodzi jego pamiątkę 4 paźdz. (Por. Martyrologium Rom. restitutum auctore Ces. Baronio, Romae 1586, 449).

(Ch.).

Hierotheus Confluentinus, kapucyn. oprócz historyi swojej prowincyi, wydał w Heidelbergu 1757 in 4-o Epitome historica, w której opisał w porządku chronologicznym dzieje Franciszkanów od r. 1208 do 1525 i dzieje Kapucynów aż do 1747 r.

Higden (Hygden, Higgeden) Ranulf albo Radulf (Ralf), benedyktyn ze zgromadzenia Kluniaceńskiego, mieszkający w angielskim klasztorze St. Werburg w Chestershire. Był on pobożnym i pracowitym mnichem, † 1863 r. Jako historyk-amator pozostawił znane i bardzo używane dzielo pod tyt. Polychronicon, t. j. historyę świata (w 7 księgach) od stworzenia do r. 1352. Oprócz tego pisał ou również dziela egzegetyczne, które jednak nie doczekały są druku i są przechowywane w rękopisach w bibl. Bodleva.

Hilaire o. współczesny autor znakomitej książki p. t. La Religion démontrée ou les Fondaments de la Foi catholique. 12-o, która w krótkim czasie miała 11 wydań.

Hilaire de Barenton o., zakonu Braci Mniejszych, współczesny, współpracownik czasopisma "Etudes franciscaines." Napisał m. i. La France catholique en Orient et les missionnaires capucins durant les trois derniers siècles. Paris 1902, 8-0; Les Franciscains en France. 12-0; La Science de l'Invisible ou le Merveitleux naturel et la Science moderne 12-0, i inne.

Pitra "Spicilegium Solesmense" I, 6; A. Hilarion św. męczennik w Kartaginie Dillmann "Catal. Cod. Mss. orient, qui w Afryce, był dziecięciem zaledwie, gdy

go uwieziono wraz z ojcem Saturninem | żywot pustelniczy. Slusznie z tego pow Abitynie i zaprowadzono do Kartaginy. Po męczeństwie ojca jego i dwóch braci ss. Saturnina i Feliksa, zagrożono H-i torturami, co gdy ten przyjął z uśmiechem, Anulin prokonsul kazał go zaprowadzić do więzienia, gdzie wkrótce życie zakończył, w r. 304, za panowania Dyoklecyana. Świeto 11 lutego. (Por. Pétin, Dictionnaire hagiogr. 1850, 4-o, t. I, k. 1345).

Hilarius a Sexten, kapucyn, współczesny, napisał Compendium theologiae moralis. Merani 1889, 2 vol. jest to antologia zebrana z najznakomitszych teologów; Tractatus Pastoralis de Sacramentis. 1895; De censuris ecclesiasticis cum appendice de irregularitate. Moguntiae 1898, in 8-o. (Por. Lemkuhl, Theol. Moralis, in Append. II, str. 833).

Hilarion, metropolita kijowski, pierwszy z krajowców obrany na tę godność przez wielkiego księcia Jaroslawa w r. 1051, który pragnał widzieć na stolicy kijowskiej rodaka. Gdy nadarzyła się sposobność obsadzenia stolicy metropolitalnej, po śmierci greka Teopempta, Jarosław wezwał H-a, który wtedy był proboszczem w Berestowie. Był to świątobliwy i uczony pasterz. Przykładem życia pustelniczego pociągnął innych do naśladowania tego rodzaju bogomyślności, a więc i Ławrę Kijowską. H. ułożył z Jarosławem "Nomokanon," † po r. 1068. (Por. S. Orgelbranda, Encykl. powsz., 1900, 4-o, t. VII, k. 51).

Hilarion św. urodzony z rodzieów pogańskich w 288 r. w miasteczku Tabata. Nauki pobierał w Aleksandryi. Po przyjęciu chrztu św. udal się na pustynie Tebaidzką do św. Antoniego, zabawił kilka miesięcy, ale jeszcze na jakiś czas wrócił do ojczyzny. Gdy rodzice umarli, rozdał całą swą majętność ubogim i mając 16 lat wieku, udał się na stały pobyt na pustynię w okolicach Gazy i Majumy. Życie prowadził bardzo surowe, bogomyślne, przeplatając modlitwę pracą fizyczną. Tak przeżył do 65 lat. Tymczasem rozeszła się sława o jego życiu światobliwem, zewsząd ta, profesor uniwersytetu praskiego (od tłumy przychodziły go nawiedzać, a r. 1455) i dziekan kła w tem mieście, wielu za jego przykładem obierało sobie później administrator archidycczyi. † w

wodu można uważać św. Hilariona za założyciela życia zakonnego w Palestynie i w Syryi. Unikając rozgłosu, św. Hilarion przenosi się do Pelusium z 40 innymi pustelnikami, stąd w okolice Aleksandryi, Sycylii, to znów na wyspę Cypr. Umarł w 80 roku życia. Uczeń Hezychiusz przeniósł potajemnie zwłoki jego do klasztoru pod Majume w Palestynie. Pamięci jego poswięcono dzień 21 października. (Por. Surius, Vitae SS. 21 Octobr.; Bolland. Act. SS. 21 Octobr. 43-59).

X. R. J.

Hilary św. bp. z Arles, ur. pod ko-niec wieku IV w Galii. Pochodził ze znakomitej familii, wykształcenie otrzy-mał gruntowne. W 429 roku po śmierci bpa Honorata został biskupem w Arles. Obowiązki swe spełniał gorliwie. Odznaczał się miłosierdziem względem ubogich, Mężnie zwalczał błędy here-zyi Pelagianów. Stolica Arelateńska miała prawa metropolitalne w stosunku do sąsiednich dyecezyj. Na zasadzie tych przywilejów św. Hilary złożył ze stolic biskupich Chebieloniusza i Projektusa, za ich wykroczenia przeciwko karności kościelnej. Ci zaapelowali do papieża Leona W., zostali uniewinnieni, a św. Hilary otrzymał upomnienie i pozbawiono go praw metropolitalnych. Wyrokowi temu św. Hilary poddał się z pokorą. Umarł mając lat okolo 50, zdaniem jednych w 449 r., podług drugich w 440 r. Napisal kilka dziel: Żywot św. Honorata, bpa z Arles; Mowa albo opowiadanie o cudzie ś. Gennazyusza męcz. z Arles. List do św. Eucheryusza bpa; (napisał też wiele innych listów). Pisał też wiersze różne, z tych się wyróżnia Carmen in natali Machabaeorum Martyrum. (Por. Vita s. Hilarii, ap. Surium, Vitt SS. 5 mai; Rolland., Acta SS. 5 mai, II, 23; A. Retke, Patrologiae Compendium, p. 217—18).

X. R. J.

Hilary dyakon ob. Ambrozyaster.

Hilary Litomierzycki albo Aposta-

r. 1468. Z początku sprzyjał utrakwizmowi, później jednak błędy te porzucił. Występował pko królowi Jerzemu, podburzając pko niemu Sydonjusza Zdeńka, który stanął na czele zbuntowanych, w końcu zmuszony był uciec do Węgier. Napisał m. i. Traktat przeciwko wyklętemu z Kościoła Jerzemu z Podiebrad. Praga 1466 (rękopis); Traktat o przyjmowaniu Wieczerzy Pańskiej pod jedną postacią przeciwko Rokycanie. Praga 1468 (rękopis), i w. innych. (Por. S. Orgelbranda, Encyklopedya powsz. 1900, 4-a, t. VII, sprawa metropolitalne do dyczezyi Dię,

Hilary św. (17 listopada) pż (461— 468), godny następca wielkiego swego poprzednika (Leona W.), w dalszym ciągu prowadził rozpoczętą przez niego prace nad reformą Kła, szczególniej zaś starał się o wykorzenienie nepotyzmu. Jako archidyakon kła rzymskiego za pontyfikatu Leona W., jeździł wraz z innymi legatami pskimi na synod zw. rozbój efeski (449), skąd, aby uniknać zemsty Dioskora, gdyż mimo wszelkich gróźb i obietnic nie dał się skłonić do potępienia patryarchy Flawiana, potajemnie musiał uchodzić. Zostawszy po śmierci Leona W. pżem, H. z zapalem zajął się reformą duchowieństwa: "Spondeo (mówi w liście 6) quantum gratia Dei donat ut spondeam, hoc me ad universalem sacerdotum Dei concordiam provisurum, ut omnes non sua audeant quaerere, sed quae sunt Christi studeant obtinere." Jak było wówczas w zwyczaju rok rocznie w dzień swej konsekracyi 19 listopada odprawiał synod w Rzymie. W 462 na takim synodzie zalatwił spór w kościele Gallijskim wynikły z powodu naruszenia przez Rustyka, arcybpa narboneńskiego, praw kościelnych przy obsadzaniu biskupstw zachowywanych. Podobny spór z powodu nominacyi Ireneusza na bpstwo barcelońskie (w prowincyi tarragońskiej) był przedmiotem obrad na synodzie rzymskim w r. 465. Mimo próśb bpów całej prowincyi tarragońskiej, pż unieważnił nominacyę Ireneusza, uczynioną przez jego poprzednika Nundinaryusza, "aby godność bpia, która przez laskę samego Chrystusa nam jest nadawana, nie była uważana za prawo dziedziczne"

wa Sylwana, bpa Calarhory (w prowincyi tarragońskiej), który z pogwałceniem praw metropolity tarragońskiego i bez żadnej potrzeby wyświęcił dwóch bpów. Sprawę te H. rozstrzygnał niezwykle łagodnie. Sylwanowi przypomniał tylko prawa metropolity, wyświęconym zaś przez niego bpom pozwolił pozostać w tej godności. H. rozstrzy-gnął także kilka sporów jurysdykcyjnych, zwłaszcza głośny spór między arcybpem wienneńskim św. Mamertem i Leoncyuszem arcybpem z arelateńskim o prawa metropolitalne do dyecezyi Dié, przyczem wyrok wypadł na korzyść Leoncyusza, którego prawa św. Mamert pogwałcił. O stosunkach tego pża z klem wschodnim wiemy bardzo niewie-le. Przechował się tylko jeden (i to niecały) list H. do jakiegoś bpa wscho-dniego Nicefora w sprawie bpa adria-nopolitańskiego. Według listu pża Ge-lazego I (list 26) miał H. energicznie wystapić do cesarza Antoniusza, by zaniechał popierać sekciarzy. (Por. Acta sanctorum, september III, str. 553 i nast.; Th. Momsen, Liber pontificalis, tom I, Berlin 1898; Thiel, Epistolae Pontificum Rom. I. 1886; Grisar, Ge-schichte Roms und der Päpste, tom I, Freiburg am B. 1901, str. 323; Wetzer und Welte, Kirchenlexikon. 2 wvd.).

Hilary z Paryża, kapucyn, ur. w r. 1831, gruntowny zawca starej teologii, którą czerpał z dzieł źródłowych. Na tej podstawie opracował dzieło według oryginalnego planu p. t. Theologia universa. Lugduni 1870, 2 vol, in 8-o. Z innych dzieł: S. Antoine de Padoue. Paris 1890; L'Animation immédiate rejutée. Nancy 1889; Système du Ciel. Tamże 1889. (Por. Hurter, Nomenclator literarius... Oeniponte 1895, 8-o, t. III, k. 1241).

barcelońskie (w prowincyi tarragońskiej) był przedmiotem obrad na synodzie rzymskim w r. 465. Mimo próśb bpów całej prowincyi tarragońskiej, pż unieważnił nominacye Ireneusza, uczynioną przez jego poprzednika Nundinaryusza, "aby godność bpia, która przez łaskę samego Chrystusa nam jest nadawana, nie była uważana za prawo dziedziczne" (List XV i XVI). Na tym samym sy-

się temu najgłówniej św. Hilary. Na | cą. Wskutek nalegania św. Aidana poskutek przedstawienia metropolity arela-teńskiego Saturnina, zarażonego blędami aryańskiemi, cesarz zsyła św. Hilarego na wygnanie do Azyi Mniejszej do Frygii. Spędził tam trzy lata (356— 359) na pisaniu najpoważniejszych swych dzieł w obronie Chrystyanizmu. Uczestniczył też w 359 r. w koncylium w Izauryi. Praca św. Hilarego na Wschodzie dla aryanów była bardzo niewygodna, poradzili przeto cesarzowi, żeby go odeslal do Galii. Tu nie ograniczał swej pracy do własnej dyecczyi, ale rozciągał ją na kraj cały, wszędzie zwalczając skutecznie aryanów. Za to otrzymał nazwę "Atanazego Zachodu." Pod względem naukowym św. Hilary jest pierwszym znakomitym dogmatykiem i egzegetą. Św. Hieronim nazywa go "Eloquentiae latinae Rhodanus.«

Najznakomitszem dziełem św. Hilarego jest De Trinitate libri XII przeciwko aryanom. Odznacza się glebo-kością myśli i wymową. Oprócz tego napisal: Tractatus super Psalmos-1, 2, 51-62. 128-150. Napisał też Tractatus in Evangelium Matthaei. Liber I ad Constantium Contra Constantium, Liber contra Auxentium. Był też autorem wielu hymnów kościelnych. Umarł ok. 368 r. Papież Pius IX nadał mu tytuł Doktora Kościoła w 1852 r. Możliwe do użycia wydanie dzieł św. Hilarego jest Mauryna Coun-stanta w Paryżu 1693 r., poprawione znacznie przez Maffeusza w 2 tom., Werona 1730. Tekst ten przedrukował Migne, ale z blędami. (Por. Mirthmüller, Die Lehre d. heil. Hil. v. P. über die Selbstentäusserung Christi vertheidigt gegen die Enstellungen neuerer protestant. Theologen, Regensb. 1865 r.; G. Rauschen, Zarys Patrologii, Warszawa, 1904, str. 133-137; And. Retke, Patrologiae Compendium, Varsoviae, 1889, p. 178-182).

X. R. J.

Hilarya św. ob. Eutropia św.

Hilda św. opatka klasztoru Streaneshalch w Anglii, ur. w r. 617 z rodziny królewskiej. Pragnienie poświęcenia się Bogu od młodości skłoniło ją do udania sie do Francyi, gdzie przyjęła welon zakonny w klasztorze Chelles, w którym się tam listy do pża Honoriusza, ś. jej siostra św. Hereswida była zakonni- Bernarda, Anzelma, króla Henryka I i

wróciła do Anglii i zamknęła się w malym klasztorku zbudowanym nad Wera. W rok potem została opatką klasztoru Heortea, Sama następnie fundowała podwójny klasztor w Streaneshalch, w którym zastyneta światobliwościa i madrościa w rzadzeniu innymi. Ksiażeta udawali się do niej z poradą w różnych sprawach, a Enfleda córka króla Edwina i wdowa po królu Nortumbryi Oswi została za jej wpływem zakonnicą. H. † w r. 680 w 63 życia. Klasztor jej zburzyli Duńczycy w X w., ciało zaś przeniesiono do Glastenbury. Święto 18 listopada. (Por. Pétin, Dictionn. hagiogr. Paris 1850, 4-o, t. l, k. 1350).

Hildebert z Lavardin, bp z Le Mans, a następnie arbp w Tours, wysoko ceniony poeta, mówca i filozof ur. ok. r. 1056 w Lawardin (dep. Loire et Cher.). Poświęcał się żarliwie studyom humanistycznym. Bp. Hoel z Le Mans 1092 r. mianował go archidyakonem, po jego zaś śmierci w r. 1097 był H. przez kler i lud obrany jego następcą. Mając wiele przykrości z częścią duchowieństwa, i z królem angiel. Wilhelmem II udał się H. do Rzymu prosząc o pozwolenie abdykacyi. Pż wszakże nie zgodził się, przykrości nie ustały i doszło do tego že przez zemstę prywatna 1111 r. w Nogent uwięziony, dopiero w 1114 od-zyskał wolność. Po śmierci arbpa w Tours 1125 został jego następcą. H. opierał się mężnie zamachom Ludwika VI na prawa Kła. Prezydował on na synodzie w Nautes. Od r. 1131 sto-sunki z Ludwikiem VI znowu się poprawiły podczas schyzmy po śmierci Honoriusza II, chwilowo stał H. po stronie Anakleta, lecz przez wpływ ś. Bernarda został pozyskany dla Inocentego. Rok śmierci H-a niepewny. Św. Bernard uznając jego pasterskie zasługi zwie go "tanta ecclesiae columna," Pismom H-a pierwotnie mało pośwecano uwagi. Beaugendre w r. 1708 ogłosił pierwsze, niezbyt wiarogodne ich wydanie p. t. Venerab. Hildeberti opera tam edita quam inedita; powtórzone ono zostało z pewnemi poprawkami u Migne'a (PP. lat. CLXXI). Znajdują

in. smaku. Napisal też sporo życiorysów. jak św. Radegundy, Hugona i in. Rozprawy etyczne są po części wierszem pisane. Szczególnie przez współczesnych był H. ceniony jako poeta, które jednak utwory w Beaugendre'a Carmina miscelanea sa H-a, nie zdołał Hauréau w swoich (Mélanges poetiques d'Hilbert de Lavordin, Paris 1882) dowieść. (Por. oprócz cytow: Déservillers, Un évêque du XII siècle Hildebert et son temps, Paris 1876; Mabillon, Vet. Annal. III, 303). (Ch.).

Hildebold arbp koloński (zw. także Hiltibald, Hidebald, Addebald), kapelan Karola W., zasiadał na stolicy 784-819 r. Opowiadają, że gdy Karol W. udawał się do Kolonii, celem załatwienia spornego wyboru arbpa, zatrzymał się w kaplicy, gdzie kaplanowi odprawiającemu mszę ś. ofiarowal sztuke zło-Ten uważając cesarza za zwyklego myśliwca, nie przyjął ofiarowanego pieniądza, a natomiast prosił Karola, aby mu darował skórę pierwszej zabitej sarny, dla oprawienia ksiąg. To tak podobało się cesarzowi, że uznał owego kaplana, którym był H. za godnego stolicy arbpiej i ofiarował mu ją. Faktem jest, że H. posiadał zupełne zaufanie Karola W., to też podpis jego figuruje na pierwszem miejscu testamentu cesarza z r. 811. H. zawiadywał sprawami duchownemi w kancelaryi cesarskiej. Wpółcześni poeci wielbią H. m. i. Anchownemi gilbert (ob.) wymienia go wśród człon-ków familii cesarskiej, zwie go "prae-cellens ordinis vates" to samo Alkuin. Leon III w liście do Karola W. wspomina o H. jako mężu wielkiego doświadczenia. H. przyczynił sie wiele do budowy i przyozdobienia kłów. Przypisują mu założenie biblioteki z kopii ksiąg otrzymanych przez Karola W. z Rzymu, którą zapisał kapitule metrop. (Por. Selen, Admir. Valon. mogn.

Hildegarda św., benedyktynka, ur. 1098 r. w Böckelheim, w hrabstwie Sponheim, była dziesiatym dzieckiem Mechtyldy, zamożnych Hildeberta i szlacheckich rodziców. Od najmłodszych lat pobożna i cnotliwa posiadala dar jasnowidzenia, zarówno we-

Kazania dają obraz ówczesnego ce zdumieni jej przedwczesną mądrością, a także nadzwyczajnem umilowaniem cnoty, oddali ja pod opiekę zakounicy Jutty, aby w klasztorze ś. Benedykta na górze św. Disiboda (ob.), poświęciła się służbie bożej. Około Jutty zebrało sie tutaj właśnie grono dziewic szlacheckich, które pozostajac pod opieka opata i kierujac się regulą ś. Benedykta prowadzily żywot bogomyślny. G. nie była uczoną, nie umiała nawet pisać, lecz na prośby pewnej dziewicy pobożnej i jednego zakonnika poczela widzenia swoje dyktować ok. r. 1114, pod nazwa "Scivias," co miało znaczyć "Nosce vias Domini." W r. 1136 Jutta umarła, z H. została mistrzynia zakonnic. Ponieważ siedziba pobożnych dziewic okazała się za szczupłą, H. wybudowała osobny klasztor w pobliżu Biningen, pod wezwaniem św. Ruperta. H. była zdrowia bardzo wątlego, lecz gdy przystępowała do dyktowania swoich widzeń, zyskiwała sily nadzwyczajne, nadto bywały chwile, że sama nie umiejąc pisać pisała jednak, jakby pod czyjemś dyk-tandem. Spisane jej wizye zostały przedstawione pżowi Eugeniuszowi III, który w r. 1148 bawił w Trewirze. Pisma te były rozważane na synodzie w Trewirze w obecności ś. Bernarda. Pż wysłuchawszy ich oceny napisał list do H. zachęcając ją do dalszego pisania. Jako przelożona przenikala ona na wskroś dusze swoich zakonnie, a także odgadywała z całą pewnością żywot innych ludzi, a nawet czesto przepowiadala ich koniec. Slawa H-y wnet rozbrzmiewała szeroko, tak że zewsząd przybywali do niej książęta, bpi, wielcy mężowie współcześni, a nawet pże (Anastazy IV, Adryan IV) i cesarze (Konrad III, Fryderyk I), aby zasiegać jej rady i wysluchać wskazań. Pisma H., nader liczne, pod względem literackim posiadają wiele wad. Najpierw są one ciemne i niezrozumiale, a przytem pod względem stylu chropowate, co płynelo stad, e sama nie była wykształcona; dyktując, poniekąd była zależna od pisarzy, bo to co sama pisała, również nie może rościć pretensyl do wytworności stylowej. Dziwne jest także i to, że H. przy całej swojej nieuczoności pisała i dyktowała dziela ściśle naukowe, o przedmiotach, o których w naturalnym wnetrznego, jak i zewnetrznego. Rodzi- porządku nie miała pojecia, a jednak dzy. Doczekała się ona późnej starości. † 17 wrześ. 1179 r. mając lat 81. Z dziel jej oprócz wymienionych Scivias drukowanych w Paryżu 1513 r., w Kolonii 1628, a wreszcie u Migne'a CXCVII, 383 i nst., wyróżnić jeszcze należy następujące: Librum simplicis medicinae i Librum compositae medicinae, a także listy Liber epistolarum et orationum, "Pieśni" w liczbie ok. 70 po lacinie wraz z melodjami; Expositio Evangeliorum (58 homili); Liber divinorum operum i in. Czy w spisie jej prac pomieszczone żywoty śś. Diziboda i Ruperta sa jej dzielem, jest Natomiast pewnem rzeczą watpliwa. jest, że ona, nie kto inny napisala Li-ber meritorum, książkę w której przedstawia bogobojne życie chrześcijańskie i jemu przeciwne wykroczenia. Z listów jej i współczesnych do niej okazuje się dowodnie, że ją powszechnie uważano, jako posłaną przez Boga prorokinię. Nie raz pozbywając się przyrodzonej trwożliwości, karci ona silnie grzechy i występki najwyżej postawionych osób. Podejmowała też H. liczne podróże misyjne, gdzie żarliwością swoich przemówień nawracała i budowała wielu. Działalność jej pod wieloma względami przypominała pracę ś. Bernarda, i zdawaćby się mogło, że oboje ci Święci wza-jemnie się uzupełniali. Żywot św. H. napisali dwaj zakonnicy Gottfried i Teodoryk, którzy byli jej przewodnikami duchownymi. Również pisał o niej mnich Guibert z Gemblour, świadek jej śmierci, lecz życiorysu nie skończył. Podiety w r. 1233 proces kanonizacyjny nie został ukończony, pomimo to znajduje się H. w Martyrologium rzymskiem pod 17 września. Święto jej obchodzą dyecezye Spira, Moguncya i Limburg; ta ostatnia nawet, jako duplex majus. (Por. Card. Pitra, Analecta s. Hild. opera Spicilegio Solesm. parata. Typ. S. montis Cassin. 1882; Schmelseis, D. Leben u Wirken d. h. Hildeg. nach d. Quellen daargestellt etc. Freiburg, Herder, 1879). (Ch.).

Childebranda, ksiecia Swenów, żona karola Wielkiego (r. 771). Na tronie bedac zajaśniała niezwykłemi cnotami, a wpływem swoim i przykładem zachęcała ciaż urzędownie za blogosławioną nie

zdradzała świadomość współczesnej wie- otoczenie dworskie do życia skromnego. W ciągu 12-letniego pożycia malżeńskiego z Karolem miała 9 dzieci. W r. 778 towarzyszyła mężowi w jego wyprawie pko Arabom w Hiszpanii, aż do Cassineuil. † w r. 783 w kwiecie lat w Thionville. Ciało jej złożono w kle św. Arnolda w Metzu, gdzie były groby wielu książąt francuskich. Karol Wielki postawil H. wspaniale mauzoleum. W r. 872 część relikwij św. przeniesiono do opactwa w Kempten w Szwabii. Swięto 30 kwietnia. (Por. Pétin, Dictionnaire hagiogr. 1850, 4-o, t. I, k.

> Hildegunda blog., córka hr. Hermana na Lädtbergu, żona hr. Lotara z Arleux, któremu dała dwóch synów i córkę. Goraco pragnęła poświęcić się życiu zakonnemu, lecz obowiązki żony i matki zatrzymywały ja na dworze hrabiowskim. Wkrótce jednak Opatrzność usunęła te przeszkody i H. po śmierci meża, po odbyciu pielgrzymki do Rzymu, wybudowała klasztor w Meer i wraz z córka Hawoja podała się regule zakonu Premonstratensów. Została opatka fundowanego przez siebie klasztoru, niczem nie wyróżniając się od reszty siostr, chyba większą gorliwością i doskonałością zakonną. † w r. 1183. Święto 6 lutego. (Por. Pétin, Dictionnaire hagiogr. 4-o, t. I, k, 1353).

Hildegunda blog. panna, cysterska, ur. w Nuitz w dyec. kolońskiej w XII w. Towarzyszyła ojcu swemu w podróży do Palestyny, który lękając się niebezpieczeństwa dla cnoty córki, przebrał ja po mesku i nazwał Józefem. 1147 przybyli do Prowancyi wraz z krzyżowcami francuskimi. Ojciec H. † w drodze, wtedy Św. pod przybranem imieniem odbywała dalsza podróż pod opieka pewnego rycerza, który zagrabił wszystko co posiadała, tak że zmuszona była o żebranym chlebie żyć na łasce ludzi. W Jerozolimie poznał ją ktoś z krewnych i odesłał do kraju. Powróciwszy do ojczyzny wstąpiła do opactwa w Schönauge, nie zdradzając swej płci. Hildegunda św. cesarzowa, córka króla Tu zajaśniała gruntowną pobożnością; nildebranda, księcia Swenów, żona ka- i dopiero po † w r. 1188 poznano, że była kobieta. Cześć jej przechowała się tradycyjnie w zakonie Cystersów, chobyła uznana. Święto 20 kwietnia. (Por. | dyecezyi; w czasie wojny trzydziestole-Pétin, Dict. hagiogr. I, k. 1352). X. J. N.

Hildesheim-bpstwo w Hannowerze i Brunświku, bezpośrednio podległe St. Ap. (dioec. Hildesiensis). W kraju Ostfalii już Karol W. myślał o erekcyi bpstwa dla utrwalenia rel. chrześcijańskiej, dopiero co wprowadzonej, to też wybrał miasto Elze (Aulica) i tu budował kościół. Ludwik Dobroduszny jako dogodniejsze obrał m. Hildesheim (Hildesia, zw. Bennopolis) nad rz. Innerste położone. Bpstwo powstało między 815 - 822 r. jeko suffragania arcybpa. Mogunckiego, pierwszym bpem był Gunthar (ok. 815-834 r.). Już pierwsi bpi obok władzy kościelnej dzierżyli nad terytoryum władze naczelną świecką. W szeregu tych pasterzy spotykamy kilku Świetych; wielu ówczesnych uczonych, jak słynny Alfryd (851-874) fundator katedry i klasztorów; Hezilo (1054—1057) po požarze, odbudowal katedrę do dziś istniejącą. Zamieszki po-lityczne odbijały się na dyecezyi, bpi bowiem jako władcy świeccy, nieraz orężne walki wieść musieli; kler i lud był zaniedbany pod wzgledem religijnym. Od czasu do czasu bpi gorliwsi podejmowali sprawę reformy życia kościelnego, lecz niemal bezskutecznie, nawet gorliwy bp. Konrad (1221-46) popierajacy Dominikanów i Franciszkanów, później bp. Magnus (1424-1452) wraz z przybyłem do H-m kard. Mikolajem Kuzą nie zdołali na długo utrwalić reformy zbawiennej. Okoliczności te sprzyjały rozwojowi nowinek protestanckich w dyceczyi. Bp. Jan IV (1504—1527) wiódł spory i walki o dobra bpie, to też król duński i ks. Brunświku najeżdżaja dyecezye, łupia i zagarniaja cześć terytoryum; protestantyzm zarazem zalewa miasta i wioski. Bp. Walenty von antiquae et mediae aetatis ed. hagiogra-Teutleben walczy przeciw nowinkom, phi Bollandiani, Bruksella, 328 i nast.) 1539 r. na syn. dyec. myśli o środkach 837 wykonywa przysięge wierności Ka. przeciwdziałania herezyi, lecz skutek tej pracy pozostał niewielki. W 1551 r. zwolennikiem luterstwa. Wprawdzie je- Einhard, Paryż, 1885; Neues Archiv. go następca bp. Burchard i cały szereg bpów z domu bawarskiego od Ernesta *Geschichtskunde*, hrsg. 24 (1899), II (1573—1612) bronią katolicyzmu, 752; 29 (1904), 467).—O innych, którzy lecz pomimo ich starania i wpływom nosili imię H. obacz *Le Moyen Age* Jezuitów, protestantyzm trzyma się w 19 (1906), 97 i nast. i w cytow. Neues

tniej nawet katedrę zajeli lutrzy. Bpstwo trwa jednak. W 1803 r. Prusy je dopiero sekularyzowały, w 1807 r. wcielono H-m do królestwa Westfalii, a w 1815 r. przyznano Hannowerowi. W 1824 r. bulla "Impensa Rom. Pontif." określa granice dyecezyi H-m, dolącza całe terytoryum Hannoweru, w 1834 r.-i ks. Brunświckie. W 1907 r. dyecezya liczyła ok. 197 tys. wiernych, 15 dekanatów, 107 parafii i 50 filij, 229 kaplanów świeckich, 12 zakonnych (Augustyanów i Franciszkanów), 1 klasztor Urszulanek, 33 zakłady prowadziły Stostry milosierdzia św. Wincentego a Paulo. (Por. W. W. t. V, k. 2074—2089 i tam obszerna bibliografie; Bertram, Die Bisch. von H., 1896; tegoż Gesch. d. Bist. H., I, 1898; Döbner, Studien zur H-schen Geschichte, 1902; Werner S. J., Orbis terrarum catholicus, Frib. Brisg., 1890, p. 76; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1907, t. I, k. 1971—1972).

Hilduin (Hildwin), opat z St. Denis od r. 815, uczeń Alcuina i nauczyciel Hinkmara z Reims, od r. 822 (819?) kapelan Ludwika Fr., towarzyszył synowi jego, Lotarowi, w 824 w podróży do Rzymu i otrzymał od pża Eugeniusza II relikwie św. Sebastjana dla St. Médard w Soissons. Za udział w buncie syna Ludwika Fr. byl skazany na wygnanie do Paderbornu i Korvei. Odwolany z wygnania w 830, w r. 832 zreformował St. Denis i pisze, na skutek zlecenia Ludwika Fr. (Monumen-Germaniae historica, epistolae, G. H. Pertz, Carol V, 3, 17-37) życie Dyonizego z Paryża, którego uważa za jedno z Areopagita (Passio Dionys, Migne, Fatrologia latina, 106, 25 1 nast; Bibliotheca hagiografica latina rolowi Łysemu, 842 przechodzi do Lotara. (Por. Monod, Bibliographie de bp. Fryderyk von Holstein jest nawet l'histoire de France, H. et les annales der Gesellschaft für ältere deutsche Ar., 31 (1906), 742 i nast.); Calmette, Les abbes H. au IX-e siècle, Rogent 1905. X. H. P.

Hilgenfeld Adolf, teolog protestancki, profesor egzegezy Nowego Test. w uniwers. w Jena, ur. w r. 1823, studya teologiczne odbył w Berlinie i Halli, w r. 1846 został drem filozofii, w nastepnym roku prywatnym docentem w Jena, w r. zaś 1858 nadwyczajnym profesorem, w r. 1860 usunął się z uniwersytetu. Napisal Die clementinischen Recognitionen und Homelien. 1848; Das Evangelium und die Briefe Johannis. Halle 1849; Das Mar-Leipzig 1850; Der kusevangelium. Galaterbrief übersetzt, untersucht und erklärt. Tamže 1852; Die apostoli-schen Väter. Tamže 1853; Das Ur-christentham. Jena 1865; Die jüdische Apokalyptik in ihrer gesch. Entwickelung. Tamże 1857; Der Paschastreit der alten Kirche. Leipzig 1860; Der Kanon und die Kritik des Neu en Testam. Tamze 1863; Bardesanes, der letzte Gnostiker. 1864; Novum Testamentum extra Canonem receptum, IV lib. I, 1865; Messias Judaeorum. Tamże 1869; Die Ketzergeschichte des Urchristenthums. Tamže 1584; Judenthum und Judenchristenthum. Tamže 1876; Libellus de Aleatoribus, 1889; i wiele innych. (Por. De Gubernatis, Dictionn. internat. des Ecrivains Florence 1790, 4-o, t. II, str. 1185-6; Vapereau, Dictionn. univ. des Contemporains. Paris 1893, 4-0, str. 795). X. J. N.

Hilgers Bernard Józef ks., ur. w r. I803 w Dreiborn, wyswięcony na kapla-na w 1827, w r. 1834 został drem teologii, w 1835 prywatnym docentem w Bonn, w 1840 nadzwyczajnym, a w 1847 zwyczajnym profesorem hist. klnej w katolickim uniwers. w tem mieście. W późniejszych latach sprzyjał zasadom hermezyańskim, a następnie zostal starokatolikiem, i jako taki ekskomunikowany w r. 1872. † w apostazyi w r. 1874 w Bonn. Napisal: Ueber das Verhältniss zwischen Leib u. Seele im Menschen etc. Bonn 1834; Kritische Darstellung der Häresien etc. T. I, I abth. Tamže 1837; Symbolische Theologie od Lehrgegenstände w r. 1788 w Grossdüngen pod Hildesdes Katholic. und Protest., dargestellt heim, po odbyciu studyów w semina-

u. gewürdigt. Tamże I841. (Por. Schäfler, Handlexikon der kath Theol. Regensb. 1883, t. II, s. 327).

Hilgers Józef ks. T. J. współczesny, ur. w r. 1858 w Kückhowen, napisal: Kleines Ablassbuch. 1896; toż samo po francusku Manuel des Indulgences. Paris 1898, w tłum. ks. Mazoy-er'a, przetłum. na kilka języków, zarówno jak i drugie dzielko jego: Das goldene Jahr. 1900; Thomas Becket und Thomas More. 1892; Bernardi-no Ochino von Siena. 1894. (Por. Blanc, Répertoire bibliogr. 1902, 8-o; Keiters, Katholischer Literaturkalender. Essen 1902, 16-o. str 120).

Hillah albo Hilley, miasto w Turcyi Azyatyckiej, ma około 10,000 mieszkańców; zbudowane zostało na czastce obszaru dawnego Babilonu.

Hille Augustyn Bartlomiej. bp w Litomierzycach, ur. w r. 1786 w Schönau w Niemieckich Czechach z ubogich rodziców. Po skończeniu gimnazyum w Pradze, teologii w Litomierzycach, wyświęcony został w r. 1820 na kapłana, w r. 1820 został profesorem pastoralnej w seminaryum litomierzyckiem, w r. 1824 rektorem tegoż seminaryum, w 1831 dziekanem kapituły, w 1832 bpem. † w r. 1865. Wzorowy ten i gorliwy pasterz walczył meżnie z bezbożnościa i obojętnością religijną. Sprowadził Redemptorystów w celu odnowienia ducha wśród dyecezyan za pomocą missyj, zaprowadził rekolekcye dla duchownych i t. d. Gorliwość ta ściągnęła na energicznego pasterza nienawiść liberałów i prasy wrogiej Kłowi. Z pism H. wymienić naležy: Soll die Scheidenwand zwischen Protestanten und Katholiken noch länger fortbestehen? Regensb. 1839, wyd. 4-te; Fasten-und andere Predigten. Prag 1823; Leitfaden für Katecheten zur Ertheilung des Unterrichtes behufs der ersten hl. Beichte: Die katholische Lehre vom Ablass. Leitmeritz 1846, i in. (Por. Schäfler, Handlexikon der kath. Theologie. Regensb. 1893, t. II, str. 327).

Hillebrand Józef, filozof niemiecki ur.

ryum duchownem, teologii i filologii w Göttingen został kapłanem, potem nauczycielem w Josephinum w Hildesheim, następnie przyjął protestantyzm i został profesorem filozofii w Heidelbergu, w r. 1822 w Giessen. † w r. 1871 w Soden. Napisat m. i. Grundriss der Logik. Frankf. 1820; Anthropologie. Mainz 1822, 3 tomy; Lehrbuch der theoretischen Philosophie. Tamże 1826; Die Philosophie des Geistes. Heidelberg. 1835 i nast. 2 tomy; Der Organismus der philosoph. Idee. Dresden 1850, i inne. (Por. Schäfler, Handl der kath. Theologie. 1883, 8-o, t. II).

Hillegeer Józef T. J., ur. w r. 1805 w Reveren-Waes (Flandrya wschodnia), wstapił do nowicyatu już będąc kaplanem w r. 1835. Cale swe życie spedził w Gandawie pełniąc obowiązki duszpa-sterskie i † w tem mieście w r. 1883. Pisał po flamandzku. Znaczniejsze jego prace ascetyczne są przełożone na język francuski i niemiecki jak: L'art de bien mourir. 1857, in 18-0; La Guerre aux passions déréglés. 1860, in 24-0; La Vertu pour tous les états. 1877; 18-0; Souvenir de ma première Communion. 1884, in 24-0, i w. in. Po polsku wyszła: Daleka podróż. Książeczka ku napomnieniu i pocieszeniu ludzi dobrej woli. Gniezno 1879, 16-a, przelożył ks. Dziegiecki; Rok szczęśliwy. Zdania Ojców Swiętych. Kraków 1894, 32-a. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. de Jésus. Bruxelles 1893, 4-to, t. IV, k. 380— 388; Oscar Schepens, Catalogue général. Bruxelles 1902, 8-o).

.N. J. N.

Hillel 1) Hannasi (hebr. "prezydent"), przełożony szkoły w Tyberyadzie, stworzył w r. 358 kalendarz żydowski w tej formie w jakiej jest dzisiaj używany, przyczem dni nowiu obliczane są według reguły stałej przy ustaleniu 19-letniego cyklu. 2) Hassaken (hebr. "starszy") żydowski nauczyciel prawa, ur. 50 r. przed Chr., † ok. 10 r. po Chr. W przeciwieństwie do współczesnego sobie Szamai w kwestyach prawnych był zwolennikiem łagodniejszego kierunku, nie jest jednak bynajmniej żadnym reformatorem, którego jakoby myśli "Jezus rozwijał i ogłaszał, jak to twierdzą Renan i nowsi pisarze żydowscy. W

ryum duchownem, teologii i filologii w stosuku do rozwodów rozciągał on Göttingen został kapłanem, potem nauczycielem w Josephinum w Hildesheim, następnie przyjął protestantyzm i został profesorem filozofii w Heidelbergu, w r. profesorem filozofii w Heidelbergu, w r. dolf Schwarz, Kontroversen etc. (1893); 1822 w Giessen. † w r. 1871 w Soden.

Hiller Filip Fryderyk ks., poeta i pisarz klny, ur. w r. 1699 w Mühlhausen, w r. 1732 został proboszczem w Reckargröningen, † w r. 1769 w Steinheim. Napisał: Paradiesgärtlein geist. Gebete in Liedern. Nürnb. 1729—31, 4 części; Geistlich. Liederkästlein. Stuttgart 1762, i 1767, 2 części—zawiera 732 pieśni biblijne: Das leben Jesu Christi. Heidelb. u. Tüb. 1752, części—pieśni w aleksandrynach ułożone, i w. in. (Por. Schäfler, Handlexikon der kath. Theologie. 1883, 8-0, str. 328).

Hiller Maciej, oryentalista protestancki, ur. w Stutgardzie w r. 1646, † w Królewcu w r. 1725, był profesorem języka greckiego i wschodnich oraz teologii. Napisal: Sciographia Gramma-ticae Hebreae; Lexicon latino-hebraicum, 1685; De Arcanokeri et Kethib. Tubingae 1692; Institutiones linguae sanctae. Tubingae 1760; Ono-Tamże 1706, in masticon sacrum. Syntagma hermeneutica Tamze 1711, in 4-o; Hierophyticon. sive commentarius in loca Sacrae Scripturae quae plantarum faciunt mentio-nem. Utrecht 1725, i w. in., których spis podaje Richard et Giraud w Bibliothèque sacrée. (Por. Moreri, Dict. 1759; Glaire, Dictionnaire, t. I).

Hillisci byli to uczniowie Ryszarda Hilla, kaznodziei w Stanach Zjednoczonych. Nauczał on, że zabójstwo, cudzołóztwo i rozpusta czynią człowieka świętym na ziemi i zasługującym na coraz to większą chwałę w niebie; wolność jaką nas obdarzył Zbawiciel przez swą śmierć polega na bezpiecznem przełamywaniu przykazań Bożych. Potworna ta nauka znalazła zwolenników. (Por. Moehler, La Symbolique. l. II, c. III; Le Flotte, Les Sectes Protestantes. Paris 1856, 8-o, str. 152).

Hllpisch Jerzy dziekan kapituly i prałat pski w Limburgu, ur. w r. 1846 w Sımmern. Napisal m. i. Bischof Klein vom Limburg. Biogr. 1891; Kalender für kath. Lehrerinnen. 1883 – 901. | daktorem czasopisma "Korrespondenz-Der Verein kath. deutscher Lehrerinnen. 1895, i w. in. (Por. Keiters, Kathol. Literaturkalender. Essen 1902, 16-o, str. 121).

Himeryusz, sofista grecki, ur. w Prusie w Estynii w Azyi Mn., żył w latach 315-86 po Chrystusie. Kształcił się w Atenach i tam później nauczał retoryki; był pisarzem przybocznym Juliana Apostaty. Potem wrócił do zajeć nauczycielskich. Miał wielki wśród współczesnych rozgłos. W śród swych sluchaczów liczył H. takich mężów jak Grzegorz z Nazyanzu i Bazyli Wielki. Zachowały się w całości 24 jego mowy, nadto zebrano nieco z mów okolicznościowych i wykładów. Wartość literacka maja te zabytki ze wzgledu na przytoczenia z dawniejszych retorów 1 poetów greckich, zwłaszcza liryków. Wydawnictwa dzieł H-a dokonali: Wersdorff, Getynga, 1790; Dubner, Paryż, 1849 i Meyers, Conv. Lex.

X. S. G.

Himioben Henryk Józef ks., ar. w r. 1807 w Moguncyi, studya filozoficzne i teologiczne odbył tamże i został w r. 1830 wyświęcony na kaplana, w r. 1833 został dyrektorem ćwiczeń duchownych i nauczycielem homiletyki i katechetyki, w r. 1835 wiceregensem tamtejszego seminaryum, w r. 1843 proboszczem kła św. Krzysztofa, następnie kanonikiem. + tamże w r. 1860. Wielkie położył zasługi swemi pracami dla dyecezyi mogunckiej, a osobliwie zasługuje na wzmiankę czasopismo "Kathol. Sonn-tagsblätter" redagowane przez niego w ciagu lat 18, oraz opracowanie dzieła Rippel'a Die Schönheit der kath. Kirche, dargestellt in ihren ausseren Gebräuchen, München 1843; Mainz 1876, wyd. 18-e; dzieło to wyszło w polskim przekładzia ks. Bierońskiego p. t. Piekności Kościoła katolickiego. Warszawa 1893, 3 tomy, 8-a; na to wydał Die Idee des kath. Priesterthums Mainz 1840. (Por. (Exercitien reden). Schäfler, Handlexikon der kath. Theologie Regensburg 1883, 8-o, t. 1I, str. 328). X. J. N,

Himmelbauer Roman, kanonik regularny św. Augustyna, ur. w r. 1858 w Wiedniu, od r. 1891 jest naczelnym re- moralnej, większą jednak część życia

blatt f. kathol. Klerus "Oesterr." i literackiego do tego czasopisma dodatku "Augustinus," oraz redaktorem Kalender für de kath Klerus Oest-Ungarns. (Por. Keiters, Kath Literaturkalender. Essen 1902, str. 121).

Himmelstein Franciszek Ksawerv ks... ur w r. 1812 w Wirchurgu, studya filozoficzne i teologiczne odbył tamże, wyświęcony na kapłana w r. 1835, był nauczycielem religii w tamtejszej szkole łacińskiej, w r. 1860 proboszczem i kanonikiem kapituly. Napisal: Die 5 Gebote der Kirche u die 5 Acte der Busse. Würzburg 1842; Die Früchte des Kreuzes. Regensburg, 1855 i wiele innych kazań na niedziele i świe-Oprocz tego: Das wahre Princip der Erziehung. Würzburg 1840: Die Reihenfolge der Bischöfe von Würzburg. Tamże 1843; Katholische Wochenschrift. Tamze 1853-57, 10 vol.; Synodicon Herbipolense. Tamże 1855; Die letzten Lebenstage Jesu. Tamże 1866; Das wahre Leben Jesu. Tamże 1866; Die lauretan. Litanei. Tamże 1876; Jugendschriften. Tamże 1879, 4 vol. i w. in. Od r. 1841-43 byl współredaktorem czasopisma "Religionsfreund." (Por. Schäfler, Handlexikon der kath. Theologie. 1883, 8-0, t. II, str. 329).

Himpel Feliks de, ur. w Rawensburgu w r. 1821, został w r. 1857 profesorem studyum biblijnego Starego Testamentu i jezyków wschodnich w akademii w Tubindze, † w r. 1890. Napisał *Üeber* die Unsterblichkeitslehre des A. T. 1857; Die messianischen Weissagungen im Pentateuch. 1859: Selbstständigkeit, Einheit und Glaubwürdigkeit des Buches Josua. Tübingen 1864-65; Ueber ungebliche makkabäische Psalmen. 1870; Über Widersprüche und verschiedene Quellenschristen der Bücher Samuels. Tamže 1874; 1878; Der abstracte Einheitsbegriff Gottes und der Heiligenkult in Islam. Tamže 1882,

Hincza Marcin ks. T. J., rusin z pochodzenia, ur. w r. 1592, wstąpił do Jezuitów w Rzymie w r. 1613. Czas jakiś nauczał humaniorów i teologii

sku, Toruniu, Jaroslawiu, w Krakowie i w Wilnie; dwukrotnie był prowincyałem na Polskę w r. 1633 i 1667. † w Poznaniu w r. 1668. Był znakomitym kaznodzieja i wybitnym pisarzem asce-tycznym. Z utworów kaznodziejskich pozostały tylko dwa panegiryki żałobne, a mianowicie Złota Korona albo Kazanie na pogrzebie Jaśnie Oświecowy Xieżny Anny z Sztemberku Ostrogskiey i t. d. Kraków 1636, in fol., str. 21; Klejnot Korony, albo Kazanie na pogrzebie J. W. P. JMCP. Anny z Jakubowie Ligeziney i t. d. Kraków 1638, in fol., k. 13. Z pism ascetycznych znane są: Zabawa z Jezusem przez Mszę. 1621; ost. wyd. Poznań 1882, 16-a; Król boleśny Jezus Chry-stus... opisany. Lublin 1631, 8 a; ost. wyd. Poznań 1885, 16-a; Kardynała Ludowisiusza panegyrik S. Iynacego Loyoli. Kraków 1632, 8-a; Pląsy anyołów Jezusowi Narodzonemu Najśw. Krzyża Tańce. Tamże 1636, 8-a; Gloria in excelsis, Dziecię Pan Jezus i t. d. Tamże 1636, 8-a; Chwała z krzyża, która y Sobie y nam nabyl Jezus Ukrzyżowany. 1641; Medytacye na E-wangelie... Wilno 1642; Głos Pański z Ewangeliey Adwent. i t. o. Tamże 1643, 4-a; Matka Bolesna Marya, to jest Tłumaczenie Meki P. Chr. i t. d. T. I. Kraków 1665, fol. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. Bruxelles 1894, t. IV, k. 392; Zaleski, Jezuici w Polsee, Lwów 1901, 8-a, t. II, str. 673, 692). X. J. N.

Hinduizm najmłodsza forma religii indyjskiej. Dzieli się ona na wiele bardzo sekt, które nie zerwały z braminizmem i przynajmniej pozornie trzymają się najstarszego kodeksu wiary indyjskiej: Wedy. We wszystkich tych sektach wschodnich w układzie hinduizmu, odczuwa się wspólne źródło, poczerpnięte z Wedów. Niepodobna by tekst poklasytikować, wyprowadzić zależność jednych od drugich, gdyż wiele z nich zaginęlo, wiele wprost jest nieprzystępnych dla badacza i przytem spuścizna logicznych. Nie tyle poznanie i u-piśmiennicza jest jeszcze dzisiaj nieogar-niona całkowicie. W każdym razie w się bóstwu stanowi istotny warunek Hinduizmie dwiema wielkiemi sektami zbawienia. Inicyatywa w tym względzie czy religiami, Wisznuwici (czciciele Wisznu) i Siwaici (czciciele Siwy) Bra- ma i Kryszna wstępuje pomiędzy ludzi,

był przełożonym w kolegiacie w Gdań- manowie owładneli, łącząc je w swej nauce o Trimutri. Nauka ta od X-go wieku znana, często zestawiana bywa z dogmatami Trójcy Chrześcijańskiej, ale w istocie rzeczy jest od niej bardzo różna. Prędzej możnaby ją rozpatrywać ze stanowiska madalizmu filozoficznego (tri=trzy, mutri=forma). Ponieważ jestestwo absolutnie przedstawione tu iest w trojakim sposobie bytu, jako Brama-Stwórca, Wisznu-zachowawca, Siwa - niszczyciel, odnawiajacy przez zniszczenie. Zreszta Brama został tu dodany li tylko formalnie, a Wisznu (czczony w dolinie Gangesu) również dowolnie zostali połaczeni w dogmacie bramańskim. Stad też określaja Hinduizm jako kult Wisznu i Siwy.-- W mieszaninie religijnej i socyalnej Hinduizmu rozróżnić można poniekąd dwie warstwy wierzeń i zwyczajów. Górna warstwa, to religie wielkich bostw indviskich, dolna, to masa różnorodnych kultów i praktyk, stanowiąca prawdziwą i często jedyna

religie ogólu ludowego.

Wisznuizm. Wisznu, który w Rig-Wedzie, występuje jako podrzędne bóstwo słońca, stopniowo przechodzi przez rozmaite wcielenia (avatârâs), w siódmem wcieleniu zjawia się jako Rama, a w ósmym jako Kryszna. Najwieksze znaczenie posiada to ostatnie wcielenie Zdaje się, że Kryszna było to bóstwo ludowe, nie bramińskie, które ani z ksiag od braminów, lecz od jakiegos plemienia, może nawet niearviskiego, zapożyczono, bo też i nazwa jego znaczy "czarny." Wcielenie Kryszny przypomina poniekad wcielenie Chrystusa, lecz niepodobna tutaj wykazac wpływów chrześcijańskich. Wystarcza jednak poznać szczególy mytu o Krysznie, aby odróżnić wszelkie podobieństwo do Chrystusa. Kryszna, syn ojca Warudera i matki Devaki, wychowany jest przez wieśniaków i oddaje się milości zmysłowej z córkami i żonami pasterzy krów. Bóstwo coraz bardziej zbliża się do człowieka. Stosunek religijny przedstawia charakter coraz bardziej osobisty w sprzeciwieństwie dawnych abstrakcyj teoniesie im pomoc, świadczy dobrodziej- Siwaizmie praktykują się też ofiary stwa. Wynikiem tych wyobrażeń bujna mitologia, bogactwo obrazów symbolicznych, a wskutek tego stopniowe zwyrodnienie kultu Wisznu i przemagający w nim coraz bardziej naturalizm. Ró-wnocześnie formuły odnoszące się do różnych imion Kryszny otrzymują znaczenie cudotwórczych i zabobonnych za-

Siwaizm w wielu względach zbliża się do Wisznuizmu. Siwa zajmuje miejsce Rudry, bóstwa czysto ludowego: opiekuna stad i zasiewów, zagrody domowej, przebieglego wojownika. Siwa jako najwyższy bóg w różnych formach zjawia się swym czcicielom. Według starodawnej tradycyi postać jego straszliwa i pelna grozy. Posiada on troje oczów, ciało jego otoczone weżami, dokoła szyi zawieszone czaszki ludzkie, wyobraża niszczaca, ale zarazem i odnawiajaca sile przyrody. Siwa jest zarazem wielkim asceta, wielkim Yogi. Różni Yogowie, którzy zdumiewające osiągnęli rezultaty w swem dążeniu do przezwyciężenia natury ludzkiej (np. latami stali nieruchomo na kolumnach wazkich), sa czcicielami Siwy. Nie przeszkadza to, że Siwa jest rodzajem Dionizosa, który w wesolem gronie oddaje się polowaniu, używa wina, tańca i ko-Tem sie wyjaśnia popularność Siwaizmu we wszystkich warstwach ludowych. Najważniejsza, ale i najbardziej ujemną strony Siwaizmu jest kult Sakti t. j. siły niewieściej, będącej podstawa kultu wszystkich bogiń indyjskich. Te są niemniej liczne jak bogowie, których liczba ogólna wynosi około 330 miljonów, wszyscy bowiem bogowie indyjscy żyją w związkach małżeńskich. Kult wielkiej bogini (Parvati, Anilesko, Uma, Kandi, Durga, Kali), mający swe źródło w starych religiach indyjskich, zastępuje często kult bogów, a odznacza się ponurym i dzikim charakterem. Bogini wypija krew zwierząt, pożera trupy; postać jest przedstawiana na ścianach świątyń w odrażających ksztaltach, z czarną twarzą, z wykrzywionymi rysami, nabiegłemi krwią wargami, wywieszonym językiem i z pierścieniem przez nos przeciągniętym. Nogi jej wspierają się na lwie, lub na trupach ludzkich, w rekach trzyma narzedzie mordercze i kwiat lotosu. W

krwawe, bałwochwalstwo i prostytucya.

Oprócz postaci pojedynczych bóstw, roi się w różnych sektach Hinduizmu mnóstwo duchów zbiorowych, gromadnych: Jakszowie, stróże skarbów Kuwery; Bhutowie, coś podobnego do naszych upiorów; Rakszowie, gnieżdzący się po cmentarzach i t. d. Cześć odbierają też przedmioty, natury, szczegól-niej rzeka Ganges. Świątynie budowa-ne są nad jeziorami, w których woda służy do oczyszczenia grzechów. Zwierzęta, drzewa, nawet przedmioty nieożywione, stają się fetyszami, którym składają ofiary z kwiatów, kadzideł, potraw. Upadek moralny Indusów odbija się w ich religiach. Klasycznym objawem zwyrodnienia jest nieznany Wedom zwy-czaj palenia wdów, z którym walczą Anglicy. W ciągu wieków występują reformatorowie, starają się oczyścić nalecialości obce, ale kończy sie na tem, że z usiłowań ich wyradza się nowasekta, a sam reformator zostaje w niej głównym bogiem. Wpływ Chrześcijanizmu i mahometanizmu np. w w. XV wytwarza silne prądy reformacyjne: powstaje nauka Kabira, dażacego do zlania Islamu z wisznuizmem albo raczej ramaizmem; prawie jednocześnie Nanak, zakłada nietylko kościół, ale i państwo Sichow, które upada z poczatkiem w. XVIII. Nowszymi czasy, niektórzy myśliciele indyjscy, zasadnicze prawdy chrześcijańskie o stworzeniu, jedności i duchowości Boga, oraz moralne nauki Jezusa usiłują zużytkować na rzecz religii ojczystej, aby w ten sposób tem skuteczniej stawiać opór chrześcijańskim misyonarzom. Wszelkie porywy reformatorskie rozbijają się o brak oświaty u ludu, wśród którego coraz bardziej rozwijaja się czarodziejstwo, wiara w czary i zamówienia. Jednym z reformatorów donioślejszego wpływu w czasach najnowszych był Ram Mohun Radża (1172 – 1283), który założył nowy kościół, na zasadach wyższego na świat poglądu, lecz niezrywając z Wedami, pod nazwą Brahmo-Samadża (zgromadzenie boże), reforma ta jednak mało zwolenników znalazła. Wyznawców Hinduizmu jest: w Indyach 210 miljonów, w Ameryce 100,000. (Por. Monier Williamis, *Hinduism* (1877); A. Barth, Les religions de l'Inde (Paryž 1879);

Monier Williams, Religions thought and life in India (1883); Schanz, Apol. II, 1905 (tl. pol. Apol. t. IV, 67, 1905 r.); Hardy, Ind. Religions geschichte (1898), 108 str. i nast.; Chantepie de la Sau-saye, Lehrbuch der Religionsgeschichte (1902) 2 t., 122-61; Wiel. Encykl. Powsz. Ilustr. t. XXX, art. Indostan, Religie ind.).

X. H. P.

Hinkmar, bp Laonu (prow. klna Reims), siostrzeniec Hinkmara archpa reimskiego (ob.), przez tegoż wychowany i w młodym wieku do godności biskupiej wyniesiony (początek r. 858). Zdolny, ale ambitny, gwaltowny i światowy człowiek przeszedł wkrótce do opozycyi przeciwko swemu surowemu wujowi lącznie z partyą pseudoizydorową. W walce tej chodzilo o prawne stanowisko metropolity i sufragana. Starszy Hinkmar stał po stronie daleko idących praw, grożących samodzielności bi-skupstw; młodszy przeciwnie dażył w mysł Pseudoizydora ku uwolnieniu biskupów sufraganów od zależności od metropolitów. Na tym gruncie powstał około 865 cały szereg ostrych konfliktów pomiędzy obydwoma pralatami. Również z Karolem Łysem miał bp poważne nieporozumienia szczególnie, gdy Hinkmar odmówił sadom państwowym kompetencyi nad biskupami, i gdy bronił dobr kościelnych przeciwko urosz-czeniom królewskim. Skargi, które bp przeciw królowi przesłał do Rzymu, i dalsze jego stanowisko nieprzejednane stały się powodem uwięzienia bpa. Na czas trwania uwięzienia rzucono inter-dykt na dyecezyę, który jednak wkrótce został zdjęty przez arcybiskupa. Arcybiskup z początku popierał swego kuzyna w walce, ale widząc coraz większy tegoż upadek, wkrótce przeszedł na stronę króla. W Gondreville podczas uroczystości objęcia w posiadanie Lotaryngii przez Karola Lysego, nastąpiło zupełne zerwanie pomiędzy sufraganem, a arcybiskupem. Sufragan opublikował dla swego usprawiedliwienia zbiór dekretalów pseudoizydorowych (Migne, PP. lat. CXXIV, 1001-1026); arcybiskup w odpowiedzi na tę "na wszystkich metropolitów nastawioną pulapkę" napisał t. ny w St. Denis pod Paryżem, przybył z. "Opusculum LV capitulorum" (Opp. ed. Sirmond, Paris, 1645, II, 386— Zostawszy w r. 845 arbpem Reimsu na

593; Migne CXXVI, 290-494), w którem skarży się na swego kuzyna, krytykuje ostro jego postepowanie, dając przytem wyjaśnienia, dotyczące praw metropolitów. Próbowano pojednać o-bydwóch biskupów, ale bez skutku. Hinkmar z Laonu odpowiedział wujowi ogłoszeniem swego pamietnika (Migne CXXIV, 1027 - 1070).

Sprawa została ostatecznie zalatwiona na synodzie narodowym w Douzy (871) odbytym pod przewodnictwem wuja. Hinkmar z Laonu został złożony z urzędu; zabroniono mu również spełniania jakichkolwiek obowiązków kaplańskich na przyszłość Papież Hadryan II, któremu przeslano akta synodu, zabronił następcy przyjmować święcenia i nakazał wznowić proces przed Stolica Apostolską, do której zaapelował osą-dzony biskup. I rzeczywiście nie odważono się obsadzać wakującego biskupstwa w Laon, aż dopiero pż Jan VII, z okazyi cesarskiej koronacyi Karola Łysego (875) potwierdził wyrok synodu i zezwolił na nowy wybór. Hinkmar został wygnany, czasowo jeszcze trzymany w więzieniu i przez hr. Boso z Vienny, szwagra królewskiego, oślepio-ny. Na synodzie w Troyes (878) wielu biskupów wstawiło się za nim, i los jego został złagodzony. Przyznano mu mianowicie część dochodów biskupich i pozwolono publicznie odprawiać mszę św. W r. 879 Hinkmar umarł. Jego pisma i listy, odnoszące się do omówionego sporu, wydane zostały przez Migne CXXIV, 979—1072. (Por Cellot, Vita Hinemari Junioris, w tegoż "Concil. Duziacense," Paris. 1658, I, 1-60 i przez Mansi XVI, 688-724; Hefele, Concil-Gesch., 2 Aufl., IV, 360 f 489 -508; Dümmler, Gesch. des ost-fränk-Reiches, 2 Aufl, Leipzig 1887, II, 323 ff; v. Roorden, Hinkmar, Erzbischof von Rheims, Bonn 1863, 241— 248, 267-291, Schrörs, Hinkmar, Erz-bischof von Rheims, Freiburg 1884, 315-351, 424 i nast.). X. A. Kw.

Hinkmar, arcbp z Reims, ur. w pierwszem dziesięcioleciu wieku IX ego z możnej frankońskiej rodziny, um. 23 grudnia 852 r. w Epernay. Wychowamiejsce złożonego z urzędu Ebona, przyj- niemieckiego i brał udział w układaniu mował wielki udział w kierowaniu spra- prawantyklnych pruskich. Napisał: Das wami zachodniej Frankonii, spółdziałając ścisłemu pałączeniu się państwa i Kościoła. Z powodu walki, jaka pro-wadził z archpem Ebonem i jego stronnikami, jak również z powodu innych jeszcze kwestyj kościelno-prawnych ściągnat na siebie H. nielaskę pża Mikolaja W walce Karola Lysego z Lotarem I i Ludwikiem Niemieckim H. stal po stronie Karola. Występował energicznie przeciwko rozwodowi Lotara II z feutbergą. W r. 832 zmuszony był uciekać przed Normannami do Epernav Glówne dziela jego sa: De divortio Lotarii regis, polemiczne dzielko, dotyczące naki o przeznaczeniu; 3 pisma pko Gotszalkowi o przeznaczeniu; roczniki państwa ważne, jako źródła do historyi lat 861-882. Wszystkie dziela wyd. przez Sirmonda, Par. 1645; u Migne, Patr. lat. tom 125. (Por. Noorden (1863); Schrörs (1884).

X. A. Kw.

Hinrichs Herman, filozof niemiecki, gorliwy obrońca ortodoksyjnego hegelianizmu. ur. w r. 1794 w Karlseck w Ks. Oldenburskiem, studyował teologie w Strasburgu i prawo w Heidelbergu, w r. 1822 został nadzwyczajnym profesorem filozofii we Wrocławiu, w r. 1824 w Halli; † w r. 1861 w Friedrichsroda w Turyngii. Napital m. i. Die Religion im innern Verhältniss zur Wissenschaft. Heidelb. 1822; Aestetische Vorlesungen über Gothe's Faust. Halle 1825; Grundlinien der Philosophie der Logik. Tamże 1826; Genesis des W ssens. Heidelb. 1835; Geschichte der Rechts- und Staatsprincipien seit der Reformation bis auf die Gegenwart. Leipzig 1848; Das Leben in der Natur. Halle 1854, i w in. (Por. Schäffer, Handlexikon der kath. Theologie. Regensb. 1883, 8 o, t. II, str. 330).

Hinschius Pawel, prawnik niemiecki, profesor prawa cywilnego niemieckiego i kanonicznego w uniwers, berlińskim, ur. w r. 1835 w Berlinie; po odbyciu studyów w Berlinie i Heidelbergu, był profesorem w Halli w r. 1863, w Berlinie w 1865, w Kielu w 1868 i od r. 1872 znów w Berlinie; od r. 1872 do 1878 był deputowanym do parlamentu

landesherrliche Patronalrecht gegenüber der kath. Kirche. B-rlin 1856; Decretales pseudo-Isidorianae et Capitula Angilramni. Lipsiae 1863; Das Kirchenrecht der Katholiken und Protestanten in Deutschland. Berlin 1863; Die Stellung der deutsch. Staatsregierung gegenüber der Beschlüssen des Vaticanischen Concils. Tamze 1871; Die Orden und Congregationen der kath. Kirche in Preussen. Tanże 1874—na indeksie (Decr. 11 dec. 1874); Das preussische Kirchengesetz von 1880 mit Commentar, Supplem. Tamże 1881; Das preussische Kirchenrecht. Tamze 1884, i w. in. (Por. De Gubernatis, Dictionnaire internation. des Ecrivains. Florence 1890, 4-to, t. II, str. 1187 i nast.).

Hinssen Ludwik ks. dyrektor szpitala św. Jana w Springfield (w Północnej Ameryce), ur. w r. 1834 w Sonsbeck, napisal: Andenken an die erste hl. Kommunion. 1864, 1882; Handbuch der Krankenpflege im St. John's Hospital, 1893; 2 wyd. 1897; The Nursing Sister Manual for Novices, 1899: Points for clieicat Record. 1900; Method of Training Novices in Nursing i inne. (Por. Keisers, Kathol Literaturkalender. 1902, 12-o, str. 121).

Hinterberger Franciszek, profesor teologii pastoralnej w Klagenfurcie, następnie w Linzu. ur. w r. 1787, † w 1854. Napisal Handbuch der Pastoraltheologie. Linz 1828; 1836.

Hinterlechner Fulgenty, kapucyn niemiecki, generalny definitor zakonu w Rzymie, ur. w r. 1845 w Gossensass w Tyrolu, pisarz ascetyczny i kaznodzieja, autor wielu dziet dla członków III zakonu św. Franciszka, jak np. phisch. Handhuch für die Mitgl. d. 3 Ordens S. Franz. 1880; Der seraph. Weltorden; 1882 wyd. 6-te, 1893; Monat des hl. Franz von Assisi. 1889, i w. inne. Z kazań: Ler Christ im Sterbebette. Predigten 1882; wyd. 2-ie 1884; Der Kampf um die Seale. Predigten. 1886. i inne.

Hinz Jan, asystemt katedry budownictwa w wyższej szkole technicznej w Monachium. Wydał Szkice architekto- 1006 lub 1007, † w r. 1017, według niczne krajowych dziel sztuki. Warszawa 1887. Wydawnictwo to zawiera: "Kościół P. Maryi na Nowem Miescie," "Ambona w kościele św. Krzyża i t. d.

Hioh. ob. Job.

Hipacyusz św. dziecię, męczennik w Bizancyum, po wycierpieniu wielu tortur wrzucony został do pieca wraz z św. Lucylianem, który z kapłana pogań-skiego został kapłanem Jezusa Chrystusa. Gdy jednak obaj wyszli nietkięci przez płomienie, H. został ścięty z rozkazu Sylwana, ok. r. 273, za prześladowania cesarza Aureljana. Święto 3 czerwca. (Por. Pétin, Dictionnaire hagiogr. 1850, 4-o, t. I, k. 1391).

Hiperbaton, albo przekładnia (hyperbaton verborum transgressio et transcensio), polegająca na przedzieleniu wyrazów, do siebie w zdaniu należacych, dla lepszej dźwieczności, lub sily, np. (Jan 6, 32): "daje wam chleb z nieba prawdziwy;" (6,"27): "tego Ojciec zapieczętował Bóg" (Hunc enim Pater signavit Deus).

Hipler Franciszek od r. 1869 regens seminaryum i profesor (1871) w lyceum Hozjusza w Brunsberdze, Redagowal pismo peryodyczne: Ermländ. Pastoral Blätter. Wydał lub napisał osobno: Bibliotheca Warmiensis. (Braunsb. 1867-74); Des ermländischen Bischofs Johannes Dantiscus und seines Freundes Nicolaus Copernicus geistliche Gedichte, nach den Ausgaben von Card. Hosius und prof. Broski herausg. u. übersetzt, mit dem Leben u. Bildniss des Dantiscus. (Münster 1857); Meister Johannes von Marienwerder prof. d. Teol. zu Prag und die Klausnerin Dorothea von Montau (Braunsb. 1865); Nikolaus Kopernikus und Martin Luther, (Braunsb. 1868); Analecta Varmiensia, Studien zur Gesch, der ermländischen Archive und Bibliotheken (ib. 1872); "Spicilegium Copernicanum" (ib. 1873). Pisal, czerpiąc z dokumentów nie wydanych.

X. B. S.

Hipotemniscus ob. Orygenes.

Hipolit arcbp gnieźnieński, bezpośredni nastepca Gaudencyusza, pochodził z Włoch, wstapił na stolicę arcbpią w r. stawie siedzącej. Wspaniały ten pomnik

innych 1027. (Por. Korytkowski, Katalog arcyhiskupów gnieżn. Poznań 1881, 8-a, str. 6; Kozlowski, Żywoty Prymasów i Arcybiskupów (inież. i Poznań. 1887, 12-a, str. 13).

Hipolit Galantini bl. ob. Doktrynaryanie, n. 4.

Hipolit św. pochodził z Arabii, uczeń św. Ireneusza. (Photii, Bibliotheca, codex 121), żył za cza-ów Aleksandra Sewera, (Euzebius, Hieron). Baroniusz utrzymuje (Annales ad a. 229 n. 4., por. Dupin, t. I, p. 179), że św. Hipolit był nauczycielem Orygenesa. o nim podawano mylnych wiadomości. Dopiero odnalezione w r. 1851 "Philosophumena," dostarczyły nam wskazówek pewniejszych. Według nich Hipolit był pierwszym antypapieżem rzym-skim i w pierwszych wiekach najpłodniejszym pisarzem. Dawniej sadzono, że św. Hipolit był bp. Porus. Döllinger na zasadzie "Philosophumena" udowodnił, że legenda o bp. św. Hipolita powstała dopiero w VII, że Portus Rom. do 300 roku nie było stolica biskupią, że św. Hipolit był współzawodnikiem papieża Kaliksta (217-222), i jakiś czas schyzmatykiem. (Por. Döllinger, Hippolytus und Kallistus, Ratysbona, 1853).

Powodem do schyzmy było nieporozumienie: św. Hipolit oskarżał papieża o sabelianizm w nauce o Trójcy śś. i zbyteczną lagodność względem grzeszników. Schyzma ustala wkrótce, Hipolit ze swymi zwolennikami powrócił na lono Kościola kat., zasłużył na miano świętego, jak tego dowodzi napis na jego grobie, "Pre-byterowi Hipolitowi." Miał być św. Hipolit z Poncyanem, nast. Kaliksta, na wygnaniu w Sardynii, gdzie umarł w 235 r. i wraz ze zwłokami Poncyana pża pochowany w Rzymie 13 sierpnia, dzień ten jest dotychczas poświęcony ich pamięci. Wiadomość Prudencyusza o rozszarpaniu Hipolita przez rumaki pochodzi z pomieszania św. Hipolita z innym Hipolitem, synem Tezeusza (ob. art. nast.). Dzieła św. Hipolita wskazane czytamy, chociaż nie wszystkie, na wspaniałej marmurowej statui wyobrażającej św. Hipolita w porzeźby starochrześcijańskiej obecnie prze- | został na rozszarpanie przez dwa rozchowuje się w muzeum lateraneńskiem.

Dzieła jego liczne, ale do nas nie wszystkie doszły. Najsławniejsze obecnie Philosophumena, w oryg. Φιλοσοψού-μενα οδ Σλεγχος κατά πασων των αἰρέ-σεών, na statui o tem dziele niema wzmianki. Pierwsza ksiega do 1851 r. była znana jako utwór Orygenesa, druga i trzecia dotychczas nie odnalezione, sześć ostatnich odnalazł Miller w 1851 r. na górze Atos.

Pracował też H, wiele nad egzegeza, ale do nas doszły tylko urywki, najznaczniejsze z komentarza na Daniela, jest to najstarsze przechowane pismo egzegetyczne, w niem spotykamy się z wzmianka, że Chrystus urodził sie 25-go grudnia, a umari 25 marca. Demonstratio de Antichristo rozprawia o osobie antychrysta i jego panowaniu, przytacza o nim wszystkie proroctwa. Z tego dzieła widać, że autor jest chiliastą. "Demonstratio adversus Judaeos," krótka parafraza. Ps. 18 o Męce Chrystusa; "Liber adversus Graecos," lub "Adversus Platonem de causa universi." (Por. S. Hieron, Comm. in Dan. c. IX). "Homilia in S. Theo-phania" (por. S. Hieron.); "Canon seu Cyclus Paschalis" wykaz cyklów paschalnych na 112 lat, od 222—333, w którym to czasie zdaniem św. Hipolita cały cykl nanowo się powtarza. Wszystkie dzieła św. Hipolita pisane w języku greckim. (O św. Hipolicie por. Bardenhewer, Patrologie, 184; Dreher, Lehrbuch der katholischen Religion II; 559, str. 105; Kraus, Geschichte der christlichen Kunst I. Fryburg 1869, 229-230; A. Retke, Patrologiae Compendium, Varsoviae, 1889, str. 70-73. G. Rauschen, Zarys Patrologii. Warszawa, 1904, str. 81-84).

X, R. J.

Hipolit sw. 1) H. kaplan Kla rzymskiego i męczennik. Miał nieszczęście uledz na czas jakiś błędom Nowacyana i Nowata, lecz później bląd swój naprawił przez publiczne przyznanie się do winy i chwalebne męczeństwo za wiarę. Uwięziony na prześladowania Gallusa, H zaprowadzony został do Porto i stawiony przed prefektem Rzymu, który się tam wtedy znajdował. Gdy Chrystusa zaprzeć się nie chciał, skazany stała się posiadłością rzymską, a w pierw-

hukane konie, do których został przywiązany za nogi. Ostatnie słowa jakie wyrzekł męczennik były: "Panie, oto rozrywają moje ciało; przyjmij mą du-szę!" Chijanie ze Izami pozbierali szczątki ciala i odzieży św. kaplana i ze czcią zanieśli do Rzymu i pochowali je w katakumbach, obok jednego z oltarzy. † w r. 252 w Ostyi, gdzie był osądzony na śmierć. Święto 13 sierpnia. – 2) H. męczennik w Rzymie. Był on długi czas ukryty w grocie pod Rzymem oddany życiu pustelniczemu, wychodził od czasu do czasu nauczać pogan wiary św. Gdy którego nawrócił, prowadził go do Św. Stefana pża, który chrzcił nowonawróconych. Cesarz Waleryan dowiedziawszy się o tem, postanowił wszcząć prześladowanie Chijan, o czem H. za-wiadomił pża, który ze swej strony za-chęcał wiernych, by byli gotowi na mę-czeństwo, a tymczasem by starali się nawracać swych krewnych pogan. doprowadził do chrztu swą siostrę Paulinę, jej męża Adryasa i 2 dzieci: Neona i Marje. Schwytany wraz z krewnymi został wrzucony do więzienia mamertyń-Poddany torturom został w skiego. końcu zabity pod razami biczów z oło-wianymi kulami, w r. 257. Ciało Św. znajduje się prawdopodobnie w kle. św. Agaty w Rzymie. Swieto 2 grudnia. (Por. Pétin, Dict. hagiogr. t. I, k. 1357 i nast.). X. J. N.

Hipolita świętego Bracia miłosierdzia. Fernando Kortez zdobył Meksyk w dniu Hipolita. Na pamiątkę tego dnia założono w tem mieście szpital, przy którym powstało zgromadzenie z celem pielegnowania chorych. Sykstus V i Klemens VIII papieże zatwierdzili to zgromadzenie jako zakon, dajać mu regułe i strój Braci miłosierdzia św. Jana Bożego.

Hipotezys (hypotesis, przypuszczenie) jest to postać stylistyczna; polega na tem, że autor nagromadza wiele przypuszczeń i warunków, z których pewne da się wyprowadzić wniuski, np. Ps. 138, 8.

Hippo, dawne bpstwa (2) w północne Afryće: 1-o Hippo Regius, dawna kolonia fenicka, w 46 r. praed Chr.,

szych wiekach Chrześcijaństwa s tolica bpia. W r. 246 na syn. w Kartaginie był bp. Theogenes z Hippo Regius. Św. Augustvn był tu bpem. 395 czy 396-430 r. 10b. art. Augustyn św.). W VI w. Wandalowie, w VII Arabowie miasto zburzyli, ruiny z miasta leża niedaleko dzisiejszego m. Bône w Algierze. W 1867 r. tytuł bpa Hippo Regius polaczono z stolica Konstantyna (Constantine, Cirta). - Synody w Hippo Regius byly: I-393 r., arbp Aureliusz z Kartaginy postanowił na tym synodzie prymasa dla Mauretania Sitifensis: kanony dyscyplinarne podaje Hefele (Conciliengesch., wyd. 2, t. II, k. 139); II-427 r.-kanony tego synodu pomieszczano razem z kanonami synodu Kartagiń-kiego. (Por, Morcelli, Africa Christ Bresciae, 1816, t. I, 181...; II i III ad ann. 303-430; Papier, Lettres sur H., Bône, 1988; A. Schwarze, Untersuch. über die äussere Entwickl. der afrik. Kirche, 1892, 84...; Leclercq, L'Afrique chret, 2 t., Paris, 2 wyd., 1906.--2-0 Hippo Diarrhytus (Zarytos) - również starożytna kolonia fenicka w Numidyi, dziś Biserta w Tunisie; tu urodzila się św. Restituta, męczenniczka z czasów Dyoklecyana. Hippo D-s było też stolicą bp.a. Sześciu bpów tej dyecezyi wylicza Morcelli (Africa christ., Bresciae, 1816, t. I, 180...)—(Por. też Werner S. J. Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890, p. 203 i adnot. 2; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1907, t. I, k. 1982—1983).

X. C. S.

Hiptmair Mateusz dr. profesor prawa kanonicznego i teologii, historyk, ur. w r. 1845 w Schanstadt w wyższej Austryi, redaktor czasopism: "Theol.-prakt. Quartal-chrift" i "Kunstblätter." Napisal: Geschichte des Bisthums Linz. 1855; Bild d. Sterb. d. Bischofs Rudigier.

Hiram, o którym mowa w II Reg. V, II; III Reg. V, 15, 21—24—32; II Par. II, 2, król Tyru, sprzymierzyniec Dawida i Salomona. Podług świadectw Diosa historyka Fenickiego i Menandra Efeskiego. (por. Jos. Flav. Ant. VIII, 5, 3; Ap. I, 17—18). Hiram był synem i następcą Abibala króla, panował lat 34 do 53 r. życia. Panował szczę-

śliwie. Stolice awa ozdobił wielu wapanialymi gmachami, zbudował kilka świątyń, kraj wzbogacił przez handel mor-ki i soju-z z Dawidem i Salomonem. Dawidowi poslał majstrów i drzewa cedrowego, ile tylko było potrzeba na zbudowanie palacu królewskiego i światyni Pańskiej za Salomona. Dostarczyl też złota na ozdobe świątyni. Za to w-zystko otrzymał od Salomona 24 miasta, a gdy te mu nie podobały sie, nazwał je "ziemią Chabul" II (Reg. V, II). Tacyan (adv. Graecos, 37), utrzymuje, że Salomon miał za żone córkę Hirama, ale inni historycy o tem nie wspominają. Józef Flawiusz przytacza listy Hirama do Salomona i Salomona do Hirama i utrzymuje, że kopie tych listów zachowały sie w archiwum miasta Tyru. (Por. Ant. VIII, 6-9; Contra Apion. I, 17). Pomiędzy opowiadaniem biblijnem a dokumentami tyryjskimi, co do lat panowania Hirama, zdaje się być pewna różnica; podług Biblii znacz-nie dłużej panował Hiram niż 34 l. Dla unikniecia tej różnicy niektórzy utrzymują, że było dwóch Hiramów, jeden za czasów Dawida, a drugi syn 1-ego lub wnuk za Salomona. To jednak nieprawdopodobne. Przypuszczać wiec na-leży, że Flawiusz Józ. może niedokladnie podal lata panowania Hirama, a zreszta w opowiadaniu III Reg IX, 10-16 cały ten ustęp można uważać za nawiasowy i wiersz 10 połaczyć wprost z 16. (Por. I Par. VIII, 1-2). Dotychczas wskazują na południo-zachodzie od Tyru grób Hirama, ale na potwierdzenie jego autentyczności niema żadnych dowo lów. (Por Movers, Die Phönizier t. II, Berlin, 1849, p. 326; Lenormant, Buhelon, Histoire Ancienne de l'Orient, 9 ed.,t. VI, Paris 1888, p. 249, 512-516; Maspero, Histoire Ancienne des peuples de l'Orient, t. I. p. 333. 371 - 372; F. Vigouroux, Dict. de la Bible, t. III, p. 717 i 718.

- 2. Hiram ostatni z jedenastu wodzów Edomskich, którzy po zgładzeniu Horrejczyków, zajęli całą krainę Edom. (Gen. XXXVI, 43; I Par. I, 54).
- 3. Hiram, rzemieślnik tyryjczyk posłany przez Hirama króla do Salomona dla dokonania wszelkich ozdób w

światyni. Ojcem tego Hirama był Tyryjczyk, matką Izraelitka z pokolenia Dan. (III Reg. VII, 14—46;; VIII, 13, 14, 40, 45; II Par. IV, 11, 24). Hiram król nazywa tego rzemieślnika "ojcem swoim." Rozumieć to należy, jako tytuł honorowy lub też przypuszczać, że było dwóch Hiramów rzemieślników: ojciec i syn; tu mowa właśnie o ojcu. (Por. F. Vigouroux, Diction. de la Bible t. III, p. 718—719).

Le Hire Artur ks., sulpicyanin, ur. w r. 1811 w Morlaix, † w 1868 r Byl to wytrawny znawca nauk biblijnych, który do śmierci wykładał je z wielkum pożytkiem słuchaczów; był także profesorem hebrajskiego w seminaryum św. Solpicyu-za w Paryżu. Napisał: Le Livre de Job, traduction et commentaire. Paris 1873, in 8-o. Ks. Grandvaux wydał po śmierci H. jego Etudes bibliques i Sylloge t. j. rozprawy w materyi egzegetycznej. (Por. Daniel, Manuel des Sciences sacrées. 1903, 8-o, str. 531).

Hrhaim Hieronim, opat klasztoru Sion w Pradze, ur. 1637 † w r. 1679. Filozof sceptvczno-praktyczny. W dziele De typho generis humani sive scientiarum humanarum inani ac ventoso tumore dowodzi próżności wiedzy ludzkiej opartej na doświadczeniu i rozumie ludzkim; za prawdę uznaje tyiko to, co dusza z objaśnienia Bożego poznaje.

Hirmus ob. Ayyeleth hassahar.

Hirsch Teodor, historyk, ur. w r. 1806 pd Gdańskiem, studya odbywał w Berlinie, w r. 1833 został nauczycielem gimnazyum w Glańsku, † w r. 1881. Cenne są prace H. tyczące się dziejów ojczystego miasta, m. i. Die Oberpfarrkirche von S. Marien in Danzig. 1843; Das Kloster Oliva. 1850; Handelsund Gewerbegeschichte Danzigs unter der Herrschaft des Deutschen Ordens. Leipzig 1858-dzielo uwień czone nagrodą, i inne. Wydawał też od r. 1863 ważne dla historyi polskiej dzielo "Scriptores rerum prussicarum," (Por. S. Orgelbranda, Encyklop Powszechna. 1900, 4-o, t. VII, str. 64).

Hirschau, b. opactwo bened. w dyecezy spirkiej hrabstwie Calwe w Wirtembergu. Nieg tyś był tam mały kościolek ś. Nazaryusza z VII w., lecz dopiero bp Noting m. r. 830 a 832 wystawił kościół i opactwo, do którego sprowadził z Włoch relikwie ś. Aureliusza. Pż Grzegorz IV i ces. Ludwik Pobożny potwierdzili fundacyę. Opat Raban z Fuldy wysiał tam 15 mnichów, których pierwszym opatem był sprężysty Luitbert. Losy opactwa do XI są pokryte mgłą, w tym czasie zaś klasztor znajdował się w zupelnym upadku. Pż Leon IX,1049 r. bedac w tych okolicach, wpłynał na swego siostrzeńca hr. Adalberta, że postanowił odbudować klasztor i zwrócić zagarniete dobra. Ukończywszy budowe hr. Adalbert w r. 1065 wezwał mnichów z opatem Fryderykiem z Einsiedeln na czele. Opat Wilhelm zaprowadził ścisłe przestrzeganie reguły i przyczynił się do świetnego rozkwitu opactwa (1071 r.). Slawa klasztoru była tak wielka w tym czasie, iż inne klasztory stad wybierały opatów, zastosowywały regule i z nich to utworzyła się nawet kongregacya Hirschau, odznaczająca się ścislą regulą. Stan ten trwal i za nastepnych opatów, dopiero pod Rupertem (1176) rozluźniła się nieco regula. Do-zło do tego, że opat Henryk II (1300-1317) został rozkazem cesarskim złożony z urzędu. Zwrot ku lep-zemu poczyna się po soborze konstancyeńskim za opata Fryderyka II (1400-1428). Reformacya dopiero zadala opactwu cios śmiertelny. Książe wirtemberski Ulrych chciwy dóbr klnych, postanowił rozpedzić mnichów, którzy nie przyjmą nowej nauki; jakoż ci wnet rozbiegli się w różne strony. W r. 1548 po zaprowadzeniu "interim," opat Jan II (1524-1556), zebrał znowu mnichów, ale już w r. 1558, zakonnicy zostali rozpędzeni, a klasztor obrócony na rezydencyę książecą. Wódz francuski Melac w r. 1692, zniszczył do szczętu klasztor, a nawet kł. wspaniały; pozostała tylko wieża, oraz kaplica Matki B, która przerobiono na kł luterski i dotąd jako taki służy mieszkańcom miasta. (Por. Dr. Paul Giseke, Aushreitung d. Hirschauer Regel etc. Halle 1877; Mart. Mayr, Die Hirsch. Congreg. 1880).

Hirschberger Juljusz ks., proboszcz

w Szczecinie, ur. w r. 1842 w Koppitz, od r. 1884 do 1887 był redaktorem wydawnictwa "Kanzelredner."

Hirschel Jan Józef ks., ur. w r. 1817 w Heidesheimie, z prawnika został kaplanem i otrzymał od bpa Kettelera katedrę profesorską prawa kanonicznego w uniwers, mogunekim. Wysoką swą wiedzą i popularnością dokonał przy pomocy sławnych i uczonych mężów jak Moufang, Riffel, Heinrich, Haffner i innych reformy nauki teologicznej w Niemczech, a Moguncya pod swoim uczonym i świątobliwym pasterzem stała się centrem czystej nauki katolickiej, rozszerzającej się po c dym kraju. † w r. 1885. Napisał oprócz kilku prac historyczno opisowych dzieło o małżeństwie cywilnem (Moguncya 1878), je-go historyę we Francyi (tamże 1873) i wiele artykułów i rozpraw treści teologiczno-kanonicznej w różnych czasopismach niemieckich. (Por. Schäffer, Handlex. der kath. Theol. 1883, 8-0; Bund, Catalogus auctorum. 1900, 8-0, s. 77).

Hirscher Jan Chrzeiciel von, moralista. Ur. w 1788 w Alt Ergarten w ks. Wittemberskiem. Przez lat 20 był profesorem teologii moralnej w Tubindze, następnie we Fryburgu. Umarł jako dziekan kapituły katedralnej 1865 r. Człowiek wielkiej pracy i wykształcenia; cieszył się wielką powagą wśród duchowieństwa; wzbogacił literature kościelna wieloma pracami w zakresie teologii dogmatycznej, apologetyki, ascetyki, nadto teologii moralnej, pasterskiej, homiletyki i katechetyki. W dziełach swych bladził niekiedy, ulegając wpływowi ruchu wolnościowego za jego czasów; atoli był człowiekiem szczerze wierzącym, pobożnym; w czasie zatargu władz świeckich z biskupem Fryburga, stanał po stronie ostatniego, a gdy jedno z dziel H. wniesiono na indeks, poddał się wyrokowi Kongregacyi. Do lepszych dzieł H. naleža: Die christliche Moral (Tubingen 1835, 1836, 1850, 1851 ed. 5); Katechetik (ib. 1831, 1840 ed. 4); Verhältniss (ib. 1823); Die Geschichte J. Christi. (ib. 1840): Das Leben der seligsten Jungfrau und Gottes. mutter Maria (ib. 1853); Die kath. Lehre vom Ablass (ib. 1826, 1855 ed.

1865, w których pisząc o stosunku Kościola do państwa jest za liberalny, stawia zbyt śmiałe żądania ustępstw i reform ze strony Kościoła. Jedno z dzieł H. Die kirchlichen Zustände der Gegenwart (Tubingen 1849) zo-tało wniesione na indeka. Pomieszczał wiele artykułów w pismach w Tubindze i Fryburgu. (Por. Hurter, Nomenclator. T. III).

X. B. S.

Hirschfeld, opactwo w niższej Hessyi (dzisiaj Hessen-Kassel) zaloż. ok. r. 736 przez ucznia ś. Bonifacego Sturma. W r. 780 przeniesiono tu zwłoki opata Wigberta z Fitzlaru. W r. 850 wybudowano nowy kl i klasztor na miejsce pierwotnej fundacyi, a Ludwik niemiecki nadal mu liczne przywiteje. Opactwo H. różne przechodzilo koleje; to upadalo to podnosiło się, zależnie od opatów, ostatecznie jednak karność ta upadla, tak, że za pża Leona X, na przedstawienie ces. Maksymiliana, H. zostało wcielone do opactwa fuldajskiego, którego opat zawiadywał niem przez dziekana. Bibliotekę i skarbiec przeniesiono do Fuldy. Na mocy pokoju westfalskiego majatki opactwa H. dostaly sie ksiestwu Hessen-Kassel.

Hirschfelder Rudolf, ksiądz, ur. 1350 w Głogowie na Szlasku, katecheta, a od 1863 dyrektor seminaryum nauczycielskiego w Liebenthal, umarł d. 28 listopada 1872 r. Napisal bardzo dobry plan nauczania religii w szkołach niższych Lehrplan f. d. Erthlg. der kath. Rel. Unterr. Mainz, 1871 i podrecznik do objaśnienia historyi biblijnej, Handbuch zur Erkläruny der biblischen Geschichte des A. u. N. T. Mainz, 1872 i 1874 drugie wydanie. (Por. Hurter, Nomenciator Litterarius, t. III, 1265; Handw., 1872, c. 531).

Hirkan ob. Machabejczycy i Izraelici.

leżą: Die christliche Moral (Tubingen 1835, 1836, 1850, 1851 ed. 5); Katechetik (ib. 1831, 1840 ed. 4); Das Verhältniss (ib. 1823); Die Geschichte der setigsten Jungfrau und Gottesmutter Maria (ib. 1853); Die kath. Lehre vom Ablass (ib. 1826, 1855 ed. 6); Erörterungen, Fryburg 1846—1857; die historyk polski, ur. w r. 1847 we Lwowie, po odbyciu studyów gimnazyalnych i uniwersyteckich w rodzinnem mieście, został w r. 1875 bibliotekarzem w Zakładzie narodowym im. Ossolińskich i na tem stamowisku pozostawał do śmierci. W r. Lehre vom Ablass (ib. 1826, 1855 ed. 6); Erörterungen, Fryburg 1846—1857; uniwers., w 1905 tytularnym profeso-

rem. + w r. 1907. Z prac historycz- rych na tę chorobe spotykamy wśród nych H. wymieniamy tyczące się historyi Kła w Polsce monografie: Jan Łaski, arcybiskup gnieźnieński, sprzymierzeńcem sultana tureckiego. Lwów 1879; Hieronim Łaski. Tamże 1888: Kronika klasztoru trzemeszeńskiego i wspominki o Łaskich. Tamże 1887, i w. i. H. był także redaktorem ezasop'sm ludowych katolickich "Chata" i "Nowiny" i gorliwym działaczem w sprawie oświaty ludowej. (Por. Kwartalnik historyczny. 1907, str. 754 i nast.; S. Orgelbr. Encykl. powsz. 1900, 4-o, t. VII, str. 66). X. J. N.

Hirschmentzel Chrystyan ks., ur. w r. 1638, † w r. 1703 w Welehradzie. Pisał po łacinie i po czesku. Prace H. przeważnie pozostały w rękopisie. Z łacinskich wyszły: Vita SS. Cyrilli et Methodii oraz Oratio de Passione. Pragae 1667. Po czesku napisał dzieło o powstaniu arcybractwa Różańca św. przy kle bolatyckim w r. 1668. Dużo pisal o pamiatkach histor.-klnych Moraw i Welehradu.

Historon, proteron (hysteron, hysterologia, prothysteron), jest to odwrócenie porzadku logicznego lub chronologicznego; najprzód mówi się o tem, coby należało potem powiedzieć, np. (Act. 5, 6): "znieśli go na stronę, a wyniósł-szy pogrzebli."

Histerya. Nazwa H-i (histeria, histeriasis - maciennictwo) pochodzi od grec. histera = macica. Etymologiczne znaczenie tej choroby tłumaczy się mylnym, dawnym poglądem, że zachodzi ścisły stosunek pomiędzy H-ą i macicą, płciowymi organami kobiet i że jest ona właściwa tylko płci żeńskiej. Z podobnym pogladem spotykamy się jeszcze i dzisia, lecz ściśle naukowe badanie chorych histerycznych zmusza do odrzucenia tych zapatrywań, jako nie mających zastosowania w większości wypadków. Prawda, że lekarz fraucuski Briquet twierdzi, że połowa kobiet ma usposobienie histeryczne, a piąta część podlega napadom tej choroby, jednak z danych statystycznych widzimy, że na H-ę cierpią dzieci i meżczyzni, a ci ostatni stanowią duży procent, bo więcej niż 6-10% z ogólnej liczty chorych histerycznych. W każdym razie najwięcej cho-

pici źeńskiej: panny, zamężne, wdowy, szczególniej w okresie drugiego, trzeciego i czwartego dziesięciolecia, cierpia na H.ę. Są wypadki, że H. jest wrodzoną danemu subjektowi i ciąży na nim przez całe życie. Zdarza się bardzo czesto, ze ujawnia sie ona raczej przez jakieś osobliwości charakteru, a nie przez dolegliwości chorobliwe tak, że osoba, bez żadnej watpliwości, histeryczna, nie może być uważana za chora w ścisłem znacżeniu tego słowa,

Oblawy H-i sa rozmaite. Czasami ustępują zaraz same przez sie: niekiedy - na skutek uspakajajacego działania wypitej szklanki zimnej wody, lub też mijaja, gdy osobnik stara się ich zwalczyć siła woli własnej. Kiedyindziej objawy H-i bywają tak ciężkie, że osobnik histeryczny staje się najnieszczęśliwszą istotą, udręczeniem dla siebie i otaczających go. Czasami przebieg choroby jest taki, że w krótkim stosunkowo czasie jedne za drugimi symptomaty zmieniają się: drgawki, halucynacye, paraliż, ślepota, katarakta i inne; czasami zaś w przeciągu wielu lat wystepuje jeden tylko jakby symptomat, który opiera się wszelkim lekarskim zabiegom. Pośmiertne badanie chorych histerycznych nie znajduje w ich nerwowym systemacie ani mikroskopijnych, ani dużych zmian struktury i obiegu krwi. Symptomaty histeryczne niekiedy zjawiaja się naglę w tych, którzy wydają się zdrowi, trwają w jednych wypadkach bardzo krótko, w innych zaś dnie, tygodnie, miesiące, lata całe, i nagle moga zniknać w ślad za jakimś podziałaniem na psychikę chorego. Wpływ psychiczny, wyobraźnia, odgrywa bardzo wielka role, jako moment wywołujący te lub inne symptomaty. Do H-i należą też rozmaite formy pomieszania, różniące sie od niehisterycznych psychoz, charakterystycznemi cechami. Z tego, cośmy dotąd powiedzieli widać, że bardzo trudno dać ścisle określenie H-i, i to tak datece, że niektórzy wybitni autorowie zaliczają H-ę do zwyklych chorób nerwowych, gdy tymczasem inni uważają ją nawet w pierwszych początkach za chorobę psychiczną. Bezwatpienia mamy tutaj do czynienia z ogólna nerwozą, ale zarazem należy zwracać uwage na to ogromne znaczenie, jakie w H-i

posiada wyobraźnia. Stąd też upatrują zachwyty, stygmata i cuda (ob. wypadek źródło H-i w zboczeniu od normy organu, uważanego za substrat działalności psych cznej, a mianowicie kory mózgowej, chociaż przyznają, iż zboczenie to jest tak male, że skutkiem jego koniecznym nie jest pomieszanie, i że razem z niem (zboczeniem) może być najzupelniejsze używanie władz umysłowych.

Ogólna charakterystyka właściwości psychicznych histeryków. Olbrzymia przewaga uczuciowości nad życiem intelektualnem. cha ta zwykle odznacza się pteć żeńska, a przy H-i wzmaga się ta cecha, zarysowywuje się ostrzej, potęguje.-I dla tego większej skłonności kobiety, niż mężczyzny do H-i należy szukać w normalnej psychicznej organizacyt tej pierwszej. W związku z wielkiem spotegowaniem się strony uczuciowej przy H i jest zwiększona wrażliwość i niestałość usposobienia, do czego dolącza się skłonność do kaprysów i przesady. zwiększonej zdolności wyobraźni, prędka afektacya, traceni równowagi; słabe nawet pobudki nadzwyczaj silnie działają na psychikę, tak silnie, że chory osobnik nie może przeciwko nim reagować. Smiech i placz bardzo łatwo stają się spazmatycznymi, niemożliwymi do opanowania. Do tych zasadniczych właściwości psychiki histeryków przylączają sie, chociaż niezawsze, braki etyczne: ustawiczne niezadowolenie z otaczających, cheć zwrócenia na siebie powszechnej uwagi, ekscentryczność zachowania się, nienawiść, brak serca, obłuda, kłamstwo.

Pod względem religijnym wśród histeryczek spostrzega się skłonność do marzycielstwa religijnego (a szczególniej pośród starych panien), oddają się z wielkim upodobaniem nawet przesadnie praktykom religijnym, bardzo często z chęcią zwrócenia na siebie uwagi, tym celu zadaja sobie nieraz ostre umartwienia, wstrzymują się po calych dniach od pokarmu, aby wieczorem dopiero przyjmować Komunie św., polykają rzeczy strawić się nie dające, wbijają sobie igły lub szpilki do ciała, udają po mi- 3-o. Trz strzowsku smiertelną chorobe, by wez- psychoz wać do siebie kaplana z Wijatykiem; trwającego obłedu,

opowiedziany w Medycynie pasterskiej przez starego Du-zpa-terza. Lwów, 1900, str. 156). Ze sentymentalizmem religijnym chodzi czesto w parze kochliwość, dochodzaca czasem do obledu milosnego lub też lubieżnego (Nymphomania), zwłaszcza u tych. które podlegaja nalogowi samogwaltu (Por. wypadki w Handbuch der Pastoralinedicin, August Stöhr, 1900 r., 401 str. i w zaryt. Medyc. Past. str 154; Medyc. Past. Dr. Juriana Czarnecki go, Gniezno, 1905, str. 378). Pomimo braków etycznych u chorych na H e umysł logiczny, proces myślenia, pamięć moga być nadzwyczaj rozwiniete. U ludzi dobrze wychowanych, inteligentnych braki te etyczne, wskutek rażącego kontrastu z ich intelektualnem życiem, bardzo rzucają się w oczy, chociaż i u kobiet ze sfer najniższych, histeryczek, spotyk imy się z podobnymi objawami. Nie wszyscy jednak histerycy posiadają braki etyczne, a ci, którzy posia lają, nie wszyscy są odpowiedzialni za swe czyny; do wielu poniekad sto-uje się Lombroza i Krafft-Ebinga o nieodpowiedzialności; inni zaś zasługują na nasza wyrozumialość. Zachowanie się bezwzględne z nimi, nie zwracanie uwagi na ich skargi, doprowadza ezesto ich do złoszczenia się i do coraz większego potegowania w sobie choroby, aby wywołać współczucie.

Roztrój umysłowy histerycz-nych możemy podzielić na trzy kategorye: 1-o. Na gruncie H i może rozwijać się zwykła pychoza, np. melancholia. mania. 2-o. Histeryczny oblęd ujawnia się w postaci chronicznej, przewleklej choroby, jako t. z. rezonujący albo morainy obled. Do tego ostatniego skionne sa te histeryczki, w charakterze których ujawniają się wyżej wspomniane braki etyczne. Chore te, dzięki skłonności do klamstwa, oszukaństwa, falszywych oskarżeń, czesto staja wodem procesów kryminalnych; i z racyi swej ek-centryczności, zamiłowania w skandalu i braku wszelkich etycznych zasad niebezpieczne są na wolności. 3-o. Trzecia kategorya histerycznych obejmuje wypadki pojawiającego się czasem pozwalają sobie jeszcze na więk- epizodycznie i przeciągającego się od sze oszukaństwa i udają opętania, wizye, kilku godzin do kilku dni lub tygodni.

Atak nastepuje przeważnie na skutek | jakiegoś wstrząśnienia moralnego; czesto łączy się z objawami kurczów. Zwykłe ataki histerycznego oblędu polegaja na zamroczenu świadomości, na zastraszających i szarpiących duszę halucyna-cyach i bredzeniach, w których często bardzo wielkie znaczenie mają te zjawiska, które w danej chwili zachwialy psychiczną równowagę chorej. Bardzo tutaj obserwować stan czesto można ekstazy, z religijnem lub erotycznem bredzeniem, albo stan nadzwyczajnej bojaźni przed wyimaginowanymi potworami, lub też halucynacye i bredzenia na tle złych duchów. (Jak zrozumieć wyżej użyty przez nas wyraz ekstaza ob. wart. Extaza: A. E-a naturaln a). Tutaj dodać należy, że ekstazie podlega przeważnie płeć zeńska, a prze dewszystkiem dostarcza H-a największą liczbe przypadków. Szczególną cecha tych krótkotrwalych psychoz jest fakt, że w więk-zości wypadków chora, chociażjej świadomość jest zamroczona, dostępna pozostaje dla wpływów psychicznych, przy których pomocy można ja uspokoić, zatrzymać, albo też nadać inny kierunek atakowi. Zupelnie odrebna grupę zmian psychicznych stanowią te zmiany świadomości przy H-i, które odpowiadaja rozmaitym stadyom snu hypnotycznego. Moga one być wywoływane sztucznie, mogą też powstawać samo-rzutnie, w związku lub nie—z kurczami. Tutaj też zaliczyć należy letarg, katalepsye, somnambulizm. W blizkim pokrewieństwie z somnambulizmem jest bardzo zajmujący pod względem psycholo-gicznym stan "rozdwojonego ja." Polega on na tem, że chore peryodycznie, w przeciągu kilku tygodni lub miesięcy, okazują zupełnie inne właściwości charakteru, przyzwyczajenia, sposób wyrażania się, jednem słowem, zupełnie inną osobę, niż tę, którą są w normalnym stanie, a najgłówniejszym jest fakt, że w okresie zmienionej osobowości nie pamiętają tego, co ma związek z ich normalnym stanem, np. nie poznają starych znajomych; w tym zaś ostatnim stanie, nie pamiętają tego, co się z niemi dzielo w anormalnym. A gdv napowrót stają się nienormalnemi, pamiętają to, co się w poprzednim nienormalnym stanie działo. W ten sposób mamy dwie osoby, dwa "ja, w jednym osobniku, dwa

rodzaje różnych aktów psychicznych. Zjawisko to rzadko można obserwować. Przeważnie opisują je uczeni francuscy, którzy określają te dwa stany wyrażeniem: Condition première i Condition seconde. Z punktu pasterskiego zjawisko to bardzo ważne, by snadź, spowiadając chorą, nie traktować na seryo tego, co mówi, jeżeli ulega stanowi rozdwojonego "ja."

Symptomaty H-i ze strony systemu nerwowego zwykle grupuja się odpowiednio do funkcyi samego systemu nerwowego. Nerwy czuciowe. Najpowszechniejszem zjawiskiem tutaj jest t. zw. anestczya, t. j. zupełna nieczułość lub zmniejszona czułość ciała. Rozciaga sie ona na cale cialo, albo na pewne miejsca, bardzo często na jedną polowę. W tym wypadku na jednej polowie zwykle nie tylko ginie, lub słabnie wrażliwość skóry na ból, lecz też i innych zmysłów: słuchu, wzroku, smaku, powonienia. Anestezya histeryczna może niespodziewanie zjawiać sie i znikać. Przeciwnem zupełnie zjawiskiem u chorych na H e jest hyperestezya t. j. nadmierna wrażliwość. Dość czesto na ciele histerycznych mamy pewne punkty lub okolice, dotkniecie albo naciskanie których, wywołuje objawy histeryczne (Zones hystérogènes). Do zwyklych objawów tutaj zaliczyć należy newralgiczne bóle w różnych częściach ciała, szczególniej zaś bóle głowy i migreny.

Nerwy ruchowe. W sferze ruchowej w H-i główną rolę odgrywają drgawki i kurcze. Słusznie też można mówić o drgawkach właściwych naogół histerykom. Znane sa wszystkim histeryczny śmiech i płacz, które są tylko spotegowaniem i przedłużeniem normalnego. Bardzo rozpowszechnionem jest skurcz gardła, przyczem choremu wyda-je się, jakoby kula gdzieś z podbrzusza toczyła się do gardla; stąd zjawisko to naywano Globus hystericus albo aura hysterica. Podobne zjawisko spotyka sie w różnych organach wewnętrznych (kana'e oddechowym, pęcherzu moczowym i t. p.). Na szczęście rzadko się spotykamy z kurczem w narządzie oddechowym, ponieważ podobny kurcz grozi utrata życia i nieraz, rzeczywiście dla histeryków stał się przyczyną śmier-Konwulsyjnym ruchom podlegaja

mięśnie w najrozmaitszych postaciach. Czasami ruchy te przechodzą bez ogólnej reakcyi organizmu i nie bardzo mordują chorą, czasami zaś są one tak okropne, że strachem przejmują otaczających i nazywają się wielką H-ą. Głowa, ręce, nogi podnoszą się i spadają z nadzwyczajną siła: robi to wrażenie młocki we dwójke, albo skoków klownów w cyrku, stąd ten objaw nazwał słynny neuropata Charcot "clownizmem." Czasem histeryczka kurczy się i wygina. Zarzuca nogi na grzbiet, zwija się w klębek, kręci się w kolo, a zarazem z ust jej wychodzą głosy podobne do szczekania psów, beczenia baranów i t. p., to znowu żywe nader mowy, czy to na tle religijnem, czy erotycznem, czy nawet wręcz rozwiązłe i bluźniercze. Zjawiają się i halucynacye. W okresie klownizmu napięcie mięśni dochodzi do takiej potegi, że nieraz sześć pielegniarek nie jest w stanie utrzymać chorej. Charcot rozróżnia cztery fazy w wielkim ataku histerycznym: 1) zesztywnienia epileptyczne (histeroepilepsya), 2) klownizmu, 3) póz namiętnych albo plastycznych i 4) fazy w której następuje dluższe, ciche bredzenie. Rzadko jednak zdarza się taki typ klasyczny wielkiej histeryi; zwykłem objawem w takim paroksyzmie jest zamieszanie chwilowe zmysłów, epileptyczne stężenie i ogólna lub polowiczna nieczułość ciala (anestezya), przy ogólnej i nadmiernej wrażliwości (hyperestezyi). Bywa też i dyrestezya czyli anormalna zmiana czucia; kończy się taki napad jakby przebudzeniem się ze snu niespokojnego, najczęściej z bardzo slabą świadomością tego, co przed chwila zaszło. Druga kategoryę histerycznych objawów ze strony sfery ruchowej stanowia kontraktury (kurcze członków) i paraliże. Pierwsze mogą być przejściowym symptomatem podczas konwulsyjnych ruchów, albo też moga pojawiać sie same niezależnie i trwać długo, nieraz całe lata. Histeryczne paraliże (bezwłady) przedstawiają najrozmaitsze kombinacye i stopnie. Ukazują się nagle lub rozwijają stopniowo, trwają krótko, albo nieraz przez szereg lat trzymają histeryczki w łóżku, z którego często z nieprzewidzianego i niekiedy mało znanego powodu jako zu pełnie zdrowe powstają i chodzą, jakby nigdy choremi nie były.

W porównaniu z symptomatami Hiw sferze czucia i ruchu, zaburzenia histeryczne w innych funkcyach spotykają się względnie rzadko. Wyliczymy tutaj niektóre objawy: utrata glosu zupelna lub też cząstkowa (chory może mówić tylko szeptem); ukazywanie się krwi na rozmaitych częściach ciała t. j. stygmatyzacya (ob. art. S t y g m a t y) i plucie krwią, przez co nieraz histeryczkę uważają błędnie za chorą na suchoty; nadzwyczajne podniesienie się temperatury nawet do 43° C. i więcej, nieusprawiedliwione żadną przyczyną materyalną (t.

z. gorączka histeryczna).

Przyczyny H-i. Pochodzenie od rodziców histeryków, a szczególniej matki histeryczki, nerwowej, cierpiącej na roztrój umyslowy; wychowanie przez matkę histeryczkę dzie i, bardzo wpływa na ostatnie w kierunku uspasabiającym je do H-i. Niewatpliwie na H-e cierpieć moga i cierpia osobniki, w rodzinie których niema i nie było nerwowo albo psychopatycznie chorych, i tutaj występują najrozmaitsze przyczyny H-i: psychiczne wstrzaśnienia polaczone z uczuzawodu, niespełnionych nadziei, nieszczęśliwej milości i t. p., następnie przestrach w związku z fizycznem wstrząśnieniem organizmu. (Chociaż H-a grasuje przeważnie w sferze inteligentnej. której życie zmysłowe jest bardziej rozwiniete, jednak nie brak jej i wśród ludzi o nizkim poziomie umysłowym). Dalej do przyczyn H-i zaliczyć musimy: nadużywanie obcowania płciowego, wybujalość popędu płciowego, wreszcie oddawanie się samogwałtowi, (onanizm). Doświadczenie uczy, że okoliczności, polegajace na powtarzajacem się ciagle niezaspokojeniu pobudzenia plciowego, mogą źle wpłynać na cały ustrój uczu-ciowy niewiast i prowadza do ciężkiego rodzaju H-i lub też cieżkiej niedomogi nerwowej. Nierozsadne wychowanie domowe, które nie stara się o zaszczepienie zasad moralnych ani o wyrabianie silnej woli i charakteru, ani o należyty rozwój sił fizycznych, prowadzi niestety bardzo czesto do histeryi. Chcac zapobiedz histeryi, nie należy umysłu dziewcząt karmić niepotrzebnemi wiadomościami, których one zrozumieć nie moga, należy zakazać czytanie romansów. Dziewcząt młodych nie należy prowadzić do teatrów na niemoralne sztuki tea-

sza wrażliwość nerwów, następnie zmysłowość i zalotność. Z takich dziewczat wyrabiają się histeryczki, zwłaszcza gdy wymarzonych idealów znaleźć ani swoich żądz zaspokoić nie mogą. Wyczerpanie fizyczne, konstytucya niedokrewna, niedostateczne odzywianie sie, nieprawidłowości w narządach płciowych, okres zaniku zdolności plodzenia u kobiet same przez się nie są przyczynami H-i, lecz, bezwatpienia usposabiaja do niej. Przy leczeniu H-i mniej niż przy innych chorobach można się kierować zasadą, że dany symptomat chorobliwy ustępuje przy zastosowaniu tego lub innego środka leczniczego; leczenie tutaj musi być psychiczne. Ważna rolę odgrywa, żapobieganie. Dzieci u których z uwagi na warunki dziedziczne, zachodzi sluszna obawa o rozwój H-i, zwłaszcza jeżeli dostrzegamy już pierwsze jej oznaki, powinny być usuwane z pod wpływu otoczenia, którego przykład lub kierunek mógłby oddziaływać na nie zgubnie, a więc nieraz i z pod wpływu rodziców. Wychowanie ich powinno być powierzone osobie, która potrafi łączyć w postępowaniu wielka stanowczość z rozumną łagodnością i W trybie życia i systemie wychowania takich dzieci zachowywać należy ogólne prawidła hygieny, wystrzegając się przesady w przeciążaniu zarówno ciała jak i umysłu. Należy bronić je troskliwie od rozbudzania w sobie pociagu do nadzwyczajności i chorobliwego entuzyazmu, a także od obcowania z innemi, zbyt nerwowemi dziećmi. Podobną rolę, jaką względem dziecka odgrywa rozumny wychowawca, może do pewnego stopnia spełniać w obec osoby doroslej lekarz domowy. Czesto zbyteczna troskliwość, albo przeciwnie obojetność i drwiny ze strony ujemnie oddziaływaja otoczenia, wynik kuracyi; wtedy doradzać należy leczenie poza domem, najlepiej specyalnym zakładzie. Niekiedy już sama zapowiedź pozadomowego leczema działa pomyślnie. Jako kon-kretny przykład leczenia psychicznego poszczególnych objawów H i posłużyć może metoda zwykle stosowana w bezwładach histerycznych. Jeżeli bezwład, jak to najczęściej się zdarza, dotyczy kończyn dolnych, to w takim razie po- wać w kościele, że tlum, ciasnota, po-

tralne, przez co zwykła się budzić więk- mimo całego oporu chorego, łagodnie, lecz z nieugieta stanowczością, należy stawiać go na nogi i wprawiać w chodzenie. Takie próby, dokonywane systematycznie po kilka razy dziennie, prowadzą najczęściej do pożądanego rezultatu. Jako środki pomocnicze, przy stosowaniu leczenia psychicznego, używa się tego wszystkiego, co służy do wzmocnienia systemu nerwowego: hydropatya, elektryzacya, masaż, kąpiele, wody mineralne, leki wzmacniające i t. p. Stosowany też bywa i hypnotyzm, lecz tutaj mema zgody pomiedzy powa-gami lekarskiemi, jedni są za inni przeciw temu środkowi; co sie zaś tyczy metaloterapii, to środek ten chociaż niedawny, jest już zdyskredytowany.

Wobec wielkiej liczby chorych na H-e. każdy kapłan bez watpienia może się z niemi spotykać. Stad kaplan powinien być dokladnie obeznany z psychologia, posiadać dużo doświadczenia, wiele taktu, bardzo dużo serca i w równej mierze stanowczości. Najłatwiej i najpredzej kapłan zyskuje zaufanie zupełne chorego osobnika, a to rzecz najważniejsza, jakieśmy powiedzieli, w leczeniu H-i. Caly swój wpływ powinien w pierwszej linii skierować duszpasterz ku temu, aby chory zgodził się na zwrócenie się do lekarza o pomoc. Prawda, że doświadczony kaplan (nie n.ówimy tutaj o młodych, posiadających może dużo teoryi, lecz nic, albo malo praktyki życiowej, ci bowiem cierpiacych na H-i powinni odsyłać do starszych swych braci), duszpasterz może bardzo dużo dopomódz choremu, nie wolno mu jednak zapominać, że podłożem H-i jest choroba fizyczna, potrzebująca pomocy lekarza. Do lekarza wiec powinien kapłan histeryków odsyłać i z całą usilnością dopomagać mu wpływem swoim na histeryka lub histeryczkę w prowadzeniu kuracyi. Lekarz jednak, którego wskaże kapłan, powinien być znany z nauki, długoletniego doświadczenia, wypróbowanej cnoty. W braku lekarza na miejscu, albo w braku odpowiedniego, powinien kapłan zasięgać rady u znanego lekarza, co on ma radzić choremu lub chorej, aby dopomódz im do powrotu do zdrowia. Niechaj kaplan dla histeryczek będzie względny lecz zarazem stanowczy. Gdy mu się skarżyć będzie, że nie może przebyniechaj nie nalega na bywanie w kościele, i owszem uspokoi i zapewni, że Bóg tego od niej nie wymaga, i przytem, chociażby wiedział, że owa histeryczka przebywa godzinami na balach publicznych, w powietrzu dusznem i zadymionem, niech sie nie dziwi i nie podejrzewa złej woli, ponieważ to istota nienormalna, i me czyni jej z tego powodu wymówek. Jeżeli wśród owiec swej pieczy powierzonych zauważy usposobienia histeryczne, które chcą zostać kaptanami lub w-tapić do klasztoru, powinien odradzać i nie pozwalać nigdy na to. Dla tego też w seminaryach i klasztorach powinien doświadczony lekarz badać kandydatów i kandydatki i bezwzględnie odsuwać tych, co zdradzają skłon-ności histeryczne. Dla dobra ludzkości powinien duszpasterz przeciwdziałać zawieraniu związków małżeńskich pomię-

dzy lub z histerykami. Co się zaś tyczy histeryczek o podkładzie erotycznym, jeżeli kapłan zau-waży skłonności ich ku sobie, powinien bezwzglednie usunać sie od nich ode słać do innego kaplana, a w razie potrzeby rozmawiać wobec świadka, osoby starszej, poważanej. Z góry trzeba być przygotowanym na to, że jak histeryczka nieobliczalna jest w swojem postepowaniu, tak też i nieobliczalny może być skutek podobnej ostrożności kaplańskiej. Dotychczasowe namiętne przywiazanie histeryczne zamienia się w straszna nienawiść lub zazdrość, lecz na to uwagi nie powinno się zwracać (Por. Debreyne'a, Theol. Morale, str. 303).—Literatura. Kla-yczne, chociaż już stare, jest dzielo Briquet'a, Traite clinique et therapeutique de l'hysterie (II, 1859); Legrand de Saulte, Les hysteriques, état physique et mental, actes insolites, delictueux et crimi nels (II, 1883); Charcot, Leçons sur les maladies du système nerveux (II, 1883--87). W języku polskim dokładne streszczenie pogladów Charcota znaleźć można w szeregu odczytów klinicz nych, opracowanych według dzieła Giltesa de la Tourette'a przez Pulawskiego (Odczyty klin. Gazety Lekarskiej Nr. 50, 51, 52, 85, 86, 87, 90, 91, 92; Weir Mitchell, Lectures ou diseases of the nervous system, especially in nomen. (2 wyd. Londyn, 1881); Pitres,

wietrze kościelne źle na nią działają, Lecons cliniques sur l'hystérie et l'hippotisme (II, 1891); Pierre Janet, Etat mental des histériques, les sti gmates mentaux (H, 1893); Löwenfeld, Pathologie und Therapie der Neu-rasthenie und Hysterie (1894, Wiesbaden); Pastoral-Psi hiatrie, dr. Famillera (Fryburg. 1898) i w-pomniane w art. dzielo; Por. też art. Hystérie w Dictionnaire encyclopédique des sciences médicales (1888): art. Histerya w Wiel. Encykl. Powsz. Ilustr. t. XIX, 14 i nast.; art. Isteria w Enci-klopediczeskij Słowar., Brokgauz i Efron, t. XIII, 464 i nast.).

X. H. F.

Histogeneza albo Histogenia (65τος — tkanka; γένος — początek) jest to powstawanie tkanek organicznych; tak też nazywa się nauka o tworzeniu się tych tkanek.

Historya biblijna ob. Biblijna historya.

Historya filozofii I. Określenie i znaczenie. II. Podział, III. Filozofia przedchrześcijańska, IV. Filozofia po Chry-stusie Panu. V. Bibliografia historyi

I. Przez hist. filoz. rozumiemy naukowe przedstawienie filozoficznych systemów tak, jak one stopniowo w biegu wieków ukazywały się na arenie życia umysłowego, we llug ich tresci i wewnętrznego stosunku, w jakim do siecie nawzajem pozostawały. Znaczenie hist. filoz. jest wielkie. "Jeżeli historya każdej nauki jest porywającym widokiem. jest wzniosłą pieśnią z uroczystej epopei o zwyciestwach rozumu nad przyroda, ducha nad materya, to rozwój i przygody filozofii potrafią nawet w sercach ostygłych rozbudzić święty zapał, nawet zwiątpiałym umysłom powrócić hart i wiarę" (Oh. Pawlicki, Historya Filozosti Greckiej t. I, str. 1). Historya stan umysłów minionych wieków, daje nam materyal naukowy, mający pierwszorzędną wagę przy budowaniu systemu, który zdaniem naszem ma być wyrazem prawdy. Ona wskazuje nam przyczyny powstania różnych systemów filozoficznych, ich rozwój, okres swietności, powolne chylenie się i zamieranie, wreszcie zanik. Ulatwia więc nam wzbogacanie naszej skarbnicy filozoficznej i niom bytu Odwiecznego, czując pogardę uczy nas jak mamy postepować z badaniach, by ujść losu strupieszalych systemów. Tak oceniając historyę filozofii, unikamy dwu krańcowości: Kartezyu-za, który się chlubił z tego, że nic nie wie o pracy filozoficznej do jego czasu dokonanej i że nie ceni jej zupełnie, jako też Hegla i Wiktora Cousin, z których pierwszy twierdził, że hist. filoz. jest cześcią systemu filozoficznego, a drugi szedł jeszcze dalej, czyniac z systemu filozofii jakaś ankiete historyczna.

II. Podział historyi filozofii nie jest rzecza łatwa, gdyż takowy nie pokrywa calkowicie podziału w historyi przyjętego i okresy różne, które należałoby wyodrębnić, nie są zaznaczone jakimiś słupami granicznymi lecz zachodzą na siebie i zlewają się z sobą. (Ob. bardzo słuszne uwagi w dziele prof. Straszewskiego "Dzieje filozofii w zarysie" t. I, str. 18-24). Ze względów praktycznych dzielimy historyę filozofii na: przedchrześcijańska i po Chrystusie Panu; filozof a przedchrześcijańska rozpada się na filoz.: 1. Wschodu: A. Indyjska, B. Chińska, C. Medyjsko-Perska, D. Azyi Zachodniej i Egiptu; 2. Zachodu: Grecyi i Rzymu. Filoz. po Chr. Panu obejmuje: 1. Filozofie Ojców Kośc oła. Jest to okres od I do VII w., choć, ścisle mówiąc, filozofowie niektórzy, po wieku V przez swój sposób ujmowania i przedstawiania rzeczy należą już do wieków średnich. 2. Filozofie wieków średnich. od VIII do polowy XV wieku, choć niektórzy myśl ciele z XVII w. jeszcze do średniowiecza winniby być zaliczeni. 3. Filozofie Odrod enia, obejmującą drugą polowę wieku XV i wiek XVI. 4. Filozofię nowożytną rozpada-jącą się na 3 perjody: od Bakona i Kartezyusza do Kanta tj. wiek XVII i polowa XVIII, filozofię Kanta tj. drugą połowę XVIII w. i filozofię od Kanta do obecnej chwili tj. wiek XIX i zaranie XX.

III. Filozofia przedchrześcijańska. 1. Filozofia Wschodu: A. Fil. Indyjska B. F. Chińska i C. F. Medyjsko-Perska D. F. Azyi Zachodniej. Egiptu.

Filozofia Indyjska. Wolni od trosk o byt doczesny, którym bogata i hojna przyroda Indyi się zaopiekowała,

do ziemskiego życia. Ich filozofia najściślej łaczy się z wierzeniami religijnemi, których istota panteizm, w różnych okresach rozwoju religijno filozoficznego, przybierającego różne formy. Okresów tych rozróżniamy trzy: pierwszy--hymnów Rigveda, najdawniejszego pomnika cywilizacyi indo germańskiej, (stanowiących część pierwszą ksiąg świętych Veda) od 1500-1600 r. przed Chr. To zaranie myśli filozoficznej, rozwijającej panteizm substancyalistyczny i kosmiczny: jeden jedyny byt ukazuje się pod niezli-czonemi formami poprzez milionowe fenomeny wszechświata. Drugi okres -od 1000-500 r. przed Chr., to filozofia jaka widzimy w ksiagach Brâhmana i Upanishad (dwóch dalszych częściach ksiag Veda). Forma kosmologiczna i metafizyczna panteizmu z pierwszego okresu ustępuje miejsca formie panteizmu psychologicznej: istota naszej jaźni indywidualnej i wszystkich rzeczy jest absolutnie identyczna z Brahman'em, bytem wiecznym. "Atman" czyli "świadomość monistyczna" kształtuje się we wszystkich absolutnie bytach. Człowiek dochodzi do "atman," przenikając pozna-walną powłokę, jaką "Brahman" ma w w rzeczach i przejawach empirycznych. Na świadomem zjednoczeniu się z "atman" a wiec i z "Brahman" polega szczęście człowieka w teraźniejszem i przyszłem życiu. Okres trzeci-sanskryckiod 500 r. przed Chr. do obecnej chwili jest w przeciwstawieniu do dwóch pierwszych peryodem myśli i I teratury świeckiej po-vedyjskiej. Widzimy tu dwa szeregi systemów:starających się pozostać wiernymi ówczesnym zasadom religijnym lub przynajmniej nie wystepujących wrogo przeciw takowyminie zrywających z niemi. Do pierwszego należą: a) Vedânta, będacy najbardziej ortodoxyjnym i przesiąkniętym duchem Vedy, a zarazem najważniejszym z tego szeregu. Jest to zupelnie wykształcony, mistyczno-idalistyczny panteizm. "Cokolwiek jest-mówi on-jest Brahma, co nim nie jest - jest Wielość i różnorodność rzeniczem." czy, owszem cała materya jest złudzeniem. Brahman jest niepoznawalny i i bez atrybutów. Celem życia jest "wyż»ze poznanie" naszej identyczności z Frahma, które osiaga sie przez objafilozofowie oddali się całkowicie bada- wienia mistyczne i jest zdolne uwolnić

od metempsychozy. Cala kosmologia, psychologia, teodycea, eschatologia i etyka są prostemi zastosowaniami powyż-szych zasad. b) Sankhyam, – którego twórcą był Kapila-jest metafizyka ateistyczną i w przeciwstawieniu do monistycznej Vedanty-dualistyczną. c) Vaiçeshikam — którego autorem był Kanâda-jest metafizyczną klasyfikacyą wszystkich bytów na kategorye a zarazem próbą atomistycznego wytłumaczenia materyalnego świata. d) Nyâya – którego twórcą był Gotama—jest jeszcze dziś popularny w Indyach. Jest to system nawskroś dyalektyczny, podajacy różne reguly, które kierują naszem poznaniem. Wtajemniczenie się w te reguły uwalnia od metempsychozy i zapewnia szczęście wiekuiste. e) Yoga - reprezentuje najkrańcowszy mistycyzm, z jakim spotykamy się w dziejach. W drugim szeregu systemów najważniejsze są: a) Materyalizm. Jego przedstawicielami byli: Dschaina, Carvakas, Lokajatica. Główne zasady: duch nie istnieje, uczucie, świadomość i inteligencya sa wynikiem pewnego układu materyalnych czastek, b) Buddyzm, (ob. art.) system religijnofilozoficzny, wrogo występujący przeciwko urzędowemu braminizmowi. Jego twórcą Sakhia - Muni (6 lub 5 wiek przed Chr.). System jego jest mistycz-ny. Jedynym dlań Bogiem — nicość. Wszystko jest bez treści i zawartości. Przywiazanie do życia indywidualnego jest źródłem boleści, należy się więc oderwać od tego ułudnego istnienia, powrócić do pierwotnego i jedynie prawdziwego niebytowania, wyzbyć się swego osobowego istnienia i swej świadomości, slowem zatopić się w Nirwanie tj. nieświadomej jedni indywiduum z wszechbytem. Drogą do tego życie ascetyczno-mistyczne.

B. W Chinach spotykamy sie z trzema główniejszemi doktrynami filozoficznemi; a) Nauka Lao-tse'go, (kolo 600 r. przed Chr.), który uznaje istnienie Bytu pierwszego, rozumnego. wydającego z siebie świat przez emanacyę; nadto głosi zasady moralności prawie bez zarzutu. b) Nauka Konfucyusza (Khung-tse'go 551 -479 r. przed Chr.) i jego późniejszego epigona Meng-tse'go (koło 370 r. przed Chr.) uwzględnia prawie wyłącznie prak-

jetność, a drogą do niej myślenie. Zresztą, na ogół ta nauka jest przeceniana. c) Buddyzm, prześladowany w Indyach dostaje się do Chin w początkach naszej ery, zaś do Tybetu w VII w. p. Chr. i stanowi zasadniczy składnik lamajskiego mistycyzmu.-W późniejszych czasach filozofia Chiń-ka ożywia się za panowania dynastyi Sung (960-1280 po Chr.), a główniejsze nazwiska myślicieli sa: Tscheu-tsi i Tschu-hi.

- Filozofia Medyjsko Perska. U Medów i Persów, choc nie było systemu filozoficznego w ścisłem znaczeniu, ale ich wierzenia religijne zawieraja dużo pierwiastku filozoficznego. dlem tych religijno-filoz. pojeć są święte księgi Zendawesta, przypisywane Zoroastrowi (VI w. przed Chr.). Istnieją dwa pierwiastki: Ormuzd, Bśg światłości i sprawca wszystkiego dobrego i Ariman, bóg ciemności i poczatek zła wszelakiego. Te dwa pierwiastki są w ciąglej z soba walce. Pomagać dobremu a zwalczać zły zadaniem człowieka, które jeżeli spelni, otrzymuje niebo.
- D. Filozofia Azyi zachodniej i Egiptu. Babilończycy, Syryjczycy, Fenicyanie i Egipcyanie holdowali naturalistyczno-dualistycznym pogladom religijnym. Kasta kaplańska ludów tych uprawiała glębszą nauke; nie obce też jej były zagadnienia filozoficzne, lecz o nich nic prawie nie wiemy, gdyż uczeni ówcześni otaczali się wielką tajemniczościa.
- 2. Filozofia Zachodu. Filozofia Grecka i Rzymska. W.ierzenia religijne poglady filozoficzne Wschodu nie pozostały bez wpływu na Grecyę, mimo to jej filozofia rozpatrywana jako calość, jest orvginalnym wytworem ducha helleńskiego. Wypełnia ona 6 wieków przed i 6 wieków po Chr., zatem chronologicznie nie dałaby się całkowicie do przedchrześcijańskiej zaliczyć, uczynić to jednak można, uwzględniając jej prawie autonomiczne istnienie i rozwój w pierwszych wiekach naszej ery. Zawiązków filozofii greckiej należy szukać u poetów elegijno-satyrycznych (Archilochos Mimnermos, Simonides) i gnomicznych (Solon, Theognis, Focylides i in.). A dalej mamy przejściowy do filizofii włatyke życiowa. Jedyna cnota jest umie- ściwej okres mitycznych kosmologij:

Hezyoda, Epimenedesa, Akuzilaosa, Fe-Irio, Hippodamus, Epicharm, Archytas, recydesa z Syros i kosmogonii orfickich, jak również siedmiu mędrców, do których są zaliczani: Tales z Miletu (624-561 lub 537), Peryander z Koryntu (615–539 lub 535), Pittakos z Mityleny (640–570), Bias z Prieny, Saolon z Aten (634–554), Chilon ze Sparty (600) i Kleobulos z Lindos. Zapoczątkowaną tak, a przez szereg wieków rozwijającą się filozofie grecką, dzielimy na cztery okresy, opierając się na głównych zagadnieniach, jakiemi się kolejno zajmowano.

Okres pierwszy od Talesaz Mile tu do Sokratesa (od końca wieku VII do V), to okres badań kosmologicznych. Prace myślicieli rozpoczynają od badania świata zewnętrznego, pozostawiając na uboczu wzgląd psychologiczny poruszanych kwestyi. Ich dzieła noszą zwykle tytuł "περὶ φόσεως," stąd nazwa im dawana "fizyologów." Widzimy ich dwie grupy: jedna bada kwestye treści wszechrzeczy, watku niezmiennego, druga zaś— zmian we wszechświecie. Trzeci człon ego podziału stanowi sofistyka, wykazuaca niedostateczność tak pojetej filozofii jest przejściem do filozofii Sokra-

jesa. Do pierwszej grupy należą: a) szkoła Jońska dawniejszych filozofów przyrody do Heraklita, w pierwiastku fizycznym widzi watek i istotę wszechrze-czy: dla Telesa z Miletu (624 — 561 lub 547) tym pierwiastkiem jest woda, dla Anaximandra z Miletu (611-547) -τὸ ἀπειρον tj. chaos, dla Anaximenesa z Miletu (588-524)-powietrze, dla Diogenesa z Apollonii (kolo 440 r.) -powietrze, pojmowane jako materya myśląca. b) Szkoła pytagorejska. Pytagoras z Samos (582-500) koło roku 532 zakłada szkole w Krotonie. Wkrótce doszedł w południowych Włoszech do dyktatury moralnej. Według jego sypierwiastek wszechrzeczy jest matematyczny: mianowicie liczba, stanowiąca samą substancyę rzeczy, gdyż każdy byt jest określoną harmonia, ta zaś powstaje ze stalego połączenia parzystych liczb z nieparzystemi, przyczem pierwsze są pierwiastkiem określającym, drugie zaś nieokreślonym.-Do tej szkoly są nadto zaliczani: Philolaos, Eurytus, Kleinias, Simmias, Echekrates, Ak-

Hippasos z Metapontu. c) Szkola z Elei do Parmenidesa. Założył ja urodzony w Kolofonie Xenophanes (576-480). Za pierwiastek wszechrzeczy uważa byt niezmienny, który utożsamia z Bogiem. Nie neguje wszakże istnienia wielości rzeczy. Uczyni to dopiero jego nastepca Parmenides.

Do drugiej grupy należą: a) Szkoła jońska od Heraklita (535-475), autora ksiegi περί φύσεῶς, traktującej o przyrodzie, rzeczypospolitej i Bogu, ale tak niejasnej, že mu zjednała przydomek ciemnego (δ σκοτεινός). Filozofia Heraklita jest oryginalną formą fenomenizmu, dynamizmu i panteizmu. Wszystko jest w ustawicznym ruchu i zmianie (πάνταρέι); treścią wszechrzeczy—ogień. Heraklit pierwszy głosił kompletny, świadomy panteizm przyrodniczy (tak zwany dla odróżnienia od pant. logicznego Spinozy i Hegla), jak również pierwszy rzucił myśl moralnego pogladu na świat, niestety pesymistycznego, za co go "filozofem płaczliwym" nazwano. Jego duchownym spadkobiercą był nauczyciel Platona Kratylus. b) Szkoła z Elei do Parme sidesa, ucznia Xenophanesa (ur. 515 r.). Parmenidės rozwinal metafizycznie teologiczny monizm mistrza i doszedł do monizmu idealistycznego. W przeciwstawieniu do Heraklita mówi, że wszystko jest a nie się nie staje, ani zmienia, ani zanika; wielość bytów jest złudzeniem. Uczniami jego byli: Zenon z Elei (koło 500 r.) i Melissos z Samos (kolo 440 r.). c) Szkoła późniejszych filozofów przyrody, z których α) jedni holdują dualizmowi teologicznemu: Empedokles z Agrygentu (495-435) odróżnia sily, miłość i nicnawiść od czterech materyalnych pierwiastków: ziemi, wody, powietrza i o-gnia; Anaxagoras z Klazomene (500-428) utrzymuje, że świat powstał z chaosu, zawierającego niezliczona ilość pierwiastków, podzielonych do nieskończoności, tak współistniejących, że w każdym obecne sa wszystkie inne. Jest to t. zw. teorya "homeomeryów." Tej nieksztaltnei masie Rozum nieskończony, duch odwieczny nadał ruch i celowe dażenie. - Do tejże kategoryi myślicieli należą: Eurypides, Metrodorus z Lampsaku i Archelaos. β) Inni tejže

mechanizmowi matervalistycznemu i tworza t. zw. szkolę z Abdery. Jej zalożycielem był Leucyppus prawie wcale bliżej nieznany. Uczniem jego i chlubą szkoły był Demokryt ojciec materyalizmu (460-370). Wedlug tego wszystko składa się z niezliczonego mnóstwa jednorodnych cząstek-atomów, różniących się tylko formą i wielkością. Ruch atomów tłumaczy się istnieniem próżni i siłą ciężkości. Dusza jest aglomeratem atomów; poznajem y ją za pośrednictwem obra zów materyalnych, które są emanacyą przedmiotów. Etyka Demokryta podkopuje wszelki obowiązek i stosunki społeczne. Zwolennikami tej szkoły byli: Nessus, Metrodorus z Chios, Anaxarchus, Nausiphanes.

Trzeci dział szkół fil. pierwszego okresu tworzy Sofistyka, na której skończyły wspomniane wyżej systemy. Jest ona przejściem od kosmologii do filozofii uwzględniającej myślący podmiot, lecz zarazem jest to sceptycyzm, podający początkowo prawdę i pewność w wat pliwość, a potem negujący takowe zupelnie. Protagoras z Abdery (480-411), opierając się na nauce Heraklita, twierdzi, że wszelkie poznanie i nauka są niemużebne, gdyż podmiot i przedmiot ulegają ciegłym imianom. Gorgias z Leon-tium (480-385), powolując się na nauke szkoly z Elei utrzymuje, że jedność bytów wszystkich zaciera zupelnie różnicę między podmiotem i przedmiotem; dochodzi on do tejże konkluzyi co i Protagoras. Wsławili się nadto sofiści: Prodikus z Keos, Hippias z Elis, Kallıkles, Polus, Thrasymachus, Phaleas, Xeniades, Euthydemus, Dionysodorus, Lykophron, Protarchus, Alcidamas, Kritias.

Okres drugiod Sokratesa do śmierci Arystotelesa (wiek V i IV przed Chr.) to okres badań psychologicznych. w którym geniusz grecki doszedł do ezczytu swego rozwoju i który, jak w ogóle każdy okres złoty w cyklach filozoficznych, ma wybitne osobistości raczej mż szkoły. Sokrates i dwaj jego duchowni spadkobiercy Platon i Arystoteles sa temi głównemi postaciami.

Sokrates z Aten(470-299), (cb. art. Sokrates) wielki moralizator swych współobywateli, lecz ponieważ zbyt piętnował je takowe w nich samych i holduje

szkoły filozofowie holdują atomizmowi i politeizm, a nauczał jednobóstwa, nieśmiertelności duszy, nagrody i kary po śmierci, osądzony zmuszony został do wypicia trucizny. Nauczał przez dyalogi. Jego metoda polega na t. zw. in-dukcyi sokratycznej tj. na wyrobieniu sobie o wszystkich rzeczach ogólnego wyobrażenia umysłowego opartego na obserwacyi danych życia codziennego. Cnote si rowadza do wiedzy: posiadać wiedzę - mó-wi--jest to działać moralnie. Wiernymi lecz mało uzdolnionymi uczniami Sokratesa byli Ksenofont (ur. kolo 444 r.) i Aeschines. Miał też on wielu zwolenników, pragnących pogodzić poglady mistrza z dawniejszymi systemami, mianowicie: a) jedni z nich, uwzględniając tylko teoretyczny składnik jego nauki, wytwarzają z niej stop z nauką Parmenidesa, Zenona z Elei i sofisty Gorgiasza i są protoplastami późniejszych sce-ptyków i znani są pod nazwą, α) szkoly z Megary czyli Erystycznej, do której zaliczamy: Euklidesa, Ichthiasa, Eubulidesa, Alexinusa, Philona, Stilpona i in. β) szkoly z Elis, później z Eretryi pod wodza Phaedona i Menedemusa. b) drudzy, uwzględniają raczej czynnik praktyczny nauki Sokratesa i zajmuja się zagadnieniami etycznemi, przyczem: α) jedni łączą naukę mistrza z nauką Gorgiasza, wytwarzają szkole Cyników, do których należą: Antysthenes z Aten (kolo 444 r.), Diogenes z Synopy, Krates z Teb, Menippus satyryk i in. Są oni protoplastami Stoików, β) drudzy, Sokratesa z Protagorasem godzac, wytwarzają szkolę Hedonistów, inaczej szkola z Cyreny zwana, do której należa: Arystyppus starszy i młodszy, Antipater, Theodorus, Hegesias, Annikeris, Euhemerus. Są oni duchowymi poprzednikami Epikurejczyków.

Platon (427-347) (ob.), po śmierci swego mistrza Sokratesa udaje sie z Aten do Megary, a potem do Egiptu, Cyreny, Włoch południowych i Sycylii, gdzie czas dłuższy bawi na dworze Dyonizyusza Starszego, poczem wraca do Aten, gdzie zakłada szkolę Akademią zwaną. Dziela Platona obejmują 35 dyalogów, 15 listów i zbiór definicyi z zakresu etyki. Można za Arystotelesem rozróżnić w filozofii Platona: dyalektykę, trzykę i etykę. Centrem filoz. platońskiej są idee: dyalektyka rozpatrukrańcowemu realizmowi. Idee mają byt ku moralnego, podporządkowanie badań niezależny od naszego umysłu i jako powszechne, konjecznej niezmienne muszą istnieć poza i ponad światem zmysłowym. Te idee tworzą prawdziwa hierarchię, u szczytu której jest Bóg. Fizyka i etyka badają stosunek idei do przyrody i czynów ludzkich. Rzeczy zmysłowe są częsciowem odzwierciedleniem idei, składaja się z materyi i duszy świata, materya zaś jest wynikiem kombinacyi ciał prostych: wody, powietrza, oguia i ziemi. Idee jakie posiadamy są wynikiem nie oglądania przedmiotów, lecz reminiscencyi z uprzedniego istnienia wywołanej przez to ogladanie. ło jest więzieniem dla duszy, przeszkadzającem zatapianiu się w Idei. Celem człowieka jest ogladanie czystych idei przez duszę po odlączeniu się jej od Wogóle etykę indywidualną poświęcił dla państwowej: jednostka i jej prawa zanikają wobec państwa i jego absolutyzmu. Między uczniami Platona genialaym był Arystoteles. Iani mniei lub wiecej dokładnie zrozumieli naukę mistrza; zasługują na wzmiankę bezpo-średni uczniowie: Heraklides z Pontus, Philippus z Oppus, Histiaeus z Perinthu i Menedemus, jak również Scholarchowie czyli kierownicy pierwszej t. j. starszej Akademii, starającej się aż do przesady wtłoczyć myśli Pytagorasa do systemu Platona: Speuz ppos, Xenokrates z Chalcedonu, Polemo z Aten i Krates z Aten. (nb. Akademia 2, 3, 4 i 5-a należa do okresu trzeciego).

Arystoteles ze Stagiry (384-322 r.), uczeń Platona, nauczyciel AleksandraMacedońskiego, założyciel szkoły w Atenach zwanej Liceum, twórca systemu perypatetycznego (Zycie, dziela i system ob. art Arystotelesa w filozofii jest olbrzymie; na kolosalnej analizie oparlszy się, stworzył w-paniałą syntezę. Przewyższył wszystkich filozofów greckich i jest chluba całej, wszystkich czasów ludzkości. Stagiryta miał licznych uczniów, kontynuatorów i komentatorów, którzy należą do następnego okresu filozofii greckiej.

Trzeciokres od śmierci Arystotelesa d) powstania szkoly platońskiej (od końca IV w. przed Chr. do III w. po Chr.). Cechami charakterystycznemi jego sa: przewaga w badaniach pierwiast- zbyteczna do osiągnięcia szcześcia.

teoretycznych moralności praktycznej i kosmopolityzm filozofii: Aleksandrya, Rzym, Rolos, Tarsus, poczynają rywalizować z Atenami.

Pod koniec IV w. przez wiek III i pierwszą polowę II w. istnieją równolegle cztery szkoly w zupełnej od siebie niezależności: Perypatetyków, Stoików, Epikurejczyków i Sceptyków (Pyrrhonistów i Akademików). a) Szkola Perypatetyków, mało wpływowa, z początku trzymała się nauki Arystotelesa, ale z biegiem czasu sprzeniewierzyła się Główniejsze postacie: uczniowie Arystotelesa: Eudemus z Rodos, Aristoxenos z Tarentu, Pharnias, Klearchus, Leo z Byzancyum i in. Scholarchowie: Theofrastus z Lesbos, Strato z Lampsaku, Lyko, Aristo z Keos, Kritolaus z Phaselis i in. b) Szkoła Stoików, zapożycza od Heraklita teorye fizyczne, od Cyników zaś moralne, kompietując je-dne drugiemi. W fizyce holdują matervalizmowi, dvnamizmowi, panteizmowi. Bóg jest jednocześnie materya pierwotna pierwiastkiem dynamicznym wszystkich rzeczy; wynikiem panteizmu dynamicznego jest determinizm kosmiczny. Stad wynika, że wolna wola nie istnieje. Stosowanie sie do praw rządzących światem jest życiem cnoty, czyni człowieka mędrcem obojętnym na wszelkie uczucia i wzruszenia. Głośniejsze imiona tej szkoly: Zeno z Citium na Cyprze (342-270), Kleanthes z Assos, Persaeus z Citium, Arysto z Chios, Chrysyppus z Soli, Eratosthenes z Cyreny. c) Szkoła Epikurejczyków, założona przez Epikura (342-270) w Atenach, Jej filozofia jest stopem fizyki Demokryta i zasad moralnych Arystyppa ze szkoły z Cyreny, akcentuje wyłącznie praktyczną doniosłość filozofii: jej zadaniem-uszczęśliwić człowieka i dać mu największa sumę przyjemności. Dusza jest matervalna i znikoma. Chcenie jest ruchem mechanicznym duszy. Poznanie tłuma-czy sensualistycznie. Do tej szkoly należą: Metrodorus, Polyaenus, Kolotes, Polystratus, Dionysius, Demetrius A-pollodorus, Philodemus z Gadary, T. Lucretius Carus i in. d) Filozofia Sceptyków jest konkluzyą wyciągniętą z rozbieżności powyższych szkól: wiedza teoretyczna nie daje nam pewności i jest

drzec powinien zawiesić czynność swych władz poznawczych (ἐποχή), to mu zapewni najdoskonalszy spokój i szczęście (ἀταραξία). Jej przedstawicielami są: α) szkoła z Elis: Pyrrhon († 270) zapoznawszy się z nauką szkoły Megaryjsko-Elidzkiej otwiera swą uczelnię w Elis Jego naukę znamy tylko przez jego ucznia Timona z Phlius. β) Druga Akademia, założona przez Archesilaosa z Pitany (316—241) a kontynuowana przez Lucydesa z Cyreny, Teleklesa, Hegesinusa. γ) Trzecia Akademia która łącznie z drugą zowia się Akademią średnią, założona przez Karneadesa z Cyreny (214—129), ma uczniów: Karneadesa młodszego, Kratesa, Klitomachusa z Kartaginy, Metrodorusa i in.

Od drugiej połowy wieku drugiego cztery powyższe kierunki, tracąc pierwotną czystość nauki, stają się eklektycznymi, a ten eklektyzm jest skutkiem sceptycyzmu pyrhońskiego i średniej tj. drugiej i trzeciej Akademii. Zatem mamy a) Eklektyzm perypatetyków: Andronikosa z Rodos, slawnego wydawce dzieł Arystotelesa, Boëthusa z Sydonu, Arysto, Kratippusa i in. Po Chrystusie głośniejszymi byli w tej szkole: Arystokles (180 po Chr.) i Aleksander z Afrodisias (200 po Chr.) znakomity komentator mistrza, stad "drugim Arysto-telesem" zwany.—Ta szkoła pod koniec III w. po Chr. zlewa się z neoplatonizmem. b) Eklektyzm Stoików ma swych przedstawicieli w Boëthusie, Panecjuszu z Rodos, Senece, Epiktecie, Marku Aurliuszu i in. Kierunek ten przetrwał do poczatków wieku VI po Chr. c) Eklektyzm Epikurejczyków II i I w. przed Chr. ma niewielu zwolenników, z nich główniejszy Asklepiades z Bytynii. Epikureizm (ob.) wogóle odgrywa coraz mniejsza role aż wreszcie w IV w. po Chr. przestaje istnieć jako szkoła samodzielna. d) Eklektyzm Platoników jest reprezentowany przez czwartą Akademie, której założycielem był Philo z Laryssy († 80 przed Chr.) i przez piątą Akademię założoną przez Antiocha z Askalonu († 68 przed Chr). Ich zdaniem nauka akademicka, perypatetyczna i stoicka nie różnia się w kwestyach zasadniczych. Uczniem tych dwóch myślicieli był Marcus Tullius Cicero najznakomitszy przedstawiciel rzymskiego eklektyzmu.

drzec powinien zawiesić czynność swych Pokrewnym mu co do przekonań jest władz poznawczych (ἐποχή), to mu za- jego przyjaciel Terentius Varro.

W drugiej polowie II w. przed Chr. zjawił sie eklektyzm jako skutek sceptycyzmu, pod koniec I w. przed Chr. widzimy zjawisko odwrotne: z eklektyzmu powstaje nowa forma sceptycyzmu, rożwijająca się przez dwa wieki równolegle z eklektyzmem, jest to sceptycyzm neopyrrhoński. Zwolennicy jego powolują się na Pyrrhona, choć przeważny wpływ na nieh mieli Archesilaos i Karneades tj. druga i trzecia Akademie. Główniejsze imiona są: Ptolomeusz z Cyreny, Enezidemos z Knossos, Agryppa, Menodo. tus, Sextus Empiricus, Saturninus i in. Wpływ tego nowszego sceptycyzmu jest mniejszy niż nauki Archesilaosa. Duch znekany zwatpieniem zapragnał dogmatyzmu, to też ten neopyrrhoński sceptycyzm orjentuje się w kierunku idei, które zrodziły neoplatonizm następnego okresu.

Czwarty okres: Szkola Neoplatońska i systemy, które ja bezpośrednio przygotowały od w. III po Chr. (a uwzględniając poprzedzające ją systemy od I w. przed Chr.) do VI w. po Chr. Wyłączne zwrócenie uwagi na moralność wyrodziło w uprzednim okresicałkowite niedowierzanie względem wiee dzy spekulatywnej. Nie mogąc przeto znaleść pewności i szczęścia zapomoca zwykłych dróg i środków, zwraca się filozofia do obcowania z Bogiem, do zetknięcia się z nim duszy ludzkiej, stąd w porządku podmiotowym nowe procesy poznawcze, intuicye ekstatycznia i mistyczne, w porządku zaś przed miotowym – wytwarzania calej skabytów pośrednich miedzy Bogiem i dusza ludzka. Te cechy daja się w czel ści zauważyć już w pewnej grupie systemów poprzedzających neoplatonizm od 1 w. przed Chr. do III w. po Chr., w całej zaś pełni znajdujemy je w neoplatonizmie.

a) Do rzeczonej grupy systemów należa: α) Platonizm pytagorejski, mający z pośród wspomnianych w trzecim okresie eklektycznych platoników zwolenników, starających się połączyć w jedną całość zasady platońskie, stoickie i perypatetyczne z teurgiczno - religijnemi praktykami pytagorejskiemi. Wybitniejsi z nich: Plutarch z Cheronei, Maximus z Tyru, Apuleius z Madaury, Nu-| Sallustius, Julian Apostata, Hyppatia, menius, Hermes Trismegistus i in. β) Neopytagoreizm, w wielu razach zbliżo-ny do poprzedniej szkoły jest właściwie szkolą eklektyczną: platonizm, perypatetyzm i stoicyzm przesiąknięte są pytagorejskiem upodobaniem do matematyki, symbotiki liczb, mistycznych uniesień i ascezy religijnej. Tu należą autorowie dzieł pseudopytagorejskich: Archytas, Okellus, Charondas i in., nadto prawdziwi neopytagorejczycy: Nigidius Figulus, Vatinius, Moderatus z Gades, Apolonius z Tyany, Philostratus i in. 7) Filozofia grecko-żydowska, zapoczątko-wana przez Arystobulusa (150 r. przed Chr.) a rozwinieta przez Filona Zydowina (30 r przed do 50 po Chr.) jest zlaniem się teologii żydowskiej z filozofią grecka. Filon (ob.) głosi bezwzgledna nieomylność ksiąg św., podporządkowanie filozofii pod teologię, dualizm Boga nieskończonego i świata ograniczonego i

przesadny mistycyzm religijny.

Neoplatonizm wypełnia ostatnie trzy wieki (od III do VI) filozofii greckiej. Charakteryzuje go mistycyzm religijny, którego mysla przewodnia jest umożliwienie człowiekowi za cene walki ze zmysłowością połączenia się z Absolutem. Zależny od tego zasadniczego dążenia system metafizyczny jest krańcowym monizmem panteistycznym: z bóstwa wszystko otrzymuje byt przez emanacye. Neoplatonizm daży do zbadania i wykazania jak Bóg udziela się światu i jak dusza powraca do Boga. Neoplatonizm jest zlepkiem różnych systemów greckich, którym nadaje znaczenie religijno-mistyczne, przedewszystkiem jednak, choć bezzaradnie, chce uchodzić za odrodzona filozofie Platona. Roz-różniamy w Neoplatonizmie trzy fazy: a) Filozoficzno-naukowa (III w.), reprezentowaną przez Ammoniusa Saccas (170-242 po Chr.), Orygenesa filozofa, Cassi-usa Longinusa, lecz przedewszystkiem przez Piotina (204—270), który z wielkim rozgłosem kierował szkoła filozoficzną w Rzymie, i jego ucznia Porfyryusza z Tyru (232 –304), autora głosnych: 'Αφορμαί πρὸς τὰ νοητά i Εἰσαγωγή εἰς τὰς 'Αριστοτέλους κατηγωρίας. β) Religijna (IV i V w.), której przedstawicielami byli: Jamblichus, Theodorus z Asine. Aedesius z Kappadocyi, się w środowisku cywilizacyjnem prze-Euzebius, Maximus ze Smyrny, Priscus, siąkniętem ideami greckiemi: treść

Synesius z Ptolomaidy i in. 7) Encyklopedyczną (V i VI w.) zajętą prawie wyłącznie komentowaniem Arystotelesa, mającą trzy centra: Konstantynopol, Ateny i Aleksandrye. Najmniej wplywo-wa była szkoła w Byzancyum. Na wzmianke zasługuje niepośledni komentator Arystotelesa Themistius. Ateńska przedstawiaja: Plutarch Wielki, Hierokles, Syrianus, Proklus, Damascius i in. Szkoła ta została zamknieta w 529 r. przez cesarza Justyniana. Szkołę Aleksandryjską reprezentują: Olimpiodorus, Ammonius, Asklepius i in. W r. 640 szkola ta jednocześnie z biblioteka zostala spalona przez Arabów.

Filozofia neoplatońska wpływ niemały wywarla na dalszy rozwój myśli, jej ślady spotykamy jeszcze w wiekach średnich, lecz falszem jest jakoby dogmaty chrześcijańskie jej treść swa zawdziecza-Neoplatonizm wszak najenergiczniej powstawał przeciwko Chrystyanizmowi: Porphyrius, Jamblichus, Hierokles, Proklus i cały legion innych walczą zajadle przeciwko boskiej nauce Jezusa z Nazaret, Wszystkie atoli zakusy pogańskiej filozofii okazały się bardzo nikłymi: wszyscy wrogowie Chrystusa zrozpaczeni powiedzuli słowy apostaty: "zwyciężyteś Galilejczyku."

Jeżeli zapytamy jakie znaczenie ma filozofia grecka jako calość rozpatrywa. na, odpowiedź musi być ta a nie inna: wywarła ona wpływ olbrzymi na wszystkie wieki następne, a nawet na kierunek myśli nowszych czasów.

- IV. Filozofia po Chrystusie Panu. Chrystyanizm, zapanowawszy nad światem, nadał dziejom jego nowy kierunek, ludom-nową cywilizacyę. Również filozofia chrześcijańska zaznaczyła sił wspaniale w pochodzie myśli ludzkiej. Dzielimy tę filozofie na: filozofię Ojców Kła od I do VII w., fil. średniowieczna od VIII do polowy XV w., filozofię Odrodzenia od połowy XV w. do XVII w. wyłącznie, filozofie nowożytną od XVII do chwili obecnej.
- 1. Filozofia Ojców Kościoła od I doVII w. (ob. art. O cowie Kościoła i poszczególnych Ojców i pisarzów) rozwija

wprawdzie jest nowa, lecz formy dawniej- | Grzegorz Nysseński (331-394), Bazyli jej cechami są: ton polemiczny, przygodność, dorywczość, urywkowość, brak jedności. Dla tego nie mamy syntezy filozofii patrystycznej, która przedstawialaby analogie do późniejszej syntezy scholastycznej.

W filozofii patrystycznej dadzą sie rozróżnić dwa perjody: a) pierwszy do koncylium Nicejskiego w 325 r. To okres ustalania dogmatów zasadniczych. Już pisma Ojców Apostolskich mają doniosłość naukową, pierwszym jednak, który zaczał bronić naukowo zasady wiary chrześcijańskiej był św. Justyn meczennik, filozofem zwany (100-167). Athenagoras i Hermias tymże przydomkiem zaszczyceni zostali. Z guostycyzmem, który był najważniej za tych czasów herezyą, a mającym wiele stycznych punktów z filozofia Filona i Plotina, potykają się św. Ireneusz z Lyonu (120-202) i Hipolit z Rzymu († 235). Szczególniej w Aleksandryi w III w. istniejaca tam szkoła chrześcijańska, założona przez Pantena († 200) a uświetniona przez Klemensa Aleksandryjskiego († 216) i O ygenesa (185 † 254), boryka się z ta herezya. Szkoła Aleksandryjska chyli się ku upadkowi za św. Dyonizyusza Wielkiego († 264). Wyliczeni dotychczas pisarze to grecy. Z piszących podówczas po łacinie należy wymienić Minucjusza Felixa, Tertuliana z Kartaginy (200-25S), Commodiana z Gazy, Arnobiusza, Laktancjusza i w. in.

Okres drugi od konc. Nicejskiego do konc. Trullań kiego, od IV do VII w. przedstawia się jako epoka rozwoju dogmatyki chrześcijańskiej. Edykt medyolański (313) zapewnił religii chrześcijańskiej prawo obywatelstwa, sobór Niceiski (325) ustalil dogmaty zasadnicze. Teraz poczynają się glębsze teologiczne studya. Ich ogniskami są: Antyochia, Aleksandrya i Kapadocya: tam kształca sję szermierze do walki w imie prawdy. Najlepsze siły ówczesne wmieszane są w spory, które dadzą się sprowadzić do trzech kategoryj: trynitarskich, chrystologicznych i antropologicznych. a) Do trynitarskich powód dali Arianie. Sw. Atanazy bp. Aleksandryjski († 373) i trzej luminarze Kapadocyi:

sze, nadto głównem jej zadaniem jest Wielki († 379) i Grzegorz Nazyanzeńustalić i obronić dogmaty religijne, stad ski († 390) wypowiedzieli na Wschodzie walkę tej herezyi. Na Zachodzie czynia to św. Hilary z Poitiers († 366) i św. Ambroży z Medyolanu (340-420). Spory chrystologiczne wywołał Ne-Występuje z nim do boju św. storjusz. Cyryl Aleksandryjski († 444), 7) Spory antropologiczne zapoczatkowali Pelagjanie, głosząc blędne zdania o łasce, grzechu pierworodnym i wolnej woli. gdyż spaczyli pojęcia. dotyczace natury czlowieka i jego stosunku do Boga. Herezya ta znalazla genialnego przeciwnika w osobie św. Augustyna, największego z filozofów patrystycznych (354-430). Wielki biskup z Hippony wywarl olbrzymi wpływ na losy teologii i filozofii chrześcijańskiej.

> Oprócz powyższych zasługują jeszcze na wzmianke: Synesius z Cyreny (365 370-430), Nemesius z Emezy w Fenicyi (koło 450 r.), Aeneas z Gazy, Zacharias Scholasticus, Johannes Philoponus z Aleksandryi, Procopius, mistyk Pseudo-Dyonyzjusz i Maximus znawca (580–662). Niektórzy pisarze, choć są z VI lub VII w. należą, ze względu na sposób myślenia i wpływ, do średniowiecza i tam też beda wymienieni. Od polowy V w. filozofia patrystyczna traci swą żywotność i staje się raczej kompilacyjną. Przyczyny tego szukać należy nie tyle w wyczerpaniu zasobów twórczych ducha, ile raczej w tem, że wedrówki narodów, które podówczas miały miejsce, uniemożliwiły poważną i systematyczną pracę nad rozwojem filozofii i nauki w ogóle. Kontentowano sie tem, że wyratowano z tej powodzi bogactwa już nagromadzone.

> 2. Filozofia średniowieczna od VIII do polowy XV w. t. j. do epoki O Irodzenia. Po wedrówce narodów, która sprowadziła upa lek zachodniego cesarstwa rzymskiego i po zniszczeniu dawniejszego ustroju państwowego nadeszły czasy spokojniejsze, nowe ludy zaczynają podejmować pracę cywilizacyjną, myśliciele niezadługo otworzą otrzymaną w spuściznie po przodkach skarbnice i nawiąża nanowo nić tradycyi, ręką barbarzyńcy przerwaną. Już za Karola W. widzimy obudzony ruch naukowy i filozoficzny, który odtad przez wieki trwać

będzie, przechodząc różne koleje. Filo-|larius i Demetrius Kydones tłumacza z zofie od VIII do polowy XV w. nazywamy średniowieczną, choć można do niej zaliczyć niektórych myślicieli już od VI w. poczynając, jak również widzieć można niektóre jej odłamy np. scholastyke, je-zcze w XVI i XVII w. Filozofia wieków średnich rozpada się na filozofię Zachodu i Wschodu. W pierwszej dwa kierunki najważniejsze. scholastyczny i antyscholastyczny lub przynajmniej od scholastyki zbaczający. (Ob. art. Scholastyka i poszczególnych filozofów np. Albert W.Bonawentura Tomasz z Awinu i t. d.). W drugiej zwrócić należy uwagę na filozofię w Byzancyum, Armenii, Persyi, Syryi, Arabską i Żydowską.

a) Filozofia w Byzancyum. Wypędzona z Aten przez dekret Justyniana (529) a z Aleksandryi przez Arabów (640) filozofia grecka przeniosła swa siedzibe do Konstantynopola, ale tam przez wieki średnie tylko wegetuje. Jej zwolen-nicy idą w części za Platorem w części za Arystotelesem. W VIII w. Św. Jan Damasceński (ob.) w swem slawem dziele Πηρή γνώσεως pierwszy probuje stwo rzyc syntezę filozoficzna; pozatem stara się naukę Arystotelesa i neoplatoników zastosować do dogmatów chrześcijańskich. W IX w. Michał Psellus (Starszy) i Focyusz (ob.) propagują arystotelizm. W X w. głośniejszymi byli: Arethas, Nicetas Paflagończyk i Suidas. W XI w. Michał Psellus (młodszy) jest wybitnym platonikiem. Wiek XII, w którym nauka byzantyńska dochodzi do zenitu, jest mniej bogaty w dziela filo-zoficzne. Piszą w owym czasie: Johannes Italus, Michał z Efezu, Eustratius z Nicei i in. W w. XIII wziecie Konstantynopola w czasie wypraw krzyżowych zbliżyło Wschód z Zachodem, ale na tem filozofia tylko drugiego zyskała, byzantyńska zaś pozostanie w letargu aż do Odrodzenia. Nicefor Blemmides i Georgius Pachymenes to raczej kompilatorzy, niż oryginalni myśliciele, zaś Maximus Planudes jest tłumaczem dzieł filoz, z łaciny na grecki język. W XIV XV w. komentują Platona: Greg. Palamas, Nicephor Gregoras i in., Arystotelesa zaś: cesarz Jan VI Kantaku-śni logicy, Ibn Sina czyli Avicenna zen, Theodor Metochita, Sophonias i in., (980—1037) jeden z większych filozofów nadto: Mik. Kahasilas pisze przeciw Sex- arabskich, który oczyścił naukę Arysto-

laciny na grecki liczne dziela filozoficzne.

- b) Filozofia w Armenii. Wiemy o niej niewiele. Wybitniejszą postacją był tlumacz Arystotelesa Dawid Ormianin, uczeń neoplatonika Olympiodora,
- Filozofia Persvi. W. Gościnny dwor Chosroesa Nishirwana przyjał ostatnich przedstawicieli filozofii greckiej Damasciusa, Simpliciusza i cały szereg neoplatoników ateńskich. Akademie w Nizybie i Gandisapur poczynają pod wpływem przybyszów bić tętnem przyspieszonem. Lecz ten ruch trwa krót-ko i jest rzeczą bardzo wątpliwą, by filozofia grecka przez pośrednictwo Persów wywarła wpływ na spekulacye arabów.
- d) Filozofia w Syryi otrzymała bezpośrednio spuścizne filozofii greckiej i liczni tłumacze (szkoły w Edessie, Resaina, Chalcis) przekazali Arabom dzieła myślicieli greckich.
- e) Filozofia arabska. Po upadku Kalifatu Omajadów, władza przeszła do Abassydów (750—1258), którzy do stoli-cy swej Bagdadu zawezwali uczonych z Syryi. Ruch ten, datujący od Kalifa El-Mansour (753 - 774) wzmaga się ieszcze przy El-Mamunie, który założył w 832 r. w Bagdadzie kolegium tłu-maczy, na czele których stanął Honain ben Isaac († 873). Przetłumaczono na arabski między innemi Arystotelesa i i Platona, lecz, niestety, pierwszego z bałamutnymi komentarzami Aleksandra z Afrodisias, drugiego zaś z objaśnieniami neoplatońskiemi. Filozofia arabska wypełnia półczwarta wieku, rozwijając się na wschodzie a następnie i w Hiszpanii zdobytej przez Saracenów. Filozofia ta odznacza się brakiem oryginalności, kontentując się komentowaniem Arystotelesa, uważanego za wyrocznię Jest właściwie pseudoperypatetyzmem, wyniklym ze zlego zrozumienia tekstów Stagiryty i z usiłowania pogodzenia je-go nauki z dogmatami Koranu. Na Wschodzie wybitniejszymi filozofami sa: tus'owi Empirykowi, zaś Georgius Scho- telesa z wielu naleciałości neoplatoń-

skich; Algazel (1058-1111) jest przedstawicielem mistyki ortodoksyjnej, skłaniającej się ku sceptycyzmowi filozoficznemu. Na Zachodzie, w Hiszpanii, obok Avempace i Abubakera (1110-1185) mistyków wsławił się szczególniej Averroës (Ibn Raschd) (1126-1198) czciciel Arystotelesa, którego jednak nie zawsze należycie rozumiał. Nauczał inteligencyi sfer niebieskich, odwieczności materyi, w której in potentia zawarte są wszystkie formy majacego sie rozwinać świata, monopsychizmu ludzkiego, bedacego wynikiem nauki de separata existentia intellectus agentis; uczy dalej śmiertelności duszy ludzkiej, allegorycznie tłumaczy Koran, wypowiadając zasade o dwóch pewnikach, dotyczących tego samego przedmiotu, względnie prawdziwych, choć z sobą sprzecznych. Filozofia arabska wywarki wplyw na filozofię żydowską, a przedewszystkiem na zachodnią XIII w., sama zaś po Averroesie mieć już nie będzie głośniejszych

przedstawicieli.

f) Filozofia u Żydów. Jak kiedyś filozofia u Filona była aglomeratem idei grecko-żydowskich, tak i w tym okresie filozofia żydowska jest synteza zasad judaizmu i filozofii greckiej, która poznali Zydzi przez pośrednictwo Arabów, Jej przedstawicielami byli: Izaak Izraeli († 940), Dawid ben Merwan al Mokammez, karaita i jego przeciwnik Saadja ben Joseph al Fajjumi (892—942), którego dzielo "Amânât—księga wiary i wiedzy" służy za podstawę całej filozofii religijnej żydowskiej. Szczególniej w Hiszpanii rozwinęła się filozofia żydowska, zawdzięczając wielkim swobodom, jakiemi się cieszyli Zydzi pod panowaniem arabskiem: Salomo ben Jechuda ben Gabirol, zwany Avicebronem (1020-1070), zarażony neoplatonizmem arabskim, autor sławnego dzieła "Mékor chajjim-fons vitae," którego przewodnia myślą jest panteizm emanacyjny i twierdzenie, że i duchowe istoty mają materyę tak, że wszystkie byty skladają sie z materyi i formy i że w pojedynczych bytach istnieje wielość materyi i form. W XI i XII wieku wybitniejszymi byli: Bahja ben Joseph, Jehuda ben Samuel ha Levi, Joseph Ibn Zaddik, A-braham ben Dawid, lecz szczególniej

zbląkanych" stara się naukę Stagiryty zaprawioną averroizmem pogodzić z judaizmem. Jego system religijny tchnący racyonalizmem wywołał długie spory w XIII i XIV w. w środowisku żydowskiem, które, z wyjątkiem pierwiastku krańcowo ortodoksyjnego, przejmuje się coraz bardziej zasadami Averroesa.

3. Filozofia Odrodzenia od polowy XV do XVII w. Wzięcie Konstantynopola przez Turków (1453) i rozejście sie po Europie uczonych bizantyńskich, wynalezienie druku (1440) i, co za tem idzie szybkie rozpowszechnienie dziel klasyków, odkrycie Ameryki (1492) i drogi do Indyi (1498), postęp olbrzymi wszystkich niemal nauk doświadczalnych: wszystko to wywołało t. zw. Odrodzenie w nauce, sztuce i filozofii. Niestety, uczeni i filozofowie nieostrożnie czerpali ze źródel madrości starożytnej i w swej czci dla klasyków dochodzili do balwochwalstwa. Uwielbienie formy dzieł pogańskich przenieśli niektórzy na treść, to też wielu, a nawet większość myślicieli Odrodzenia odzywa się wprost z nienawiścia o wierze katolickiej, lub co najmniej stara sie o zupelna od niej niezależność. Filozofia Odrodzenia nie jest jakąś jednolitą syntezą, lecz jest to cały szereg pozbawionych wszelkiej oryginalności systemów, bedacych wznowieniem dawniejszych, nie złączonych żadna myśla wspólna z wyjatkiem tylko nienawiści względem scholastyki: chaos zupelny-oto cecha charakterystyczna tego okresu przejściowego, spotegowany jeszcze pseudo-reformą religijną, która wywołała długotrwałe wojny i Europe krwią zbroczyła.

W okresie tym, jako w fazie przej-ściowej od filozofii średniowiecznej do nowożytnej, widzimy jeden szereg systemów, które są dalszym ciągiem okresu poprzedniego, szczególniej scholastyke(ob. Scholastyka, okces czwarty) i drugi szereg, który jest zapowiedzią perjodu nowego i jego przygotowaniem. Ten drugi szereg to właściwa filozofia, a raczej filozofia Odrodzenia, Rozróżniamy w fil. Odrodzenia cztery grupy systemów: pierwsza w początkach zaraz ślepo podziwia i chce powołania do życia, bez żadnej zmiany, systemów Hellady i Mojžesz Majmonides (!135-1204), autor Romy, druga-poźniejsza, pragnie tegoż dziela "Moreh Nebûhîm — przewodnik odrodzenia, ale z dodaniem nowych badań nad naturą i prawem społecznem, chrześcijańskiego. Cały arystotelizm Odprzytem obie grupy domagają się zupełnej niezależności od dogmatów wiary, trzecia pragnie nawiązać łączność między filozofia i religia, czwarta jest reprezentowana przez sceptycyzm.

A. Do pierwszej grupy należą: a) Filologowie humaniści, napastujący scholastykę dla jej zaniedbanego języka i razem z formą "Beotów" treść potępiają. Prawdziwie wykształcić człowieka może tylko studyum klasycznych autorów. Utożsamiają naukową znajomość rzeczy ze sztuką rozumowania czyli z dyalektyką, tę zaś-z łatwościa pięknego wysłowienia się, a więc z retoryką. Do nich należą: Laurentius Valla (1407-1459), Rudolf Agricola (1442-1485), Marius Nizolius (1488—1575), Petrus Ramus (1515-1572), z nich najgłośniejszy, jest autorem dzieł "Dialecticae institutiones" i "Animadversiones in dialecticam Aristotelis," w których zbija Stagiryte; jest też twórca szkoly "Ramistów" (Johannes Sturm, William Temple). b) Platonizm we Włoszech od 1450 do 1550 r. ma wielu bezwzględnych zwolenników. Jego głównym propagatorem był Georgios Gemistos, zwany Plethonem (1355-1450) i jego uczeń kardynał Bessarion (1395—1472). Plethon skłonił dwór Medycejski do założenia we Florencyi Akademii Platońskiej, w której zasłynał później Marsilius Ficinus (1433--1499), tłumacz wszystkich dzieł Platona na łacinę. Poza Italia platonizm miał niewielu zwolenni-W Niemczech i Anglii zasługują na wzmiankę Reuchlin i Thomas Morus. Na ogół platonicy tego okresu źle rozumieli mistrza, często naukę jego i Plotina za jedno uważając. c) Zwolennicy Arystotelesa chcieli przeciwstawić go Platonowi, przyczem podzielili się na dwa obozy: jedni tłumaczyli mistrza podług Averroesa i główną wtedy kwestyc o nieśmiertelności duszy rozstrzygali w duchu nieśmiertelności nieosobowej, (Alexander Achillinus, Augustinus Niphus, Zimara), drudzy tłumaczyli Stagirytę w myśl Alexandra z Afrodisias (Petrus Pomponatiua, Simon Porta, Julius Caesar Skaliger). Podług nich dusza ginie z ciałem jako forma substancyalna przy wogóle odrzucają tezy spirytualizmu niezgodzie będące rozum i wiarę. Za to

rodzenia jest rzeczą zupełnie chybioną. d) Stoicyzm był popierany przez Justusa Lipsiusa (1547-1606). Wpływ filozofa Portvku widać u Erazma Roterd., Zwingliusza, Melanchtona i różnych przedstawicieli teizmu. e) Atomizm Demokryta i Epikura miał licznych zwolenników np. Daniel Sennert (1572-1637), Erycius Puteanus (1574-1646), Piotr Gassendi (1592-1655) i in. Wszyscy oni pracowali nad obaleniem fizyki Arystotelesa i pośrednio jego filozofii.

B. Do drugiej grupy należą: a) Naturalizm, którego cechami charakterystycznemi są: prawie bałwochwalczy kult przyrody, jej obserwowanie i badanie; zamiłowanie okultyzmu, którego praktyki miały uzupełniać ułamkowe badania natury; tendencya ku panteizmowi. Przewaga jednej z powyższych trzech cech w systemach naturalistycznych służyć może za podstawe do ich podziału na: a) Naturalizm empiryczny. Jego przedstawicielem—Bernardinus Telesius (1508 -1588), twórca "Academiae Telesianae" w Neapolu, autor dziela: "De natura rerum iuxta propria principia" i teoryi nowego witalizmu, znanej pod nazwa teoryi de spiritibus animalibus. Owe spiritus to właściwie ciepło krążące w organizmie i wykonujące wszystkie funkcye. W człowieku są także te spiritus, ale jest nadto w nim forma superaddita, niemateryalna, nieśmiertelna. System Telezyusza jest najbardzicj oryginalnym owocem filozofii Renaissance'u. Twierdzenia jego uzupelnia Campanella (1568 -1639). β) Naturalizm z podkładem okkultyzmu głosi pewna liczba medy-ków: Paracelsus de Hohenheim (1493-1541), autor dzieł: "Opus paramirum." "Die grosse Wundarznei," "De natura rerum," Hieronymus Cardanus (1501-1576) autor traktatów: de veritate re rum, de subtilitate in. Ich filozofia to pomieszanie zasad Kabaly, alchemii, magii, astrologii z wynikami doświadczenia. Cardanus dochodzi ostatecznie do panteizmu, który znalazł podatny grunt w Patrizzim i Giordano Bruno. γ) Naturalizm panteistyczny. Patritius (Patrizzi, 1529-1597) wychodząc z neoplatońskiej filozofii przyrody, wpada w zurozkładzie compositi. Jedni i drudzy pełny naturalizm panteistyczny, za po-przeczą Opatrzności, wolności woli i mocą którego chce pogodzić rzekomo w juž Giordano Bruno (1548-1600) wy- | 1592), Piotr Charron (1541-1603) i mestępuje wprost wrogo przeciw katolicyzmowi (ob.), powolując się na Rajmunda Lullusa (ob.) i Mikolaja z Kuzy (ob.). b) Filozofia prawa naturalnego i spolecznego zawdziecza swe powstanie w tym okresie rozbudzonemu u ludów nacyonalizmowi, dażnościom państw do niezaležności i studyom nad formami politycznemi Grecyi i Rzymu. Za podkład teoryom służą badania natury ludzkiej. Zapoczątkował ten kierunek Tomasz Moore (Morus 1480—1535). (ob.), autor dzieła: "De optimo reipublicae statu sive de nova insula Utopia." W pierwszej jego części przedstawia państwo podług zasad Platona ukształtowane, w drugiej zaś uzasadnia niezależnośc zupełną Kościola i państwa i indyferentyzm państwa względem Kościola. Zasady prawa naturalnego i spolecznego wyłożył i uporządkował Hugo de Groot (Grotius 1583-1645, ob.) w dziele "de iure belli et pacis." Prawo naturalne (ius naturale) poznajemy przez rozumowe badanie natury ludzkiej; społeczeństwo powstało przez kontrakt społeczny; naród deleguje panującego do rządzenia.

- Systemy filoz, na tle religijnemi rozwiniete. Mamy trzy główniejsze; a) Systemy filoz.-religijne twórców i ważniejszych działaczy pseudoreformacyi: Lutra, Kalwina, Zwingliusza, Melanchtona, mistycyzmu protestanckiego Sebastjana Franka i Jakóba Böhme i socynianizmu. B) Systemy uprawiających mistykę Kabały i wogóle religij ezoterycznych. γ) Systemy filozofi religii, glo-zące, że wszystkie większe systemy filozoficzne i religijne mają jeden wspólny grunt. Ten kierunek wywaił wielki wpływ na życie moralne, spoleczne i artystyczne XVI w. Zwolennicy tego kierunku rekrutowali się z najrozmaitszych obozów: Erazm Rotterdamczyk, Gemistos Plethon, Reuchlin, Konrad Mudt i humaniści z Erfurtu, Hugo Grotius, wielu mężów nauki i działaczy społecznych Hollandyi i Anglii.
- Sceptycyzm. Ciągle sprzeczności i zamet w dziedzinie religijnej, filozoficznej i naukowej musiały, sprowadzając zmęczenie i zniechęcanie, zakończyć się sceptycyzmem. Jego główni przed-tawiciele: Michal de Montaigne (1533 -

- dyk portugalski Franciszek Sanchez (1562-1632). Ten sceptycyzm, nie negując wszelkiej pewności, dowodzi tylko bezsilności wszystkich współczesnych systemów filoz., stąd ma dużo wspólnych cech z sofistyka starożytoa i jest przejściem do filozofii nowożytnej.
- 4. Filozofia nowożytna obejmuje wiek XVII i nastepne do obecnej chwili. Jest ona wiecej pozytywna i konstrukcyjna w przeciwstawieniu do filozofii Odrodzenia, która była raczej negatywna. Powstają nowe syntezy filozoficzne, dażące zwolna do wyswobodzenia sie z pod wszelkiego dogmatu. Zagadnienia z psychologii i teoryi poznania na pierwszym są planie, a przy ich rozstrzygania uwzględniane są me za-ady metatizyczne jak to miało miejsce w wiekach średnich, lecz obserwacya zewnetrzna i wewnetrzna. Ponieważ zaś Kant nadal tym studyom nowy kierunek i wywarł olbrzymi wpływ ua filozofię, przeto podzielić możemy filozofie nowożytną na trzy peryody: filozofie od Bacona i Kartezyusza do Kanta obejmująca wiek XVII i pierwszą połowę XVIII wieku, filozofję Kanta-drugo polowa XVIII w., fil. po Kancie tj. XIX i XX w. do obecnej chwili.
- A. Filozofia od Bacona i Kartezjusza do Kanta, obejmująca wiek XVII i pierwszą połowe XVIII w. Filozofie nowożytna tego czasu charakteryzuje chęć szukania nowych dróg, wobec bankructwa, do którego doszły wzniowione przez Odrodzenie systemy starożytności. Powstaje ona prawie jednocześnie w Anglii z Baconem i we Francyi z Kartezjuszem. Są oni niejako Arystotelesem i Platonem nowszych czasów. Obydwaj na'eża do reakcyi przeciw scholastyce i szukają nowych podstaw, jednak w głównych prawdach i najważniejszych zagadnieniach zgadzają się i z nią i miedzy soba. Zasady chrześcijańskie tworzą łącznik mię lzy nimi i przeszło-Jeżeli do przeglądu filozofii w ścią. Anglii i Francyi dodamy Niemcy, w których Leibniz przez swój system, z zasad Kartezjusza wysnuty, okrył sława swe imie, mieć będziemy prawie zupelny obraz filozofii tego okresu.
- a) Filozofia w Anglii. Zapoczatkował ja w tym okresie Franciszek Bakon

(ob.). Wsławił się swą metodą empiryczna; głosi zasady naturalizmu. Do zupelnego matervalizmu rozwinał te zasady jego uczeń i przyjaciel Tomasz Hobbes (1588-1679) (ob.), podczas gdy bardziej umiarkowany inny zwolennik Bacona Jan Locke (1632—1704) (ob.) dochodzi do sensualizmu subjektywistycznego (w przeciwstawieniu do - objektywistycznego czyli materyalizmu). Jerzy Berkeley (1685-1753) (ob.), z zalożeń Locke'a wyszedłszy, kończy na idealnym akosmizmie, twierdzacym, że świat materyalny istnieje tylko w idei. Tego systemu naturalnym rezultatem jest sceptycyzm, który ma swego przedstawiciela w Dawidzie Hume (1711-1776) (ob.). Przeciwko teoryom Berkeley'a i Hume'a występuje t. zw. Szkola Szkocka. Twierdzi ona, że istnieją w nas "sądy instynktowe," będące wyrazem "zdrowego rozsądku, common sense" i mające wartość przedmiotową. Założycielem tej szkoly jest Thomas Reid (1710 1796) (ob.). Z późnie szych – należa do niej w części: Adam Ferguson (1724-1816), J. O-wald, Dugald Stewart (1753) -1828). Studya psychologiczne wywarly znaczny wpływ na teorye moralności i prawa naturalnego, które się rozwijały już to odpierając już też popierając zasady Hobbesa. Ospornie sa usposobieni tilozofowie Szkoly w Cambridge: Samuel Parker, Cudworth (1617-1688), Cumberland (1632-1719), stający w obronie rawa moralnego wrodzonego, jako też zwolennicy moralności sentymentalnej, utrzymujący, że dobro jest przedm otem uczucia wrodzonego: Shaftesbury (1671-1713), Butler (1692-1752), Fr. Hutcheson (1694 - 1747). Bronia zaś i rozwijają zasady Hobbesa zwolennicy utylitaryzmu egoistycznego jak Mandeville (1670—1733 i głosiciele utylitaryzmu altruistycznego jak Adam Smith (1723—-1790).

b) Filozofia we Francyi. W tym kraju reakcya przeciwko Schola-tyce miała nie jak w Anglii sensualistyczną lecz przesadnie spirytualistyczną cechę. Kierunek ten zapoczątkował i olbrzymi wplyw na dzieje filozofii wywarł René De-cartes (1596-1650) (ob. Kartezjusz). Odwrotną stroną spirytualizma kartezyańskiego jest mechanicyzm, - myśl bowiem utożsamia z duszą, rozciągłość zaś

(Bakon), lord z Werulamu (1560-1626). z ciałem, stąd psychologia zajmuje się nie całym człowiekiem lecz wyłącznie dusza, której połaczenie z ciałem jest zupełnie przypadkowe. Tak jak wszystkie własności ciała sprowadzają się do rozciągłości, tak też w-zelka czynność jego redukuje sie do ruchu: mamy wiec mechanicyzm w antropologii jak w ogóle w całym świecie. Kierunek poczety kartezjańskiego spirytualizmu zaraz w początkach rozdzieli się na dwie linje i utworzy z jednej strony okazyonalizm Malebranche'a ontologizm Mikołaja (1638 - 1715) (ob.) i panteizm Barucha Benedykta Spinozy (1632-1677) (ob). z drugiej zaś tendencye idealistyczne, które znajdą najlepszy wyraz w Kancie. Kierunek zaś poczety z mechanicyzmu rozszerzy się pod podwójnym wpływem filozofii i nauki i zabarwi pozytywizmem nowoczesny idealizm. Wiek XVIII rozwija filozofię wieku XVII-go. Niektóre z twierdzeń kartezjańskich przygotowały grunt dla ideologii sensualistów i przyczyniły się wraz z sensualizmem do powstania racyonalizmu encyklopedy-stów. Panteizm Spinozy wypłynie ponownie w naturalizmie Denis'a Diderot (ob.). Sceptycyzmowi religijnemu hołdował Piotr Bayle (1647 1706). (ob.) Deizmu zwolennikiem był: Franciszek Marya Arouet Voltaire (1694-1778) (ob.), szydzący wprawdzie z wszelkiej wiary i religii, ale niesłusznie za ateusza przez wielu miany, wyraźnie bowiem pisal: "Si Dieu n'existait pas, il faudrait l'inventer, mais toute la nature nous crie qu'il existe," a umierajac wolal w rozpaczy: "Je meurs abandonné de Dieu et des hommes." Kwestyami etyczno-społecznej natury zajmują się Karol de Montesquieu (1689-1755) (ob.) i Jan Jakob Rouseau (1712-1778) (ob.). Voltaire i Rousseau byli spólpracownikami sławnej Encyklopedyi ("Encyclopédie ou dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers," 35 tomów 1751-1780 r.), której głównymi redaktorami byli Denis Diderot i d'Alembert. Wiekszość autorów tej encyklopedyi holduje sensualizmowi materyalistycznemu np. Helvetius, Holbach i w. in. Podobnych przekonań są: J. de la Mettrie (1709-1751), Fontenelle (1657 -1756), Buffon, Robinet i in. Sensualizm niemateryalistyczny ma obrońcę w w Stefanie Condillac (1715-1780) (ob.),

ży Logikę napisaną na żądanie Komisyi lem był Thomasius (1655-1725). Edukacyjnej w Polsce, a przetłumaczona na jezyk polski przez prof. uniw. Wileńskiego Jana Znoskę w 1802 r. -W ogóle mówiąc, cała literatura filozoficzna XVIII w. jest odbiciem moralnego i społecznego stanu ówczesnej Francyi, a takowy możnaby określić jako chęć zerwania wszelkich pęt, wyemancypowania się z pod wszelkiej władzy.

Filozofia w Niemczech, Myśliciele niemieccy staraja sie najcześciej godzić Bakona z Kartezyuszem. Filozofia ich nie jest ani tak wyłącznie arystokratyczna jak angielska, ani tak agitacyjno-rewolucyjna jak francu-ka, lecz jest, naogół mówiąc, matafizyczno-ety-cznym idealizmem. Na polu filozofii prawa i nauk społecznych wsławili się Samuel Puffendorf (1632—1694) i Chrystyan Thomasius (1655-1728). główniejszym atoli myślicielem jest pozostający pod wpływem Kartezjusza, twórca monadologii Gotfryd Wilhelm Leibnitz (1646-1716) (ob.). Pod wplywem jego pozostawali: Chrystyan Wolff (1679—1754) (ob.) i jego szkola; Aleksander Baumgarten (1714—1762), autor pierwszego dziela o Estetyce, którą rozumie jako "studyum odczuwania piękna;" zwolennicy filozofii uczucia, opierający się na teoryi Leibnitza o percepcyach nieświadomych i dochodzący do podziału władz ludzkich na trzy: poznanie, wola, uczucie: Tetens (1736-1805), Hamami (1730-1788), Jacobi (1743-1819); zwolennicy filozofii historycznej, stosujący ewolucye monad do studyum religii, jak to czyni Lessing (1729-1781) lub nawet do wszystkich przejawów życia i działania ludzkiego, jak to widzimy u Herdera (1644—1803). Wszakże i wrogów miała filozofia Leibnitza i Wolffa: poczęto zwalczać determinizm pierwszego i pedantyzm pedagogiczny, na którym skończyła filozofia drugiego. Szczególniej Rudiger (1673 – 1731) i Crusius (1712-1776) powstają przeciwko przesadnej metodzie dedukcyjnej i bronią praw metody doświadczalnej. Oprócz wskazanych wyżej spotykamy w Niemczech kierunek filozofii e piryczny, powstały pod wpływem filozofii angielskiej i francuskiej, jako też "filozofię

między dzielami którego wyróżnić nale- | rozeądku opartą," której przedstawicie

- Filozofia Kanta. Myśliciel królewiecki, jak zwykle zowią Kanta (1724 -1804) (ob.) jest twórca "filozofii krytycznej." Przez analize pojecia poznania chce on dojść do zbadania władzy poznawczej, określić warunki jej działania i wywnioskować stąd granice pe-wności naszego poznania. Kolejno więc poddaje krytyce uznawane przez się władze człowieka: rozum teoretyczny, rozum praktyczny czyli wole i władzę sądzenia (Urtheilskraft). Poglądami swymi wywołał Kant przewrót w bajaniach i studyach czasów ubieglych, wywarl wielki wpływ na dalsze losy filozofii, a nawet w obecnej dobie ma licznych, już to zupelnych już też częściowych adherentów.
  - C. Filozofia XIX w. i zarania XX.
- a) Filozofia w Niemczech. Wpływ Kanta jest olbrzymi na losy filozofii, lecz szczególniej przejawia się on w Niemczech w pierwszych trzydziestu latach wieku XIX. Wprawdzie wielu ze zwolenników nie calkowicie zrozumiało Kanta lub tylko niektóremi jego zasadami się przejęli; np. Feuerbach, Schlosser, Tennemann, Reinhold, Schiller i w. in., za to inni, zglębiwszy myśl mistrza, starali się, z niej fundament uczyniwszy, budować systemy oryginalne. W filozofii mianowicie Kanta istnieje pewien dualizm: element idealistyczny czyli racyonalistyczny, tj. formy przestrzeni i czasu i formy poznania umysłowego, przez które przychodzimy do poznania świata i element realistyczny tj. "rzeczy w sobie" — "Das Ding an sich," bez działania których na nas byłoby niemożliwe wszelkie doświadczenie a wiec i poznanie. Filozofowie po Kancie nawiazuja swe spekulacye do tych dwu elementów, już to rozwijając jeden kosztem drugiego, już też chcąc je godzić z soba.
- a) Pierwiastek idealistyczny rozwijaja: Jan Bogumil Fichte 1762-1814) (ob.), który dochodzi do subjektywnego idealizmu; jego zwolennikami byli: Frydr. Karol Forberg (1760-1848), Frydr. Emman. Niethammer (1766 - 1848), Joh. Bapt. Schad (1758-1834), Gotl. Ernest Mehmel (1761-1840), Frydrych popularna i praktyczną, na zdrowym Wilhem Schelling (1775-1854) (ob.)

który trzykrotnie przynajmniej zmieniając swe poglądy filozoficzne, skończył objektywnym idealizmem; jego zwolennikami byli: Klein, Wagner, Rixner, O-ken, Burdach i w. in. Frydrych Hegel (1770—1831) (ob·) twórca logicznego idealizmu. Filozofie Hegla można uważać za najbardziej rozpowszechnioną w Niemczech w połowie XIX w., ku czemu przyczyniło się i popieranie ze strony pruskiego rzadu. Wkrótce jednak powstały dwa obozy pośród jego zwolenników: prawica zachowawcza, względen Chrystyanizmu dobrze usposobiona, do należa: Gabler (1786 - 1853), Herm. Hinrichs (1794—1861), K. Gö-schel (1781—1861) i w. in., i lewica wroga dla religii objawionej licząca w swych szeregach: Frydr. Richtera, Arn. Ruge (1802 — 1880), Bruno Bauera 1809—1882), Feuerbacha (1803—1872), Straussa (1808-1874) i in. Pośredni obóz stanowia: K. Conradi (1752–1836), Rosenkranz (1806--1879), Schaller (1810 —1868), With. Vatke 1806—1882) i w. in. W dziedzinie ekonomiczno-politycznej pozostawali pod wpływem Hegla: Lassalle (1825—1864), K. Marx (1818— 188'), Fryd. Engels (1820—1895) i in. W zakresie studyów i badań historyi byli wyznawcami Hegla: J. Edw. Erdmann (1805 - 1892), Ed. Zeller (ur. 1814), Kuno Fischer (ur. 1824). Nauka Hegla doznała gościnnego przyjęcia w Polsce, Danii, Szwecyi, Norwegii, Finlandyi, Włoszech, a nawet we Francyi i Ameryce Północnej. Miał jednak Hegel i przeciwników bardzo wielu np.: Emm. Herm. Fichte (1797—1879); Herman Ulrici (1806-1884), Christ. Weisse (1801-1866), Karol Fischer (1807-1885), Leop. Schmid (108-1869), Ant. Günther, Ad. Trendelenburg i w. in.

Bronia pierwiastku realistycznego: Jan Frydr. Herbart (1776—1841) (ob.), który jest twórcą "realizmu krytycznego," jego zwolennikami są: Drobisch, Hartenstein, Strümpell, Thilo, Steinthal, Lazarus, Zimmermann, Ziller, Fiügel, Rein i w. in.

γ) Godzić usiłują dwa zasadnicze pierwiastki kantowskie: Karol Frydr. Krause (1781 - 1832), twórca panenteizmu, Frydrych Ernest Schlei-

którego podzielali: Chr. Aug. Brandis (1790-1867), Henr. Ritter (1791-1869). Braniss, Romang, Leop. George, Rich. Rothe i in. Arthur Schopenhauer (1788) -1860) (ob.) zabarwia swój ideal-realizm pessymizmem i ma naśladowców w Jul. Frauenstädt (1813-1879), Pawle

Deussen (ur. 1845 r.) i in.

Oprócz powyższych (pod α, β, γ) systemów, zajmujących się przeważnie badaniami fizycznej natury, istniały i inne bardzo liczne. Przedstawicielem szkoly psychologicznej, opierającej się wyłącznie na doświadczeniu wewnętrznem, są: J. Fr. Fries (1773—1843), Fryderyk Edw. Beneke (1798—1854), który miał wpływ na wielu pedagogów i niektórych filozofów np. K. Fortlage (1806-1881), Frydr. Ueberweg (1826-1871) i in. Arystoteles i Scholastyka maja wielu sobie oddanych. (ob. Scholastyka w. XIX). Kant, cieszący się takiem powodzeniem w pierwszych trzech dziesiatkach wieku XIX, a zaniedbany od 1830 1860 r., poczyna, dzięki szczególniej autorowi "Historyi materyalizmu" Langemu, zjedywać sobie myślicieli. Do tych neo-kantystów zaliczamy: Herm. Cohen (ur. 1842), P. Natorp (ur. 1854), R. Stammler (ur. 1856), K. Vorländer (ur. 1860), G. Staudinger, O. Liebmann (ur. 1840), J. Volkelt (ur. 1848), W. Windelband (ur. 1848) i in. Przedstawicielami pozytywistycznego empiryzmu sa: E. Laas (1837—1885), A. Riehl (ur. 1844), Th. Ziegler (ur. 1846), F. Jodl (ur. 1848) i in. Empiriokrytycyzmowi holdują: R. Avenarius (1843 -1896), E. Mach (ur. 1838), R. Wahle (ur. 1857), R. Willy (ur. 1855). Materyalizmu bronia: K. Vogt (1817—1895), J. Moleschott (1822-1893), L. Büchner (1824-1899), E. Löwenthal (ur. 1836), E. Haeckel (ur. 1834) i in. Mechaniczno-teleologiczny idealizm reprezentowany jest przez Rud. Herm. Lotze (1817-1881 roku), Teichmüllera, Class, Busse, Pfleiderera i in. System powszechnego psychofizycyzmu powstaje ze stopu nauk Spinozy i atomistycznej i ma zwolenników w Gust. Teod. Fechnerze (1801-1887), Fryd. Paulsenie (ur. 1846) i in. Pesymizm ma swego apostola w Edw. Hartmannie (ur. 1842), który swój system pod względem religijnym zowie ermacher (1768—1834) (ob.), którego "konkretnym monizmem," zaś pod wzglęsystem jest ideal-realizmem i zasady dem kryteryologicznym — "transcenden-"konkretnym monizmem," zaś pod wzglę-

tainym relizmem." Jego zwolennicy: M. | nauką Kanta: Sir William Hamilton Schneidewin (ur. 1843), Arth. Drews (ur. 1865) i in. Przedstawicielem szkoły psychologicznej z zabarwieniem pozytywi-tycznem jest Wilhelm Wundt ur. 1832 r.), Anarchizm i nihilizm widzimy u Maxa Stirnera (1806—1856). Przed-tawici-lami mniej lub więcej oryginalnych systemów są: Frydr. Nietzsche (1844 – 1900), Jak Frohschammer (1821 1893), Rob. Hamerling (1830—1889), Fr. Kir-chner (1848 -1900), W. Jeruzalem (ur. 1854), Osw. Külpe (ur. 1862) i w. in.

- b) Filozofia we Francyi i Belgii. Od rewolucyi francuskiej do wypadków 1848 r. widzimy we Francyi trzy glówne szeregi szkól filoz.: a) T. zw. Ideologów, właściwie kontynuatorów sensualizmu Condillaca; tu należa: Destutt de Tracy (1754—1836), Cabanis (1757—1803), Maine de Biran (1766—1824) i in. β) Reakcyę przeciw materyalistyczno - sensualistycznym poglądom XVIII w., a obejmuje ona dwa prądy: szkołe teologiczną czyli tradycyonalistów: de Bonalda (1754-1840), de Maistre'a (1753 1821), de Lamennais (1782 -1854) i szkole spirytualistyczno-eklektyczną: P. Laromiguière'a, Royer-Collard'a (1763-1×43), Théod. Jouffroy (1796-1842), Ampère (1775-1826), Vict. Cousin (1792-1867) i in, γ) Samodzielne kierunki wrogie chrystyanizmowi: Saint-Simon'a (1760 -- 1825), Leroux (1797-1871), J. Reynaud (1806-1863), a szczególniej pozytywizm Augusta Commy przed-tawicieli najrozmaitszych kierunków: spirytualistyczno eklektycznego: P. Janet (1823-1899), Ravaisson-Molfien (1813-1900), Secrétan (1815-1895) Vacherot (1809-1897); Agnostycyzmu i Probabilizmu: Littré (1801 - 1881), Taine (1828-1893), Renan (1823-1892) i in.; Ewolucyonizmu: Durand de Gros (1826-1900), Fourliée (ur. 1838), Guyau (1854—1888) i in.; Neokrytycyzmu: Ch. Renouvier (1818—1903). Fr. Pillon (ur. 1830) i in., Spirytualistycznego Realizmu: Lachelier (ur. 1832), Boutroux (ur. 1845), H. Bergson i in.; Ontologizmu: Cartuyvels (1835 - 1905), Hugonin i in.; Scholastyki: ob. Scholastyka.
  - c) Filozofia w Anglii. Zasady szko-

- (1788-1856), Henryk Mansel (1820-1871), Arthur James Balfour i in. Etykę utylitarystyczną reprezentują Jeremy Bentham (1748-1832, John Austin (1790 - 1859), Filozofia assocyacyjna czyli Indywidualizm psychologiczny ma swego przedstawiciela w Jakóbie Mill'u (1773 - 1836). Synteze indywidualizmu p-ychologicznego z etyka utylitarystyczna widziny u John Stuart Mill'a (1806 - 1873), Alek-andra Bain'a (1818 -1903). Twórcami logiki symbolicznej byli: George Boole i W. Stanley Jevons. Ewolucyonizm bardzo licznych ma zwolenników. Jego stronę przyrodnicza o-pracował Karol Darwin (1809-1882) (ob.), zaś filoficzną Herbert Spencer (1820-1903) (ob.) Pozytywizmu bronią: G. Henry Lewes (1517-1878), Fryd. Harrison, Rich. Congreve, J. H. Bridges i in. Agnostycyzm glos/a: Thomas H. Huxley (1825-1895), John Tyndall (1820-1893). Idealizm krytyczny reprezentuja: Hill Green (1836-1882), F. H. Bradley i in., realizm zaś: Shadworth H. Hodgson, James Hinton (1822-1875), Robert Adamson (1852-1902) i in. Scholastyczna filozofia ma również zwolenników. (ob. Scholastyka).
- d) Filozofia we Włoszech od końca XVIII w. szybszem tetnem b'ć poczyna. Widzimy tam sen-ualistów nawią-zujących do filozofii Condillaca: Giov. Romagnosi (1761-183), Melch. Gioja te'a (1798-18.9) Po roku 1848 widzi- (1767-1828), Pasquale Borelli (1782-1859). Ważniejszymi kierunkami i ich przedstawicielami są: Filozofia doświadezenia: Pasquale Galuppi (1770-1846). uważany za reformatora filozofii włoskiej; Ontologizm: Ant. Serb. Rosmini (1797 — 1855), Vinc. Gioberti (1801— 1852), Ter. Mamiani (1799-1885), L. Ferri (1826-1895) i in. Maja też licznych zwolenników: Kant (Colecchi, Testa, Cantoni), Hegel (Vera, Spaventa, Fiorentino), Comte (Siciliani, Villari, Ardigo, Morselli). Scholastyka liczy bardzo wielu obrońców (ob. Scholastyka).
- W Hiszpanii obok Tomizmu (ob. S-holastyka), widzimy zwolenników materyalizmu, jak Pedro Mata, eklektyków, jak Garcia Luna, Heglistów, jak A. M. Fabié i in. Szczególniej zasługuje na ły Szkockiej rozwijają, łącząc takowe z uwagę Sanz del Rio († 1869), zwolen-

nik Krausego. Jego filozofia wykłada- | zwolennik empiryzmu; Van der Wyck na jest w uniwersytetach obok scholastycznej i ma przedstawicieli w Feder. de Castro, Ginez de los Rios, Gonzalez Serrano i in.

- W Portugalii najwiekszem powodzeniem cieszy się Tomizm (ob. Scholastyka), nadto mają zwolenników: sensualizm (Silv. Ferreira), pozytywizm (Braga, Mattos), Neokantyzm (Sousa Lobo, Jayme Moniz, Ferreira-Deusdado), poglady Krausego (J. M. da Cunha Seixas) i in.
- g) W Rumunii wsławili się: Bas. Conta († 1882), pozostający pod wpły-wem Spencera, Darwina i Büchnera, zwolennik Schopenhauera M. Eminescu († 1889).
- h) W Grecyi głosniejszymi myślicielami byli: Br. Arméne, Boreas, N. Kotzia, P. Hagiosophistes, Chrestos Papadopulos i in.
- i) Filozofia w Szwecyi rozwija sie stosunkowo dosyć samodzielnie, choć niektórzy myśliciele pozostawali pod wpływami Locke'a (K. G. af. Leopold), Kanta (Dan. Boëthius), Fichtego, Schellinga i Hegla (Benjamin Höijer), oryginalniejszych sa zaliczani: Biberg (1776 – 1827), Sam. Grubbe (1786 – 1853), E. G. Geijer (1783 – 1847), a przedewszystkiem Christoph, Jac. Boström (1797-1866), którego system przezeń "racyonalnym idealizmem" nazwany, do obecnej chwili wywiera wpływ wielki i licznych ma zwolenników (S. Ribbing 1816-1899), Axel Nyblaus (1821 -1899) i in.
- j) W Norwegii maja swych zwolenników filozofowie niemieccy i angielscy szczególniej: Kant (N. Treschow) i Hegel (M. J. Monrad 1816-1897, Lyng † 1884). Poezya norweska ma w sobie również wiele pierwiastku filozoficznego (Wergeland, Björnstjerne Björnson, a szczególniej Henr. Ibsen).
- Myśliciele Danii byli pod wpływem Schellinga (Steffens, Oersted, Sibbern), Hegla (Heiberg, Nielsen), Feuerbacha, Kanta, Straussa, Spencera i in. Oryginalnym myślicielem był Sören Kiergegaard (1813-1855).
- W Niderlandsch wsławił się Cornel William Opzoomer (1821-1892), tyczny umysł amerykański mniej się

- monista, Pierson łaczacy empiryzm darwinistowski ze spinozyzmem i Spruyt zwolennik Schopenhauera; Bolland głosi zasady Hartmanna i in.
- Filozofia na Wegrzech jest oddźwiękiem zasad Kartezjusza, Kanta, Hegla, Comte'a, Spencera i in. Za najwybitniejszych myślicieli są uważani: Sam. Brassai (1797—1897), K. Böhm, B. Aleksander, J. Pikler, C. Horváth, M. Palágyi i in. Zwolenników Tomizmu ob. pod Scholastyka.
  - n) Filozofia w Polsce ob. art.
- W Czechach widzimy w poczatkach XIX w. zwolenników Hegla (Aug. Smetana, Ign. Hanuš), później—uczniów Herbarta (Józ. Dastrich, Józ. Durdik, Hostinský). Pozytywizm Comte'a Spencera broniony jest przez Massaryka (ur. 1850).
- Filozofia w Rosyi. Myśliciele innych krajów mieli tu pewien zastęp na-śladowców. Wełłanskij (1774 — 1847), Galicz (1783—1848), Dawydow (1794— 1863) głoszą zasady Schellinga. Hercen (1812-1870), Chomiakow (1804-1860), Aksakow (1817-1860), Samarin (1819 **—** 1876), Danilewskij (1822 - 1885),Strachow (1828—1896), Gogockij (1813 —1889), Cziczerin (1828—1904) są apo-stołami Hegla. Czernyszewskij (1812— 1889) i Antonowicz (ur. 1835) głoszą materyalizm, którego miejsce nieco później zajmuje pozytywizm Comte'a. dziedzinie badań socyologicznych mają zwoleników materyalizm historyczny marksyzm. Cały szereg dosyć wybiludzi stara się bardziej samodzielnie i oryginalnie snuć myśl filozoficzną. należą: Ławrow (1823-1900), Michajłowskij (1843—1903), Grot (1852—1899), Wł. Sołowjew (1853-1900), A. Kozlow (1831-1901), Debolskij (ur. 1842), Karinskij (ur. 1840), Kudriawcew (1828 – 1891), Rozanow (ur. 1856) i in. Cieszy się też rozgłosem przedstawiciel oryginalnego mistycyzmu, zwolennik racyonalizmu w kwestyach religijnych a Schopenhauera w filozoficznych L. Tolstoj (ur. 1828).
- r) Filozofia w Ameryce północnej nie znalazła dla swego rozwoju warunków zupełnie odpowiednich. Zbyt prak-

interesuje zagadnieniami natury abstrak- Dürr, 1903. Weber. "Histoire de la cyjnej. Wymienić jednak można niektórych naśladowców myślicieli Starego Swiata. Jonath. Edwards glosi zasady Locke'a, Malebranche'a i Berkeley'a. Sam. Johnson jest zwolennkiem Bacona. To samo trzeba powiedzieć o Benj. Franklinie, który nadto przejął się zasadami Locke'a. Filozofia szkocka ma bardzo wielu zwolenników np. James Mc. Cosh (1811 — 1894), N. Porter (1811—1892) i in. Za Kantem idzie L. P. Hickok (1798-1888), zasady Cousin'a glosi Fr. Bowen (1811—1890), B. P. Bowne ma swego mistrza w Lotzem. Na tle purytańskiem rozwinięty trans-cendentalizm ma obrońcę w R. W. Emersonie (1803-1882) i jego epigonach. Idealizm głoszą: W. T. Harris, C. S. Everett, G. H. Howison, J. Royce, J. Dewey i in. Ewolucyonizm propagują: J. W. Draper (1811—1882), J. Fiske (1842—1901), E. D. Cope (1820—1897), L H. Morgan (1813-1881). P. Carus broni oryginalnego pozytywizmu. Dziś studya z zakresu logiki, etyki, psychologii i filozofii religii mają najwięcej

sobie oddanych. V. Bibliografie Polska ob. w wydawanej przez piszącego te słowa "Polskiej bibl ografii filozoficznej w układzie dziesi<sup>e</sup>tnym-ideologicznym, r. 1905 i nast. Z literatury obcej: Chiopelli G. "Il valore teoretico della Storia della Filosofia." w Riv. filos. maj, — czerw. 1903. Allemani V. "Dell' odierno concetto della Storia della Filosofia. "w Riv. filos. VII, 2, 1904. Stateczny Eus. "Compendium historiae philosophiae usui scholastico." Romae, 1898. Stein. "Die Continuität der Griechischen Philosophie in der Gedankenwelt der Byzantiner." w Arch. für Gesch. der Phil. II, 2, 1896. Stein. "Die Continuität der griechischen Philosophie in der Gedanken-welt der Araber." w Arch. für Gesch. der Phil. zesz. 3, 4, 5, 1898. Stra-

Philosophie européenne. Paris, Fisch-bacher 1897. Weber, History of Phiosophy." New-York, Scribner's 1896. Wahle. Metaphysik und Geschichte der Philosophie. w Arch. für Gesch. der Phil. X, I, 1896. Denis. "La Philo-sophie du XVIII siècle." wL' Hum. nouv. Janv. 1899. Deter, C. J. "Kurzer Abriss der Geschichte der Philosophie m. bensond. Berücksichtigung der Religionen." 1 Bd. 2 Abth: "die Philosophie der Upanishads." Leipzig, Brockhaus 1899. Durand, Eug. "Histoire de la Philos." Paris, Poussielgue, 1901. Erdmann. "Gesch. der Philosophie" 4 Aufl. B. Besser 1895. Falckenberg. "History of modern Philosophy." Translated. by A. C. Armstrong, London George Bell et Sons. 1895. Falckenberg. "Geschichte der neueren Philosophie von Nikolaus Kues bis zur Gegenwart." Leipz., Veit und C-o 1898. Falckenberg, R. "Hilfsbuch zur Geschichte der Philosophie seit Kant." Leipzig. Veit 1899. Wilder Alex. "Philosophy in China." Methaphys. Magazine oct. 1901. Zeller, Dr. Ed. "Grundriss der Geschichte der griechisch. Philos." 6 Auff. Leipzig, Reisland, 1902. Carus. "On Chinese Philosophy." London, Kegan P., Trenck., Trübner and don, Regarding Co. 1897. Dagneaux, abbé. "Histoire de la Philosophie." Paris, V. Retaux 1901. Cortis. "On Outline of philosophy in America." Vestern. Reserve University, 1896. Cecil. "Pseudophylosophy at the end of the Nineteenth. Century." London, the University Press 1897. Windelband, Dr. W. "Geschichte der Philosophie." Freiburg, Mohr, 1899. Adamison R. "The development of modern Phylosophy." 2 vol. Edinburgh. Blachwood. 1903. Adam Ch. "Etudes sur les principaux philosophes." Paris. Hachette Blanc Elie. Histoire de la Philosophie, et particulièrement de la szewski M. "Ideen zur Philosophie der Philosophie contemporaine," 3 vol. Ly-Geschichte der Philosophie." Wien, Brau- on 1896. Snider. "Ancient European müller. 1901. Stumpf, C. "Tafeln zur Philosophy." Chicago, Sigma Publishing Geschichte der Philosophie." 2-e ed. Ber- C-o 1903. Siebert. "Geschichte der lin, Speyer. 1900. Südekum, "Geschich- neueren deutschen Philosophie seit Hete der Philosophie in Einzeldarstellungen." Göttingen. Vandenhaeck et Rugen." Leipzig. J. Schnurpfeil 1897. Turprecht 1898. Schwegler. "Handbook of ner. W. "History of Philosophy." London, Ginn. 1903. Vorlaender, Dr. K. by J. Hutchison Stirling." 12 th. Edical Control of the History. Transladet and annotated. "Gesch. der Philos." 2 Bde. Leipzig, tion. Edinburgh Oliver and Boyd.—

Fr. Schultze. "Stammbaum der Philos." 2 Aufl. Leipzig. Haacke 1898. Seth, "The history of modern Philosophy in England 1891-1895." w Arch. für Gesch. der Phil." II, 2. 1895. Schrader, Dr. F. Otto. "Ueber d. Stand der indischen Philosophie z. Zeit Mahavira's und Buddha's. Strassburg, Trübner 1902. Schellwien, "Der Geist der neueren Philosophie." I-er Theil. Leipzig. A. Janssen. 1875. De Sarlo F., "Studi sulla filosofia contemporanea." Roma, Loescher 1901. De Sarlo F., "De correnti filosof. del secolo XIX." Napoli 1901. Royce, "Systematic Philosophy in America in the Years 1893, 1894 and 1895. w Arch. f. syst. Ph. 1897. Le Ray, E. "Sur quelques objections adressées à la nouvelle Philosophie." w Revue met., et mor., juil 1901. Rossi, G. "La continuita filosof. dal. Galilei al Kant." Catania tip. Sicula di Monaco," 1901. Ragers A. K. A. ,Student's History of Philosophy," London, Macmillan, 1901. Rogers, A., Brief Introduction to Modern Philosophy." London, Macmillan and C-o 1899. Rogers. A. K. "Modern Philosophy." New-York, Macmillan 1899. Ritter et Preller. "Historia Philos. graecae," ed. XIII cur Ed. Welman, Gotha, Perthes, 1898. Ritchie, "Philosophy and the Study of Philosophers." w Mind. Jan. 1899. Riehl, "Zur Einfürung in die Philos. der Gegenwart." 8 Vorträge, Leipzig. Teubner, 1902. Rehmke, "Grudriss der Geschichte der Philosophie zum Selbstudium und für Vorlesungen." Berlin, C. Duncker, 1896. Philippow M., ,,Geschichte der Philosophie. Penjon. "Précis d'histoire de la Philosophie." Paris. P. Delaphane 1896. Pekar Karoly. Dr. A. "Filozofia Törtenete (Az emberi gondolkadas tortenete)." Budapest. 1902. Pavolini. "Buddismo." Milano, Vloepli 1898. Paulhan F., Contemporary French Philosophy." w Philos. Rev. LX, I, 1900. Patten, "The Development of Englisch Thaugt," New-York, Mac-millan C-0 1899. Parkinson. ,Phases of Catholic Philosophy in the XIX th. Century," IV-te C. Scient. III sect. Fribourg, "Oeuvres de S. Paul." 1898. Papini, Giov. "Philo-ophy in Italy." w The Monist, july 1903. Otten. "Einleitung in die Geschichte der Philosophie. Die Gottesidee, die leitende Idee Akademien der Platoniker im Alter-

in der Entwicklung der griechischen Philosophie" (Paderborn) 1895. Ossip Lourié. La Philosophie russe contemporaine. Paris, Alcan 1901. Nieto Serrano. "Historia critica de los sistemas filosoficos." Madrid 1897. De Nardi, Pietro. "I criteri d. Storia d. Filosofia," Forli, Bordandini 1902. Naddeo, P. "Il pensiero filos, moderno e il rinnovamento de filos. tomistica." Napoli 1901. Mercier "Le bilan du XIX-e s." w Revue Néo-Scolastique, février 1900. Merz ,, A History of European Thougt in the Nineteenth Century." Edinbourgh, W. Blackwood 1896. De Margerie, "Stoicisme et christianisme." w "Annales de la Philosophie chrétienne." Avril et mai 1899. Mannheimer, Dr. A. Geschichte der Philosophie in übersichtlicher Darstellung." I Tl.: "Wesen und Aufgabe de Philosophie." II Tl.: "Die Philosophie der Griechen." 2. Aufl. Frankfurt a M., Neuer Frankfurt Verlag, 1903. Mandonnet, R. P. "Aristote et le mouvement intellectuel du moyen âge." Fribourg 1899. Luedemann, "H. Jahresbericht neb. d. Kirchenvaeter u. ihr Verhaeltniss z. Philosoph," w Arch. für Gesch. d. Philos. VIII, 3, 1902. Lloyd. A. H. "A Study in the Logic of the early Greek Philosophy." w Monist, april 1902. Lindsay, "J. The place and worth of Oriental Philosophy." w Arch. für Geschichte d. Philos. 1X, 3, 1903. Lindsay. "French Philos. in the XIX th. Century With spec. reference, to some spiritualistic Philosophers." w Arch. für Gesch. d. Philos. VIII, 3, Lindsay. J. "Scholastic and Mediaeval Philos. Arch. für Gesch. der Philos. VIII, 1, 1901. Lévy Bruhl, "Le History of Modern Philosophy in France." London, Kegan Paul 1899. Lévy-Bruhl. "The Contemporary Movement in French Philosophy." w Monist. April 1899. Lagenpusch E. "Grundriss zur Gesch. d. Philosophie." Breslau, Trewendt, 1899. Küchnemann, Dr. E. "Grundlehren d. Philosophie. Studien ueber Vorsokrati-ker, Sokrates u. Plato." Berlin, Spe-Kronenberg, "Moderne mann 1899. Philosophen." München, Beck, 1899. Kostyleff Nic. "Esquisse d'une évolution dans l'histoire de la Philosophie." Paris, Alcan. 1893. Keller, L. "Die

thum." Berlin, Gaertner 1899. Karppe, S. "Essai de critique et d'histoire de la Philosophie." Paris, Alcan 1902. Kalthoff, Dr. A. "Die Philos. d. Griechen, auf Kulturgeschichtl. Grundlage dargestellt." Berlin, Schwetschke 1901. Janet et Séailles, "Histoire de la Philosophie. Les problèmes et les écoles," Paris, Delagrave 1899. Izquierdo, Alb. Gomez. "Cousin y la historia de la filosofia en Francia" w Revue de Aragon, czerwiec 1902. Hurter, Th., History of Philosophy." N. J. American Book C-o 1900. Huit. C. "Platonisme dans les temps mod." w Annales de la Philos, chrétienne, juin, novembre 1899. Huit, "Le Platonisme en France pendant la Renaissance." w Annales de la Philosophie chrétienne. janvier, février, mars. T. XXXVII, n-o 2-456. 1898. Hoeffding. H. "History of modern Philosophy (transl. by. E. Meyer)." London. Macmillan 1900. Höffding. "Geschichte der neueren Philophie. Eine Darstellung der Geschichte der Philosophie von dem Ende der Renaissance, bis zu unseren Tagen." Leipzig: O. R. Reisland. London, Williams et Norgate (Pp. XII, 587) 1895. De Hartling Bon "Le Christianisme et la Philosophie grecque." w Annales de la Philosophie chrét. juil. 1901. Von Hertling, "Christenthum und griechische Philosophie w Phil. Jahrb. 14, 1, 1901. Von Hartmann. Ed. "Krit. Wanderungen durch die Philos. d. Gegenwart." Leipzig. Haacke, 1901. Grass-mann, R. "Die Geschichte der Philoso-Stettin, Grassmann 1900. Graham. W. "Englisch political Philosophy: an exposition and criticism of the systems of Hobbes, Locke, Burke, Bentham, Mill and Maine." London, Arnold. 1899. Grafilinks, "La Philosophia en el siglo XX." w Revue de Aragon. janv. 1901. Gomperz. Th. "L'histoire et l'evolution de la pensée grecque (trad par. A. Reymond)." w Revue de synthèse histor, août 1903. Gom-perz. Th. "Griechische Denker." Leipzig, 1902. Golliez. Th. "La Philosophie au Japon. w Revue Néo-Scholastique, novembre 1901 et février 1902. De Gaultier. J. "De Kant à Nietsche.'." 2-e éd. Paris.w Mercure de France 1900, Bos. C. "La Philosophie en France,"

2, 1905. Bruhnes. G. "La foi crétienne et la Philosophie au temps de la renaissance carolingienne." Paris, Beauchesne 1903. Cosentini, "La filosofia italiana contemporanea" (1849—1904). Napoli Tocco e Salvietti, 1904. Baumann dr. J. "Deutsche und ausserdeutsche Philosophie der letzten Jahrzehnte, dargestellt und beurteilt." Gotha. Windelband C. "Lehrbuch der Geschichte der Philosophie," 3 wyd. Tubinga 1903. Pollak dr. J. "Entwicklug der arabischen und jüdischen Philosophie im Mittelalter." w Archiv. für Gesch. d. Phil. 2. 4. 1904. Döring A. ,Geschichte der griechichen Philosophie" 2 t. Lipsk. Merz J. T. "History of european thought in the XIX century." 2 t. London. Blackwood 1903. Rothenbücher, "Geschichte der Philosophie für Gebildete und Studierende" Berlin. Walther. Darlu A. "Histoire de la Philosophie. Compterendu critique de II Congrès international de Philosophie à Genève 1904 a." w Revue metaph. et mor. listop. 1904. Külpe O. "Philosophie der Gegenwart in Deutschland" 2. wyd. Lipsk. Teubner 1904. Sauvage G. M. "De l'histoire de la Philosophie." w Revue Néo-Scol. maj. 1904. Vallet P. "Histoire de la Philosophie," 5 wyd. Paryż. Ruger et Chernoviz. 1904. Weber Altr. "Histoire de la Philosophie européenne." 7 wyd, Paryż, Fischbacher 1904. De Wulf M. "Histoire de la Philosophie médiévale." 2 wyd. Louvain. 1905. Ossip-Lourié. "La Philosophie russe contemporaine." 2 wyd. Paryż. 1905. Höffding. Har. "Histoire de la Philosophie. Paris. Atcan. 1905. Riehl, Al. "Zur Einführung in die Philosophie der Gegenwart." Leipzig. Teubner. 1904. Duboc Dr. J. "Geschichte der deutschen Philosophie im XIX Jahrh. Berlin. Schneider 1901. Ladd G. T. "Philosophy in the nineteenth century." w Phil. Rev. 4-9. Turner W. "Storia della Filosofia, trad. dal inglese." Verona. Gambari 1905. Van Becelaere L. "La Philosophie en Amerique" (1607—1900). New-York. 1904. Struve H. "Die polnische Philosophie der letzten zehn Jahre' (1894-1904). w Archiv für Gesch. d. Philos. 3 i 4. 1904, 1. 1905. Windelband W. "Die Philosophie im Beginn des XX Jahrh." 1904. w Arch. f. syst. Philos. XI, I et Heidelberg, Winter 1904. Windelband

W. "Die Geschichte d. neuren Philoso- w Krakowie "Studium Generale" na uphie in ihrem Zusammenhange mit d. algem. Kultur u. d. besonder. Wissenschaften." Leipzig. Breitkopf. 1904. Cantoni Carlo. "Storia della Filosofia." 5 wyd. Milano, Hoepli 1905. Ned Ed. "Le mouvement philosophique en Belgique depuis 1830." w Revue Néo scol. sierp. 1905. Siebert Otto. "Geschichte der neueren deutschen Philosophie seit Hegel." Göttingen. Vandenhoeck 1906. Traugott F. "Geschichte der Philosophie." Hillger in Wiss. Kinkel W. "Geschichte der Philosophie als Einleitung in das System der Philosophie." Giessen. Töpelmann 1906. Mentré F. "Comment on doit traiter l'histoire de la Philosophie." w Annales de l. Phil. chret. lipiec. 1906. Ueberweg-Heinze. "Grundriss der Geschichte d. Philosophie." 10 wyd. Berlin, Weber, 1906. Von Brockdorff C. "Die Geschichte der Philosophie und das Problem ihrer Begreiflichkeit." Hildesheim, Lax. 1906. Deussen P. "Allgemeine Geschichte d. Philosophie" 2 wyd. Liepsk, Brockhaus 1906. Falkenberg R. "Hilf-buch zur Geschichte der Philosophie seit Kant." 2 wyd. Leipzig. Veit. 1904. Gonzalez Z. Card. "Histoire de la Philosophie (trad. de l'espagnol par G. de Pascal)." Paris, Lethielleux, Gourand Mgr. "Etudes analitiques sur les auteurs Philosophiques et notions sommaires d'histoire de la Philosophie." 1º wyd. Paris. Be-lin. 1907. Windelband W. "Lehrbuch der Geschte der Philosophie" 4 wyd. Tubinga. Mohr. 1907. Alexander Arch. B. D. "A short history of philosophy."
Glasgow. Maclehose, 1907. Deussen P.
"Allgemeine Geschichte der Philosophie mit besonderer Berücksichtigung der Religionen." 2 wvd. Lipsk. Brockhaus, 1907. Höffding Harald. "Lehrbuch der Gesch chte der neueren Philosophie." Lipsk, Reisland, 1907. Zeller E. "Grundriss der Geschichte der griechischen Philosophie." 8 wyd. Lipsk. Reisland. 1907.

Ks. Dr. Idzi Radziszewski.

Historya filozofii w Polsce. Pierwsze ślady myśli filozoficznej w Polsce można znaleźć już w trzynastym wieku. Intensywniejsza jednak praca rozpoczyna się dopiero od przekształcenia założonego w roku 1364 przez Kazimierza Wielkiego kowskim. Te okoliczności, jako też przy-

niwersytet z czterema wydziałami. Dokonał tego, jak wiadomo, król Włady-sław Jagiełło w roku 1400; z tym więc rokiem zaczynaja sie dzieje filozofii w Polsce.

Caly przeciąg czasu od 1400 roku do XVIII stulecia da się podzielić na 4 następne okresy rozwoju: Pierwszym jest okres scholastyczny, obejmuje on prace filozoficzna na uniwersytecie Krakowskim w XV-ym wieku. Drugim jest okres humanistyczny, obejmujący ostatnie trzy dziesiatki XV-go wieku i cały wiek XVI. Trzeci okres trwa od końca XVI wieku aż niemal do połowy XVIII; zwać się może okresem reakcyi katolicko-scholastycznej. Czwarty stanowia lata od 1730 do ostatniego podziału Polski; były to czasy rozbudzenia pracy umysłowej zrazu pod wpływem Niemców, później pod wpływem Francuzów.

Najdawniejszyw filozofem polskiego pochodzenia jest twórca optyki zachodniej Vitellio (Ciołek), żył około roku 1270, przyjaciel i uczeń Wilhelma von Moerbecke. Tak we wstępie do swej "Optyki," jako też w przechowywanym we Florenckiej "Bibliotheca Laurentiana" rekopisie De intelligentia (Pl. XIII, dx. Cod. XI) rozprawia Vitellio, pod wpływem neoplatonizmu, o zagadnieniach filozoficznych.

Od przekształcenia Krakowskiego Studium Generale na Jagieloński uniwersytet (1400) kierunkiem przeważającym był tam nominalizm. Prawie wszyscy znaczniejsi filozofowie na uniwersytecie krakowskim w XV-ym wieku byli no-minalistami. Na wzmiankę zasługują nastepni: 1) Maciej z Krakowa, studya odbywał w Pradze, potem w Heidelbergu, był doradca króla Władysława w reorganizacyi krakowskiego uniwersytetu. 2) Pierwszy rektor nowo-utworzonego uniwersytetu Stanisław ze Skarbimierza. 3) Trzeci rektor uniwersytetu Mikolaj z Gorz-kowa, 4) Jan Elgot, 5) Pawel Vladimiri, 6) Jakob de Paradiso i wielu innych. Nominalizm budził zmysł krytyczny i skłonność do empiryzmu, a w związku z tym ostatnim stał rozkwit nauk matematycznych i astronomicznych na uniwersytecie kra-

były do Polski w końcu XV wieku hu- wego przeslańca Mikołaja Machiavellego, manizm sprawiły, że uniwersytet krakowski mógł wykształcić Mikołaja Kopernika. Dopiero w XVI-ym wieku realizm zyskał w Krakowie prawo obywatelstwa, a z jego przewagą na uniwersytecie w walce z humanizmem rozpoczęla sie reakcya, skutkiem której pod koniec XVI wieku daje się już zauważyć w Polsce upadek twórczości naukowej wogóle i filozoficznej w szczególności. Z pośród scholastyków na początku XVI stulecia, oraz przeciwników humanizmu wymienić należy: Jana z Oświecima (Joannes Sacranus),, Jana z Głogowa (1430— 1507), Michała z Wrocławia, Michała z Bystrzykowa, zwanego także Parisiensis, Jana ze Stobnicy i jego ucznia Mikołaja z Gelc z e w a. Zaznaczyć musimy, że filozofia scholastyczna, zaszczepiona w Kra-kowie w wieku XV, pomimo kwitnącego wówczas stanu Jagiellońskiej Wszechnicy, miała już wszystkie wady i niedostatki, z powodu których na Zachodzie chyliła się już ku upadkowi; dlatego scholastyka polska nie daje prawdziwego pojecia o tej filozofii, która doskonale się rozwijała za czasów Alberta Wielkiego i Tomasza z Akwinu, w wieku XIII (czyt. Morawski: "Filozofia i jej zadanie;" rozdział X, str. 234 i nast. Kraków 1899).

Drugi okres dziejów filozofii w Polsce jest humanistyczny, obejmuje koniec XV-go i całe XVI stulecie. Wpływ humanizmu bardzo wcześnie do Polski przeniknął. -Łączą zwykle poczatek humanizmu w Polsce z nazwiskiem przybyłego do Polski włocha Filipa Buonacorsi, zwanego Kallimachem (1437-1496), ale już jego przyjaciel i protektor sławny arcybiskup lwowski Grzegorz z Sanoka (1403—1477) był zdeklarowanym humanistą, Spół-czesny Mikołajowi z Kuzy, był Grzegorz stanowczym przeciwnikiem scholastyki, cała jej dyalektyke nazywał Vigilantium somnia, popieral z jednej strony glębsze zaznajamianie się z filozoficzna literaturą Greków, z drugiej strony-badanie przyrody za pomoca doświadczenia. W obrębie filozofii spolecznej i politycznej taki sam zwrot do humanizmu zaznaczał się już za czasów Jana Ostroroga (1438-1501), o-

który w sławnem dziele swojem Monumentum pro reipublicae ordinatione (napisanem prawdopodobnie okolo roku 1477) z wielką jasnością broni humanistycznych idei państwa (silnie zorganizowanej, od Kościola niezależnej, narodowej monarchii). Prócz tych dwóch godni wzmianki są następni humaniści polsey: Aesticampianus, Stanisław z Krukowa, Piotr z Krakowa, Jan Ursinus Leo-polita, Mikołaj Mościcki Adam Tobolski, zwłaszcza zaś Wojciech z Brudzewa, sławny mistrz Mikolaja Kopernika. Z późniejszych humanistów zasłużyli się dla filozofii w szczególności eklektycy Jakób Górski (1525-1585), Adam Burski (zm. okolo roku 1627) i Sebastyan Petrycy (zm. 1626), tłumacz Arystotelesa na język polski, sławny z pieknej polszczyzny, która jako jeden z pierwszych używał, zamiast łaciny, w swoich pracach o zagadnieniach filozoficznych. Poza uniwersytetem wymienić należy moraliste i satyryka Mikolaja Reja (1505—1568), poete Jana Kochanowskiego (1530-1584), polityka Frycza - Modrzewskiego i Stanisława Orzechowskiego (1513 -1567), jako zaslużonych dla filozofii. Reformacya nie przyniosła dla Polski nic dobrego, zwróciła umysły do sporów teologicznych, a oddaliła zarówno od rzetelnej nauki jak i od właściwej filozofii. Literatura polskich Aryan najlepiej okazuje, jak wiele dzielnych umysłów miedzy Polakami zmarnowało się wówczas na prowadzeniu walki religij-

Trzeci okres dziejów filozofii w Polsce wypelnia reakcya katolickoscholastyczna. Humanizm nie mógł się utrzymać w walce ze scholastyka, był on na to za słaby, reformacya sprowadziła pracę umysłowa na grunt teologiczny; kardynał Stanisław Hozyusz w roku 1565 przyzwał do Polski Jezuitów i od tej chwili rozpoczelo się zwolna na polu naukowem panowanie reakcyi. Polske spotkal taki sam los jak i Włochy. W obydwu krajach bujnie kiełkowały zaczątki nowej myśli, która jednak uledz musiała pod naciskiem reakcyi. Różnica miedzy Włochami a Polska polega na tem, że we Włoszech ów nacisk szedł

podczas gdy w Polsce olbrzymie masy szlachty narodowej zwróciły się ku re-akcyi i popierały ją silnie. Za upadek oświaty w Polsce w XVII wieku wielu historyków składa wine na Jezuitów: "byłoby jednak rzeczą niesprawiedliwa, mówi profesor Straszewski, wszystko przypisywać Jezuitom." Przeciwnie Jezuici polscy w czasie reakcyi reprezentowali żywioł postępowy (w dobrem zna czeniu tego wyrazu), jednostki zaś dażenia humanistycznego - żywioł konserwatywny; jest dowiedzionem, że właśnie szkoły Jezuitów w XVII-em stuleciu w Polsce były najlepsze. Przyczyn upadku oświaty i twórczości naukowej szukać należy gdzieindziej; były one następują-ce: 1) anarchia polityczna, z przewagą szlachty z jednej strony i magnatów z drugiej; 2) straszliwe wojny i spustoszenia w kraju; upadek miast oraz stanu średniego, z przyczyny szlachty; 4) spory teologiczne. Stąd wynikło, że podczas gdy we Francyi, w Belgii, Anglii, a pod koniec XVII-go wieku nawet w Niemczech poteżnie rozwijała sie działalność umysłowa, w Polsce ona zeszła do takiego stopnia, na jakim znajdowała się w wieku trzynastym. Szkolnictwo w Polsce nie gorzej było postawione niż gdzieindziej, owszem może nawet lepiej, ale brakowało tu tego wolnego miejskiego żywiołu, jaki w krajach zachodnich najsilniej pchał umysły do postępu. posród neoscholastyków tego okresu możnaby tu wspomnieć tylko Jezuitę Marcina Śmigleckiego (zm. w r. 1619), który pod nazwą Smiglecius był znany i poza granicami kraju, a zwłaszcza w Anglii wysoko ceniony. Ale podczas, gdy Włochy jeszcze w końcu XVII wieku wydały takiego Vico'na, w Polsce od polowy XVII wieku i na początku XVIII nie możemy wskazać ani jednej znaczniejszej postaci w dziedzinie filozofii: dopiero w czwartym dziesiatku XVIII stulecia rozpoczyna się życie nowe.

Czwarty okres dziejów filozofii w Polsce rozpoczyna się działalnościa znakomitego reformatora szkół Stanisława Konarskiego z zakonu Pijarów (1700 — 1773). Dynastya Saksońska wniosła z soba do Polski wpływy niemieckie. Ujawniło się to głównie na filozofii Leibniz'a, która w Polsce jego dzielem jest: Porządek fizyczno-

z góry (ze strony ksiażąt i hierarchii), liczne stosunki osobiste łączyły z Polakami). Towarzysz i pomocnik Konarskiego Antoni Wiśniewski (1718 -1774) słuchał wykładów Wolff'a i Gotsched'a. Lekarz przyboczny króla Augusta III Wawrzyniec Micler (Mitzler de Kolof) przełożył dzieło Gotscheda. "Pierwsze zasady ogólnej mądrości światowej i t. d." i powiększył je własnym wstepem; Kazimierz Narbut (1738-1807) napisał pierwsza Logike w języku polskim i w duchu filozofii Leibniza; Marcin Świątko wski (zm. 1790), uczeń Wolffa, zaczął wykładać na krakowskim uniwersytecie filozofie Leibniza i Wolffa, (Główn, jego dzieło: Prodromus Polonus i t. de ukazało się w Berlinie w roku 1765). Biskup Andrzej Załuski nosil się nawet z myślą wezwania Wolffa do Krakowa, gdy go wypędzono z Halli. Równocześnie budziło się także zainte-resowanie nowożytnem przyrodoznaw-stwem. Jezuici zbudowali w Wilnie pierwsze obserwatoryum astronomiczne i założyli w Poznaniu pierwszy zbiór instrumentów fizycznych; członek tego zakonu Józef Rogaliński napisał wielką cztero-tomową fizykę w duchu Newtona. Ze wstapieniem na tron ostatniego króla polskiego Stanisława Poniatowskiego (1764) zaczynają przeważać wpływy francuskie. Po zniesieniu zakonu Jezuitów (1773) powołano do życia "Komisyę Edukacyjną," która zorganizowała całe szkolnictwo na nowych podstawach; uniwersytet krakowski uległ reformie. Wezwano myślicieli francu-skich do pomocy. Condillac na żądanie Komisyi Edukacyjnej pisze Logikę dla szkół polskich. (Jan Znosko przełożył te Logike na język pol-ski). Andrzej Cyankiewicz robi wypisy z dzieła Locke'a: O ludzkim rozumie.

Jako najwibitniejsi myśliciele polscy z tego okresu zasługuja na wzmiankę: 1) Stanisław Leszczyński, król Polski (1677—1766), Philosophe bienfaisant nazywany. Przy nim wpływ francuski ujawnia się zupełnie. (Pisma Leszczyńskiego ukazały się w 4 tomach w Lipsku r. 1764 jako "Oeuvres du philosophe bienfaisante"). 2) Hugo Kollontaj (1750-1812). Głównem zserzyć się poczęła. Samego Leibniza moralny i t. d. 3) Stanisław StaSniadecki, znakomity matematyk, astronom, pedagog i filozof (ur. 1754). i literackiej działalności Jana Śniadeckiego uależy do czasu, o którym mówimy, ta mianowicie która się kończy w roku 1803 opuszczeniem katedry profesorskiej na uniwersytecie krakowskim.

Filozoficzna praca X1X stulecia w Polsce zaczęła się pod następnym czworakim wpływem: 1) filozofii Kantowskiej; 2) matematyki i przyrodoznawstwa z końca XVIII-go wieku; 3) utraty politycznej niezależności po ostatnim podziale Polski (1795); 4) idei rewolucyi francuskiej. W samym rozwoju dają się rozróżnić 3 okresy, które dokładnie odpowiadaja okresom myśli europejskiej wogóle.—O kres pierwszy rozpoczyna się pod koniec XVIII-go stulecia i trwa aż do powstania listopadowego i zamknięcia uniwersytetu w Wilnie (1831). Możnaby go nazwać okresem Wileńskim, gdyż w tym właśnie czasie stolica Litwy stała się środowiskiem całego ruchu umysłowego w Polsce. Głównym faktem tego okresu była walka empiryzmu przeciw filozofii Kanta i romantycznemu idealizmowi.-Drugi okres zaczyna się po roku 1831 i trwa do 1870, to jest do przekształcenia warszawskiej Szkoły Głownej na uniwersytet rosyjski, w roku 1869, skutkiem powstania z roku 1863, i do wojny francusko-pruskiej, która zamyka działalność polskiej emigracyi we Francyi. Jestto okres największych myslicieli w Polsce, odpowiadający w porządku psychicznym okresowi największych klęsk narodu. Może być zwany okresem emigracyjnym; dążnościami, w nim przeważającemi, był idealizm i mistycyzm.—Trzeci okres zaczyna się z chwila ostatecznego unarodowienia uniwersytetów w Krakowie i we Lwowie i trwa po dzień dzisiejszy. Sa to czasy krytycznego zbierania i przygotowania w celu wzięcia pożądanego udziału w powszechnym europejskim rozwoju, przez przyjmowanie i wiecej lub mniej samodzielnie przerabianie najróżnorodniejszych wpływów zagranicznych.

W pierwszym okresie filozofii XIX-go wieku w Polsce uwydatniają się nastepujace główne kierunki: 1) K a n-

szic (1755—1826), geolog, polityk i towski w ścisłem znaczeniu i kan-filozof, zwolennik idei Rousseau. 4) Jan towsko-eklektyczny. Tutaj należą: a) anonimowy polski tłomacz roz-prawy Kanta: Ku wiecznemu spokojowi Jednak tylko pierwsza epoka naukowej (Zum ewigen Frieden, wyszl. w Króleweu 1796). b) Józef Kalasanty Szaniawski (1764 – 1843), uczeń Kanta. Jego główne dzieło: Co to jest filozofia? Warszawa 1802; c) Feliks Jaroński (profesor filozofii w Krakowie). Jego dzieła: Jakiej filozofii Po-lacy potrzebują?, Kraków 1810 i O filozofii, Kraków 1812. d) Emanuel Jankowski (profesor filozofii w Krakowie, zm. 1847), napisał Krótki rys logiki z jej historyą, Kraków 1822. e) Zwolennik Kanta i eklektyk Anioł Dowgird (1776—1835), po śmierci Abichta wieloletni profesor w Wilnie, napisal: O loice, metafizyce i filozofii moralnej, Wilno 1821; Wykład przyrodzonych myślenia prawidel, Po-lock 1828. f) Adam Zabellewicz, prof. filoz. na uniw. warszawskim, napisal O filozofii, 1819. 2) Drugi kierune k stanowią empirycy, filozofowie-przyrodniey i przeciwnicy Kanta. Tu należą: a) Andrzej Śniadecki (1768-1838), brat Jana Sniadeckiego. Najważniejszem z jego dzieł jest Teorya iestestw organicznych (druk. w r. 1804), tłumaczona na języki obce, w rozprawie O niepewności zdań i nauk na doświadczeniu fundowanych (1799) z wielkiem zdziwieniem mówi o Kancie i żąda uzupełnienia krytyki czystego rozumu przez krytykę doświadczenia. b) Jan Śniadecki (1754-1830), który w drugiej polowie swej działalności umysłowej, po roku 1803, pisał: dzieła polemiczne przeciw Kantowi, nadto Filozofię ludzkiego umysłu. Zdeklarowany przeciwnik Kanta i romantycznego idealizmu, do pewnego stopnia pozytywizmem przejęty empiryk a zarazem nieobłudny zwolennik chrześcijańskiej etyki i religii. c) Patrycy Przeczytański (1750-1815), którego Logika w duchu empirycznym pisana, wyszła w roku 1816. 3) Trzeci kierunek stanowi idealizm transcendentalny na podstawie kantowskich krytyk rozumu i wyższej matematyki. Tutaj należa: Józef Marya Hoene-Wroński (1778–1853). Napisał on w tym okresie, w pierwszej fazie swego rozwoju: Philosophie critique découverte par Kant, sondée sur le premier principe du sanoir, w 3 zeszvtach (1803); Sept manuscrits inedits. Wstęp do wykładu matematyki i wiele jeszcze innych pism z zakresu fi-10zofii, historyozofii i filozofii matematyki. Czwartym wreszcie głównym kierunkiem filozoficznym tego okresu jest idealizm romantyczny, a jego przedstawicielem Józef Goluchowski (ur. 1797) w pierwszej fazie swego rozwoju. Z tego czasu pochodzi jego dzieło Die philosophie in ihrem Verhältnisse zum Leben ganzer Völker und einzelner Menschen, wydane w Erlangen r. 1822 i tlumaczone na język polski,

francuski i rosyjski. Caly ten okres miedzyrokiem 1795 i 1831 można scharakteryzować w następujący sposób: skutkiem niewielkiej od nas odległości Królewca miał Kant między Po-lakami znaczną ilość swych uczniów i zwolenników, którzy szerzyli w Polsce jego teoryę. Zwracano jednak głównie uwage na jego pisma o filozofii praktycznej, pedagogice, jako też na to, to co miało związek z ówczesnem położeniem Polski (Zum ewigen Frieden), Dowgird, tak jak Herbart, usilowal Kanta przerobić na sposób eklektyczno-empiryczny. Andrzej Sniadecki uznawał jako fizyolog epokowe znaczenie krytycyzmu Kanta, podczas gdy jego brat Jan energicznie walczył przeciw Kantowi, głównie ze względu idealistyczne i romantyczne konsekwencye kantyzmu, które uważał za niebezpieczne dla Polaków. Tymczasem Hoen e-Wroński, który ukończył wyższe studya matematyczne w warszawskiej szkole kadetów i walczył w wojsku Kościuszki jako oficer, po wzięciu wodza do niewoli, odbył w Niemczech sfudya filozofii Kanta i postawił sobie za zadanie, także pod wpływem francuskich idei rowolucyjnych, to samo co i Fichte, mianowicie stworzyć system absolutnej wiedzy dla nowej ery ludzkości. Różnica miedzy Fichte'm i Wrońskim polega na tem, że ten ostatni, ponieważ ksztalcił sie w matematyce i przyrodzie, przeto metodę wyższej matematyki podniósł do znaczenia metody absolutnej, i ideał wiedzy absolutnej widział w matematycznem opracowaniu wszelkich filozoicznych zagadnień (nawet socyelnych i milian Jakubowicz w swojej

i może być uważany za zwiastuna późniejszego okresu emigracyjnego; równocześnie zaś Józef Goluchowski. trafiając do usposobienia młodszej generacyi, zasłynał jako dzielny obrońca i zwolennik romantycznego idealizmu. Jakby z serca narodu wyjęte były następne jego słowa: "Wielkie serce znajduje w tragicznych wrażeniach swój najlepszy pokarm. Naród, w którym tragedya zamarla, już w idei istnieć przestał, jest on tylko czczem ziawiskiem" (z dzieła przed chwila wspomnianego Die philosaphie in ihren Verhältnisse zum Leben i t. d.. st. 214.)

W drugim okresie XIX stulecia (1831-1870) ujawniają się znowu następne główne kierunki: 1) Idealizm czucia, którego przedstawicielem był poeta Adam Mickiewicz w pierwszym okresie swojej twórczości. 2) Mistycyzm i mesyanizm. Do tego kierunku należa: a) Andrzej To wiański (1799—1878), twórca polskiego mistycyzmu. Pisma jego wyszły w Turynie w roku 1882. b) Adam Mickiewicz (1798 -1878) pod wpływem Towiańskiego, w późniejszych swych pismach i w Wykładach o literaturze słowiańskiej. c) Bochwic Floryan w następnych dziełach: Obraz myśli mojej (1839); O celach istnienia człowieka (Wilno 1842); Zasady myśli uczuć moich (1842), Pomysły o wychowaniu człowieka (1847). Królikowski w dziele: Polska Chrystusowa (Paryż, 1845), e) Bukaty: Polska w Apostazyi i w Apoteozie (1842). f) Hoene-Wrońs k i w swoich późniejszych pracach; chociaż jego mesyanizm inny posiada charakter i nie może być mieszany z pogladami wyżej wspomnianych mistyków. Trzecim kierunkiem tego drugiego okresu filozofii dziewietnastego wieku u nas był ewolucyonizm mistyczny łacznie z kultem bohaterów. Jego wyrazicielem był poeta Juliusz Słowacki (1809 -1849) w dzielach: Król-Duch, Genesis Ducha i innych. 4) Kierunek czwarty wybitnie katolicki reprezentują następujący pisarze: a) Feliks Kozłowski w Początkach filozofii chrześcijańskiej (1845); b) Maksyetycznych). Wroński pisał we Francyi Chrześcijańskiej filozofii życia (Wil-

Zarysach filozofii katolickiej (1857), di Stanisła w Chołonie wski (1794—1846) i e) Józef Goluchowski w drugiej połowie swojej działalności piśmienniczej, do której należy pośmiertne jego dzieło: Dumania nad najwyższemi zagadnieniami człowieka (Wilno 1861). o) Do kierunków tego okresu należy, po piąte: historozofia oraz filozofia społeczna Zygmunta Krasińskiego (1812 -1859) i Augusta Cieszkowskiego (1814 – 1894). (Por.: Pisma Zygmunta Krasińskiego," Lwów 1904, 6 tomów; "Ojcze nasz" Aug. Cieszkowskiego dotad liczy wydane 3 tomy). 6) Przedstawicielem t. z. filozofii wyobraźni, czyli umnietwa jest Karol Libelt (1807-1875). Wszystkie jego pisma ukazały się w 6 tomach w Poznaniu r. 1874, 7-y kierunek to a bsolutny idealizm. Twórcą jego u nas jest Bronisła w Trentowski (1808-1869), zmarly, jako prywatny docent filozofii na uniwersytecie we Fryburgu w Bryzgowii; napisał wiele dziel w języku polskim i niemieckim; naj ważniejsze jest niemieckie dzielo: Grundlage der universellen Philosophie (Karlsruhe 1837) i polskie: Panteon w Poznaniu (1873—1881). 8. Teizm spekulatywny oparty na zasadach Hegla rozwija znowu Jozef Kremer (do r. 1875 profesor filzofii w Krakowie). Jego pisma, w 12 tomach zebrane, wyszły w Warszawie w latach od 1877 do 1881. Tu wymienić należy ks. Franciszka Krupińskiego, tlumacza w duchu teoryi Hegla napisanej Historyi filozofii Schweglera z dodatkiem własnym o filozofii w Polsce; z początku heglista, został w końcu agnostykiem filozoficznym. Wreszcie 9) odrębny kierunek tego okresu stanowią zwiastuni pozywityzmu i empiryzmu Dominik Szule i Józef Supiński (1804-1890) socyolog i filozof. Najważniejsze jego dzieło z zakresu filozofii Myśl ogólna fizyologii wszechświata. Pisma w 5 tomach wyszły drukiem w Warszawie 1883 roku.

Rozwój tego okresu w najogólniejszym zarysie przedstawia się w sposób nastę-

no 1853); c) Eleonora Ziemięcka pujący: skutkiem nieszczęśliwego położenia Polski występują naprzód zagadnienia historyczno-filozoficzne; nasi myśliciele starają się wyjasnić los własnego narodu w związku z rozwojem calego społeczeństwa ludzkiego i kreślą przyszłe drogi tego rozwoju, każdy podług swoich mistycznych i filozoficznych zapatrywań. Przejście do innej fazy two-rzy Adam Mickiewicz swoim idealizmem czucia (czucie uznaje jako sile twórcza we wszechświecie); rozwija się następnie wśród polskiej emigracyi we Francyi mistycyzm i mesyanizm. Katolicyzm romantyczny usiluje pośrednie zająć miejsce i na takie wstąpić tory, jakimi szli we Francyi Chateaubriand i inni. Najwięcej dokonał na polu historyozofii i filozofii socyalnej poeta-filozof Zy-g m u n t Krasiński i jego przyjaciel August Cieszkowski. ten ostatni-uczeń Hegla znany też ze swoich pism w Niemczech i we Francyi. Obydwaj rozróżniaja trzy stopnie w rozwoju ludzkości; z tych dwa już ubiegły, a trzeci-stopień woli i czynu, jak go nazywa Cieszkowski, lub chrześcijanizm św. Jana, jak chce Krasiński, dopiero się zbliża. Obecny stan spoleczeństwa ludzkiego jest niesprawiedliwy i zarówno pod względem politycznym jak i społecznym-nieznośny; stare przeto formy społeczne muszą się przeksztalcić na nowe, i w nich urzeczywistni się prawdziwy chrześcijanizm. W tymże czasie szereg zdolnych myślicieli, wykształcona uniwersytetach niemieckich nych (przeważnie w Berlinie pod Heglem) usiłowali dalej rozwijać spekulatywne pomysły niemieckiego idealizmu, ale robili to na swój sposób, starając się z jednej strony teorye pogodzić z doświadczeniem (Trentowski, Libelt), z drugiej znowu heglowski idealizm przenieść na grunt chrześcijański, nie naruszajac dogmatów (Kremer). Podobnie i Libelt w swoich wywodach filozoficznych stara się stać na gruncie katolickim. O zerwaniu tego stosunku do Kościola przez Cieszkowskiego (którego pod tym względem wyprzedził Trentowski) czyt: ks. T. Gapczyński: Cieszkowskiego "Ojcze-nasz" (tom 3-ci) wobec nauki Kościoła katolickiego" (odbitka z "Przeglądu Kościelnego). Poznań 1903)." Właśnie w godzeniu tych przeciwieństw sperya, jakoteż nowych dążeń etycznych, społecznych i religijnych z chrześcijanizmem widzieli ci myśliciele główne zadanie przyszłej słowiańskiej, a zwłaszcza polskiej filozofii. Pod koniec tego o-kresu zaczęła się budzić reakcya przeciw idealizmowi spekulatywnemu, a jej najznakomitszym wyrazicielem był Józef Supiński, którego oryginalne dzielo Fizyologia wszechświata zawiera naturalną i społeczną filozofie oparta na naukowych badaniach przyro.

dniczych.

Przechodzimyy do okresu ostatniego. Gdy Polska w roku 1863 przebyła ostatnia wielka narodowa katastrofę, rozpoczał się niebawem, około roku 1870, ruch filozoficzny współczesny. Z ostatnich trzydziestu paru lat zasługuja tu na wzmiankę następujące kierunki, systemy i osoby: 1) I dealny realizm; kierunek ten stanowi przejście do najnowszej filozofii polskiej i ma dwóch przedstawicieli: a) Józefa Kremera w ostatnim okresie jego życia i b) H e nryka Struve'go, Nestora, jak go nazywa Straszewski, współczesnych polskich myślicieli. Tu zaliczyć należy jego najważniejsze, znakomite dzielo w 1903 roku po raz trzeci wydane pod tytułem Wstęp krytyczny do filozofii. 2) Chrzescijańska katolicka filozofia i Neoscholastycyzm. Przejście do tego kierunku z okresu poprzedniego tworzą Józef Szujski, historyk (zmarły w roku 1882), Aleksander Tyszyński, warszawski krytyk i filozof, a głównie ksiądz Maryan Morawski, którego dzie-ła Filozofia i jej zadanie i Wieczory nad Lemanem, -to drugie tlumaczone na jezyk niemiecki, - posiadają wartość niepożytą. Oprócz tych dzieł napisał ks. M. Celowość w naturze, Podstawy etyki i prawa i inne. Do przedstawicieli tego kierunku należą także: Ignacy Skrochowski, były docent przy katedrze filozofii w uniwers. lwowskim i krak. (O wiedzy ludzkief), ks. Franciszek Gabryl, profesor w Krakowie (System filozofii; Nieśmiertelność duszy ludzkiej), ks. K azi mierz Wais, profesor w Przemyślu (Psychologia; Kosmologia ogólna), Rub-czyński Witold, prywatny docent

kulacyi metafizycznej z naukowa empi- bicki (Studya i szkice religijno-filozoficzne 2 tomy): ks. Nuckowski Jan, ks. Idzi Radziszewski i inni. 3) Znakomitym przedstawicielem kierunku chrześcijańskiego, opartego na psychologach i metafizykach francuskich z połowy XIX wieku, jest wielce zasłużony filozof i literat, profesor uniwersytetu krakowskiego ks. Stefan Pawlicki, były docent filozofii w warszawskiej Szkole Głównej. Najważniejsze jego dzieła są: O podstawie i granicach filozofii, Historya filozofii greckiej (dotad wyszły 2 tomy), O początkach chrześcijanstwa i monografia o Erneście Renanie. 4) Drugi profesor filozofii w Krakowie, Mauryc v Strasze w ski, uczeń Alberta Langego i Hermana Lotze'go, określa swoje stanowisko filozofa jako idealizm krytyczny, oparty na zasadach indywidualistycznych. Dąży przy pomocy metody porównawzzej do wyjaśnienia stałych praw filozoficznego rozwoju, oraz do takiej metafizyki, któraby odpowiada-ła stopniowi, tak zwane, badawcze metodycznego myślenia, na który obecnie nauka wstępuje. Dodajmy, że Straszewski, stojąc na gruncie chrześcijańskim, podobnie jak i Zdziechowski (prof. w Krakowie), usiłuje łaczyć i godzić dażenia idealistyczne i pozytywne. (porówn. Stateczny Historia Philosophiae. Romae 1898, str. 636). Główne jego dziela sa: Dzieje filozofii Wschodzie; W dążeniu do syntezy; oraz monografia o Janie Śniadeckim i św. Augustynie. 5) Dawny pozytywizm warszawski, który zrodził się z francuskiego, rozwijał się później pod wpływem angielskim (Herberta Spencera). Do zwolenników jego należa: Piotr Chmielowski, Julian Ochorowicz i z nich wszystkich najwybitniejszy Aleksander Świetochowski. 6) Odrebne stanowisko, które możnaby nazwać wznowieniem kartezyanizmu na podstawie imperatywu kategorycznego Kanta, zajmuje Wojciech Dzieduszycki (ur. 1848). Dzieła, w których zasady powyższe przeprowadza sa: Roztrzasania filozoficzne o podstawach pe-wności ludzkiej i O wiedzy ludzkiej, 7) Dawniejszą szkołę lwowską pod wpływem niemieckim reprezentują dwaj dawni prefesorowie filozofii na unifilozofii we Lwowie, ks. Michał De-wersytecie lwowskim Aleksander

fesor lwowski Kazimierz Twardowski w wywodach swoich idzie za Franciszkiem Bentano i Uphuesem. Pisma jego dotyczą głównie zakresu psy-chologii i logiki. 9) Drugi profesor we Lwowie, Mścisław Wartenberg, uczeń Sigwarta w pracach swoich, pisanych przeważnie po niemiecku, rozwija na podstawie filozoficznej metody Sigwarta i Edwarda Hartmanna takie poglądy, które możnaby nazwać pluralizmem substancyi w łaczności z teizmem transcendentalnym (dochodzi bowiem do uznania mnogości pierwotnych substancyj fizycznych i psychicznych, a te sprowadza do wyższej zasady Boga osobowego), 10) Odrebny kierunek we współczesnej filozofii stanowi mistycyzm indy widu alistyczny, jako dal-szy ciąg mistycyzmu Towiańskiego, występujący pod nazwa filozofii narodowej polskiej. Twórcą tego kierunku jest Wincenty Lutosławski, znany ze swojego w angielskim języku napisanego dzieła O Platonie, oraz z dzieła Seelenmacht. 11) Władysław M. Kozłowski w licznych swych pismach, zwłaszcza w dziele Zasady przyrodoznawstwa w świetle teoryi poznania reprezentuje neokantvzm zabarwiony pozytywizmem. Do Kozłowskiego dość zbliżone stanowisko zajmuje 12) Maryan Massonius, autor niemieckiej pracy Ueber Kants tran-scendentale Aesthetik (Lipsk 1890) i radykalna szkoła warszawska z Adamem Mahrburgiem i Stanisławem Brzozowskim na czele. Stanowisko A. Mahrburga trudno oznaczyć, gdvż czesto on je zmienia. Zaczawszy od Wundta, ulegał potem wplywowi Herberta Spencer'a, później znowu - wpływywi nowokantyzmu, obecnie zaś za swych wodzów zdaje się uważać Avenarius'a i Mach'a. Latwiej określić stanowisko Stanisława Brzozowskiego. Owionięty pessymizmem holduje on podmiotowemu idealizmowi i domaga sîe zupelnej emancypacyi twór- sza zwolenniczka idei filozoficznych czej działalności filozoficznej z pod jej Avenariusa, autorka Studyów filozo-przymierza z nauką. 13) W ostatnich ficznych (Warszawa 1903). Ze swych czasach i filozofia przyrody znajduje badań w zakresie fizyologicznej i do-zwolenników między przyrodnikami pol świadczalnej psychologii dały się poznać skimi. Do czynnych w tym zakresie i poza granicami kraju: Zofia Jotej

Skórski (Filozofia jako nauka pisarzy należa: H. Hoyer, J. Nusakademicka) i Al. Raciborski sbaum, Stan. Kramsztyk, S. (Przedmiot i podział filozofii; Ogólny Dickstein, E. Biernacki, W. zarys systemu filozofii). Obecny pro-Biegański, ten ostatni napisal: Logike meducyny (Warszawa 1894); Zazady logiki ogólnej (tamże 1903): O witalizmie w tegoczesnej biologii (1904). Tu należą także W. Gosiewski (autor Zarysu teoryi matematycznej monadologii), Wład. Natanson, Tad. Garbowski i wielu innych. Na dowód zajęcia, jakie budza wśród polskich uczonych zagadnienia przyrodniczo-filozoficzne, może posłużyć zbiór wykładów 6 profesorów uniwersytetu krakowskiego, wydany przed czterema laty w Warszawie pod ogólnym tytułem: Z filozofii nauk przyradni-czych. 14) Osobną grupe stanowo nasi socyologowie współcześni, jaki Ludwik Krzywicki, J. K. Potocki, Wład. Wervho, Zvgm. Heryng, Ludw. Kul-czycki, Z. Balicki, Stanisław Grabski, Kazim, Krauz, pani Daszyńska Golińska i świeżo we Lwowie W. Pilat i W. Lassota. Socyologowie warszawscy sa po wiekszej części zwolennikami historyozoficznego matervalizmu. Balicki jest przeciwnikiem marksvzmu, Grabskiw swojem dziele Zur Erkenntnissteorie der volkswirtschaftlichen Erscheinungen zbliża sie do teoryi neokantyzmu, pani Golińska holduje socvalizmowi ewolucyjnemu, podczas gdy Pilat i Lassota chea oprzeć socyologie na pod-stawach etycznych. Wreszcie do najświeższego kierunku zaliczyć trzeba: 15) zwolenników Avenariusa i psychologów, do których należą Władysław Heinrich, profesor psychologii doświadczalnej w Krakowie. Najważniejsze z jego pism, wydawanych to w polskim, to w niemieckim języku są nastepne: Die moderne physiologische Psychologie in Deutschland; Zur Prinzipienfrage der Psychologie; Teorye i wyniki badań psychologicznych; dalej Edward Abramowski, autor dziel: Teorya jednostek psy-chiczuych, Dusza i ciało; dr. Jozefa Kodisowa, obecnie najruchliwko i Michalina Stefanowska. Należy tu także E. T. Erdmann, który napisał: Prolegomena do ogólnej teoryż pojęć na podstawie empiryo-krytycznej. Niedawno dobre prace doświadczalno-psychologiczne wydali Stanisław Kobyłecki (uczeń Wundta) i Stanisław Loria (uczeń Heinricha). Na koniec wymienić można jeszcze Jerzego Żuławskiego, pesymistę i zwolennika immanentnej filozofii.

O warszawskiem piśmiennictwie filozoficznem najnowszem wogóle zaznaczyć należy, że ponieważ Warszawa nie posiada wyższego zakładu naukowego polskiego, przeto zakwitło w niej w pełni samouctwo w rozmaitych postaciach, tak w dziedzinie nauki wogóle, jak i specyalnie filozofii. Każda zagraniczna nowość w zakresie myśli znajduje łatwo przyjecie i działa pobudzająco, nie osiągając jednak należytego, gruntownego 1 systematycznego wykształcenia. Stan taki odzwierciedlać się musi w piśmiennictwie warszawskiem. Widzimy też, że najrozmaitsze kierunki ostatniej doby znajdują tu swoich przedstawicieli, nie wyłączając Nietsche'go; wypowiadają się wszakże po większej części tylko w sposób popularny i z właściwą samouctwu pewnością siebie. Zdarzają się jednak pocieszające wyjątki, liczące się bardziej z wyrobieniem filozoficznem i jego duchem krytycznym, tak, iż rezultaty bywają też lepsze. (Henryk Struve: "Filozofia polska w ostatniem 10-leciu;" z niemieckiego tłum. Król. Warszawa, 1907 str. 91 i 92).

W ostatnich latach wśród Polaków silny oddźwiek znalazły idee Nietsche'go. Najwięcej do ich rozpowszechnienia przyczynił się Stanisław Przybyszewski. W Warszawie wychodzi obecnie czasopismo "Chimera", poświęcone kultowi Nietshe'go i propagujące idealistyczny subjektywizm. Ukazują się też obecnie w druku wydania pism Nitsche'go w staran-nem polskiem tłumaczeniu. W Warszanem polskiem tłumaczeniu. wie wychodzi też "Przegląd Filozoficzny," organ ześrodkowujący w sobie wszystkie dażności filozoficzne w Polsce, starannie redagowany przez Wład. Weryho. W Krakowie istnieje Sekcya filozoficzna przy Towarzystwie Kopernika, a we Lwowie zorganizowało się w r. 1904 samodzielne towarzystwo filozoficzne. Dodamy jesz-

cze, że obecnie wśród Polaków bardzo wzrasta zainteresowanie się zagadnieniami filozoficznemi. Jakiś niepokój filozoficzny, jakaś tęsknota za nowymi ideałami i prawdą opanowują młodsze pokolenie. Wytwórczosć w zakresie tak zwanej literatury nadobnej nosi na sobie

pietno owych dażności. Upatrujac ogólnych cech charakterystycznych filozofii naszej zauważyć można. że przedewszystkiem jest ona narodowa i nosi na sobie swoiste pietno, tak jak i filozofie innych poszczególnych narodów Europy. Od czasu bowiem, jak język łaciński przestał być powszechnym i obejmować w-zystkie bogactwa myśli europejskiej, fllozofia każdego narodu własnem płynie korytem i, zamiast ogólnej, uniwersalnej filozofii, widzimy filozofię angielską, francuska, niemiecka, polska i inna. Pragnienia Maurycego Mochnackiego, który pierwszy, zdaje się, zrozumiał i wyraził, że należy przedewszystkiem postarać się o samodzielny rozwój "ojczystego ja," wdrożyć świadomość swojską w pracę umiejętną filozoficzną, - urzeczywistnili nasi najznakomitsi przedstawiciele spe-kulacyi filozoficznej, Trentowski, Libelt, Cieszkowski, po części Hoene-Wroński, a za nimi Aleksander Tyszyński. Według tych myślicieli, filozofia polska przedstawia nowy, najwyższy szczebel w rozwoju myśli powszechnej i ona dopiero urzeczywistni ostateczne cele życia umysłowego ludzkości, Trentowski np. w swojej "Myślini" własną swoją filozofie utożsamia z filozofią narodową, ma ją za specyficznie polską i przeciwstawia ją, jako coś bezwględnie nowego, nie tylko heglizmowi, lecz całemu dotychczasowemu rozwojowi filozofii, a więc w szczególności poprzednim filozofiom romańskiej i germańskiej. Jego filozofia, mówi, ma za przedmiot świat trzeci, rzeczywisty, boski, o którym tak romańskie, jak germańskie plemie nigdy nie słyszało. Świat ten nowy, polski ma być różnojednią świata realnego i idealnego, empirycznego i metafizycznego. "Bez miłości własnej, rzec może autor,są słowa Trentowskiego, że naród polski jest pelen młodzieńczego żywota i krzepkiego olbrzymiego zdrowia, że czeka go największa przyszłość, skoro dziś do odkrycia świata Boskości przychodzi i duchem swym prześciga zachodnia Europę." Ten mistyczno-narodowy nastrój, jaki sie objawia u naszych filozofów z pierwszej polowy XIX-go w., miał bezwątpienia łaczność z ogólnym nastrojem, jaki zawładnał wszystkimi żywszymi umystami właśnie w owym czasie. Po przewrotach bowiem, dokonanych przez wielką rewolucyę francuską, pod koniec XVIII w., oddawano się powszechnie nadziei, że muszą nastać lepsze czasy, doskonalsze ukształtowanie się życia i stosunków ludzkich. W tym też czasie zwolennicy uczonego przyrodnika i herezyarchy Swedenborga z jednej strony, oraz poważni myśliciele, jak Lessing, Herder, Krause z drugiej, w różny sposób przepowiadali w rozpoczynającej się nowej epoce ziszczenie się najwyższych ideałów rodu ludzkiego; Hegel zas doszedł był nawet do wiary, że w jego filozofii absolutnego idealizmu urzeczywistnia się prawda najwyzsza, t. j. Bóg sam zstąpił na ziemię i objawił się bezpośrednio ludzkości w filozofii Hegla, Nie dziw, że za przykładem mistrza stało się nieomal zwyczajem powszechnym wśród ówczesnych myślicieli, a wiec i wśród naszych, uznawać własną filozofię za najwyższy wyraz rozwoju umysłowego, za ostateczne urzeczywistnienie ideałów ludzkości.

Trzeźwiej niż inni nasi idealiści patrzał na tę sprawę Józef Kremer: "Zaiste, mówi on, coby to była za ładna rzecz, gdyby każdy naród miał swoja własna filozofię, jak każda dobra gospodyni ma swoją apteczkę domową... Uważmy jednak, że skoro filozofia, więcej niż inna jakabądź umiejętnośc, jest czysto rozumowa i mniej jak którakolwiek podlega wpływom uczuć, temperamentu i calel potędze miejscowości, więc też ona, mniej niż inne, może mieć piętno narodu... Wtedy tylko będziemy się mogli spodziewać osobnej dla każdego narodu filozofii, gdy każdy naród wymyśli sobie osobną dla siebie matematykę, fizykę, chemię i t. d."-Niema potrzeby objaśniać, że dziś już niema wśród Polaków poważnego myśliciela, któryby dowodził, že filozofii polskiej należy się przodujące stanowisko w ogólnym rozwoju filo-

Obok powyższego charakteru narodowego trzy są główne cechy, które charakteryzują filozofię polską: dwie z nich określają zasadnicze tendencye, przenikające naszych najznakomitszych myśli-

cieli, we wszystkich okresach naszego rozwoju umysłowego, wyróźniając ich sposób mysłenia w porównaniu z filozofią innych narodów, a trzecia dotyczy formy przedstawienia i rozwinięcia tych tendencyj zasadniczych. Cechy te, jak je wylicza prof. Struve ("Historya filozofii w Polsce," Warszawa 1900, zeszyt 1, str. 65", są następujące:

Dążność życiowa, dzięki której główne współczynniki filozofii, zarówno krytycyzm, jak i ogólny pogląd na świat, stają się przedewszystkiem środkami dla zaspokojenia pewnych potrzeb narodu, wypływających z jego położenie w danej chwili dziejowej. Praktyczne zastosowanie wyników filozofii do życia narodowego góruje zazwyczaj ponad czysto teoretyczny rozbiór zasad.

Tendencya syntetyczna, polegająca na objęciu jak najszerszych kręgów myśli, w ceiu ich zjednoczenia, bez naruszenia atoli samoistnej odrębności składowych czynników nowej całości. Wreszele:

Żywość i obrazowość wysłowienia: wynikająca nietylko z przyrodzonogo poczucia estetycznego, ale i z pewnej dążności do zrównoważenia i zjednoczenia wszystkich potrzeb ducha, oraz z chęci przemawiania nie do kasty uczonych, która się u nas, zwiaszcza w zakresie filozofii nie wytworzyła, lecz do szerszych warstw wykształconego ogólu.

Na tem kończymy szkie historyczny filozofii w Polsce,

Wobec powyższego obrazn ruchu filozoficznego, mimo woli nasuwa się pytanie, jaka przyszłość czeka nas w rozwoju myśli filozoficznej w naszym kraju i jakie jest nasze zadanie w tej dziedzinie.

Odpowiedź na pierwsze pytanie, choć dotyczące niepewnej przyszłosci, o ile rzecz jest możliwa, daje Maurycy Straszewski w książce przed paru miesiącami wydanej pod tytulem: "W dążeniu do syntezy," (Rozprawa IV i VII); na drugie wyczerpująco odpowiada ks. Maryan Morawski we wspomnianej już książce "Filozofia i jej zadanie," gdzie autor daje niezwykle jasny, krytyczny poglad na cala dotychczasową filozofie, a zwłaszcza na glęboko zrozumiane dzieje scholastyki i kreśli świetny program dla przyszłej spekulacyi filozoficznej, ze specyalnem uwzględnieniem stosunku filozofii do wiary.

Na te prace przeto się powołując, po- | jedyna filozofia, która prowadzi walkę przestaje tu na krótkiem zakończeniu-Łatwo przewidzieć, że coraz to nowe zdobycze w świecie naukowym będą ustawicznie odnawiały myśl ludzką i do ciągłego pchały ją postępu w dziedzinie filozofii. Niestały i żądny nowości ro-zum będzie szukał nowych dróg i często zbaczać będzie z prostej drogi rzetelnej prawdy filozoficznej. I długo, długo jeszcze skarżyć się będziemy musieli na zgubne owoce niezdrowej cywilizacyi wynikającej ze spaczonych pojęć filozofii. Naszem zadaniem, o ile zechcemy, przy Bożej pomocy, przyłożyć rękę do pługa i wziąć udział w pracy umysłowej narodu, szarpanego w te i owa strone przez rozmaite kierunki, naszem zadaniem, mówie, bedzie wyjaśniać i o ile sie da usuwać błędy i falsze, przy prawdzie stać niezachwianie, ostrożnie i rozumnie korzystać z nowych zdobyczy umiejętności i służyć zdrowemu postępowi spekulacyi filozoficznej. Pamiętajmy, że z trzech wielkich kierunków, jakie snują się po przez cały bieg myśli ludzkiej: empirycznego, opierającego się w badaniu na samem tylko doświadczeniu, idealnego, wyprowadzającego wszelką wiedzę tylko z rozumu i empiryczno-idealnego, który i doświadczenie i rozum za źródła poznania uznaje, pierwszy ugrzązł w materya-lizmie, drugi doprowadził do najdziwaczniejszych systemów niemieckiego idealizmu, a obydwa były przyczyna najbardziej chorobliwych objawów w filozofii sceptycyzmu i pesymizmu; jeden tylko kierunek empiryczno-idealny okazał się kierunkiem zdrowym i jedynie prawdziwym. Pośredni ten kierunek empiryczno-idealny, na podstawie dwóch geniuszów starożytności Platona i Arystotelesa, rozwinięty przez starą scholastykę a do zenitu doprowadzony w olbrzymiej syntezie filozoficznej św Tomasza z Akwi nu, w odrodzonej scholastyce do nowych zastosowany zdobyczy naukowych, coraz wiecej nabiera siły i ciągłe znaczy postępy. Nie trudno przewidzieć, że szkoła tilozofii chrześcijańskiej taki kierunek reprezentująca, ma przed sobą przyszłość, tak jak każda inna szkoła, o jakiejbądź nazwie, bedzie miała szanse pomyślnego rozwoju w przyszłości, jeśli swoje spekulacye w tym zdrowym kierunku rozwijać będzie-

jedyla hlozofia, która prowadzi wakcz z filozofiami dzisiejszych pogan i ma za sobą Kościół, który jest filarem i utwier-dzeniem prawdy. Jakoż widzimy, że Neoscholastycyzm, który już dzisiaj tak piekne świeci tryumfy po czasach pogardy i prześladowania znajduje też niemała pomoc w rozwijącej się nowej umiejętności historyi filozofii. Nauka ta bowiem w systematycznem rozwijaniu dziejów pracy filozoficznej wykazuje, jak myśl ludzka błąkała się po rozmaitych ścieżkach i przeróżne błędne, lub zgoła falszywe snuła systemy, wtedy, kiedy zeszła z prawej drogi, wiodącej do rzetelnej i jedynej prawdy. Ostrzega ona tem samem i ubocznie naprowadza myśł na owe punkty wytyczne prawdy powszechnej i najwyższej, stanowiacej przedmiot filozofii, na dogmaty wiary przez Boga objawionej, które moga i powinny służyć szczeremu badaczowi za drogowskazy w szukaniu prawdy; a wzywając świadectwo dawne złudzenia wielkich nawet myślicieli, przypomina tę piekna i gleboka zasade, tkwiaca w samem jej określeniu: L'Histoire est l'étude du passe pour servir à l'avenir.

Literatura. Dzieje filozofii Polsce w całości nie są jeszcze należycie opracowane, tak jak nie mamy jeszcze detad w naszym jezyku porzadnego podrecznika do historyi filozofii, już nie polskiej tylko, ale nawet powszechnej. Pierwsza próbe historyi filozofii w Polsce, z wielu względów niedostateczną, dal ks. Franciszek Krupiński w swoim przekładzie "Historyi filozofii" Schweglera (Warszawa 1863). Po nim prof. Struve w "Wykładzie systema-tycznym Logiki" (Warszawa 1868—1870), dając historyczny opis Logiki w Polsce; uwzględnił także dzieje naszej filozofii wogóle. Kl. Hankiewicz ("Grundzüge der slavischen Philosophie, 1869, I wyd. Rzeszów 1873) i J. Niemirycz w swoim króciutkim "Rysie historyi filozofii w Polsce," umieszczonym w 3-ej części jego "Badań filozoficznych tajemnic życia, Warszawa 1879) — ida zupełnie za Krupińskim. W r. 1900 H. Struve wydał wspomniany już zeszyt oryginalnej swej pracy "Historya filozofii w Polsce," zawierający d piero wiadomości przygotowawcze. Po tej ogólnej O nowej scholastyce możemy to twier-dzić tem pewniej, że jestto faktycznie jów filozofii w Polsce dzielimy, stosorycznego na 2 działy: pierwszy omawia filozofię rodzimą do XVIII w. włącz-

nie, drugi filozofię wieku XIX.

O filozofii w Polsce w przeciągu czasu miedzy r. 1400 a 1800 pisza: J. Krupiński w wyżej przytoczonem dziele, str. 381—419.—Henryk Struve w "Wykładzie syst. Logiki" str. 132-192, jako też w pracach; "Die philosophische Literatur der Polen. "Philosophische Literatur der Polen:" "Philosoj nische Literatur der Polen: ""Philosophische Monatshefte, tom X, str. 222—231, Berlin 1874; "Die polnische Litteratur zur Geschicht Litteratur zur Geschichte der Philosophie: ", Arch. J. G. de Philos., " tom VIII, str. 89 — 123. "Historya filozofii w Polsce." W jedynym, pierwszym ze-szycie tego dziela prof. Struve na str. 12-39 daje dokładny opis bibliograficzny wszystkich autorów i dziel, dotyczacych historyi filozofii w Polsce. Bardzo bogatą literaturę, dotyczącą dziejów filozofii w Polsce podaje tenże autor w dziele: "Wstęp krytyczny do filozofii," 3 wyd. Warszawa 1903. – K. Hankiewicz, "Grundzüge der slavischen Philosopie," 2 wyd., 1873, str. 25 — 41. O najdawniejszym polskim filozofie i przyrodniku Vitelio'nie pisza: Dr. Szokalski, "O stanowisku naukowem Viteliona" (Warszawa, "Ateneum" 1877 zeszyty z listopada i grudnia), Dr. W. Rubc z yński, "Nieznany traktat filozoficzny XIII w. i jego domniemany autor Viteltio," zeszyt 27 sekcyi filozoficzno-historycznej przy Akademii Umie-jętności w Krakowie.-O scholastykach polskich XV stulecia piszą: Michal Wiszniewski, w swej "Historyi literatury polskiej", tom III, str. 141—271.
Ks. Maryan Morawski, "Filozofia i jej zadanie," rozdz, X, XI, XII.
L. Sowiński w "Historyi literatury polskiej, t. I, str. 119 — 127. Kazimierz Morawski, "Historya Uniwersytetu Jagielońskiego, Kraków 1900, t. I. str. 51-293). Bardzo ważne obiaśnienia zawiera dzielo prof. J. Fijałka: "Polonia apud Italos scholastica, saecu-"lum XV," Cracoviae 1900. ob. tegoż autora poważne dzieło "O Jakóbie de Paradiso," Kraków 1900, 2 tomy. — O humanistach polskich XV stulecia piszą: Stanisław Tarnowski, "Pisarze polityczni XVI w., "Stanisław

wnie do wyżej podanego szkicu histo- w XV i XVI w., Kraków 1994, K. Morawski w I-ym i II-gim tomie dopiero co wspomnianej "Historyi Uniw. Jagiellońskiego. St. Windakiewicz, "Padwa," Studyum z dziejów cywilizacyi Polskiej, Kraków, 1891, W. Zakrzewski, "Powstanie i wzrost reformacyi w Polscc." O polityku Ostrorogu pisze M. Bobrzyński: "Jan Ostroróg," Studyum z llteratury politycznej XV w." Kraków 1884 r. O moraliście z w. XV1, Reju, pisze: Aleks. Brückner: "Mikołaj Rej:" Kraków 1905. O katolicko-scholastycznej reakcyi w XVII wieku pisze Stanisław Załęski w swoich "Dziejach Jezuitów w Polsce;" także Brückner w swej "Historyi literatury polskiej" O daże-niach filozoficzn. po r. 1730 piszą: W. Smoleński, "Przewrot umysłowy w Polsce w. XVIII." Kraków i Petersburg 1891, Maurycy Straszewski "Jan Śniadecki," Kraków 1875, str. 16-65. O polskiej filozofii w XIX w, piszą

Krupiński w dziele wyżej wspomnianem, str. 391 - 479; Struve w następnych dzielach i rozprawach: 1) Wykład syst. Logiki," str. 193 — 282, 2) "Die philosoph. Literatur der Polen," i t. d., str. 227-231; 298-325. 3) "Die polnische Litt. zur Gesch. d, Philosophie," 4) "Historya filozofii w Polsce," zeszyt I.-5). O współczesnej polskiej filozofii pisze Struve w dwóch świeżo wydanych rozprawach: "Filozofia polska w ostatniem dziesięcioleciu (1894 --1904), przełoż. z niemieckiego K. Król, Warszawa 1907,-i "La philosophie en Pologne pendant les dix dernières Années. Congres int. de Philos.., 2-me session, Genéve 1905, str. 343 — 350. Bogaty opis bibliograficzny daje tenże autor we "Wstępie krytycznym" i t. d. Nadto pisal prof, Struve w różnych czasopismach wiele rozpraw historycznych i krytycznych o poszczególnych filozofach polskich i ich dziełach; P. Chmielowski, "Zarys najnowszej literatury polskiej", wyd. 3. Kraków 1895. W. M. Kozłowski, "Współczesna literatura filozoficzna, "Ateneum" (warszawskie) 1900." A. Brückner, "Geschichte der polnischen Literatur' t. II. Ob. także Henryk Nitschmann, "Gesch. der poln, Literatur," Lipsk 1882, str. 469 - 473 i L. Sowiński, Tomkiewicz, "Filozofia w Polsce "Rys dziejów Lit. p." Wilno 1874-78,

t. V, str. 1 – 119. El. Ziemięcka, "Studya," Wilno 1860. – O polskiej historyozofii piszę Krupiński, "Nasza Historyozofia," Ateneum 1876, t. 3, str. 548

O filozofii Kanta w Polsce pisze; P. Chmielowski, "Kant w Polsce," Przegląd filozoficzny, rocznik VII, str 379—394; Struve, "Kant w Polsce, "Wielka Encyklopedya," t. 34, str 673—677.—O walce empiryzmu przeciw filozofii Kanta pisze: M. Straszewski, w dziele "O Janie Śniadeckim," str. 170-242. "O Śniadeckiego filozofii ludzkiego rozumu", tamże str. 243-304, A. Skórski, "Jan Śniadecki wobec współczesnej metafizyki," Lwów 1890. – O Jędrzeju niadeckim pisze bezimienny autor: "Żywot Jędrzeja Śniadeckiego." Kraków 1898; S. Łagowski, "Jędrzej Sniadecki i jego teorya jestestw organicznych," w czasopiśmie polskiem "Kosmos," t. 29, Lwów 1904, str. 185 — 265, ob. tamże bibliografie o Jedrzeju Sniadeckim.-O Hoene Wronskim pisza: Bukaty, "H. W. i jego udział w rozwinieciu wiedzy," Paryż 1844; B. Trentowski w miesięczniku "Rok" Poznań 1844, ob. tegoż autora obszerne dzieło "Panteon wiedzy ludzkiej," Poznań 1874, t, 2, str. 142 -182 i 393-427; A. Mickiewicz: w ,, Wy kładach o literaturze słowiańskiej," (mianych w Collège de France),—po polsku Poznań 1865; t. 2, str. 276 — 280; S Dickstein, "H. Wroński, Jego ży-cie i prace," Kraków 1896 — O Józefie Gołuchowskim piszą: P. Popiel. "Jó-zef Gołuchowski," Kraków 1860; P. Chmielowski, "Przyczynek do ży. ciorysu i działalności J. Goluchowskiego", Przegl. filoz." I, zesz. 4, II zesz. I.— O poecie-filozofie Zygmuncie Krasiń-skim piszą: Stanisław Tarnowski, "Zygmunt Krasiński," Kraków Jözef Kallenbach; "Zygm. Krasiński, życie i twórczość lat młodych, 'Lwów 1904.-O mistyku Towiańskim piszą: F. Różański, "Andrzej Towiański i t. d.," Poznań, 1882; Tancredi Canonico (prof. uniw. w Turynie), "S. Andrea Towiański" w Turynie), "S. Andrea Torino 1896. - O Bron. Trentowskim; Kraszewski: "System Trentowskiego", Lipsk 1847; Kl. Hankiewicz, "Zycie. pisma i system Trentowskiego," 1871; Straszewski, Stanislawów

"Panteon wiedzy ludzkiej", Kraków 1874 Chmielowski w "Ateneum" z r. 1899.-O Karolu Libelcie: Szuman "Rys życia i działalności K. Libelta" Poznań 1876; A. Molicki, "Stanowisko w filozofii K. Libelta," Lwów 1875. O Libelcie i Kremerze: Straszewski, "Karol Libelt i Józef Kremer" Kraków 1875.—O Józefie Kremerze: Struve: "Życie i prace Józefa Kremera," Warszawa 1881. — O Struv'em i Libelcie pisze: J. T. Hodi, "Dwie syntezy filozoficzne, Kwartalnik "Kłosów" 1877, t. 2. str. 128 — 180. — O Auguście Ciesz-kowskim: Dr. A. Zółtowski, "A. Cieszkowskis Philosophie der That," Poznań 1904.—O Struwe'm: Lutosła wski, "H. Struve i jego wstęp do filozofii," "Ateneum" warsz. 1896; Kazimierz Kaszewski, "Dr. H. S." Warszawa 1898.—O dawnie, szych pismach Pawlickiego daje recenzye Tyszyński, o nowszych H. Struve w wyżej wspomnianych pracach. O Straszewskim, prócz Struvego w dzielach powyższych, także Stanisław Dunin-Borkowski: "Zur Geschichte der ältesten Philosophie, "w "Phil. Jahrbuch," t. XV, zeszyt 4, str. 385 — 403, Fulda 1902 i V. Kybal: "O filosofii a brahmanské," vedské czasopismo "Ceská Myśl," t. III, 1902, str. 192 — 197 i 283 - 291.—O polskim pozytywiz-mie pisze: T. Jeske-Choiński, "Pozytywizm warszawski i jego główni przedstawiciele, 'Warszawa 1885; ob także jego dzieło: "Pozytywizm w nauce i literaturze," Warszawa 1908.—O innych polskich filozofach współczesnych: Struve, "A. J. G. der Philosophie," t. 18 i 19. Wogóle można powiedzieć, że opracowanie dziejów filozofii w Polsce i bogatej polskiej filozoficznej literatury, jak to już zaznaczyliśmy wyżej, pozostawia wiele jeszcze do życzenia. Najwieksze na tem polu zasługi oddał naszemu piśmiennictwu prof. Struve. W historyach literatury polskiej, nawet w najnowszych, filozofia i wpływy filozoficzne w większej części bardzo po macoszemu bywają traktowane. Skut-kiem tego zawsze dosyć trudną jeszcze jest rzeczą ocenić właściwie udział polskiego narodu w rozwoju myśli europejskiej. (Porówn. Friedrich Ueberweg: "Grundriss der Geschichte der Philosophie," wyd. 10, w opracowaniu

dr. M. Heinze, Berlin 1906, t. IV: "Phi- | schyzmy); wreszcie d) wywołane konieczlosophie in Polen" str. 639-650; Wilhelm Feldman, "Współczesna literatura Polska" (1864—1390), Warszawa 1908; Stanisław Tarnowski, "Historya literatury polskiej."

Historya Kościelna, w przedmiotowem słowa znaczeniu jest to całokształt rozwoju życia klnego w czasie i przestrzeni; w technicznem znaczeniu słowa—nauko-

we przedstawienie tego rozwoju.

W tem ostatniem znaczeniu H. K. należy do nauk teologicznych i nie powinna być utożsamiona z Historya religii (por. Schörs, Kirchengeschichte und nicht Religionsgeschichte 1905); stanowi jednak część Dziejów powszechnych i, jako taka, powinna być traktowana bezstronnie, źródłowo, krytycznie i pragmatycznie, t. j. ma oceniać wypadki przedmiotowo i sprawiedliwie, bez względu na osobiste upodobania autora (Por. Nirsch. Propädeutik der Kirchengesehichte Mainz 1888); dociekania swoje opierać na dokumentach; sad swój, zarówno o źródłach historycznych jak i wypadkach, opierać na zasadach rozumowych; wreszcie wydarzenia historyczne przedstawiać w ich przyczynowej zależności wzajemnej, w ich zewnętrznej i wewnętrznej spójni logicznej (Por. De Smed, Introductio generalis in Hi-Ecclesiasticam, Gandavi storiam 1876; Lelevel. Historyka etc. Wilno 1815; E. Bernheim, Lehrbuch der Historischen Metode. Leipzig 1889).

Jednym z warunków systematycznego traktowania dziejów jest podział materyału historycznego podług treści i podług czasu. Pierwszy z tych podziałów zestawia wydarzenia różnorodne a sobie współczesne w oddzielne calości, drugi — przedstawia rozwój tych całości

w różnych chwilach czasu.

Co do treści więc rozróżniamy: zewnetrzne dzieje Kła, czyli jego stosunek do państwa, oraz misyjną i wychowawcza działalność Kła między narodami, i wewnętrzne, czyli a) wewnętrzną jego organizacye (hierarchie i zarząd klny); b) służbę bożą zewnętrzną (kult religijny), karność klna, życie religijno-moralne, sztukę klna i t. d.; c) reakcyę umysłu i woli zepsutego człowieka przeciwko zbawczej działalnosci Kla (herezye i)

nością samoobrony piśmiennictwo i wiedzę klną (Por. Theologische Quartalschrift, herausg v. den profesg. der Tü-binger kath-theol. Facultät, 1904, str.

258 i nast.).

W chronologicznym znów (podług czasu) rozwoju wypadków zachodzi niekiedy zbieg przyczyn i czynników historycznych tak ważnych, że pod ich działaniem przedmiot historyi wchodzi na tory albo całkowicie nowe i zaczyna nową e p o k ę, albo też częściowo tylko od poprzednich odmienne, i stanowi nowy okres. Pod tym względem więc rozróżniamy w dziejach Kła trzy epoki: starożytna, średniowieczna i nowożytna, z tych zaś każdą dzielimy na okresy, różniące się pewnemi charakterystycznemi cechami.

Epoka I. Starożytność chrześcijańska, od założenia Kła do wznowienia cesarstwa zachodnio-rzymskiego w osobie Karola W. (800 r.): rozszerzenie się Kła wśród ludów greckich, romańskich i germańskich, wewnetrzne zorganizowanie sie Kla i rozwój do-

gmatu chrześcijańskiego.

Okres 1. Od Chrystusa do Konstantyna W. (33-311): Walka z judaizmem i poganizmem; krwawe prześlado-

Okres 2. Od Konstantyna W. do Karola W. (311-800). Czas wielkich herezyj, wielkich soborów i wielkich Ojców Kła: klasyczny rozwój teologii: nawracanie najezdniczych ludów szczepu germańskiego.

Sredniowiecze, od Epoka II. Karola W. do końca w. XV: Kł oświeca i uspolecznia nawrócone przez się ludy Europy, budzenie sie indywidualizmu

państwowego przeciwko Kłowi.

Okres 1. Od Karola W. do Grzegorza VII (800-1073) rozwój św. Cesarstwa zachodnio rzymskiego pod opieka Kla; walka Kla o wewnetrzna swa niezależność.

Okres 2. Od Grzegorza VII do Bonifacego VIII (1073 - 1303); przewaga Kościoła nad cesarstwem zachodniorzymskiem; rozkwit Papiestwa i Kościoła.

Okres 3. Od Bonifacego VIII do końca XV w.: obniżenie powagi St. Ap.; opór przeciw panowaniu Kła i chrześcijańskiemu porządkowi rzeczy.

Epoka III. Doba nowożytna,

ka indywidualizmu z dotychczasowa zasada powagi; rewolucye religijno- spo-

Okres 1. Od końca w. XV do W. Rewolucyi francuskiej (1789 r.): północne narody gwaltownie zrywają z zasadami Kła katolickiego: walka umysłowa herezyi i racyonalizmu z Kłem; absolutyzm państwowy i przymus religijny; nowe zdobycze Kła w świeżo odkrytej Ameryce.

Okres 2. Od Rewolucyi francuskiej do czasów ostatnich: duch pogańsko-masoński w życiu umysłowem i moralnem; walka z Kłem pod hasłem "praw człowieka" i "wiedzy nowożytnej;" separatyzm narodowościowy; wśród ogólnego zamętu pojęć góruje powaga St. Ap. i ścisła z nią łączność episkopatu

katolickiego.

Źródła historyi klnej. Źródlem historyi zowia sie te pisma lub pomniki, z których historycy czerpią wiarogodne wiadomości o dziejach Kla. Najcenniejsze źródła tworzą: a) Pismo św., jak Ewangelie i Dzieje Aplskie, monet z różnych czasów i krajów (Por. w których naoczni świadkowie opisują początek Kla i jego działalność w cza | bonae 1792, 8 t., X. Jan Albertrandi, sach najpierwszych; b) dokumenty klne, jak symbole, ksiegi liturgiczne, akta so pieniądzach, Warszawa 1805, 3 t.; g) burów, dekrety pży i bpów; c) doku- archeologię, czyli znajomość relimenty państwowe, odnoszące się do Kła, jak np. konkordaty czyli uklady, które władza kina zawiera z poszczególnemi państwami; d) pomniki lub przedmioty, które przynoszą świadectwo o ważniejszych zdarzeniach, zwłaszcza, jeżeli te zostają w związku z dawnemi dziejami Kła; tu należą. sprzęty klne, malowidła, posagi, monety, napisy i t. d. (Obfita literaturę źródel ob. Ks. Władysław Szcześniak, Dzieje Kościoła katolickiego tom I, str. V i nast. Warszawa 1902),

Nauki pomocnicze do Historyi klnej. Zeby należycie ocenić przeszłośc Kła, trzeba znać jego ducha. Stąd historyk powinien posiadać dostateczną znajomość dogmatyki, etyki chrześcijańskiej, prawa kanonicznego, oraz historyi i fi-teratury tych nauk. Nadto nieobce mu być powinny nauki świeckie; powszechna historya świata, a w szczególności hi- i Rzymian, noszą też znamie pewności

Od końca XV w. do czasów ostatnich, storya oświaty, przwa, filozofii, sztuki, zatrucie cywilizacyi katolickich ludów ekonomia społeczna i polityczna. Do Europy przez pogańskie pierwiastki odrodzonej oświaty grecko-rzymskiej; walcze, jak to: a) filologie (językoznawstwo), czyli znajomość jezyków, w których pisane są źródła odnośne, a szczególniej znajomość jezyka łacińskiego i greckiego; b) paleografie czyli znajomość sposobów dawnego pisania, dawnych liter i znaków pisarskich, skróceń wyrazów i wyrażeń i t. p. (Por. prof. Teodor Wierzbowski, Vademecum, podręcznik do studyów archiwalnych. Warszawa 1908); c) dyplomatykę, umiejętność rozpoznawania dokumentów publicznych, różnymi czasy pisanych, oraz cech im właściwych w różnych czasach i krajach (Por. A. Giry, Manuel de diplomatique Paris 1894) d) epigrafike, czyli umiejetność odczytywania dawnych napisów (Por. Le Blant, Inscriptions chrét. de la Gaule, Paris 1855 - 65; Manuel d'Epigraph. Chrétienne, Paris 1869) e) sfragistykę, t. j. znajomość dawnych napisów i herbów (Por. Sacken, Katechismus der Heraldik. Gründzüge der Wappenkunde 3 wyd. Lipsk 1885) f) numizmatyke; znajomość dawnych Eckhel, Doctrina Nummorum, Vindo-Zabytki starożytności rzymskich w gijnego, społecznego i domowego życia dawnych narodów (Por. J. B. De Rossi, Roma sotterranea. Roma 1864; J. Wilpert, Principientragen der christl. Archäologie, Freiburg 1889), X. Józef Bilczewski, Archeologia chrześcijańska. Kraków 1889); h) statystykę i i) geografie Kolb, Handbuch der vergleichen statistik Lipsk 1879 8 wyd.1; Werner S. J., Orbis terrarum catholicus etc. Freiburg 1890); chronologie (Ideler, Lehrbuch der Chronologie. Berlin 1831; X. Putyatycki, Chronologia, Warszawa 1860). (Wyczerpującą literaturę nauk pomocniczych podal ks. Szcześniak, op. cit. str. IX i następ).

Historya i literatura dziejopisarstwa klnego. Zalożenie Kła i początkowe jego dzieje przypadają na czasy wysokiej oświaty u Greków

historycznej, a nie, jak początki innych | religij starożytnych,—ceche mitów baśni i legend. Chrystus sam nic nie pisal, ani swym uczniom pisać nakazywał, dopiero okoliczności zewnętrzne skłoniły śś. pisarzy do określenia żywota Mistrza, i pierwszych lat Jego Kła. Pierwszemi księgami historycznemi są 4 Ewangelie: św. Mateusza, Marka, Łukasza, Jana, oraz Dzieje Apostolskie św. Łukasza i niektóre ustępy listów św. Piotra, Pawla,

Jana i Judy apłów. Przez trzy pierwsze stulecia milczy dziejopisarstwo klne, bo w smutnych czasach prześladowania należało imię chrześcijańskie ukrywać raczej, aniżeli wystawiać przed oczy prześladowców. Z pisanych pomników historycznyah tego czasu najdawniejsze są pisma Papiasa z Hierapolis i Hegisipusa z Palestyny (w. 11), oraz Juliusza Afrykanina z w. III. Pisma te przechowały się tylko w drobnych ułomkach. Ważniejsze od nich sa Akta Meczenników, również częściowo tylko przechowane, oraz pisma filozofów, apologetów chrześcijańskich i obcych pisarzy: Józefa Flawiusza, Tacyta, Pliniusza M., Swetoniusza. Ojcem dziejopisarstwa kościelnego jest Euzebiusz bp. Cezarei Palestyńskiej († 340), jeden z najuczeńszych i najbardziej wpływowych meżów swego czasu (ob.) Na podstawie wypracowanej przez się poprzednio Kroniki, napisal 10 ksiąg Historyi Kla, w której z wysokim zmysłem historycznym rozwija dzieje Kla od Chrystusa do 324 r.. Dzielo to posiada nieoceniona wartość naukowa zarówno z powodu podniosłego ducha, w jakim jest trzymane, jak z powodu zawartych w niem bardzo ważnych dokumentów historycznych i fragmentów dziel zaginionych. Szkoda tylko, że jako przyjaciel Aryanów i bezwzględny chwalca Konstantyna W., Euzebiusz nie zawsze umie być bezstronnym. Dzielo Euzebiusza śmiało prowadzili dalej: Socrates Scholasticus, Hermias Sozomenos Teodoret, bp Cyrus w Syryi (do r. 428), Ewagriusz, adwokat a następnie prefekt m. Antyochii napisał 6 ksiąg Historyi Kła, jako dalszy ciąg historyi Sokratesa i Sozomena (do 594).

W wiekach następnych dziejopisarstwo klne łączy się ściśle z historyą państwowa i upada wskutek zeświecczenia i upad-

ku duchowieństwa.

Dziejopisarstwo klne na Zachodzie w pierwszej epoce dziejów Kła nie przedstawia samoistnego rozwoju, lecz posilkuje się pracami autorów greckich przez przekłady i kompilacye. W końcu IV w. Tyrannius Rufinus (+ 410) uczony ksiądz z Akwilei przełożył na język laciński Historye klną Euzebiusza, do którei dodał, jako dalszy jej ciąg własna pracę, sięgającą śmierci Teodozyusza W. († 395). Dużem wzięciem cieszyła także się t. z. Historia Tripartita jaka z trzech greckich pisarzy Sokratesa, Sozomena i Teodoreta ulożył i własna kontynuacyą historyi Sokratesa (aż do 518 r. opatrzył Marek Aureliusz Cassiododorius,

Dziejopisarstwo klne wieków średn. nosi odmienny od dziejopisarstwa starożytnego charakter. Scisle polaczenie Kla z życiem społeczno-politycznem na podstawie wiary oyło przyczyna, że nie oddzielano historyi politycznej od historyi klnej ale je zlewano w jeden caloksztalt i obie rozważano na tle chrześcijańskiem. Nadto, skutkiem upadku państwa rzymskiego i rozwoju świeżych organizmów państwowych na jego zwaliskach, zanikl środkowy punkt jedności politycznej wszystkich ludów, a rozwijał się natomias partykularyzm narodowościowy, który odrywał uwage historyka od ogólnych dziejów świata, a skupial ją na własnym narodzie. To też cale wieki średn. sa jakby wysadzone niesłychanie cennemi monografiami, kronikami i t. p., bedacemi niekiedy prawdziwemi arcydzielami wiedzy historycznej. św. Grzegorz bp Tours († 595) pisze dzieje Kła Franków; Izydor bp Sewilii († 636, — dzieje Kła w Hiszpanii; Sw. Beda Czcigodny († 735) — w Anglii; Paweł Dyakon (zw. Warnefridem († 799) — w Lombardyi; Adam z Bremy († 1070) — w Skandynawii; Koźma (pralat katedry św. Wita w Pradze † 1125)—w Czechach; Albert Kranz († 1517) w Północnych Niem-czech (od 780—1500); Jan Długosz daje rodakom po mistrzowsku napisane dzieje Polski i Kościola (do r. 1480).

Próby pisania ogólnych dziejów Kła sa rzadsze w wiek. średn. Podejmowali je: Hayno, bp Halbersztadt, Anastazyusz, opat i bibliotekarz rzymski († 886), Ordericus Vitalis, opat w Eureul w Nor-mandyi († po 1142); Marcin Polak († 1279), dominikanin, później arcbp. Gn

źnieński; Bartłomiej z Lucca, dominikanin bibliotekarz pża Jana XXII († 1327). Najobszerniejsze i stosunkowo najdoskonalsze dzieło z zakresu historyi Kła wiek. średn. zostawił sw. Antonin, arbp Florencki. Ogólny przełom w dziejach świata, dokonany pod koniec XV w. i w początkach XVI w., stanowi nowa dobę w historyografli klnej. Naiwność i łatwowierność średniowiecznych pisarzy ustępuje miejsca duchowi krytyki i źródłowemu badaniu przeszłości. Pożądaną tę zmianę przypisać należy humanizmowi i potrzebie obrony katolickiej prawdy od napaści protestantyzmu (zwłaszcza przeciwko centuryatorom ma-

gdeburskim). Najpoważniejszym historykiem i obrońca prawdy katolickiej okazał sie Cezary Baroniusz (ob.) († 1607) oratoryanin rzymski, a później kardynał Owocem 30 letnich poszukiwań jego były: Annales ecclesiast. (Romae 1588 - 1607). Francuz, franciszkanin, Ant. Pagi dopełnił niektórych poprawek w Annales, zwłaszchronologicznych, zkąd powstała: historico - chronologica in Critica universas Annales Baronii, nieodzowna przy używaniu Baroniusza; Annales Baronii miały tak wielką powagę i wziętość, że prawie jednocześnie znalazły aż trzech kontynuatorów; byli nimi Abraham Bzowski, dominikanin polski (1637); Henryk Spondanus, francuz († 1643) i Odoricus Raynaldus, oratorya-Znacznie później przedsięwzieli toż samo zadanie: Jakób Ladrchi i Augustyn Theiner oratoryanie.

Długi czas w obozie katolickim po Baroniuszu, a w protestanckim po Centuryatorach nie spotykamy nic nowego. Dopiero pod koniec w. XVII, szczególniej we Francyi przybrały niebywałe dotąd rozmiary. Nieśmiertelne imię w wydawnictwach źródeł i prac historycznych zdobyli sobie Benedyktyni św. Maura, niemniej Oratoryanie i Jezuici.

Całokształt dziejów Kła ogłosili: Aleksaneer Natalis († 1724), Klaudyusz Fleury († 1724) i Sebastyan Le Nain de Tillemont († 1698). Obok nich trudno pominąć milczeniem zasłużone na polu badań historycznych nazwiska: jezuity Petaviusza i Bossueta, bpa Meaux. W XIX w. wymienić należy we Francyi obszerne prace: Rohrbachera (Histoire universelle de l'Eglise cath. Paris

1842, 29 tomów) i Darrasa (*Histoire* génér. de l'Eglise. Paris 1862 — 86, 40 tomów).

Włochy zasłyneły przedewszystkiem badaniami nad archeologią chrześcijańską i monografiami historycznemi. Do gruntowniejszych pisarzy, zajmujących się ogólnemi dziejami Kła należą: J. A. Orsi, dominikanin, kardynał (Storia eccles... Roma 1748, 20 tom.). Kacper Saccareli (Historia ecclesiastica per annos digesta, Roma 1770, 25 tomów).

W Niemczech walki religijne utrudniały poważne badania historyczne i dopiero w XIX w. nastąpił tu pożądany zwrot w dziejopisarstwie Kła. Punkt zwrotny stanowi pełna namaszczenia Historya Kła hr. Leopolda Stolberga († 1819). Obok niego stoi pokrewny mu duchem, choć mniej źródłowy, Teodor Katerkampf († 1834) prof. i dziekan kapituly w Monastyrze. Obok tych źródłowych i obszernych prac zaznaczyć należy inne pomniejsze, ale bardzo jednak cenne, jako to Othmana Rauschera († 1875) kardynala i arbpa Wiedeńskiego, J. Hortiga († 1847) prof. i kanonika w Monachium, Józefa, Jana, Ignaoego Döllingera, († 1890), prof. w Monachium (niestety odpadłego od Kła)

przewodników w nauce dziejów, klnych najzaszczytniejsze miejsce zajmuje: Józef Kard. Hergenroether († 1890), Jan Ad. Moehler († 1838), Karol Józef Hefele (Concilienceschichte - Freiburg 1855 — 74 7 tomów, tom 8 i 9 opracował Hergenroether). W ostatnich czasach ukazały się pomnikowe dziela, dotyczące ogólnych dziejów Kła: O. Grisara S. J. (Geschichte Roms und der Päpste, Fryburg 1901); Ludwika Pastora (Geschichte der Päpste, Fryburg 1886, dotad 4 tomy); Michala S. J. (Geschichte des deutschen Volkes. Fryburg 1908). Z podręczników, jakie ukazały się w o-statnich czasach w Niemczech wyróżnić należy: H. Brücka prof. w Moguncyi, Fran. Xaw. Krausa, prof. we Fryburgu Bad). Fran. Xaw. Funka prof. w Tybindze, Alojzego Knöplera prof. w Monachium i S. Marxa prof. w Trewirze.

Z belgijskich prac nad Historyą Klną wymienić można bardziej znane u nas: Woutersa i Jungmanna (*Dissertationes* selesctae in Hist. eccles. Ratisbonae 1880—87 tomów 7) i De Smedta (Intro-

Wobec olbrzymio rozwinietego dziejopisarstwa klnego na Zachodzie, polskie nasze piśmiennictwo klne w zakresie całości dziejów jest upakarzająco karłowate. Z w. XVII mamy do zaznaczenia prace O. Piotra Skargi S. J., podejmowane około Roczników Baroniusza. Wiek XVIII obok kilku drobniejszych prac nie zdobył się na obszerniejsze studyum z zakresu ogólnej Historyi Kla. W XIX w. otrzymaliśmy kilka obszerniejszych opracowań Misyonarzy Wileńskich, podwójny przekład historyi Alzoga (bpa Krasińskiego i Anonimowy), nadto obszerne dzieło, chociaż niezbyt krytyczne ks. Melchiora Bulińskiego i tłumaczenie Riveaux, ks. Bogumila z nad Wisły. Mamy nadto kilka krótkich szkolnych podręczników, częścią tłumaczonych (Robitscha, Bielskiego, Waplera), częścią samodzielnych (ks. Delerta, ks. Jougana, Brcziny, Ga-dowskiego, Bączkowskiego, Kwiccińskiego i t. p. (Por. Car De Smedt, Introductio generalis ad historiam Eccles. Gandavi 1876; tenže Principes de la critique histor. Paris 1883; Nirschl, Propädeutik der Kirchengeschichte 1888; Möller, Traite des études hi-stor. Liege 1887—90; S. Berger, Des études d'histoire eccles. Paris 1899; Knöpler, Kirchengeschichte w "Kirchenlexicon" Wetzera i Wettego; tegoż Wert und Bedeutung der Kirchengeschichte 1894; Historisches Jahrbuch der Görresgesellschaft z 1894 r. str. 134-145; Ehrhard, Stellung und Aufgabe der Kirche; 1898; Jülicher, Moderne Manungsversch. über methode 1901; Ks. Szeześniak, Dzieje Kła katolickiego t. I. Wstep I-XXX; I. Finkel, Historya w "Encyklopedyi Wychowawczej" t. V. A. Seider, Kirchengeschichte w "Kirchliches Handlexicon" Buchbergera. München 1907. O poszczególnych pracach hist, klnych mó. wić będziemy przy odnośnych życiorysach autorów).

Historyograf z greck. znaczy pisarz historyi. Książeta i panujący mieli na swych dworach historyografów już od dawnych czasów; i tak np. w Babylonie sekretarze królewscy pisali akta panowania królów; w Rzymie wielki kaplan redagował roczniki zwane pontificales; ten sam zwyczaj zachowywał się we Fran-

ductio gener. ad. hist. eccles. Gaud, eyi: Karol IX utworzył urząd historyografa Francyi: Racine był historyografem Ludwika XIV, Wolter przez krótki czas-Ludwika XV, Fontenelle-akademii fran-cuskiej i t. d. (Por. Blanc. Dictionnaire univers. de la Pensée. Lyon 1899, 4-0, Partie logique et encycl. k. 285).

> Historyzm, jest to pewnego rodzaju sposób traktowania filozofii historyi. Polega on na ocenianiu doktryn i fak-tów nie ze względu na ich wewnętrzną wartość, lecz na uważaniu ich w stosunku do środowiska historycznego, jako różne fazy niezbędne w rozwoju ludzkości.

Królestwo to, zajmujące Hiszpania. większą częsć półwyspu Pirenejskiego było zamieszkane przez Iberyjczyków. Później Grecy zajęli cześć zachodnia, Fenicyanie południe, a Celtowie północ. Rzymianie w III w. przed Chr. podzielili półwysep na trzy prowincye; Luzy-tanię, Baetikę i Tarraconensis. Ta ostatnia za Konstantyna W. utworzyła cztery prowincye, z tych wyspy Balearskie stanowiły osobna. Chrześcijanizm panował tam wszędzie już w pierwszym w. Podanie mówi, że św. Jakób Apl przybył tu pierwszy; prawdopodobniej jednak będzie to Apł Pawel (Rom 15, 24. 28). Pierwsze bostwa zalożyli uczniowie św. Piotra i Pawla. Bp Hozyusz z Cordowy zalożył metropolię w IV w., a w końcu tegoż, zwolennicy Pryscylianów kł w Hiszpanii w bledy uwiklali. Metropolie hiszpańskie Tarragona, Sevilla, Toledo i Braga były zależnemi od Stolicy aplskiej. We wszystkich, wikaryaty aplskie przestrzegały zachowywania dekretów aplskich i synodalnych. Za panowania króla Riccareda, który przyjął katolicyzm wraz z Aryanami i rozpoczął szereg królów wizygockich katolików, Kościół Hiszpański był u szczytu potegi. Biskupi wywierali wplyw na mieszczaństwo. Żydzi za to, zmuszeni do przyjmowania Chrze-ścijanizmu, czynili to tylko pozornie, a dekretem króla Kintili wypedzeni, tembardziej się stawali obłudni i zwiazali się ze swymi współwyznawcami w Afryce, oraz z Saracenami, by wspólnie przeciw Kłowi pracować. Pod królem Wittiza (701-710) umocnili się Saracenowie na pólwyspie, którego tylko część pólnocna chrześcijańską pozostała. Bpi, pod naciskiem zdobywców uciekali w góry i tylko | koncylium w Konstancyi, i tu doszło do w Andaluzyi biskupstwo, pomimo wszystko sie utrzymało. W X i XI w. prześladowanie chrześcijan się zmniejsza, ale zwiększa obciążenie ich podatkami. Gdy Karol Martel w r. 732 panowaniu Arabów koniec położył, Karol W-ki do-szedł do rzeki Ebro, gdzie w r. 778 ustanowił granice Hiszpanii. Chrześcijańscy królowie Gotcy odebrali Maurom część ich zdobyczy i w ten sposób po-wstały: Asturya, Nawara, Aragonia i Kastylia, a z hrabstwa tejże nazwy Portugalia. W r. 1085 Toledo dostało się Alfonsowi VI i odtąd stało się rezydencya królów Kastylskich. Wymuszone małżeństwo na królu Alfonsie aragońskim doprowadziło do strasznych przewrotów: Aragończycy odebrali autonomię Kastylii i zaczęli prześladować ko-scioły i klasztory, co wywołało potrzebę zwołania kilkakrotnie soborów przez pża Paschalisa II (Hefele, Concil. Gesch. V. 325 i nst.)

W polowie XII w. powstały trzy zakony rycerskie, które podniosły ducho-wą strone szlachty, św. Jakóba z Com-posteli, Calatravy i Alcantary. Bitwa pod Navas de Toloza w 1212 zmusiła 600,000 Arabów do poddania się związkowi królów chrześcijań-kich, i odtąd Maurowie zostali złamani. W r. 1282 powstał nowy konflikt miedzy Aragonia a papiestwem. Król Piotr III (1276-1285), po nieszporach sycylijskich na tron wyniesiony, wyklęty zostaje przez pża Marcina IV, francuza i przyjaciela domu d'Anjou; Aragonia dostaje sie ksieciu Karolowi Valois, a przeciw Piotrowi III ogłoszona zostaje powszechna krucyata. Sycylię, odłączoną od Aragonii otrzymuje książę aragoński, który zostaje

wasalem rzymskiego Kła.

W w. XIV Kastylia wpadła w ręce tyrana, Piotra I Okrutnego, który zamordował własną swą małżonkę, Blankę Burbońska, i był nieprzyjacielem Kła, próżno napominanym przez pża Innocentego VI. W czasie wielkiej schyzmy zachodniej, uznano w Hiszpanii pża awinioń-kiego, Klemensa VII. Następca jego, chytry aragończyk, Piotr de Luna zwołał koncylium w Perpignan. Po wyborze Aleksandra V na koncylium w Pizie, Hiszpania jeszcze się trzymala Piotra de Luna i dopiero król Zygmunt w 1415 sklonił ją do przyłączenia się do się zdusić życie katolickie. Przytem pi-

konkordatu miedzy pżem nowoobranym Marcinem V a Hiszpania. Zaślubiny Izabelli Kastylskiej z królem Ferdynandem aragońskim łączą te dwa kraje, po-czem następuje koniec dziesięcioletniej wojny z Arabami, Odkryty spisek sluży do postawienia warunku Maurom albo przyjęcia chrztu, albo opuszczenia kraju: wielu poddało się pierwszemu, lecz tylko pozornie, ztąd przeciw nim czynna była potem inkwizycya. W tym czasie zaczęlo się szerzyć Chrześcijaństwo na koloniach, a bpstwa tam utwo-

rzone, starały się je umocnić. Od r. 1519, wraz z Niemcami, na-pływającymi do Hiszpanii, zaczął się wciskać luteranizm. Rozszerzały go pisma antwerpskie, tłumaczone na hisz-pański i duchowni, którzy, towarzysząc królowi Karolowi V w Niemczech otarli się o idee protestanckie. Krążyły też pisma Erazma, pełne nienawiści dla Kła, Ofiara inkwizycyi padł bp. Jan Gill z Tortozy, spalony w Walladoli-dzie w r. 1544—lecz to nie przeszkadzalo luteranizmowi tworzyć gminy i kaplice prywatne. Propaganda, coraz gwaltowniejsza, groziła niebezpieczeństwem Kłowi i gdyby nie silny duch ka-tolicyzmu hiszpańskiego oraz Inkwizy-cya, kraj byłby się stał protestanckim.

W r. 1570 herezya była opanowana zupełnie, a jednocześnie z utwierdzeniem wiary nastąpiło podniesienie nauki teologii (ob. art. Scholastyka), literatu-

ry i malarstwa. Za Filipa II, który chciał wywierać swój wpływ na wybór pży, zaczął panować absolutyzm w kierunku państwowym. Po wygaśnięciu linii hiszp. habsburskiej z Karolem II, a wstąpieniu na tron Filipa V, wnuka Ludwika XIV, nastapił konkordat z Rzymem. Stuletnia niezgoda co do beneficyów zakończyła sie w 1753 r. przyznaniem pżom 52 beneficyów, a królom prawa nominowania bpów, które po dziś dzień posiadają. W r. 1767 ministrowie Aranda i Manuel de Rodo prześladowali Jezuitów, wypędzając ich z kraju. Napoleon I zmusił do abdykacyi słabego króla Karola IV, a narzucił własnego swego brata Józefa na tron hiszpański (1808). Z pomocą Anglii usilowała Hiszpania go zrzucić, tem więcej, że uciskał Kościół i starał

sma szkodliwe i wolnomularstwo przy-

gotowywały grunt do rewolucyi. Po upadku Napoleona, Ferdynand VII absolutyzm państwowy przywrócił, mocą którego klasztory męzkie, przenoszące temu kaplani - wygnani z kraju. W r. 1841 bylo wszystkiego 6 bpów w Hiszpanii. Nakoniec w r. 1851 nowy kon-kordat postanowił, że za zabrane dobra kościelne państwo ma uregulować uposaženie duchowieństwa, a pż ma ustanawiać w metropoliach w wielu kapitułach bpich godność kantora, w innych honorowego kanonika. Niedługo trwało porozumienie. W r. 1868 po ucieczce królowej Izabeli przed rewolucyą, zakłady Jezuitów zostały zniesione. Próżno biskupi wystosowali adres do Kortezów, z powodu niedopełnienia warunków umowy. Polityczne stosunki z Rzymem były przerwane, tem więcej że w ciągu lat 7 — dwa razy królestwo stawało się rzecząpospolitą i naodwrót.

Cokolwiek poprawiły się stosunki za Alfonsa XII. Z r. 1876 nowa ustawa zapewnia religii katolickiej panowanie bezpośrednie w państwie, a naród obowiazuje się służyć wyznaniu i jego przedstawicielom. Protestanci nie znaleźli już gruntu dla swojej nauki, a panowanie Alfonsa i Krystyny zapewniło spokój Kłowi. Spójnia katolicki jest jednak osłabiona podziałem między dynastye a Karlistów. Papież, Leon XIII po- się na 4 peryody; piątym jest okres dziwstrzymywał duchow eństwo od poli-

tycznych intryg.

Na czele duchowieństwa stoi Prymas arbp. z Toledo, oraz arbpi Burgos, Santjago, Granady, Saragossy, Sewilli, Tarragony, Walencyi i Walladolidy z 53 sufraganami. Poprzednio utworzone zakony rycerskie zebrano w jeden z przeorem na czele, noszącym nazwę biskupa. Z męzkich klasztorów pozostało 41 i te sie zajmują kształceniem misyonarzy, zaś żeńskie wychowuja młode pokolenie, lub pielegnuja chorych. W 10 uniwersy tetach niema wcale teologicznego wydzialu, natomiast 68 seminaryów dyecezyalnych przygotowuje kapłanów (Por. Villaqueva, Viage literarie à los iglesias de Espana, Madrid 1804-1852, 22 tomy; Lembke - Schäfer, Gesch. v. Spanien, Hamburg u Gotha. 1831 -

les. de Espana, 2 ed, Madrid 1873 - 1875, 6 tom.; O Werner, Orbis terrarum cath., Friburg 1890, 38 - 49, oraz artykuły poszczególne).

liczbę 12 mnichów zostały źniesione, do-Hiszpańska literatura i język. Kulbra kościelne zabrane, a opierający się tura starorzymska dala początek kwituą-Hiszpańska literatura i język. Kulcemu wiekowi literatury w Hiszpanii. Dowodem tego są rzymscy klasycy pochodzenia hiszpańskiego: M. A. Seneka (ur. w r. 54 przed Chr. w Kordowie), L. A. Seneca (ur. w r. 2 po Chr.), M. T. Quintilianus (ur. 35 po Chr.), M. V. Martialis (ur. w r. 40 po Chr.). J. M. Columella (ur. w I w. po Chr. w Kadyksie). W liczbie dawnych pisarzy kościelnych odznaczają się apologeta i historyk Orosius, w końcu IV w., św. Pacyan bp z Barcelony, św. Izydor z Sewilli i św. Ildefons z Toledo. Na soborze w Toledo, obchodzącym zwycięstwo Kła z powodu nawrócenia Wizygotów na katolicyzm było 64 Biskupów; postanowiono tam ściśle połączyć państwo z organizacya klna. Na tym gruncie moglaby była literatura zakwitnąć wspaniale, gdyby nie napady Maurów. Z mieczem w dłoni trzeba było powoli zdobywać cywilizacyę i ztąd, gdy powstały różne państwa, potworzyły się i dyalekty. Między nimi portugalski, kataloński i kastylijski stanowily osobne jezyki. Ostatni z nich zachowal romańską sile i majestat.

Hiszpańsko-kastylijska literatura dzieli

siejszy.

Epokaromantyzmu (XI-XIV w.). Najdawniejsze hymny i kroniki siegają XI w. Liber Jacobi, ksiega legend XII w. Opiewa ona cuda, miejsca pielgrzymki San Jago de Compostela. Disciplina clericalis, napisana przez Zyda nawróconego Petrusa Alfonsusa dowodzi wpływu, jaki miała wyobraźnia żydowsko-arabska na hisz-

pańska.

Okres epicki, najdawniejszy nie posiada wielkiej epopei, z powodu braku spokoju w kraju i narodzie; drobne pieśni ludowe utworzyły w XVI w. zbiór wiekszy i znajdują one wyraz w Poema del Cyd i w Mocedades del Cyd. Pomimo, że Cyc nie odznaczał się wierna služba królom chrześcijańskim i był nawet wasalem Maurów, stał się jednak 1893, 6 t.; Vic. de la Fuente, Hist. ec- ulubiencem ludu. "Poema" i "Mocedades" opiewają rycerskie przymioty, ugrun- | dworska, konwencyonalna o wyszukanej towane na rycerskim podkładzie. Głównym przedstawicielem harmonii i uczucia jest Gonzalwo de Berceo, który napisal Alexandreis Gautiera de Chan tillon w hiszpańskich aleksandrynach. W dziewięciu poematach opiewa Ofiare Mazy św., Najświetsza Dziewice, meczeństwo św. Wawrzyńca i legendę o św. Dominiku z Silos. Poemat o Mszy św. jest wspaniałym z punktu liturgicznego; wykazuje też niezachwiana wiare w Pismo św. Z trzech poematów o Madonnie jest jeden hymn pochwalny w 233 strofach, który opie-wa życie Maryi, 2 gi jej cierpienia, a trzeci łaski wyświadczone przez nia. Clarus uważał je, jako protestant jeszcze, za najcudniejszy objaw fantazyi poetyczno-religijnej średnich wieków.

Między 1330 a 1343 r. powstało alegoryczno satvryczne dzieło Juana Ruiz archiprezbytera z Hity (Libro de Cantares), zawierające tak świeckie, jak religijne pieśni, mocno przypominające Chaucer'a (Canterbury tales). Rimado de Palazio Pedro Lopeza jest dziełem dydaktycznem jak również Rabbi'ego don Santo-Rady dla króla Piotra (Ökrutnego). Po poezyi zakwitla kastyl-ska proza; jej przedstawicielami byli: Ferdynand III św. król kastylski i syn jego uczony Alfons X, który obrany królem Niemieckim nigdy tam nie był; brat jego Don Fadrique, Sancho IV, Alfons XI i Infant Don Juan Manuel. Alfons X stanal na czele literatury swoją kroniką, swojem "Septenario" encyklopedycznem i "Opusculos legales", które zawierają kodeks praw kastylijskich, oraz tłumaczeniem traktatów astronomicznych. Sancho IV wydał historye wojen krzyżowych; Alfons XI ksiegę myśliwską. Najsławniejszem dziełem by-lo Conde Lucanor oryginalny zbiór nowel Infantaa Don Juana Manuela, który był zarazem prawdziwym postrachem Maurów.

Wiek średni późniejszy – XIV i XV. Znaczne podniesienie literatury zawdzięcza Hiszpania francuskiej epice oraz poezyi prowansalskiej na dworze panującej, a która się później do Portugalii przeniosła i tam goracego doznala przyjęcia. Pod Juanem I w Kastylii do 1390 r. panowała poezya | versal redencion" (1584) Franciszka Her-

formie alegoryczno-mitologicznej.

Miedzy tymi błyskotliwymi objawami znajdujemy perły poezyi jak np. "Tren" Jorgéa Manriqua († 1479 r.). Z wielu zbiorów poezvi odznacza się Cancionero general Marques de Santillana byl pierwszym sonecistą i najuczeńszym hiszpanem swego wieku.

Po legendach o Aleksandrze i Karolu wtargnal caly pstry świat rycerzy Graala w formie romansu proza: "Nowy ideal rycerza" ubarwiony, egzagerowany był bardzo bliskim komicznego typu "smu-tnej postaci." Że jednak naród miał zmysł rycerski i w ciągłej był wojnie z Maurami, utrzymywał sie na wysokości przy pomocy pisarzy, jak Lopez de Avala (Chronica de don Pedro I), Perez de Guzman (Generationes y semblancas.) Ludzie wysokich stanowisk, bpi, członkowie pierwszych rodzin tłumaczyli klasyków starożytnych, Petrarkę, Boccacia i Danta na język hiszpański. Dużego wpływu, choć nie budująca była satyra "De los vicios de las malas mujeres, " archiprezbytera Alfonsa Martineza de Talavera i dyalog dramatyczny "Celestina" Fernando de Rojas.

Fpoka literatury kwitną-cej XIII w. Po wypędzeniu Maurów z Granady, zdobyciu Neapolu, odkryciu Ameryki i wybraniu Karola V na cesarza, nastapił rozkwit literatury.

Zetkniecie z Petrarką wytworzyło kunsztowniejszą poezye (sonaty stanze, canzony), których twórcami byli Juan Boscan (1490—1540) i Garcilazo da Wega (1503 — 1536). Znanymi lirykami byli: Lope de Wega (1562 — 1635) i Hernando de Herrera. Wielcy Święci tego czasu uprawiają też poezyę, jak Ignacy Loyo-la i Franc. Xawery, który w tysiącach serc budził zapał religijny. Św. Jan od Krzyża objawia swoją miłość dla Chrystusa Pana w parafrazie i Ewangeli ś-go Jana w najwyższym poetycznym nastroju. Św. Teresa w pieśniach swoich mówi o swojem nadziemskiem powołaniu jest ozdobą literatury hiszp. W tymże duchu pisal nauczyciel dogmatyki augustyanin Luis de Leon. Gdv odv jego z Horacowemi wałczyćby mogły, canzony ksiedza Herrery z Sewilli z Pindorowemi porównać można,

Epopee religijna stanowiła "La uni-

mandesa Blasco, "Christiada," przeora Diego de Hojeda (1611), "Vida de San Francisco" Gabryela de Mata (1587). Do tej plejady religijnej przyłącza się narodowa w "Sagrario de Toledo" przez José do Baldivielzo (1618) i w poetycznych legendach "Monserrate des Christobal de Virues" (1586). Cesarza Karola V opiewal Geronimo Sempere (le Carolea), Cyda-Diego Ximenez de Ayl-lon (los famosos y eroicos heros del Cid). Epopeę komiczną stworzył ("La Asniada") Cosma de Aldana, (Mosquea) Villaviciosa i (Gatomaquia) Lope de Vega. Poezya ludowa nigdy nie doszła do takiego znaczenia, jakie jej dal Camoens w Portugalii. Dramat za to rozwinał się tu wspanialej, niż gdziekolwiekindziej. Pierwszym dramaturgiem był duchowny Juan del Enzina, muzyk w kaplicy Leona X w Rzymie. Portugalczyk Gil Vincente napisał 42 sztuk w różnym rodzaju, a duchowny Bartolome Torres de Naharro 8 komedyj wystawionych w Neapolu.

Ludowym pisarzem scenicznym był złotnik Lope de Rueda, który przy swojem rzemiośle uprawiał poezye i dyrygował teatrem. Prof. teologii Geromo Vermudas z Salamanki opisał w dwóch dramatach dzieje nieszczęśliwej Jnez de

Castro.

Miguel de Saavedra Cerwantes (nr. 1547) przybył do Rzymu z pralatem Aquaviva w 1570, raniony w bitwie pod Lepanto, pięć lat przebywał w niewoli, w Algierze, potem na wyspach Azoryjskich do swej śmierci. Był to sławny twórca "Don Kiszota." Genialny humorysta ten umarł w sukni zakonnej. Rywalem jego był Lope Felix de Vega Carpio, najgenialniejszy z poetów, który pomimo bardzo burzliwej młodości, pozostał wiernym Kłowi, a po ciężkich przejściach życiowych wstąpił do klasztoru i stal się ozdobą duchowieństwa. Napisał on 1500 sztuk z zadziwiającem opanowaniem treści i formy. Renesans od-bija się w sztukach mitologicznych i heroicznych, a w komedyach "La Capa y espada" maluje barwnie życie dworskie i ludowe. Najwspanialsze są dramaty religijne, w których uwielbia tajemnice chrzescijańskiego kultu. Don Pedro Calderon de la Barca (ur, w Madrycie w 1600 r.) przeszedł wszystkich pieknością formy. Poeta i żołnierz,

w końcu ksiądz, w technice teatralnej dosięga Szekspira, w religijnych zaś dramatach Danta.

Slawnym historykiem klasycznym byl jezuita Juan de Mariani. Dziela religijne o. Pedra de Ribadeneira sa w klasycznym kastylskim pisane języku. Inkwizycya nie wpłynęła na zubożenie literatury, a wśród tej powodzi talentów należy jeszcze zaznaczyć Franciszka Gomeza de Quaredo (1580 - 1645), prawdziwego Proteusza tak w poezyi jak w prozie, który obok dziel wysokiego nastroju religijnego tworzył satyry, obok biografii św. Tomasza z Villanowy, sławny romans "łotrowski," "Życie wielkiego arcylotra Pawla de Segovia". Wielkie przewroty filozoficzne nie znalazły gruntu w Hiszpanii, to też wspaniale odrodzenie Kła w XVI w. tu szczególniej znalazło oddźwięk i poparcie.

Po epoce odrodzenia kierunek literacki ulegl zmianie. Luis de Gongora y Argote (1561—1627), ksiądz także, wprowadził sztuczność i patos do pezyi. Tak zw. "Estilo culto" pociągnął podrzędniejsze za sobą talenty, a pewne wyczerpanie twórczości dało powodzenie Gongoryzmowi i spowodowało upadek

literatury.

Upadek literatury XVIII w. W 1700 r. Filip V Burbon wstapil na tron; odtad życie literackie zależnem sie stalo od Francyi. W 1714 r. powstala akademia historyczna, akademia dobrego smaku, akademia św. Ferdynanda. Ignacy de Luzan sprzyjał teoryom Boileau i klasycyzmowi francuskiemu. Lope i Calderon poszli w zapomnienie, pomimo, że nowe szkoły nie wydały nic, coby się dało z niemi porównać. Uczony benedyktyn Feyjoo (1676 — 1764) chciał wprowadzić nowe, pozytywne gałęzie wiedzy, lecz mu się to nie udalo, dopomógł tylko do wciśnięcia się pewnemu suchemu kierunkowi, który swój główny tryumf święcił w prześladowaniu Jezuitów. Ironią losu, jezuita, Francisco de Isla (1703-1781) napisał najświetniejsze dzieło, prozą, swego wieku: "Historya sławnego kaznodziei" Fray Gerundio de Campazas, odpowiadająca Don Kiszotowi. Jak tam śmieszność błędnego rycerstwa, tak tu ciasne kaznodziejstwo wykazane były w cudownej formie i języku. Dzielo to na indeksie, dokonało jednak swego, wytępiło zlo. Isla poddał się zakazowi Inkwizycyi, nie skorzystał z łaski króla Karola III, któ- | nely się i przeszkadzały naukowym kiery go chciał uwolnić i zmarł na wygnaniu w Bolonii, pozostawiając klasyczne tłumaczenie Gil Blasa i inne drobne utwory.

Literatura nowożytna. Pomimo że klasycyzm przygniótł ducha narodowego, ten jednak nie zginał. Bunt przeciw Napoleonowi pobudził religijne i rycer-kie idealy. W tymże czasie idee rewolucyjne zaczęly sję przyjmować na podatnym po temu gruncie, a w polityce, zarówno jak w literaturze ścierają się trzy kierunki: staronarodowy arcykatolicki, radykalny, który walczy z religia i władzą, oraz liberalny, utrzymujący dawną formę, lecz bez gruntownych zasad. Przyłaczył się do tego Weltschmerz Byron'a, i pesymizm romantyków francuskich. Dopiero Manuel José de Quintana (1772 1857) podniósł wartość dawnej poezyi i zaczął łączyć kierunek liberalny z formą katolicką, za co jednak został wygnany. Po rewolucyi Lipcowej 1830 r.. wyparto klasycyzm francuski, panujący na scenie i w poezyi. Z nowych dramaturgów odznaczył się Jose Echegarray (ur. 1832). Prady, sprzy jające rewolucyi stały się tematem liryki i belletrystyki. Genialny Larra, pe-len radykalnego pesymizmu, kończy samobójstwem, toż samo Espronceda straciwszy sily w walce rewolucyjnej umiera młodo, rozgoryczony, jak jego pierwowzór Byron kończy żywot w kwiecie wieku. Za to dzielny książę Rivas, Saavedra (ur. 1791 † 1865), odnowili epikę i dramat w duchu dawnych idealów. Fernan Caballer (1797 - 1877) dał wyraz przekonareligijnym i uduchowieniu w nowelistycznej formie. Hiszpania miala wyższość nad innymi krajami w naukowym zakresie, gdyż filozofia i teologia rozwinęty się i doszły do rozkwitu w XVI w. Dlatego nie należała do kacerskich ruchów reszty Europy. Powoli, gdy wtargnely systemy Descartes'a. Lock'a i Leibnitza, a szczególniej Hegla i Kraussa znaleźli się dzielni apologeci, na których czele stał Jayme Balmes; za nim poszli uczeni: kardynał Zefiryno Gonzales i A. Monescillo, jak również profesor Orti y Lara. Protestantyzm nie znalazi tu gruntu, za to sceptycyzm franc. radykalizm i liberalizm rozwi-prawie tyle, co w sasiedniej Prowancyi

runkom w Hiszpanii.

Literatura w Ameryce hiszp. Podczas, gdy język hiszpański z katalońskim obejmuje 17 milionów dusz, hiszpańskie kolonie i Ameryka mają milionów. Na tym ogromich 40 nym obszarze rozwija sie nie tylko dawna literatura i współczesna hispańska, ale i samorodna, właściwa koloniom i pojedynczym państewkom. Meksyk sławi się tem, że jest ojczyzna wielkiego dramaturga Alarcona. Siostra Joanna Inez de la Cruz zwaną była "dziesiątą muza" za swe subtelne religiine utwory. Dwóch Jezuitów, Augustyn de Castro i Andreas Caro napisali historye literatury meksykańskiej. Inny Jezuita Fr. X. Clavigero (1720 — 1793) napisał historye Meksyku. Legendy i ballady Północnej Europy Roa Basceny przypo-minają utwory Longfellow'a. Na Kubie bohaterskie czyny Fernanda Cortez'a opiewał Daniel Zequeira; Jose Heredia - obrazy natury. Guatemala posiada znakomitego narratora w José Batres y Montujar. Kolumbia swego pierwszego kronikarza zawdzięcza swemu odkrywcy Gonzalo Ximenez de Quezada. Dominiquez Camargo opiewal św. Ignacego Loyolę; zakonnica, Franciszka Castillo pisała w duchu św. Teresy. Najświetniejszym pisarzem Wenezueli jest Andres Bello. Ecuador posiada Machado de Charez, poetke Hieronime Velasco, mistyka Fray José, Mal donado geografa i in. Peru, siedlisko wicekrólów hiszpańskich, ojczyzna św. Turybiusza bpa i św. Róży, dzięki uniwersytetowi św. Marka, było także kolebką nauki pod kierunkiem uczonego Pedro Peralta, który słynał po całym świecie ze swej szerokiej wiedzy. Na czele licznych poetów Boliwii stoi J. Manuel Loza (1799-1862), gorący patryota i śpiewak wolności. Poeci Ar-gentyny byli Rivarola, Lopez y Planes i Ramon Rojas. Chili posiada więcej uczonych, historyków, gramatyków niż poetów.

Literatura Katalońska. Jezyk Katalonski doszedł do pewnego znaczenia pod Jakóbem I (1213-1276). On sam napisał kronikę swego czasu, Ximenez pisał dzieła treści religijnej.

Konkursy poetyckie wprowadzono w r. 1379. W XV w. powstała bogata renesansowa literatura, w której się odznaczyli Andreu Febret, Franciszek Allegre i tycznych, niż religijnych zabroniła drukowania i czytania Ksiąg św. w języku narodowym, niż religijnych zabroniła drukowania i czytania Ksiąg św. w języku narodowym, a nawet pacierzy brewiadnak utrzymał się on w narodzie i podnak utrzymał się on w narodowym. Inkwizycya hiszpańska poszała dalej i dla powodów wiecej politycznych, niż religijnych zabroniła drukowania i czytanie Pisma św. w języku narodowym. Inkwizycya hiszpańska poszała dalej i dla powodów wiecej politycznych, niż religijnych zabroniła drukowania i czytania Ksiąg św. w języku narodowym. Jokuwanie i zwadowym. Inkwizycya hiszpańska poszała dalej i dla powodów wiecej politycznych, niż religijnych zabroniła drukowania i czytania Ksiąg św. w języku narodowym. Jokuwanie i zwadowym. Inkwizycy narodowym. Ink

pelne talentu.
(Por. Biblioteca de autores espanoles.
Madrid 1846–1880. 71 tomów; Martinez
de le Rosa, Historia de la poesia
espanola; po niem. Frankf. n. M. 1840;
Clarus, Darstellung der span. Literatur im Mittelalter. Mainz 1896,
2 t. Blanco Garcia, Literatura espanola en él siglo XIX, Madrid 1891
i 1896. 3 vol.: S. Fasténrath, Catalonische Troubadoure der Gegenwarth, Leipzig 1890).

Hiszpańskie tłumaczenia Pisma św.

1) Katolickie. a) Rękopisma, Przekłady w hiszpańskim jezyku, przynaimniej częściowe, musiały istnieć przykońcu XII w., gdyż Jakub I, król aragoński, wydał rozporzadzenie królewskie r. 1233, zabraniające duchowieństwu i świeckim przechowywania w domu tekstów Biblii tak St. jak Now. Test., pisanych w języku ludowym (romance), Rozporzadzenie to było skierowane przeciw Albigensom, którzy nadużywali Pisma św., pisanego w języku ludowym.

Dopiero, gdy niebezpił czeństwo znikło, Alfons X, król Kastylli i Leonu (1252—1286) polecił przełożyć całkowita Biblię na język hiszpański (Biblia Alfonsina). Z wieku XIV-go pochodzi przekład a no ni mowy z tekstu hebrajskiego, obejmujacy księgi St. T., według kanonu żydowskiego palestyń-kiego, a nadto Księgi Machabejskie. Tłumacz - chrześcijanin, ale pochodzący z Żydów nawróconych, nie pozbył się pewnych pojęć i zdań poprzednio wyznawanych.

a) Z Wulgaty tłumaczona była Biblia de Quiroga. Kardynał i wielki inkwizytor Quiroga offarował ją Filippwi II. Jest to Stary Test, tłumaczony przez żyda, zawierający i Księgi deuterokanoniczne.

Biblia Alfonsa V-go, króla Aragońskiego, zawiera Księgi od Przypowieści zaczawszy aż do Apokalipsy włacznie.

b) Druki. Sobór Trydencki w Regułach Indeksu ograniczył pewnymi wa-

narodowym. Inkwizycya hiszpańska poszła dalej i dla powodów wiecej politycznych, niż religijnych zabroniła drukowania i czytania Ksiąg św., w języku narodowym, a nawet pacierzy brewiarzowych. Officium parvum i za zmarlych. Wskutek tego zakazu nie tłumaczono, a tem więcej nie drukowano Ksiąg św. w jezyku hiszpańskim; jednakże pewne usilowania w tym kierunku się zaznaczyły. Przedewszystkiem postarano się o to, żeby ustępy Pisma św., używa-ne podczas liturgii zostały przedrukowane, a wiec: Ewangelie na niedziele i święta, przekład franciszkanina Ambrożego de Montesino, kaznodziei króla Katolickiego Ferdynanda i Izabeli. Były one wydane po raz pierwszy r. I512 w Madrycie, a więc o wiele wcześniej, niż nastapił zakaz inkwizycyi (r. 1554): przedrukowano je r. 1601 bez żadnej przeszkody i trudności. Około r. 1530 powstał przekład anonimowy Czterech Ewangelij, pozostal jednak w rekopismie w bibliotece Eskuryalu; inkwizycya nie pozwoliła ich drukować.

Jan de Soto augustyanin r. 1615 za wstawiennictwem infantki hiszpańskiej wydał wierszowany przekład Psalmów i kantyków brewiarzowych, a wydanie to nie zostało zakazane.

Powoli zmienily się warunki. Benedykt XIV r. 1757 brevem swem ułatwił wiernym czytanie Biblii w języku ojczystym: inkwizycya hiszpańska wydała też w tym duchu rozporządzenie r. 1782. To też jeszcze w tym samym wieku wyszło całkowite tłumaczenie Biblii r. 1791—1793, w 10-ciu tomach. Twórcą jego był Filip Scio de San Miguel pijar, dawny nauczyciel Karola III, bp Segowii, który tekst swej Biblii wypracował na podstawie Wulgaty doskonałym językiem hiszpańskim, ale brak mu często dobitności, zapału i życia, bo nie uciekał się wcałe do oryginału.

Potem zaczęto się oglądać za lepszem tłumaczeniem. Karol IV na rok przed swą abdykacyą, 1807, wydał w tym celu rozporządzenie, ale okres wojny o niepodległość nie nadawał się do cichej pracy. Dopiero za Ferdynanda VII (r. 1823—1825) ukazał się nowy przekład, dokonany przez Feliksa Torres y Amat, kapłana przy katedrze barcelońskiej, późniejszego bpa Astorgi. Jest

to druga całkowita Biblia katolicka po 1902, 17 wydań, inne (Por. Keiters, Kahiszpańsku. Obiedwie sa dotąd w użyciu.

Protestanckie tłumaczenie Biblii całkowite po hiszpańsku wypracowal pierwszy Cassiodore de Reina, zakonnik apostata; wydał ją w Bazylei r. 1567 — 1569, tłumaczył z łaciń-kiego tekstu Sante Pagnini. Nosi nazwe: Biblia de Orso (niedźwiedzia) z powodu rysunków, jakie posiada na czele. Inny zakonnik hiszpański Cypryan d e Valera wydał w Amsterdamie r. 1602 nowy przekład Biblii St. i Now. Test., która jest tylko poprawką poprzedniego tekstu.

3) Žydowskie. Biblia Ferarska, czyli Żydowska r. 1553 w Ferarze drukowana, była dziełem dwóch żydów portugalskich; zawiera Księgi protoka-noniczne St. T., z wyjątkiem Lamentacyi Jeremiasza. Wydano ją w dwóch odbitkach. Jedna na czele opatrzona była w dedykacye dla księcia Ferary, Herkulesa II; przeznaczona była dla katolików, gdyż podstępnie zaznaczono, że otrzymano pozwolenie od Kongregacyi Oficyum na wypracowanie tego przekła-Druga du. zaś odbitka, przezna-Zydów, przypisana dla czona stała żydowi, dona Gracia Nasé. Różnica między tymi dwoma tekstami była ta tylko, že u Izaj. Pr. (7, 14) "Ecce Virgo concipiet" (oto Panna pocznie), jeden z nich "Virgo" wyraził przez (virgen, co jesst doslownym przekładem; drugi zaś podstawił wyraz moza, posiadający znaczenie nieokreślone. Jezyk popsuty, przekład niewolniczy. (Por. Vigouroux, Diction. de la Bible. II, 1952—1962).

X. A. S.

Hitze Franciszek ks., dr. teologii, czlonek parlamentu niemieckiego, redaktor czasopisma "Arbeiterwohl", ur. w r. 1851 w Hanemicke, w r. 1880 został sekretarzem Związku katolickiego niemieckich przemysłowców i przyjaciół robotników. Napisal: Die soziale Frage und die Bestrebungen zu ihrer Lösung 1877. Kapital und Arbeit. 1880; Quintes senz der soz. Frage, 1880; Pflichten und Aufgaben der Arbeitgeber. 1889; Schutz dem Arbeiter! 1890; Was jedermann bez. der Inwaliditätsversicherung, wissen muss. 1890; Normal-Abeitsordnung. 1893; Arbeiterfrage.

thol Literaturkalender. Essen 1902. 12-o. str. 122).

Hitzig Ferdynand, urodz. 1807 r. w Hauingenie (w Badeńskiem) profesor teologii w Zurychu od r. 1833, a od 1861 Heidelbergu, egzegeta, krytyk St. Testamentu, teolog - racyonalista, um. Napisal: Sprache und Sprachen Assyriens. Lipsk 1871; Begriff der kritik am Alt. Test. (rörtert, Heidelb. 1831. Urgescnichte und My-thologie der Philistäer. Lipsk 1845; D'e Grabschrift des Darius zu Nackschi Rustam. Zurich 1846: Geschichte des Volkes Israel. Lipsk 1869: przełożył z hebrajskiego na niemiecki Izaiasza (Uebersetzung d. proph. Jesaias. Heidelb. 1833); psalmy (Uebersetz. und hist.-krit. Comment. der Psalmen. ib. 1835 — 36; Proroków mniejszych (Die zwölf kleinen Proph. Lipsk 1838-51): Jeremiasza (Der Proph. Jeremias Lipsk 1841); Ezechiela (Der Proph. Ezechiel; ib. 1847); Daniela (Das Buch Daniel ib. 1850); Hioba (Hiob. ib. 1874). Napisał komentarze na Eklezyastesa (Prediger Salomon. Lipsk 1847) i Pieśń nad Pieśniami (Das Hohe Lied, ib. 1855).

Hizop (hysopus), roślina z rodziny wargowych, o kwiatach czerwonawych lub ciemnoblekitnych, o mocnym zapachu. Czy starożytny hizop był ta sama rodzina, nie wiadomo. W Biblii wspominany często (Exod. XJI.22; Lewit. XIV, 4), używany za kropidło. W liturgice, wedle pontyfikalu, przy konsekracyi oltarza, choćby portatylu, ma być "a s-persorium factum de herba hyssopii;" takie samo kropidło ma być używane przy poświęceniu kościoła i cmentarza.

Hiort filozof i krytyk duński, ur. w r. 1793. † w 1871. Ogłosił swe pamiętniki i zbiór artykułów p. t. Przyczynki krytyczne do historyi myśli współczesnej w Danii 1852--67.

Hlebowicz Antoni, ur. w r. 1801 w Grodnie, † w 1847, studya uniwersyteckie odbywał w Wilnie, od r. 1823 urzę dował w Petersburgu, w r. 1830 przybył do Warszawy, w r. 1843 został świeckim członkiem zarządu akademii duchownej rzymsk. katolickiej w Warszawie; od r. 1841 do śmierci wydawał "Pamietnik religijno moralny"; wiele tłumaczył | z rosyjskiego.

Hnojek albo Hnoyek Antoni ks., czech, ur. w r. 1799 w Brandysie, + w r. 1866 w Nimburku. Był profesorem teologii pastoralnej w seminaryum litomierzyckiem. Napisał wiele dzieł dla młodzieży, m. i. Die christkatolische Liturgik zunächst für Pfarrer und Capläne des Weltpriesterstandes etc. Prag. 1835-42. 5 vol.. dzielo więcej praktyczne, niż naukowe.

Hoang Piotr. ks. T. J., współczesny. napisal Notions techniques sur lo propriété en Chine. Chang-Haï, Imprim. de la Mission. 1897, in 4-o; Le Mariage chinois au point de vue légal. Tamze 1898, in 4-o. (Por. Blanc, Répertoire bibliogr. des auteurs. Paris 1902, 8-o, str. 199).

Hobab, syn Raguela, Madyanity (inaczej zwanego Jetro), a brat Sefory, żony Mojzesza. Mojżesz skłonił go, aby się ofiarował Izraelitom na przewodnika po pustyni (Num. 10, 31–32). Synowie jego i potomkowie weszli z Żydami do Ziemi Świętej, zamieszkali w dziale pokolenia Judy i nazywali się Cynejczykami (Jud. 1, 16). (Por. Vigouroux, Dictionnaire de la Bible, t. III; Hagen, Lexicon Biblicum, Parisiis, 1907, t. II).

Hobart—arcbpstwo w Australii (archid. Hobartensis). - Miasto H-t (zwane Hobartopolis; do 1881 r. Hobartown), na wyspie Tasmania, blizko południowego brzegu położone, jest głównem miastem kolonii Tasmanii. Kolonia ta obejmuje wyspę Tasmanię i przyległe wysepki, do 1854 r. zwano ją ziemią "Van Diemen;" od 1853 r. kolonia posiada prawa samoistnienia. - B ps t w o w H - t. erygowano w 1842 r., do tego czasu wisłe od Stolicy aplskiej. Archidyecezya H-t obejmuje obszar kolonii Tasmanii; w 1906 r. w 19 dystryktach było 63 kościołów i kaplic; 38 stacyi, 26 ka-172,475 mieszkańców, liczono 30,314 ścisłych, dla rozumu nie pojętych, dowo-

wiernych. (Por. Schweiger - Lerchenfeld, Geografia powszechna, tl. K. Jurkiewicz, Warszawa, 1897, t. II. str. 23 24; Werner S. J., Orbis terrarum catholicus. Friburgi Brisg. 1890, p. 251; Austral. Cath. Dir., Sydney, 1907, 80-93; Buchberger, Kirchliches Hundlexicon, München, 1907, t. I, k. 1989-

Hobbes Tomasz, filozof angielski, ur. w Malmesbury d. 5 kwletnia 1588 r. Kaztałcił sie w Okafordzie, gdzie uczac się logiki i fizyki Arystotelesa, zostal zwolennikiem nominalizmu. Około r. 1608 został nauczycielem domowym w domu lorda Cavendisch i z wychowańcami swoimi odbywał podróże po Francyi i Włoszech. Po powrocie wszedł w stosunki przyjaźni z Fr. Bakonem. W r. 1629 udal się do Paryża, gdzie oddawal się studyom matematycznym i przyrodniczym: zawiazał bliskie stosunki z Kartezyuszem, Gassendi'm, Mercenne'm i Galileuszem. W Paryżu napisał dwa główne swoje dzieła: Elementa philosophica de cive (Paryż 1642; Amsterdam 1647) i Leviathan or the matter, form and autority of governement (London 1651. Do Anglii wrócił G w r. 1652 i był przez czas jakiś nauczycielem późniejszego króla ang. Karola II. Tam już w późnym wieku napisał resztę swoich dzieia: Elementorum philosophiae:. de corpore, 1655; de homine. 1658; humana et corpore De natura humano, 1650; Quaestiones de libertate, necessitate et casu, 1656. Jako starzec 80 letni napisal p. t. Hippopotam czyli długi parlament, historyę tendencyjną rewolucyi angielskiej. Umarl H. d. 4 Grudnia 1674. Filozofię określał H. jako naukę o przyczynach, poznawanych z ich skutków, i o skutkach poznawanych z ich przyczyn. Celem filozofii jest podług niego, przebyła w H-t stacya misyjna, erygowana widywanie zjawisk, kierowanie niemi na 1821 r., Bbstwo H-t było suffragania zasadzie tego przewidywania i urządzaarcybpa z Sydney: w 1888 r. w H-t u- nie życia odpowiednio do niego. Jedytworzono ar c bp s t wo bezpośrednio za- nem źródłem wiedzy jest doświadczenie; przynajmniej ono jedno może być, jako wiarogodne źródło wiedzy, wykazanem. Wszystkie twierdzenia o pozadoświadczalnych źródłach wiedzy, nie mogą być płanów świeckich, 135 sióstr zakonnych w nauce uwzględniane, gdyż ta jest syw 5 zgromadzeniach. W 1901 r. na stemem wiedzy rozumowej, wspartej na dach. Z tego względu H. oświadcza się za mechanistycznym poglądem na

świat Galileusza.

Przedmiotem filozofii są tylko ciała, i ona może być nazwana nauką o ciałach. Co nie jest ciałem, nie jest dla umysłu naszego dostępnem i winno być uważane za urojenie. Bóg według H-a jest cialem. Ciala sa naturalne i sztuczne. Pomiedzy temi ostatniemi najważniejszem dla nas jest ciało sztuczne, zwane państwem. Państwo winno być przez naukę traktowane jak machina, która rozkładamy na cześci, aby ich wzajemny stosunek i wzajemną zależność poznać. Cześciami państwa sa ludzie poszczególni, skutkiem czego wstępem koniecznym do nauki o państwie jest nau-ka o naturze człowieka. Stąd podział filozofii na filozofie natury, czyli fizykę, i filozofie państwa, czyli polityke. Człowiek jest tylko ciałem. Podstawa procesu psychicznego jest mechanizm. Na drodze mechanicznej objaśnia też H. kojarzenie wyobrażeń. Myślenie, tworzenie sadów i wniosków jest łaczeniem lub rozłaczaniem znaków wyobrażeń czyli wyrazów. Stąd analogia pomiedzy myśle-niem a rachowaniem. Wolność woli jest złudzeniem podmiotowem, gdyż każdy poszczególny akt woli jest przez poprzedzające go ruchy z bezwzględną ścisłością wyznaczony. W stanie natury wszelka jednostka daży wyłącznie do zachowania siebie i pomnożenia sumy swych przyjemności. Co się tyczy praktycznej jego filozofii: ludzie podlug niego mają dwie główne namiętności: pragnienie honorów i samolubstwo, stąd wojna wszystkich przeciwko wszystkim. Ponieważ ten stan naturalny staje sie nie do wytrzymania, występuje konieczność wyjścia z niego; rozum wskazuje człowiekowi najwłaściwsza ku temu drogę, a ta jest zrzeszenie się. Jedynie naturalna i rozumną formą zrzeszenia się jest poddanie sie wszystkich zwierzchności jednepana absolutnego, któremu wszyscy są bezwarunkowo posłuszni, a który wzamian ochrania ich przed przemoca innych. Prawa społeczne służą kn zaspokojeniu naturalnego popedu człowieka do samozachowania się, ponieważ te cele moga być osiągnięte tylko na drodze utworzenia społeczeństwa (państwa) przeto prawa państwowe winny być uważane tak samo, jak prawa natury.

Życie ludzkie możliwe jest tylko w państwie. Panującym może być osoba pojedyńcza, albo zgromadzenie. Monarchia absolutna jest najlepszą formą rządu. Obowiazki władcy państwa streszcza w zdaniu: salus populi suprema lex. Na rozwój filozofii zarówno w Anglii, jak i gdzieindziej, H. wywarł wpływ poteżny. Wielkim też był jego wpływ na rozwój doktryn politycznych w XVII i XVIII w. H. miał wielu przeciwników; zdania jego materyalistyczne i ateuszowskie zbijał K. Cudvorth. Po śmierci H-a wydano jego: Historia ecclesiastica carmine elegiaco concinnata w 1688 r. Jako poemat niema żadnej wartości, jako historya dowodzi nienawiści H-a wzgledem Kościoła (Por. Nüscheler, H's Staatstheorie, Zurich. 1865.; P. J. A. Fauerbach, Antihobbes, Erf. 1798; Ueberweg, Grundriss der Geschichte der Philosophie, t. III, Berlin, 1901, str. 75 – 76; E. Blanc, Histoire de la Philosophie. Paris, 1896, t. II, p. 16 n. 391; Dr. J. Kachnik, Historia Philosophiae, Olomucii, 1896 p. 68).

X. S. G.

Hoberg Godfryd ks. dr. teologii i filozofii, orientalista i egzegeta niemiecki, profesor uniwers. we Fryburgu w Bryzgowii, ur. w r. 1857 w Heringhausen, napisal: Ibn Ginnnii de flexione arabice et latine. 1885; De Sancti Hieronymi ratione interpretandi. 1886; Die Psalmen der Vulgata übers. und erklärt. 1892; Akademisch. Taschenbuch für kath. Theologen. 1892—94; Die Genesis nach dem Literalsinnerklärt. 1899; Moses und der Pentateuch. 8-0, i inne.

Hochbichler Jan S. J., tyrolczyk, ur. w r. 1740, wstąpił do nowicyatu w 1757. Gdy zniesiono zakon H. został profesorem w Augsburgu i w innych miastach. W r. 1801 przybył na Białoruś, uczynił w r. 1803 profesyę 4 ślubów, następnie rządził kolegium petersburskiem przez 5 lat, był asystentem na kongregacyi generalnej w r. 1805, która wybrała na generala zakonu Tadeusza Brzozowskiego; był także przełożonym i ojcem duchownym w Połocku aż do śmierci w r. 1817. Napisał: Ist Laubers Lehre von der Sünde ächt und wahrhaft? Augsburg 1772,

8-0; Strenger Beichtvater statistich, stlumieniu powstania, powrócił do św. theologisch, praktisch und historisch betrachtet. Wien 1783-84. 4 fasc.; Dissertatio de justa sponsalium abolitione. Olmütz 1788; Die Bibel aus dem Grundtexte... übersetzt. Wien 1786, cz. I (zawiera tylko pierwsze 5 ksiąg Mojżeszowych), i inne. (Por. Brown, Biblioteka assyst. polskiej. Poznań 1862, 8-a, str. 197; Hurter, Nomenclator liter. 1895, 8-o, t. III, k. 706).

Hochwart Wawrzyniec ks., kaznodzieja i historyk XVI w., ur. w r. 1493 w Tirchenreut; otrzymawszy stopień magistra filozofii w Lipsku, kierował przez 3 lata szkola katedralna w Freisingu, w r. 1527 był profesorem w Ingolsztadzie, od 1528-1531 — proboszczem w Waldsassen i kaznodzieją głośnym w Ratysbonie, następnie kaznodzieją przy katedrze w Eichstädt, profesorem prawa kanonicznego i t. d. W r. 1551 był na soborze Trydenckim jako kaznodzieja Jerzego Pappenheim bpa ratysbońskiego. † w r. 1570. Napisal: Catalogus Ratisbonensium episcoporum i dwa listy w których zawiera się historya jego życia, ogłosz. w "Scriptores rerum Boicarum," t. I. Inne dzieła jak: Chronicon ingens mundi; Historia Turcarum: Bellum sociale Smalkaldicum: Historia complectens ecclesias, abbatias et coenobia Ratisbonensia, i inne, pozostały w manuskrypcie. (Por. Mederer, Annales Ingols. Acad. Ingols. 1782, I, 132; Kobolt, Lexique des Savants bavar. Landshut. 1824).

Hodegetyka ob. Encyklopedya teologiczna, n. 3.

Hodża Michał Miłosław, kaznodzieja ewangelicki i pisarz słowacki, ur. 1811 w Rakczy. Na studyach teologicznych w Preszburgu już należał do grona najżarliwszych literatów czesko-słowackich Ukończywszy studya teologiczne w r. 1837, wybrany na pierwszego kaznodzieję zboru liptowskiego św. Mikolaja. W r. 1848-49 rozpoczął agitacyę patryotyczną; przemawiał na zgromadzeniach ludowych, z Hurbanem i Szturem formował drużyny ochotnicze na pomoc wojsku cesarskiemu w walce z Węgrami, a podczas największego ter-

Mikolaja, ale tam spotkalo go prześladowanie ze strony madiaronów, którzy agitowali za połączeniem luteranów słowackich z kalwinami wegierskimi. H. korzystając z przywileju cesarskiego z r. 1859, powracającego Kościołowi ewangielickiemu na Węgrzech dawny samorząd, bronił języka narodowego, jako liturgicznego i w tym celu pozaprowadzał w liturgii pewne innowacye, które właściwie były tylko powrotem do starych obrzędów jednoty braterskiej. Za to powstały przeciw niemu naprzód wszystkie żywioły renegackie, potem władze cywilne i wojskowe i w r. 1867 został pozbawiony swego urzędu, opuścił kraj i zamieszkał w Cieszynie. Zasługi jego w sprawie narodowej były ogromne, zalożył i od r. 1844-47 prowadził towarzystwo literackie Tatrin, r. 1845 powołał do życia towarzystwo wstrzemięźliwości, doprowadził do skutku zalożenie pierwszego dziennika politycznego, sformulował Ziudosti naroda slovenskeho, podstawe slynnego Memorandum slowackiego z r. 1861. Zasady naukowe dzisiejszego literackiego języka słowackiego, wyłożył w swoich pracach: Epigenes slovenicus, Liber I. Tentamen orthographiae slovenicae. Lewona, 1847; Vėtin o slovenčině, 1848; Dobruo slovo Slovakom, sucim na slovo; "Der Slovak," Praga, 1848. H. umarł w Cieszynie r. 1870. (Por. Jar. Vlček, Encykl. Otty). X. S. G.

Hoë von Hoënegg Maciej, teolog luterański, ur. w Wiedniu około r. 1580, studya odbył w Wittenberdze i został trzecim kaznodzieją nadwornym w Dreznie. W 1604 został superintendentem w Plauen, a w 1611 powołany został na dyrektora stanów ewangelickich w Czechach, 1613 r. elektor saski Jerzy I powołał go na pierwszego kaznodzieję w Dreznie. H. był zawziętym przeciwnikiem Kościola katolickiego i kalwi-nów. Nienawiść dla Kła katolickiego uwydatnił w czasie Trzydziestoletniej wojny. H. umari w Dreznie 1645 r. Dziela jego: Triumphus calvinisticus 1614; Prodromus 1618; Evangelisches Handbüchlein wider das Papsithum, Commentarius in Apocalypsin. 2 vol. roryzmu w pore udal sie do Pragi. Po 1610-40. (Por. F. A. G. Tholug, Lebenzeugen der lutherischen Kirche Zwierciadlo Domu. Rewel 1880, 3 vor und während der Zeit des dreissigjährigen Krieges, 1861).

X. S. G.

Hoefler Karol Adolf von, historyk niemiecki, ur. w r. 1811 w Memmingen. po ukończeniu gimnazyum i uniwers. w Monachium i w Getyndze, udał się do Włoch, i po 2 letnim tam pobycie, wrócił do Monachium i objął dział polityczny w oficyalnym dzienniku bawarskim w r. 1836, w r. 1839 został prof. uniw., lecz wskutek wstrzaśnień politycznych ustąpił w r. 1847 z tego stanowiska i został archiwista w Bamberdze; w r. 1851 objął katedre historyi na uniw. w Pradze. W walce między Czechami a Niemcami trzymał strony tych ostatnich. Został w końcu członkiem Izby panów; w r. 1882 przeszedł w stan spoczynku. Celniejsze prace historyczne H-a są: Die deutschen Päpste. Regensb. 1839, 2 tomy; Al-bert von Behaim u. Regesten Papst Innocenz IV. Stuttgart 1847; Die roman. Welt und ihr Verhälltniss zu den Reformideen des Mittelalters, Wien 1878; Abhandlungen aus dem Gebiet der slaw. Geschichte. Tamże 1879--82: Papst Adrian VI. Tamže 1880: Magister Johann Hus u. der Abzug der deutsch. Professoren u. Studenten aus Prag. 1864; Aus Avignon. Prag. 1868 Des Barth. von S. Aegidius Chronik von Prag im Reformationszeitalter: Concilia Pragensia 1353—1413, Prag 1862, i inne. (Por. Schäffer, Handlex. der kath. Theol. 1883, t. II, str. 338; Vapereau, Diction. univ. des Contempor. Paris 1893, 4-o, str. 799). X. J. N.

Hoeijer filozof szwedzki, ur. w r. 1767, † w 1812 w Upsali, gdzie był profesorem filozofii. Napisał: O podstawach, istocie i najnowszych postępach filozofii krytycznej; O konstrukcyt filozoficznei; O intuicyi. Był uczniem Kanta i poprzednikiem Hegla (Por. Blanc, Diction. de Philosophie 1906, k. 642).

Hoerschelmann Ferdynand, teolog rosyjsko-niemiecki, profesor teologii protestanckiej na uniwers. w Dorpacie, ur. w r. 1833. Ogłosił drukiem: Wstęp do nowejo Testamentu. Dorpat 1866; demptorystów, którzy świeżo osiedlili się

Zwierciadło Domu. Rewel 1880, 3 wyd., 6 konferencyj w języku estońskim; Die Ewangelische Wahrheit. Dorpat 1884; Festprediger zur Feier des 25 jähr. Regierungs Jubiläums des Kaisers Alexander II. Tamże 1880; Der Tod des Kaisers Alexander II, Trauersfeier in der Univ. Dorpat. Tamże 1881, i inne, (Por. De Gubernatis, Dict. intern. des Ecrivains du jour. Florence 1890, 4-o. t. II, str. 1195).

Hofbauer Klemens Marja blog., Apostoł Warszawy, ur. się dn. 26 grudnia 1751 r. w Tassowicach (na Morawach) z ubogich rodziców stanu rolniczego. Właściwe nazwisko H. było Dworzak, lecz zniemczono je i nazwano ojca H. z niemiecka Hofbauerem. śnie młody Jan (takie bowiem imie otrzymał na chrzcie św.) stracił ojca; matka pobożna niewiasta zaszczepiła w sercu dziecięcia żywą wiarę i pobożność gorącą. Wychowanie początkowe odebrał w szkólce wiejskiej i nosił się z myślą zostania księdzem, ale gdy w r. 1765 całe rodzeństwo H. zajęło się rzemiosłem, H. nie chcąc być sam jeden ciężarem matce, postanowił zostać piekarzem w miasteczku Znaimie; skończywszy naukę przyjął obowiązki piekarczyka w klasztorze Premonstratensów w Brück; wolne chwile od zajęć poświęcał nauce w szkole klasztornej. W 4 lata później opuszcza bł. klasztor i udaje się na pustelnie Mühlfrauen, tu jednak rok tylko jeden mógł przebywać. Udaje się do Wiednia w 1778, by poznać swe powołanie, a następnie do Rzymu, skąd w r. 1782 powrócił do Wiednia; wkrótce jednak bo jesienia t. r. powtórnie poszedł do Rzymu. W r. 1783 obiera powtórnie żywot pustelniczy w ustroniu w Tiwoli, lecz poznawszy, iż Bóg powołuje go do innego życia, wraca do Wiednia i opatrznościowo doznawszy opieki materyalnej dobrych ludzi, z zapalem oddaje się nauce. Niestety, uczelnie w Austryi zarażone były duchem józefińskim. Młody H. znieść nie mógł nieustannego wykrzywiania nauki katolickiej blędami protestanckimi i jansenistowskimi. Porzuca tedy Wieden i udaje się do Rzymu, by z czystego źródła czerpać wiedzę katolicka. W r. 1784 wstepuje H. do Re-

gnął H. rozszerzyć błogosławioną działalność zakonu Redemptorystów na Austryę. W tym celu przybył do Wiednia, lecz tu prędko poznał, iż jego zamiary urzeczywistnić się nie dadzą wskutek nieprzyjaznych Kłowi pradów józefińskich. Z woli przelożonych przeto udaje się na misye do Stralsundu na Pomorzu przez Warszawę. W Warszawie stanał w lutym 1787 r. wraz z o. Hüblem. Zdarzyło się, że bractwo niemieckie św. Benona, słysząc o przybyciu do Warszawy misyonarzy niemieckich, zaproponowało im objęcie przez nich kła i szkoły niemieckiej dla młodzieży ich narodowości założonej. Starania prowizorów bractwa dokonały tyle, że wystarano się u władzy duchownej o pozwolenie na tymczasowy pobyt w Warszawie i o władze sprawowania funkcyj duchownych; nadto sam król Stanisław August zapragnął ich widzieć, wyraził ży-czenie by zostali w Polsce i przyrzekł opiekę w założeniu klasztoru i zapewnieniu utrzymania zakonnikom. Po nadejściu pozwolenia od generala zakonu, ojcowie osiedlili się w Warszawie, uznani przez króla, prymasa i władze du-chowne; nadto nuncyusz pski Saluzzo postaral się, że w roku 1793-go Redemptoryści uznani zostali za zgromadzenie zakonne polskie. Mimo to wszystko ciężkie próby przechodziło Warszawie; nienazgromadzenie w widzono zakonników z powodu ich narodowości niemieckiej, podejrzywano o luteranizm, wreszcie szkalowano i wyszydzano w rozmaity sposób. Upadek wiary i moralności w kraju był wielki, masonerya pchała do zguby nieszcześliwą Polskę. Widział to H. i goraco prosil Boga o milosierdzie i nawrócenie zbłakanych. W ubogim klasztorku często niedostatek dawał się we znaki, jednak błog. Klemens spokojnie i z poddaniem woli bożej przyjmował krzyże, i nie doznawał zawodu bo Bóg zawsze pomoc swa, a nieraz cudownie dawał. Opiekował się też bł. ubogą dziatwa, która żywił i uczył religii i rzemiosł; głosił słowo boże w Warszawie i na prowincyi, na misyach; był spowiednikiem P. P. Sakramentek, służył też rada i opieka duchowną innym Zgromadzeniom zakonnym. Był także człon- doświadczał sługę swego. Prześladowa-

w Rzymie, a w. 1785 składa profesyę kiem arcybractwa literackiego, do któ-zakonną. Zostawszy zakonnikiem zapra- rego zapisał się wraz z całem Zgromadzeniem swojem.

Wiele wycierpiał bł. Klemens nie chac być narzędziem polityki pruskiej w wynaradawianiu Polaków, za czasów rzą-

dów pruskich w Warszawie.

Wr. 1795 udaje się bł. K. do grobu św. Jana Nepomucena w Pradze czeskiej; w r. zaś 1802 zakłada nową fundacyę w księstwie Badeńskiem na górze Tabor w okolicach Szafuzy; w 1803 odwiedza Rzym w sprawach Zakonu i w początkach r. 1804 wraca do Polski, lecz wkrótce znów wyjeżdża za granice w sprawach fundacyi świeżo założonej i wraca w r. 1806. Zmiany w Polsce nie wyszły na dobre zgromadzeniu. Rządy francuskie w kraju nie mniejszą okazywały nienawiść O. O. Redemptorystom, niż pruskie. Loże masońskie poprzysiegły im zgubę. Tysiaczne zarzuty, oszczerstwa i napaści zatruwały życie sługom bożym. Wreszcie uplanowano zajście w kle św. Benona podczas rezurekcyi i chwycono się go jako powodu do oskarżenia Zakonu przed Napoleonem, od którego wyjednano zniesienie Zgromadzenia w Polsce i wywiezienie bl. Klemensa wraz z 36 braćmi z kraju w r. 1808. Uwięziony wraz z nimi w Kistrzyniu w fortecy w Prusiech zachodnich i w tymże roku uwolniony, udał się do Wiednia i tu zamieszkal u pewnego kaplana ks. Virginio, przy kle włoskim, a w następnym roku 1809 zostal sam kapelanem przy tymże kle. Tu przebywał lat 4. W r. 1813 został ka-pelanem Urszulanek i sprawował ten urzad aż do śmierci, głoszac słowo boże i spowiadając codziennie, pracując i modląc się w cichem ustroniu, które mu urżądzono blisko klasztoru Urszulanek. Wybitna enota Kl. była jego gorąca miłość ku Panu Jezusowi Utajonemu; dbał o świetność nabożeństwa, o rozszerzenie nabożeństwa do Matki Bożej, szczególniej przez różaniec i pielgrzymki do miejsc świętych. Zbierał też u siebie młodzież akademicką i karmił ją chlebem duchownym słowa bożego w sposób serdeczny a przekonywający; po prostu jak do przyjaciół do młodzieńców przemawiał, to też wpływ na nich miał niezwykły i niejednego od złego odwrócił i w dobrem umocnił. Pan Bóg dziwnie ny był, podejrzewany, śledzony w ciągu 1861; Leben der hl. Theresia. 1882; calego życia ten maż boży, prawdziwy naśladowca Chrystusa, Pracował w konfesyonale i głosił słowo boże prawie do ostatnich chwil. Jeszcze 9 marca miał Sternenhimmel. Legende für 3 Orden. mszę św., ale już zbliżała się chwiła w której Pan powołać miał sługę wiernego do radości niebieskich. Nastąpiło to dnia 15 marca 1820 roku. Pogrzeb bl. Klemensa był niezwykle uroczysty. Mimo panującego jeszcze ducha józefińskiego mieszkańcy Wiednia tłumnie uczestniczyli w przeniesieniu zwłok bł. na cmentarz w Entzendorf o 3 mile odległy od Wiednia. W r. 1862 zwłoki przeniesiono do kla Redemptorystów w Wiedniu, zwanego Maria Stiegen i złożono je w marmurowym sarkofagu. Liezne cuda doznane przez przyczyne bł. Klemensa spowodowały starania o jego beatyfikacyę. Przedwstępne czynności i proces długo się ciągnęły, aż wreszcie dn. 29 stycznia 1888 r. Leon XIII uroczyście Klemensa H. błogosławionym ogłosił. Obecnie czynia się starania o kanonizacye błogosł. Klemensa. O bl. H. pisali m. i. Pösl, Cl. M. H. der erste deutsche Redemptorist, in seinem Leben und Wirken. Regensb. 1844: S. Brunner, Cl. M. H. und seine Zeit. Wien 1850, 1858; Haringer. Leben des ehrwürdigen Dienerst Gottes C. M. H. Wien 1864, 1877; żywot ten jest i w tlum. francusk. Tournai 1888, in 8-o; 2 wyd. Regensb. 1880; G. Müller, C. M. H. Wien 1877. Z polskich źródel: Sześcioletnia korespondencya władz duchownych z rzadem świeckim Księstwa Warszawsk, i t. d. Warszawa 1816; H. M. Hoffbauer w "Przegl. katolickim" 1864; Bartkiewicz Z. F. J., O. O. Redemptoryści w Polsce, art. w "Przegl. Powsz." 1888; Łubieński Bernard X., Apostoł Warszawy. 1889; wyd. 2-ie. Warszawa 1906, in 16-o (z którego szczegóły do niniejszego żywotu zostały wzięte); Wielicki Jan, Żyw. bł. Klem. H. Warszawa 1896.

X. J. N.

Hofele Engelbert dr., ur. w r. 1836 w Wiszgoldingen (ks. Würtemb.), dziennikarz i teolog katolicki, redaktor cza-sop. "Pastoralblatt" w Rottenburgu i "Diözesanarch. f. Schwaben." Napisal Christophoro Bulaeo edita etc. Die Religionsübungen in Deutsch-land a. d. Basis d. westfäl. Friedens. gel, Bibliothèque de la Comp. de

Blätter für Zeit u. Ewigkeit. 4 zesz. 1886-87; Leben Jesu und Mariä. 1891; Missionbüchlein; Seraphische 1896; Lourdes Büchlein. 1896, i w. in. (Por. Keiters, Kathol. Literaturkalender. Essen 1902, 12-o, str. 123).

Hofer Jan Chrzciciel ks. T, J., ur. w Botzen na Tyrolu w r. 1677, wstapil do zakonu w 1694. Uczył humaniorów, 7 lat filozofii; przez 12 lat pracował jako misyonarz w Tyrolu. † w Halli w r. 1760. Napisal: Promptuarium philosophicum. Ingolstadii 1717, 4-o; Saeculum Marianum ab illustribus Sodalium tridentinorum Virtutibus Coronatum etc. Tridenti 1727, 8-o; Imago Crucifixì Prodigiosis eventibus illustrata etc. Tamže 1733, in 12-0; Magiste-rium Divinae Sapientiae per Bruta hominem erudientis etc. Tamże 1735, in 8-0; Memoria Aeternitatis Magistra Sanctitatis etc. Tamże 1747, in 12-o; Pretium temporis etc. Tamże 1747; Eclipsis rationis humanae etc. Tamže 1748, in 8 o; Sibi imperare maximum imperium etc. Augustae Vindelicorum 1752, in 8-0; Salvatoris mundi in crucem Acti Tragoedia olim a Judaeis adornata etc. 1752, in 8-o. (Por. Sommervogel, Bibl. de la Comp. de Jésus. Bruxelles 1892, 4-o, t. IV, k. 419-422).

X. J. N.

Hofer Jan ks. T. J., ur. w Neustadt (Saksonia) w r. 1602, z rodziców protestanckich. Zamierzał wystąpić z pismem pko kontrowersyom o. Krzysztofa Mayer, gdy poznał prawdę, nawrócił się i przyjał katolicyzm ok. r. 1630. Wstąpił do zakonu w r. 1633 w Wiedniu. Nauczał hebrajskiego i był przez lat 10 spowiednikiem Chrystyana Brandeburskiego. † w Pradze w r. 1646. Napisał jeszcze przed wstąpieniem do zakonu Conversionis suae ad Fidem Catholicam Historia etc. Viennae 1650, 4-o; Vocatio sua ad Ecclesiam Catholicam a calamo Haeretico Friderici Wineker vindicata. Tamże 1631, in 4-o; Responsio ad Censuram a

Höffding Harold, filozof duński, urw Kopenhadze w r. 1843, kształcił się tamże, od r. 1883 był profesorem uni-wersytetu w Kopenhadze. Napisał Szkic psychologii opartej na doświadczeniu. 1900, 8-o; w języku polskim wyszlo p. t. Psychologia doświadczalna: Psychologia ogólna. Warszawa 1890, 8-a; Psychologia... uczuć i woli. Tamże 1891; Toż samo .. psychologia poznania. Tamże 1890, 8-a; Etyka; w polskim przekładzie Zofii Daszyńskiej pt. Zasady etyki. Wydawnictwo, "Przegl. Filozoficznego." 1900, 8-a, Historya filozofii współczesnej; Jan Jakub Rousseau, życie i dziela, w polskim przekładzie Zygmunta Heringa. Warszawa 1900, 8-a; Filozoficzne podstaıry sądu logicznego. 1899; Zagadnienia filozoficzne. 1904; Filozofja religii; Karol Darwin, w polskim przekładzie dra M. F. Warszawa 1900, 8-a, i inne. (Por. Blanc, Dictionnaire de la Philosophie. Paris 1906, 40; Tenże, Répertoire bibliographique des auteurs. Paris 1902, 8-a, str. 200). X. J. N.

Hoffmann 1) Daniel ur. w r. 1540 w Halli. Był profesorem etyki w Jenie i teologiii w Helmstädt. Walczył prze-ciwko nauce Kościoła o N. Sakramencie, zawartej w Formule zgody. Pomiedzy teologia i filozofia na podstawie Listów św. Pawła i Lutra starał się dowieść rzekomej niezgody. Wydalony z uni-wersytetu um. w Wolfenbüttel 1611 r. Napisal. De duplici veritate Lutheri a Philosophia impugnata, Magdeburg 1600 r.; Super quaestione, num syllogismus locum habeat in regno fidei Tamże, 1600. Zwolennicy H-a nazywali sie duplicystami, a przeciwnicy symplicystami. Malleus impietatis Hoffmanianae -- Frankfurt 1604; G. Tho-ma-sius, De controversia Hoffmaniana, Erl. 1644. - 2) H. Melchior ur. w Hall w Szwabii przyjął luteranizm w Inflantach, lecz wkrótce porzucił go, i zorganizowawszy bandę, grabił klasztory. Wypędzony z Inflant, dostał sie do więzienia w Strasburgu.

Jésus. Bruxelles 1893. 4-o, t IV, k. Eljasza proroka i glosił koniec świata 419).

X. J. N. na r. 1536. Umarl 1542 r. (Por. Herrmann, Sur la vie et les écrits de M. Hoffmann, Strasburg, 1852). X. B. S.

> Hoffmann Franciszek, cysters niemiecki, następnie ksiądz świecki, † w r. 1834, wydał De Ecclesiae catholicae hierarchia sive demonstratio, esse in Ecclesia catholica hierarchiam etc. Vratislaviae 1825: De Ecclesiae cathol. infallibilitate. Tamże 1823.

> Hoffmann Jakób, profesor gimnazyalny i nauczyciel religii w Monachium, ur. w r. 1864 w Hensbergu; napisal Geschichte d. Laienkommunion b. z. Tridentinum. 1891; Die heil. Messe nach ihrem Wesen u. äuss. Anbetung etc. 1897; Die h. Schrift als Volksund Schul-buch in der Vergangenheit. Soll sie dieses auch in der Gegenwart sein? 1902. (Por. Keiters, Kath Literaturkalender. Essen 1902, 16-o, str.

> Hoffmann Jozafat ks. T. J., z prowincyi polskiej, † w Rawie w r. 1741. Osobistość tego jezuity nie jest dostatecznie wyjaśniona. Sommervogel pod tem imieniem i nazwiskiem podaje jezuite, ale nie kaplana, tylko brata koadyutora. Napisal Krzywda znaczna herbowym krzywdom, kazanie na pogrzebie Krasnodebskiego. Kalisz 1735. (Por. Sommervogel, Bibl. de la Comp. 1893, 4-o, t. IV. k. 425; Brown, Biblioteka assyst. polsk. Tow. Jezusowego. Poznań 1862, 8-a).

Höflinger Krzysztof ks., ur. w r. 1795 w Schwandorf, po odbyciu studyów filozoficznych i teologicznych, wyświe-cony został na kaplana w r. 1819, † w r. 1873. Napisal cenne dzielo Manuale rituum in ss. missae sacrificio et in aliis ecclesiasticis functionibus observandorum. Augsburg 1838; wyd. 11-te, Regensburg 1876. Napisal oprócz tego Leben, Wirken und Leiden der Heiligen. Regensburg 1838-40, 2 tomv; Brevis instructio practica de missis votivis et pro defunctis. Tamże 1852: Sacerdos curatus. Tamže 1852; Casus liturgici. Tamże 1853; Directo. Uwolniony stad przyjął powtórnie rium rituum pro ecclesiis parochin-chrzest, co uczynili również jego zwo-libus. Tamże 1854; Anstandsregeln, lennicy (Hoffmanianie); podawał się za Tamże 1877, i inne. (Por. Schäfler, Handlexikon der kathol Theologie; Regensburg 1883, 4-o, t. II, str. 339).

Hofmanowa Klementyna z Tańskich ur. w Warszawie 1798 r., † na emigracyi 1845. Pochodzila z podupadlej rodziny szlacheckiej, wychowanie odebrala staranne (w domu starościny wyszogrodzkiej Anieli Szymanowskiej, w Izdebnie), ale nauki pobierała w języku francuskim, dopiero jako dorastająca panienka zaczeła uczyć sie jezyka polskiego. Poznała dokładnie pisarzów na-szych epoki Zygmuntowskiej; rozmiłowała się w literaturze ojczystej, a obdarzona wybitnemi zdolnościami wychowawczemi, obrawszy sobie zawód nauczycielki, wcześnie, mając zaledwie lat dwadzieścia, wystapiła z pracami literackiemi, przeznaczonemi dla matek i dla dzieci. W 1819 wyszła w Warszawie jej Pamiątka po dobrej matce, w 1822 Amelia matką (2 tomy). W 1823 Wiązanie Helenki. W pracach tych H. okazala niezwykły talent wychowawczy i dużo szlachetnego uczucia i zdrowego rozsądku. Z ujmującą prostotą, bez sztucznej egzaltacyi i przesady u-miała wyrazić wiele trafnych i praktycznych, a zawsze gorącą miłością kraju ojczystego ożywionych uwag w sprawie wychowania dziewczat; jedna z pierwszych wystąpiła do walki z mania francuzczyzny. Jeszcze większą zasługę zdobyła sobie przez założenie i redagowanie w ciągu lat czterech pierwszego u nas pisma pervodycznego dla dzieci i dorastającej młodzieży: Rozrywki dla dzieci (1824—1828). Pomiędzy rzeczami, znaj-dującami się w Rozrywkach, na szczególniejszą uwagę zasługuję Dziennik Franciszki Krasińskiej, napisany w formie powieściowej. W 1829 wyszła za słynnego badacza ustroju prawno politycznego dawnej Polski Karola Hofmana. Po upadku powstania listopadowego wyjechała do Francyi i zamieszkała w okolicach Paryża. Tu napisala bardzo piekną powieść Jan Kochanowski w Czarnym lesie (Lipsk 1845 2 tomy) i dwie inne: Karolina (1839 3 tomy) i Krystyna (1841, 2 tomy). Wracając znów jeszcze raz do zadąń, jakie niewiasta polska spełniać ma w społeczeństwie, wypracowała obszerne szawa 1849). H. dbała nietylko o roz- tholicis admittendi sint aut reicien-

budzenie uczuć szlachetnych i patryotycznych w kobiecie polskiej, ale kładła największy nacisk na podstawe wszelkiego wychowania-na gruntowne poznanie i przejecie sie zasadami chrześcijań. skiemi. W tym celu ułożyła Książkę do nabożeństwa dla Polek (Kraków 1836), a ku pobożnej lekturze skreśliła wdzięczne wizerunki Świętych niewiast (Lipsk 1843, 2 tomy). Edycya całkowita pism H-ej wyszła w Warszawie 1876-77, w 12 tomach, staraniem Narcyzy Żmichowskiej (Por. E. Ziemięcka, Rozbiór talentu i pism autorki Rozrywek. Pielgrzym, Warszawa 1842; N. Žmiechowska, Życiorys Klementy-ny Z T. H. Warszawa 1875; P. Chmielowski, Autorki Polskie XIX w., Warszawa 1885; St. Tarnowski, *Historya literatury Polskiej t* III, str. 377—384; t. IV, str. 185).

T.

Hoffmeister Jan, augustyanin niemiecki, jeden z najwybitniejszych przeciwników nowinek luterskich w XVII w. Ur. 1508 r. w Kolmarze, H-r wcześnie wstąpił do Augustyanów, tu chlubnie odbył nauki; otrzymał świecenia kapłańskie w 1534 r. i stanowisko przeora. Już w 1542 r. zostaje H-r prowincyalem Reńskiej prowincyj, a w 1546 r. - generalwikaryuszem Augustyanów na Niemcy. Od początku swej pracy ka-plańskiej, H-r gorliwie zwalczał zuchwałość nowinkarzy; bronił w Kolmarze klasztoru, jako przeor, przeciwko uroszczeniom rady miejskiej, w kazaniach jasno i dosadnie wykazywał podstawy katolickiej nauki. W 1538 r. wydał dzielo po-lemiczne: Dialogorum libri duo (Friburgi Brisg., 1538; Ingolst. 1646 wydane z dodatkiem: Haereticorum malae artes; inne wyd. Romae, 1554; Parisr 1567; Venet, 1554). Lutra powoływania się na przyszty Sobór Powszechny H., zbił w dz. "Wahrhafftige Endeckung und Wiederlegung deren Artikel, die M. Luther auff das Concilium zu schicken und darauff zu beharren fürgenummen." Z polecenia Karola V, H-r w Hegenau i Wormacyi dysputuje z Bucerem o wierze; pisze wtedy słynne swe Iudicium de articulis confesionis fidei an. 1530 Caesar. majestati dzieło O powinnościach kobiet (War- Augustae exhibitis, quatenus... a Cało to wydał, dopiero wydrukowano je p. t. Clerical Studies. Jest też przew Moguncyi, 1559; po niem. w Kon-kład włoski. Książka została przelożona stancy 1597. Dla zbudowania i oświe-na jezyk francuski p. t. Les Etudes cenia katolików napisał H-r: Enarrationes piae et catholicae in D. Pauli ad Philippenses epistolam (Friburgi, 1543 i Homiliae in utrasque S. Pauli ad Corinthios epistolas (Col. 1545). Zasady protestanckiej egzegezy zbijał w Canones sive claves aliquot ad inter-graphique des auteurs. 1902, 8-0). pret. s. Bibliorum scripturas (Mog., 1545). Jako kaznodzieja na zjazdach w Wormacyi (1545), w Ratyzbonie (1546) staral sie łagodnościa pociagnać protestantów. Kazanie te wydał: Homiliae in Evangelia (Ingolst 1547... 1561; po niem. wydał bp. Haller z Gichstätt w Ingolst., 1543, 1575; Wesel, 1847). H-r dal też katolicka apologetyke: Loci communes, (Ingolst., 1547 z dedykacya Erazmowi Rotterd.) i Articuli Conciliati inter purioris doctrinae novos ministros ab. a 1519 usque ad a 1546 (Ingolst, 1546). Na życzenie ks. Wilhel-ma H·r został kaznodzieją nadwornym w Monachium, apostolował w Ulmie i Dilingen. † H-r. r. 1547 r. w Günzbur-gu. O innej działalności H-a mówią jego listy do generała zakonu, Hieronima Seripando. Korespondencyę tę zebral i wydal v. Druffel (Der Elsässer Augustinermönch I. Hoffmeister und seine Correspondenz mit dem Ordensgeneral M. Seripendo w Abhandl. der hist. El. der Münchener Acad., XIV, 1, 135..., gdzie też wylicza dziela H-a. (Por. też Ossinger Biblioth. August., 445; Rocholl, Einführung der Reform in Colmar, Leipzig, 1876; W. W. t, VI, k. 136 - 148. Przeciwko zarzutom, które lutrzy czynią H-owi, broni go Bellesheim w Hist. pol. Blätter. 1892, 109, 269-288; Hurter, Nomenclator theol., Oenipunte 1899, t. IV, k. 1221--1224; Buchberger, Kirchliches Hand lexikon, München, 1907, t. I, k. 1992). X. C. S.

Hogan J. ks., sulpicyanin, był w ciagu lat 30 profesorem seminaryum św. Sulpicyusza, a następnie rektorem seminaryum św. Jana w Bostonie, † w r. 1901, Napisal cenne dzielo o studyach kaplańskich, na które złożył się szereg artyku łów, umieszczanych najpierw w czasopiśmie "American" ecclesiastical reviev,"

di. Drukarza nie znalazł, któryby dzie- a następnie wydanych w osobnej ksiażce na jezyk francuski p. t. Les Etudes du Clergé. Paris 1901, 8-o. Oprôcz tego napisal: Rozmyślania dla kaplanów na każdy dzień roku; w języku francuskim ma tytul: Pensées pour chaque jour àl'usage des Prétres, 32-o. (Por. Blanc, Repertoire biblio

> Hogue Ludwik. Idzi de la ks., ur. w Paryżu w r. 1740, † w Irlandyi w 1827 r. Studya odbywał w Laon u Sulpicyanów w Sorbonie. Był przeszło 20 lat profesorem Pisma św. w Sorbonie. W r. 1772 mianowany został cenzorem królewskim. Posądzano go, że nie zawsze urząd swój spełniał z bezstronneścia. Był przeciwnikiem rewolucyi i zwalczał ją w swych pismach. Zmu-zo-ny opuścić kraj udał się do Auglii, gdzie został mianowany wikaryuszem generalnym bpa w Saint-Pol-de-Léon. W r. 1798 wezwany na katedre dogmatyki w kolegium w Maynooth pod Dublinem, zyskał wśród duchowieństwa wielkie uznanie i wpływ na nie wywierał nie maly. Napisal: Entretiens entre un curé et ses paroissiens. 1791, 8-0; Exposé des motitfs qui ont déterminé le clergé de France a se retirer en pays etrang rs; S. Cypriani ad martyres et confessores etc. Londini 1794, in 12-o; Introductio ad Sacram Scripturam et Compendium Hist. ec-clesiast. 1750; Traités de la religion et de l'Eglise. Paris 1815. (Por Glaire, Dictionnaire. 8-0, t. I; Feller, Biogr. univers.) X. J. N. univers.)

Hohenburg (Odilienberg), opactwo żeńskie w Alzacyi, zalożone przez św. Odilie, niewidomą urodzoną, lecz cudownie uzdrowioną, córkę księcla alemańskiego Ethico I, który jej podarował H. Była ona pierwszą opatką i za życia swego zgromadzila 150 zakonnic. Dla licznych pielgrzymów zbudowała na stoku góry hospicyum, dla obsługi którego ufundowala drugi klasztor Niedermünster. Sw. Odila † 720 r. Zakonnice jej pierwotnie kierowały się regula sw. Benedykta Mabillon twierdzi, że dopiero od w. – XI staly się one Kanoniczkami. Podczas wojen Fryderyka II ks. Szwabskiego i Alzackiego (1105-1144) z bpem Stras-

ność klasztoru, lecz już za syna jego Fryderyka III opatka Relindisa, przywróciła porządek. Świadczy o tem jej u-czennica i następczyni, Herrada v. Landsberg, która dodaje, że zakonnice były kształcone w poezyi, muzyce i rysunkach. Taż sama Herrada wybudowała u podnóża Odilienbergu klasztor z hospi-cyum i osadziła przy nim 12 Premonstratensów. Gorliwie starała się też o wykształcenie zakonnic, dzieki czemu zebrała *Hortus deliciarum*, t. j. zbiór wyjątków z Historyi świętej, nauk teologicznych, astronomii, geografii, mitologii, historyi powszechnej, filozofii, przeplatany pieśniami łacińskiemi i muzyka samej Herrady. Rekopis, znajdujący się w bibliotece strasburskiej, podczas oblężenia w 1870 r. uległ zniszczeniu. Opis jego wraz z 12-ma ilustracyami dał Chr. Engelhard p. t Herrad v. Landsb. etc. u ihr Werk "Hortus deliciarum." Stuttg. i Tybinga 1818. Odpis zaś tekstu, niestety zawierający tylko urywki, odnalazi kanonik strasburski Straub. 1886 r. w Paryżu. Około r. 1248 otrzymały opatki H. tytuł ksieżniczek rzeszy. W r. 1542 splonal klasztor Niedermünster, a w r. 1546 H. Zakonnice częścią wróciły do domów rodzicielskich, częścią odpadły od Kła i wyszły za mąż. W r. 1663 został H. zamieniony na przeorat Norbertanów. W 1616 poświę-cono odbudowany kł., a jednocześnie wznowiły się pielgrzymki do relikwii św. Odilii. Podczas rewolucyi został Odilienberg jako własność narodowa sprzedany. W r. 1853 bp. strasburski Räss odkupił budynki i osadził tam tercyarki św. Franciszka. Niedermünster leży w gruzach. (Por. J. A. Silberman, Beschr. v. H. Strassb. 1835; Hugo Peltre, D. Leben v. h. Odilia. Strassb. 1719; Dion. Albrecht, History v. Hohenb. Schlettstadt 1751). (Ch.)

Hohenlohe Gustaw Adolf, kard. ur. 26 lutego 1823 r. w Rotenburgu (Fulda), † 30 Październ. 1896 r. w Rzymie; studyował prawo w Bonn, teologię we Wrocławiu i Monachium. W 1846 wstępuje do "Accademia Eccl." w Rzymie, zostaje w 1849 kapłanem, szambelanem papieskim i wielkim jałmużnikiem; 1857 r. tytularnym arbpem Edessy, 22 czerwca w r. 1871 w Bützlingen. Napisal: Die 1866 r. kardynalem. Po latach 1869 i Nancy-Trier. Borromäerinnen in

burgu Gebhardem, rozluźniła się kar- 70 dom jego w Rzymie stał się centrum ruchu przeciwników ogłaszania dekretu o nieomylności papieskiej. H. poddaje się jednak dekretowi koncylium Watykańskiego. Od września 1870 r. mieszka w rodzinnych stronach (Ksiestwo Schilling — z tej linii Hohenlohe po-chodził). W r. 1876 powraca do Rzy-mu. W 1878 zostaje archipresbyterem bazyliki Matki Boskiej Większej, 12 maja 1819 krdlem-biskupem Albano, w r. 1883 zrzeka się biskupstwa.

> Hohenlohe Leopold Aleksander, ksiażę de Schillingsfürst, ur. w 1794 r. w Kupferzell, był synem Karola Albrechta i Judyty baronowej Reviczky. Wychowany przez ex-jeznitę Riel a, kształcił się w Wiedniu, Bernie; teologię skończył w Ellwangen. 1815 r. zostaje kaplanem i przebywa w Monachium i Bamberdze, gdzie pobożnościa i kazaniami zdobył powszechną miłość ludu. Modlitwą swoją sprawiał wiele cudów nad chorymi. (Instytut ortopedyczny Nelne'go w Würzburgu). Przeniósł się do Węgier i 1844 r. zostaje bpem in partibus sardyceńskim. † 14 listopada 1849 r. Napisał wiele dzieł ascetycznych i pastoralnych, z których najpiękniejsze: Was bindet den Katoliken an den römischen Stuhl? (Bamberg 1820). polskiem tłumaczeniu: Christkatholische Hausmission p. t. Missya domowa, czyli książka do nabożeństwa i nauki katolików. (Wilno 1852. 2-e wydanie. Wiedeń 1872); Rzut oka na leczenie cudowne ksiecia Hohenlohe z niem. 1812. (Die Wirkung des Glaubens in einer fürstlichen Familie des 19 Jahrh. Leben des Prinzen Hohenlohe Regenssburg 1893. (Por. Hurter, Nomencl. lit.. Tom III).

> Hohenzollern Karol bp chełmiński hr., senator Rzeczypospolitej za Stanisława Augusta, był koadyutorem przy bpie chelmińskim Bajerze i opatem pelplińskim od r. 1781, następnie opatem o-liwskim, w r. 1784 został bpem; do r. 1793 uważany był za senatora Rzeczypospolitej, w którym to roku ze spisów senatorów wykreślony został. † w r. 1795.

Hohn Wilhelm ks., dr. filozofii, ur.

Deutschland 1810-99; Ein Beitrag zur Statistik u. Geschichte der barmch. Schwestern u. ihres wohlt. u. soz. Wirkens. 1899. Die sozialökonom. Beziehungen charitativ. Genossenschaft etc. 1900; Barmherzige Schw. v. hl. Karl Borrom.; Bilder aus d. Geschich. der kath. Charitas: Joseph von Görres: Gereon v. d. Heide u. d. Chronisten der Genossenschafs ergänzt und herausgegeben. 1900; Ist eine Erhöhung der landw. Schutzzölle notwendig 1901, i inne. (Por. Keiters, Katholischer Literaturkalender. Essen 1903, 16-o, str, 125).

Hohnerlein Maks, pedagog i muzyk, ur. w r. 1865 w Wirtembergu; napisal: Wegweiser durch d. kath. populärwissensehaftlich Literatur, 1894; Lesebuch für männliche Sonntagsund Fortbildungs - schulen, 1895; wyd. 2-gie 1896; Einführung in die Haushaltungskunde. 1899; Nachweis v. Quellen zu päd. Studien und Arbeiten. 1900, i w. in. Z utworów muzycznych Sechs "Pange Lingua" für gem. Chor, 1891; Neue Liedersammlung für Volkschule. 1-3. 1896-97. wiele mszy i t. d. (Por. Keiters, Katho lisch. Literaturkalender. Essen. 1902 16-o, str. 125.

Hohoff. I) Marja, nauczycielka pisarka dla młodzieży, ur. w r. 1855 w Recklinghaussen, Pisze pod pseudonimem Tante Maria. Ważniejsze utwory dla młodzieży są; Głockenklänge fürs Kinderherz. 1896; D. schön. ste Tag. d. Lebens etc. 1897; wyd. 2-e 1898; Lebensperlen, lehrr. Erzähl. 1898: Der Schutzengel n. d. Beiht-kind etc. 1899; Begleitworte für die kath. weibl Jugend bei der Entlassung a. d. Schule. 1899; wyd. 3-ie 1901; Sie will Lehrerin werden 1901, i w, in. 2) Wilhelm, pastor, ur. w r. 1848 w Medebach, napisal: Protestant. und Sozialismus. 1881; wyd. 2-ie 1883; D Revolution seit dem XVI Jahrh. 1887: Wertlehre des Aristoteles und Thomas v. Aquin. 1893: Warenwert und Kapitalprofit. Einführ. in die Stud. d. polit. Oekonomie, 1002. (Por. Keiters, Katholischer Literaturka-lender. Essen 1902, 16-o, str. 126).

rowski, poprzednio archimandryta kobryński (pod Brześciem Litewskim). Bp-two otrzymał 22 września 1595 za nominacya Zygmunta III, któremu go polecili jako gorliwego poplecznika Unii bpi Pociej i Terlecki. Była to pierwsza nominacya królewska na bpstwo unickie. Jego i następcy jego bpa Onikiewicza gorliwym zabiegom przypisać należy, że Unia w Pińskiem odrazu się przyjęła. H. †, według Stebelskiego, w 1602 r. Szczególów bliższych jego pasterskiej gorliwości nie posiadamy (Por. J. Bartoszewicz "Wiel. Euc. Org.")

Hoitius Palatius Błażej, karmelita polski, przeor konwentu poznańskiego, wizytator prowincyi polskiej. Conclusiones theologicae. De ortu et origine sacri ordinis Prophetici Eliae Patris gloriosissimi, simul cum declaratione Provinciarum et Conventuum, in quibus fratres ordinis ... commorantur. Posnaniae 1621, in 4-to--jest to krótka historya zakonu karmelitańskiego. Nadto wydal; Postanowienie starożytnego zakonu Karmelitańskiego także i bractwie szkaplerza P. Maryi z góry Karmelu. Poznań 1623, 8-a. (Por. Wiszniewski, Historya literatury polskiej. Kraków 1851, 8-a t. VIII, str. 211; S. Orgelbrand, Encykl. powsz. 1900, 4-o, t. VII, str. 170).

Holandya. ob. Niderlandy.

Holbach Pawel Henryk Dytrych, baron, ur. 1723 w Edesheim pod Bruchsalem (w Palatynacie) † w Paryżu 21 lutego 1789, wolnomyślny filozof francuski, przyjaciel Diderot'a współpracownik Encyklopedyi. System jego filozoficzny przesiakniety jest najskrajniej-szym materyalizmem: Niema Boga, niema duszy, niema nieśmiertelności, niema wolnej woli. Wszystko jest odwieczną materya i odwiecznym ruchem, działaniem odwiecznych sił natury. H. więc łączy materyalizm Lamettrie i sensualizm Condillac'a z determinizmem i ateizmem. Moralność ma źródło swe w instynkcie samozachowawczym, Gorliwy niezmiernie w rozszerzaniu zgubnych swych pojęć, w czem przewyższył nawet Woltera. Główne dzieło jego: Système de la Hohol Jonasz bp unicki piński i tu- nature, ou des lois du monde moral, wydane pod imieniem Mirabaud nych pewnym realizmem, w obrazie tym-(† 1760 r. sekretarza akademii francuskiej) niby w Londynie 1770 r. Inne dzieła swe wydawał bezimiennie Lettres à Eugénie (1768), Examen critique sur la vie et les ouvrages de St. Paul (1770); Le bon Sens (1772); La politique naturelle (1773); Système social (1777); Elements de morale universelle (1776); L'ethocratie (1776), (Por. Wetzer und Welte, Kirchenlexikon, t. VI, str. 176 i nast).

Holbein, utalentowana artystyczna rodzina niemiecka; szkoła szwabska. W początkach XVI w. spotykamy imię składał się z kilku części, z których Zygmunta H-o, brata Michała, artysty, siedem, przedstawiających Mękę Chrywspominanego przez Sandrarta, nie posiadamy jednak prac jego. - 1) Jan (Hans) H. Starszy, ur. po 1460 r. (1473?) w Augsburgu, um. w ubóstwie w 1524 w Isenheim (Alzacya). Jest to natura wrażliwa i wszechstronna. Najwcześniejsze prace jego świadcza, że ulegal wpływowi Marcina Schongauera. Dzieła jego z tego czasu, znajdujące się obecnie w Muzeum Germańskiem, a wyobrażające Madonny, przypominają czasy dawnego idealizmu. Tchna one marzycielskim wdziękiem, pieszczotliwą miękością. Następnie ulega kierunkowi naturalistycznemu. Znać na nim wpływ szkoly van Eycków w wiernem odtwarzaniu natury i sposobie traktowania barw. Stopniowo H. ulega nowym prądom, a mianowicie prądowi odrodzenia, który już wówczas z Włoch zaczął przenikać poza Alpy, do Niemiec środkowych. Od roku 1508 obrazy H-a nosza już cechy stylu Odrodzenia: i w ornamentyce renesansowej zamiast uprzedniej gotyckiej, i w barwach łagodnych, świetlistych, i w sposobie traktowania postaci ludzkich: odtąd na obrazach H-a figury mają kształty więcej zaokraglone, kontury traktowane sa miękciej, szaty układają się swobodniej; wogóle cechuje je pewien ruch i swoboda. Malowidło ołtarzowe H a z owej epoki, to ołtarz Monachijski (1515), przedstawiający męczeństwo św. Sebastyana, uchodzący słusznie za dzielo jego naczelne, zaliczany powszechnie do klejnotów malarstwa niemieckiego z epoki Odro-Sebastyana i św. Elźbiety, nacechowa- sach zasadniczych charakteru osób szki-

zwracają na siebie uwagę postacie trędowatych, tak realistycznie traktowane. że rany ich służyć mogły za przedmiot badań dla medyków, celem określenia charakteru trądu, panującego w wieku XVI. Oprócz wspomnianego oltarza do najznakomitszych dzieł H-a należą: obrazy z życia Najśw. Panny (1493, znajdujące się obecnie w augsburskiej katedrze); "Najświętsza Panna z Dzieciątkiem" (1492 albo 1493, w kaplicy św. Maurycego w Norymberdze); bazy-Matki Boskiej Wiekszej (1499, augsburska galerya); oltarz Dominikanów we Frankfurcie nad M. (1501, składal się z kilku części, z których stusa P.) znajdują się w prywatnem muzeum w tem mieściel: bazylika św. Piotra i Pawła (1504?), obraz w ksztalcie tryptyku, zawiera w scenie chrztu sw. Pawła, pomiędzy świadkami tego aktu, portretowane postacie samego artysty, żony i dwóch synów, Ambrożego i Jana, przedstawionych jako wyrostki a znajduje się w augsburskiej galeryi (dostał się tutaj z klasztoru św. Katarzyny z Augsburga). Bardzo wiele jego szkiców rysunkowych znajduje się w Berli-Wejmarze, Bazylei, Kopenhadze, Augsburgu, Frankfurcie nad Menem, w Paryżu. Zauważyć należy, że w ostatnich czasach historya sztuki przyznała prawa autorstwa Janowi Starszemu za dzieła, które uważane były jako utwory syna jego. Jana Młodszego.

- 2) Ambroży H., starszy syn poprzedniego, malarz i rysownik. Razem z bratem, Janem H. Młodszym, udaje się do Bazylei (1514—16), gdzie wykonywa w drzewie rysunki dla rozmaitych wydawnictw. Z prac jego do nas do-szły: "Zbawiciel" (muzeum w Bazylei); portret dwóch chłopców, portret mężczyzny (zbiór Amerbacha) i takiż portret z 1518 (Ermitaż, Petersburg).
- 3) Jan H. Młodszy, brat poprzedniego, malarz i rysownik, jeden z największych artystów niemieckich, ur. w 1497 lub 1498 w Augsburgu, rozwi-jał się i ksztalcii pod kierunkiem ojca. To też zawdzięcza wiele umiejetnej szkole ojca i mistrza swego, a nadzwyczajna dzen a. Obok postaci natchnionych św. zręczność i dar odtwarzania w kilku ry-

szym i Młodszym, stanowi w ostatnim jąc się z wiekiem artysty, uczyniły z bogate dziedzictwo, zarówno fizyologicznie jak i pedagogicznie od rodzica swego nabyte. H. jako człowiek, to i na ścianach zewnętrznych domu Herusposobienie zimne, ze słabo rozwinię- tenstejna w Luzernie. Po powrocie tem sercem, obce uczuciu wdzięczności. Temperament burzliwy, hulaszczy, zły maż i ojciec, pełen sarkazmu, a przytem taki wielki realista, że nawet interes własny nie skłonił go do tego, aby w portretach swych upiekszył portretowa-nych, lub nie ujawnił tych braków, ja-kie spostrzegał. Prof. Ryszard Mutter charakteryzując H. i zestawiając go z Dürerem, pisze: "z niejaka słusznościa można by Dürera nazwać Lutrem, a Holbeina Erazmem sztuki niemieckiej. Na jego bowiem portrecie własnym przejawia się również rys szyderstwa i krytycyzmu. Dürer na obrazie monachijskim wyglada jak jasnowidz; nieruchomem spojrzeniem przenika inny świat. W porównaniu z jego namaszczeniem, wizerunek Holbeina razi pospolitością i z tej twarzy wyziera zarazem, jakgdyby chłód i bezlitośna nieczułość. To człowiek, którego ojciec umarł w nedzy, którego brata pochłonał wir życia. Okazywał im ten sam chłód i obojetność, co i wszystkim."

Wiadomości o działalności H-a rozpoczynają się od chwili, gdy osiadł w Bazylei i tutaj razem z bratem przygotowywał rysunki dla wydań drukowanych. Poznaje się z Erazmem Rotterdamskim, którego egzemplarz "Pochwaly glupoty" przyozdabia 82 rysunkami, świadczacymi o olbrzymim darze H. obserwacyjnym, z podkładem satyrycznym (wyd. 1514 r.; egzemplarz przyozdobiony przez H-a był własnościa autora, a obecnie znajduje się w muzeum bazylejskiem). W tym czasie położenie materyalne H-a nie było bardzo świetne. Muzeum darmsztadzkie posiada w zbiorach swoich portret nieznanego młodzieńca, podcy-frowany przez H-a, z datą 1515 r. Jest to najstarszy ze znanych portretów jego pedzla. W nim, a więcej jeszcze w wybornych portretach burmistrza Meyera i żony jego, z r. 1516 (obecnie w muzeum bazylejskiem), widać już znamienne cechy talentu H-a na polu malar- cenia Erazma Rotterdamskiego.

cowanych, wysoka zaleta w H-ach Star- stwa portretowego, cechy które potęguniego najwiekszego portrecistę owej epoki. W r. 1517 maluje freski wewnatrz tenstejna w Luzernie. Po powrocie w jesieni 1519 do Bazylei, pracuje H. dużo nad dekorowaniem fasad rozmaisych domów. W tym też czasie wykonywa prawdziwe arcydzielo, portret przyjaciela swego, humanisty, Bonifacego Amerbacha; obrazy religijne: "Meka Pańska" (składa się z 8 obrazów). "Naro lze-nie Chrystusa," "Pokłon królów," "Madonna" dla Solothurn z Dzieciatkiem Jezus, w otoczeniu dwóch patronów tego miasta; obraz olejny z tejże epoki w muze-um bazylejskiem, za ytułowany "Chrystus w grobie," uderzający skrajnym realizmem, jest właściwie sumiennem, znakomitem studyum z natury topielca, którego jedyna kwalifikacya na obraz religijny jest napis na wierzchu trumny, albo raczej skrzyni. Słusznie też zapisał go w regestrze dziel Holbejnowskich świeckością. Nie spogląda au-dela, roz-Bazyli Amerbach: "wizerunek umarlego patruje się za to jasnoblękitnemi oczy-ma bystro i roztropnie po świecie, lecz freski w nowym ratuszu i tworzy szczególnie piekna Madonne dla burmistrza Meyera. Ten ostatni obraz, znajdujący się najprawdopodobniej w pry-watnej kaplicy Meyera, ocalał podczas prześladowań obrazoburczych w r. 1529, przeszedł w posiadanie księżniczki Elżbiety Hessen-Darmsztadzkiej, i, oczyszczony w r. 1887 z warstw późniejszych farb i werniksów, okazał się w całej swej piękności. Od tego czasu ustały spory, czy Madonna Drezdeńska czy Darmsztadzka jest dzielem H-a, i ta pierwsza, która przez długi czas ucho-dziła za oryginał holbeinowski, uznana zostala tylko za kopie obrazu H-a. Do tej epoki zaliczyć też należy: portret Erazma Rotterdamskiego, Doroty Offenburg, "Taniec śmierci" (wł sciwie Ta-niec umarłych—"Todtentanz," satyra życia ludzkiego, 85 rysunków) i rysunki do Starego Testamentu (91 rysunków). Dwie rzeczy ostatnie wykonane zostały jako drzeworyty przez Lutzenburgera w latach 1523—26, a wydane dopiero w 1538 w Lyonie. W r. 1526 H. opuszcza Bazylee, udaje się do Anglii, gdzie nadzwyczaj gościnnie zostaje przyjęty przez Tomasza Morusa, na skutek pole-

W Anglii H. maluje prawie tylko stawie. "H. odtwarza z dokładnością portrety, jak: Morusa i jego rodziny objektywu; jest równie wielkim, gdy (1527-29), prawdziwe arcydziela; zagi- maluje urzędową minę Gwizyusza lub nęly wszystkie. pozostały tylko piękne do nich studya w muzeum bazylejskiem i zbiorach pałacu Windsorskiego: arcvbiskupa Kantuaryjskiego, Warhama, biskupa z Rochesteru, Jana Fischera, koniuszego królewskiego, Henryka Quislforda, astronoma nadwornego królewskiego, Mikołaja Kratzera i wielu innych współczesnych osobistości. Zbiera za swe prace znaczny fundusz i w 1528 wraca do Bazylei, gdzie kończy freski w ratuszu i maluje kilka portretów. W r. 1532 opuszcza Bazylee, na skutek panujących tam zamieszek religijnych i udaje sie napowrót do Anglii, gdzie maluje wiele portretów; dużo z nich znajduje się obecnie w Berlinie, Hadze, Wiedniu, Dreznie, Florencyi. Na skutek zamówienia kupców hanzeatyckich urządza dekoracyę uliczną, wyobrażająca *gere. Eine altdeutsche Künstlerge*-Parnas, podczas wjazdu Anny Boleyn; schichte (Berlin, 1901); Historya Maprzyozdabia freskami salę ich cechową. Sława H-a coraz bardziej rośnie, wreszcie w 1536 Henryk VIII powoluje go na swego nadwornego malarza z pensya 10czną, odpowiadającą dzisiejszej wartości 360 funtów sterlingów. Z usposobienia i charakteru najzupelniej odpo-wiada H. swemu protektorowi. Z tego czasu posiadamy kilka portretów: Henryka VIII, królowej Janiny Sejmour, księcia Norfolku, Edwarda VI, Simona Jerzego z Kornwalii, Melhiora Maga, Johna Chambersa, lekarza przybocznego Henryka VIII. Z polecenia króla H. dwa razy podróżował na Kontynent, aby malować portrety księżniczek, względem których Henryk VIII nosił się z matrymonialnymi zamiarami: Krystyny duńskiej, siostrzenicy Karola V, i Anny księżniczki Kliwijskiej. Jako malarz nadworny królewski pracuje H. przy wykończeniu sufitu kaplicy w St. James Palace, sufitu bogatego w ozdoby własnego jego pomysłu, tworzy projekty ozdób architektonicznych i szkicuje wzory najrozmaitszych przedmiotów z zakresu sztuki stosowanej. Umiera w Londynie w 1543 r. pomiedzy 9 paźdz. i 29 listopada, w czasie morowej zarazy. Cecha portretów H-a jest przedewszystkiem prostota w układzie, znakomita charakterystyka typu, uwydatniona nie tylko w rysach twarzy, ale w calej po- more librorum et institutione biblio-

brutalna twarz króla; ogorzałego wilka morskiego, klnącego, co się da, lub wytwornego posla Morette; sobtelna gracye Krystyny duńskiej, albo filisterstwo gąski takiej, jak Anna Klewijska"—pisze Muther. Powaga i znaczenie H-a wzrasta jeszcze przez to, że do Niemiec przeniósł prąd nowy, odrodzenia, nie tracac jednak indywidualizmu narodo-wego. (Por. Holbein und seine Zeit (2 wyd, 1873-76, przez Woltmann'a; P. Manz, Hans Holbein (Paryž 1879); Wornum, Some account of the life and works of H. Holbein (Londyn, 1867); Franz Stoedter, Hans Holbein der Aeltere (Berlin, 1896); E. Müntz, Holbein d'après ses derniers historiques (Paryż 1864); dr. J. W. Otto Richter (Otto von Golmen), Hans H. der Jünlarstwa prof. Ryszarda Muther'a, tl. Stanislawa Wyrzykowskiego, II, str. 100 i nast.; 155 i nast. Warszawa; H. Knackfuss, Holbein der Jüngere (Bielefeld i Lipsk, 1896); N. XVII Künstler-Monografien; ze 151 reprodukcyami fotodrukowanemi); W. Enc. Powsz. Ilustr. t. XXIX, 205 nast.; Kirchliches Handlexicon. Dr. Michael Buchberger, r. 1907, 2 t., str. 2002-3), X. H. P.

Holcoth Robert, dominikanin, dr. teologii, ur. w Northampton, był profeso-rem w Oxfordzie, † w r. 1349 w mieście rodzinnem. Był to maż wielkiej nauki i żelaznej pracy. Był zwolennikiem opinij św. Tomasza, ale w niektórych punktach skłaniał się do twierdzeń Okkama. Napisał: Komentarz na cztery Księgi Sentencyj. Lyon 1497; Komentarz na Księgę Mądrości Salomona. Spira 1483; na Pieśni nad Pieśniami i na 7 pierwszych rozdziałów Ekklezyastyka. Z teologicznych dziel: Institutiones theologiae moralis de obligatione restituendi. Augustae 1756; De Sacramentis in genere. Tamże 1756: nadto rozprawe o probabilizmie (Ingolsztad 1759). H. byl także uczonym filologiem i bibliofilem. Wydal cenny Philobiblion seu de athecarum, dzielo niesłusznie przypisywa- kapłańskie. Ukończywszy studya teone Ryszardowi de Bury. Dokładny spis wszystkich dzieł H. podaje Richard et Giraud w swej "Bibliothèque sacrée." Catalogus auctorum. Bund, Rothomagi 1900, 8 o; Blanc, .Dict. de la Philos. Paris 1906, 4-o; Glaire, Dictionnaire, 8.0, t I; Echard, Scrip. Ord. Praedic. t. I, str. 629, i nast.). X. J. N.

Holda (Ada, Hulda. Wujek --Holdama) prorokini, żyła za czasów Jozyasza, króla Judzkiego, któremu zapowiedziała klęski nad ludem za bałwochwalstwo; Jozyasz sam za upokorzenie się przed Bogiem, wedle tejże przepowiedni, miał nieoglądać klęsk tych. (4 Reg. 22, 14-20) - Proroctwo to miało miejsce około 640 r. przed Chrystusem. Grecy czczą H-e 10 kwietnia (tegoż dnia u Bollandystów); kalendarz Karmelitów pod dniem 2 września; Martyrologium Kanizyusza pod dniem 1 września,

Holden Henryk, znakomity teolog, ukończył studya w Klimacduagh, otrzymał stopień doktora w Sorbonie i w Paryżu dokończył swój żywot 1662 r. Wydal: Divinae fidei analysis seu de fidei christianae resolutione. II. 2 cum apendice de schismate, Parisiis 1652, 1685, 1767; Coloniae 1655; i w wydawnictwie teologii przez Migne'a t. VI; N. 7estamentum brevibus annotationibus illustratum, Parisiis, 1660 t. 2 in 12-o. (Por. Hurter, Nomencl. lit. t. 1, p. 419; Dupin XVII, 194; Feller, II, II, 144; Hundhausen, Kirchenl. V, 181; Gillas III, 332—8).

Hollak Józef, biskup Arateński, sufragan Sejneński. Urodził się w Kranniszkach, w dzisiejszej gubernii Suwalskiej, w Maryampolskim powiecie 18 stycznia 1812 r. Poczatkowe nauki pobierał w domu rodzinnym, szkolę Wojewódzką w Sejnach skończył w roku 1832 i w tym samym roku wstąpił do seminaryum dyecezalnego w Sejnach i po roku, to jest 1833, jako zdolny i przykładny alumn, poslany do Głównego Seminaryum, które w roku 1836 przekształcone zostało na Akademiję Duchowną, którą ukończył ze stopniem kandydata św. Teologii. W 1837 r. 13 grudnia

logiczne, do dyecezyi nie wrócił, otrzy-mawszy przeznaczenie od władzy duchownej na prefekta religii w Instytucie gluchoniemych. Pozostał w Warszawie, i pracował w instytucie przez lat 18 wielkiem oddaniem się tym obowiazkom tak, że zdrowie wskutek wytężenia sił umyslowych psuć się po-Władza duchowna powierzyla mu obowiązek nowy, prefekta w wargubernialnem gimnazyum. szawskiem Wkrótce potem przeznaczony na probostwo w Radzyminie odległym o trzy mile od Warszawy, nie dlugo tupozostawał, gdyż Władza Pedagogiczna, znajac wysokie zdolności i niemniejsze doświadczenie ks. H., klonila go do przyjęcia obowiązków prefekta w szkole Pedagogicznej dla nauczycieli w Radzyminie. Prefektem w tej szkole, obok obowiązków probosz-cza, zostawał od roku 1856 do 1862 roku. Wysłużywszy połowe emerytury podal się do dymisyi. W roku 1862 ówczesny Arcybiskup Warszawski Feliński powołał ks. Hollaka do Warszawy i powierzył mu zarząd świeżo zalożonej parafii św. Trójcy na Solcu. W roku 1866 po śmierci Mitwocha proboszcza parafii Wszystkich ŚŚ. ks. pralat Zwoliński przeniósł ks. Hollaka na to probostwo, którem zarządzał przez lat Tu polożył ogromne zasługi, bo oprócz zwyczajnych klopotów jakie zwykle spadają na proboszczów większych parafij, zwłaszcza w Warszawie, spadł jeszcze na niego ciężar budowy największego kościola. Warszawa, a szczególniej parafia Wszystkich SS. z biedniejsza ludnością zasług tego świętobliwego meża nie zapomni.

W roku 1883, wskutek układów Rosyjskiego Rządu ze Stolicą Apostolską, gdy na wszystkie stolice biskupie wakujące naznaczeni zostali biskupi, ks. H. został sufraganem Sejneńskim. Konsekracye biskupia otrzymał w Petersburgu dnia 27 maja z rak biskupa Lubelskiego Kazimierza Wnorowskiego, swego kolegi z czasów akademickich. W miesiącu czerwcu tego samego roku został proboszczem w Wylkowyszkach. Bedac biskupem. obowiązków parafialnych, mimo podeszły wiek i słabe zdrowie, nieopuszczał, długie godziny przesiadywał w konfesyonatego samego roku otrzymał święcenie le i często z ambony do swoich prze-

mawiał parafian. Letnie miesiące jak zabity przez Judytę przy oblężeniu pozwykle na zaproszenia proboszczów chętnie przybywał, wiernych bierzmował, portatvle i oltarze przerobione świeżo poświęcał. Kościołów konsekrował 17, mianowicie: w Balwierzyszkach. lówce, Pilwiszkach, Pokojniach, Wejwerach, Wysokiej Rudzie, Grażyskach, Giżach, Pojewoniu, Wyłkowyszkach, Wysztyńcu, Błogosławieństwie, Gelgudyszkach, Łukszach, Kajmelach i Sudar-gach. W roku 1887 dnia 3 grudnia obchodził pięćdziesięcioletni jubileusz kaplaństwa; ponieważ cieżko cierpiał na astmę, zatem celebra biskupia odbyła się na plebanii. Umarł w r. 1890. Pogrzeb uroczysty odbył się 31 października; pogrzebany w kaplicy na cmentarzu kościelnym.

Trzy sa drukowane dzieła ks. biskupa Hollaka: Nauka Religii wykładana w Warszawskim Instytucie gluchoniemych, 1855; Systematyczny sposób wykładu nauki religii i moralności, 1874, 2 tomy; nadto przy współudziale ks. Teofila Jagodzińskiego wydał cenna prace p. t. Słownik mimiczny dla gluchoniemych. 1879. Te dzieła jak mówi ks. Gliński w pośmiertnym nekrologu nie maja sobie równych nawet za gra-

Holland, matematyk i filozof niemiecki, ur. w r. 1742, + w 1784. Napisał po francusku Reflexions philosophiques sur le Système de la nature." 1772, dobra odprawa matervalizmu barona Holbacha.

Hollweck Józef ks., kanonista niemiecki, ur. w r. 1854 w Pfaffenhofen pod Amberg, wyświęcony na kapłana w r. 1879, w r. 1892 został profesorem prawa kanonicznego w lyceum bpiem w Eichstätt. Napisal: Das bischöft. Semin. in Eichstätt. 1888; Der Apost. Stuhl und Rom. 1895; Das kirchl Bücherverbot. 1897, wyd. 2-ie; Die kirchliche Strafgesetze. 1899; Das Zivileherecht d. bürgl. Gesetzbuches. 1900; Das Testament des Geistlichen nach kirch. u. bürgerlichen Recht. (Por. Herder, Konversations Lexikon. Freib. 1905, 8-o, t. IV).

Holofernes (imie własne, po persku= Orofernes), dowódca wojsk Nabuchodonozora (Nebukadnezar), króla Assyryi, menclator. t. I, 453, 482). X. S. G.

granicznej fortecy żydowskiej Bethulii. Imie i osobistość wspomniana tylko w ks. Judyty. (Ob. Judyta).

Holstenius Łukasz, bibliotekarz watykański, ur. w Hamburgu 1596 r., uczył się w Leydzie, studyując poczatkowo medycynę, następnie literaturę i starożytności greckie. Zwiedził z Filipem Cluwerjuszem Włochy i Anglię, gdzie dłużej przebywal w Oksfordzie i Londynie. 1624 r. udał sie do Paryża i zajmował posadę bibliotekarza u prezydenta parlamentu de Mesmes. W 1627 porzuciwszy protestantyzm, przyjął wiarę katolicką i wstąpił do stanu duchownego. Synowiec Urbana VIII, kardynał Barberini, nuncyusz apostolski we Francyi, zabrał go do Rzymu ze soba na sekretarza i bibliotekarza. Pż Urban VIII mianował go protonotaryuszem apostolskim i kanonikiem św. Piotra, Innocenty X bibliotekarzem watykańskim, Aleksander VII audytorem roty i poslał go do Insbruka na spotkanie królowej szwedzkiej Krystyny, udającej się do Rzymu.. H. uzupełniwszy wiadomości religijne królowej, przyjął od niej wyznanie wiary. R. 1629 był w Warszawie, aby wręczyć kapelusz kardynalski nuncyuszowi Santa Croce. Umarł d. 2 lutego 1661, pochowany w Rzymie w kle del' Anima. H. nalezal do najznakomitszych filologów i krytyków. Zostawił mnóstwo rozpraw o autorach starożytnych i nowożytnych. Z pomiędzy licznych jego pism z dziedziny kościelnej zasługują na uwagę: Codex regularum, Roma 1661; De Abassinorum communione sub unica specie; De Sabbathio flumine; De forma et ministro Sacramenti Confirmationis apud Graecos, Romae 1668; Emmendationes in Eusebii librum contra Hieroclem. Collectio veterum Esiae monumentorum ib. 1622; Dissertatio de concilio Nicaeno: de Synesio. Pisma polemiczne H-a w sporze z Pallavicinim wydał Fr. A. Zaccaria w Rzymie 1766 r. (Por. Wilkens, Leben des gelehrten L. Hol. Hamburg 1720; J. Fr. Boissonade, L. Hols. epistolae ad diversos, Parisiis, 1847; Räss, Die Convertit., V, 186; VI, 369, 375; Dupin, XVIII, I; Fabricius, 2,410; Hurter, No-

mar w r. 1716, przyjety do zakonu w r. 1736, był profesorem filozofii w Wircburgu, P. św. i teologii w Molsheim i teologii w Moguncyi. W r. 1760 wrócil do Wireburga i tu przez 23 lat uczył teologii i Pis. św. † w r. 1783 w tem ostatniem mieście. Napisal Theses logicae et ontologicae etc. Wirceburgi, 1752, 4-o: Theses theologicae de jure et justitia. Herbipoli 1770 in fol.; Honorius I summus Pontifex fidelis at innocens etc. Norimbergiae. 1762, 4-o; Theses de peccatis, gratia, justificatione et merito. Tamze 1762, fol; ...de virtutibus et principiis theologi-cis. Tamze 1764; 4-0; Theses theologicae dogm.-polemico-scripturisticoscholasticae de virtutibus etc. Tamée 1765, fol; Theologia dogmatico polemico-scholastica praelectionibus academicis accomodata etc. Wirceburgi 1766. Dzielo to ostatnie weszło do kursu teologii zwanej "Wirceburgensis." Historia D. N. J. Chr. ex concordia Evangeliorum etc. Wirceburgi 1774; Dissertatio de studio theologico rite instituendo. Tamže 1775; Oeconomia Revelationis etc. Herbipoli 1776, in 4-o; Canticum Prophetae Habacuc ex Hebraeo etc. Tamze 1777, 4-o; Dissertatio de Clemente Alexandrino ejusque morali doctrina etc. Tamże 1779, 8-0; Harmonia Evangelistarum in enarranda Christi anastasis historia etc. Tamže 1789 roku, in 4-o, i inne. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. de Jésus. Bruxelles 1893, 4 o, t. IV. 437-41; Daniel, Manuel des Sciences. Paris 1903, 8-o. str. X. J. N. 501 - 59).

Holyoake Jerzy ob. Sekularyzm.

Holzammer Jan ks. ur. w r. 1828 w Moguncyi, studya teol. i filozoficzne odbywał w Giessen, Tybindze i Moguncyi, wysw. na kapł. w r. 1852, w r. 1854 został docentem i profesorem egzegezy St. Testamentu w Moguncyi, w r. 1865 drem teologii honoris causa w Wiedniu. Napisał Einiges über das Sechstagewerk nach Offenbarung und Wissenschaft. 1858; Passionsbüchlein, Mainz 1865; Der bibl. Schöpfungsbericht. 1867; Die Bildung d. Klerus in kirchl. Semin. od. an Staatsuniversitäten.

Holtzclau Tomasz T. J., ur. w Hadaar w r. 1716, przyjęty do zakonu w r. 266, był profesorem filozofii w Wircin cath. commentarii, Moguntiae 1858 i argu, P. św. i teologii w Molsheim i ologii w Moguncyi. W r. 1760 wróid do Wircburga i tu przez 23 lat uył teologii i Pis. św. † w r. 1783 w pisał wiele do różnych czasopism kam ostatniem mieście. Napisał Theis logicae et ontologicae etc. Wirceargi, 1752, 4-o: Theses theologicae Kath Literaturkalend. 1902).

X. J. N.

Holzhauser Barthomiej, ur. w r. 1613 w Laugna w Szwabii pod Wertingen, był synem ubogiego szewca, uczył sie w Augsburgu i w Neuburgu, gdzie był przyjety do zakładu prowadzonego przez OO. Jezuitów, szczególnem zrządzeniem Opatrzności, gdyż nie wiele znajac się na śpiewie, złożył zeń świetnie egzamin. Później pokazalo się, że nic nie umial, ale zatrzymano go w zakładzie, gdzie przebył lat 5 i ukończył chlubnie humaniora w r. 1633. W tymże r. udal się na uniwersytet do Ingolnsztadu, w r. 1636 otrzymał doktorat z filozofii, a w 4 lata potem licencyat z teologii, w r. 1639 został kapłanem w Eichstädt, nastepnie przeszedł do Salzburga i został kanonikiem i proboszczem w Titmoning, tu w r. 1640 założył pierwszy dom dla kaplanów świeckich, których zorganizował w stowarzyszenie kaplanów świeckich wspólnie żyjacych, na wzór istniejacych w pierwszych wiekach Kla podobnych instytucyj. Nazywano tych kaplanów Bartolomitami w Polsce Bartoszkami (ob.) albo Komunistami. W r. 1642 został H. proboszczem i dziekanem u św. Jana w Leoggenthale w Tyrolu, gdzie prowadził wraz z innymi kapłanami życie wspólne, następnie wikaryuszem generalnym bpa w Chiemsee, w r. 1654 proboszczem i dziekanem w Bingen nad Renem, gdzie † w r. 1658. Zwłoki pochowano w kle parafialnym w Bringen, gdzie ma pomnik w kształcie tablicy grobowej, która przy restauracyi kla w r. 1835 rozbito. Gdy w r. 1858 obchodzono 200 letnią rocznicę śmierci świątobliwego sługi bożego, odżyła w Niemczech pamięć cnót i zasług H-a. W r. 1880 wzniesiono słudze bożemu piękny pomnik w stylu gotyckim, w niszy zaś przy pomniku złożono szczątki śmiertelne Bartlomieja. H. był meżem niezwykłym i o-

dzone wyróżniają go z pośród najpię-kniejszych postaci XVII w. Dziela piśmienne Ha są: Constitutiones cum exercitiis clericorum saecularium in communi viventium. Coloniae 1662, dzieto czesto przedrukowywane: De humilitate. Moguntiae 1663 i in. wyd.; Holzh. Geheime Visionen. Bamberg 1799; Commentarii in Apocalypsin. Tamże 1799; nowe wydanie w Krakowie 1894: in 8-o, u Missyonarzy; Opuscula ecclesiastica juxta romanam editionem 1684; wyd. nowe przez ks. Gaduel'a w Paryżu 1861.—O H. pisali m. in.: Vita del Ven. servo di Dio B. H. Roma 1704; Vita ven. B. H. vitae communis clericorum restauratoris. Ingolstadii 1728; Biographia vener. servi Dei Barth. Holzhetc. Bambergae 1884, in 12-o; Clarus, B. H's Lebensgeschichte und Gesichte etc. Regeneb. 1849, 2 tomy; Werfer, Leben ausgezeichneter Katholiken. 6 t. Schaffhausen 1853; 1886; Weidenbach, Leben des ehrw. Dien Gottes B. H. Mainz 1858; Gaduel, Vie du vener. serviteur de Dieu etc. Orleans 1861, jedna z lepszych prac, zawiera wiadom. o dziełach sługi bożego; drugie wyd. p. t. La vie et l'esprit du serv. de Dieu B. H. Paris, 1868, in 12-o; Bruder Dr., Die Besichtigung der Reliquien des ehrw. B. H. zu Bingen. Mainz 1884; Coppin 1894; in 12-o; Górka J. ks. dr.. Zywot i dzieła wieleb. sługi boż. Bart. Holzh. Tarnów 1908, 8-a. (Por. Schätler, Handl. der kath. Theol, 8-0. t. II; Glaire Dictionnaire. 8-o, t. I, str. 1037).

X. J. N.

Holzmann Apoloniusz z zakonu Brac, Mniejszych † w r. 1748, był lektorem filozofii i teologii. Opracowal Jus Ca-nonico practicum secundum ordinem 5 librorum Decret. Greg. IX 348 casibus... practice illustratum, Campidoniae 1749, in fol.; De jure et justilia. Salisburgi 1901, in 4-u. Theologia moralis. Tamze 1737—42. 2 vol. in fol. Był probabilistą; wspominany często przez św. Alfonsa Ligouri'ego. (Por. Bund, Catalogus auctorum. Rothomagi 1900, 8-o, str. 78).

patrznościowym, jego życie i dzieła oraz i historyk katolicki, ur. w r. 1826 w nadzwyczajne łaski i wizye nadprzyro- Gmünd, po odbyciu tamże studyów i w Elwangen, a następnie w Tybindze filozofii i teologii, został w r. 1850 kapłanem i oddał się duszpasterstwu. Od r. 1851 de 1857 był repetentem w instytucie Wilhelma w Tybindze; odbył podróż naukową do Francyi, wreszcie zostal proboszczem w Thannheimie i wychowawcą w domu hr. Schaesberga; † w r. 1878 we Fryburhu w Bryng. Napisał. Petrus Claver etc. Tübingen 1856; Katholisch. Trosteinsamkeit. chen 1857 — 74, 19 tomów; *Ludwig v. Edeltrudis* oder Bilder aus Kirche im XII Jahrh. Tübingen 1858; Handbücher für das priesterl. Leben. 1861-66, 17 tomików; Deutsche Legende Cannst. 1861-62; Münster 1862 i nast; Stunden der Andacht. Schaffhausen. 1868 i nast., 4 tomy; Gerichte Gottes üb. die Verfolger der Kirche als Mahnruh etc. Mainz 1872, 6 zesz. Briefe üb. das hl. Messopfer. Tamże 1868; Allgem. Weltgeschichte fürs Volk. Tamże 1877—81, 7 tomów. O-statnie to dzieło wyszło w przekładzie polskim z licznemi uzupełnieniami, p. t, Historya powszechna. Warszawa r. 1880 — 1891, 8-a, t. 7 w 10 częściach (Por. Schäfler, Handlexikon der kath. Theologie. 1883, 8 o, t. II, str. 345)

X. J. N.

Hołoka Andrzej, rytownik polski z po-czątków XVIII w. Rytował wizerunki Świętych np. św. Anny, św. Jana z Du-kli i t. d. (Por. Kołaczkowski, *Słownik* rytowników polskich. Lwów 1874, 8-o, str. 26).

Holowackij Jakób ob. Głowacki.

Holowczyc Szczepan, arbp warszawski, prymas, senator Królestwa polskiego, urodził się 1741 r. w województwie nowogrodzkiem, z ojca Antoniego i matki Maryanny Ostaszkiewiczówny, ochrzczony 14 lutego 1741 r. w kościele par. Turzeckim. Otrzymawszy średnie wykształcenie w szkołach wileńskich. wstąpił do zakonu OO. Jezuitów, w r. 1771 wystąpił od Jezuitów i przyjęty został do Zgromadzenia księży Missyonarzy w Warszawie, gdzie w 1772 r. otrzymał święcenia kapłańskie i był zaraz przeznaczony na sekretarza ks. Mło-Holzwarth Franciszek Józef, teolog dziejowskiego bpa poznańskiego i war-

drzeja Zamoyskiego, kanclerza kor., otrzymuje w 1773 r. od prymasa Podoskiego probostwo kutnowskie. Lecz w następnym roku opuszcza to probostwo i w celach naukowych, a także dla poznania obcych krajów, udaje się zagranicę. W Rzymie kształci się przez 2 lata w prawie kanonicznem, a powracając w 1776 r. do kraju, po drodze zwiedza całe Niemcy. Jako sekretarz bpa płockiego ks. Michala Poniatowskiego, otrzymuje probostwo w Osieku dyecezyi krakowskiej. W tymże czasie Akademia Krakowska przyznaje mu stopień doktora obojga prawa. Powtórnie wyjeżdża nie duchowieństwa nie potrafil sobie do Włoch w sprawie sukcesyi Opactwa zjednać zaufania, bo mało nad niem Miechowskiego i przeznaczenia jego majatku na rzecz Akademii Krakowskiej. W r. 1779 powraca do kraju, wywią-zawszy się pomyślnie z danej mu misyi, lita mohylowski, ur. 24 września 1800 Bp. Poniatowski, jako przewodniczący w r. w Owruczu, z rodziców Piotra i Dokomisyi Edukacyjnej, deleguje Holowczyca do wizytowania szkół litewskich. H. staje się gorliwym i sumiennym pomocnikiem bpa Poniatowskiego na polu oświaty narodowej. W r. 1781 bp. poznański Okęcki mianuje go kanonikiem kolleg. Warszawskiej; odtad szybko posuwa się w hierarchii duchownej. W r. 1783 otrzymuje probostwo Wro-ciszowice w Dyccezyi krakowskiej. W roku 1785 zostaje kanonikiem katedralnym krakowskim, a w 1788 pralatem kollegiaty kieleckiej, otrzymawszy z Kijowie wszedł w bliższe stosunki z Mi-Rzymu za wstawiennictwem arbpa Po-niatowskiego dyspensę na kumulacye Kraszewskim, Świdzińskim, Przezdziecgodności klnych. W roku 1791 znowu kim i janymi. Nauka i dowcipem ożywyjeżdża zagranice do Francyi, Holan- wiał zebrania literackie. Niepospolitemi dyi i Niemiec. Po rozbiorze kraju za obdarzony zdolnościami, rzetelną praca mieszkał pod Kielcami, nie rezygnując doszedł do wszechstronnego wyk-ztałcez kanonii krakowskiej. Przy ustanowie- nia. Wówczas przetłumaczył Szekspira niu nowej dyecezyi Sandomierskiej zo- wierszem miarowym (tłumaczenie to wystaje bpem Sandomierskim, wkrótce o- dane w 2 t. w Wilnie 1840 r. pod pseutrzymuje godność senatora Królestwa donimem Kefalińskiego) i "Sonei wybierają go na administratora archi- ty" Petrarki. W 1839 r. kiedy uniwerdyecezyi warszawskiej, po arbp Mal-sytet kijowski został zamknięty, H. udał czewskim. W jesieni 1819 r. prekonizo-wany na arbpa i prymasa warszawskie-go. Uroczysty ingres do kla metropoli-talnego św. Jana w Warszawie odbył prawiona przez ks. H., Wilno 1841— 17 grudnia 1819 r. Komisya rządowa 2, 5 t.; Petersburg 1853, 1 t. Dzieło to wyznań religijnych i oświecenia pudaje nam poznac H. metylko jako meblicznego w r. 1820 mianuje H. swoim ża wiedzy, ale i jako człowieka wielkieczłonkiem. W r. 1821 otrzymuje tytuł go serca. Ukończywszy Pielgrzymkę, członka honorowego Towarzystwa warsz. podjął H. myśl wydawania Ojców Kła, przyjaciól nauk. H. na rzecz Skarbu u- wybierając ważniejsze ich dziela, ale

szawskiego. Za wstawiennictwem An- stępuje z kompetencyi należnej arbpom warszawskim 3,000 rb. Hołowczyc † d. 27 sierpnia 1823 r. w Warszawie; na pogrzebie jego d. 30 sierpnia miał mowe ks. Franciszek Szaniawski, kanonik katedry warszaw., prof. prawa na uniw. warsz. Pochowany w podziemiach kła metropolitalnego św. Jana w Warszawie. W tymże kle w prawej od wejścia lunecie, obok pomnika St. Malachowskiego, jest pomnik dla Holowczyca. Był on meżem swiatłym i wielce przyczynił sie do reformy Akademii Krakowskiej,do dobrego urzadzenia szkól, -i wogóle do rozszerzenia oświaty w kraju. W gropracował. Ks. L. Ł.

> miniki Łeskich. Otrzymawszy poczatkowe wykształcenie w szkole w Miedzyrzecu, r. 1825 wstapił do seminaryum w Łucku, zkad wysiany był do akademii duchownej wileńskiej, gdzie otrzymał stopień magistra teologii i wyświecony został na kaplana 1831 r. Działalność swoją rozpoczął jako kapelan szkoły szłacheckiej w Żytomierzu. Po kilku latach został kanonikiem katedralnym w Żytomierzu, profesorem religii i kapelanem uniwersytetu kijowskiego.

myśl ta nie doszła do skutku, gdy H. | został arbpem mohilowskim. wezwany został w maju 1842 r. do Petersburga do urzadzenia akademii przeniesionej z Wilna. Wskutek nominacyi H. na rektora przypisywano mu bezzasadnie sam projekt przeniesienia akademii wileńskiej. H. jako rektor i profesor akademii duchownej, pracował niezmordowanie nad wykształceniem Klowi kapłanów według serca Bożego, dobierając odpowiednich współpracowników, zasłużonych dawnych profesorów wileńskich. Nadto H. wówczas pisał Legendy. (Wilno 1843)—zbiór powieści, wziętych z Pisma św. i dziejów Kła i kraju; w 1844 wydał Tekę rozmaitości; jest to zbiór drobnych szkiców, między którymi pierwsze zajmuje Życie mojej matki, gdzie H. z prostotą i uczuciem opowiada żywot swojej matki, a zarazem ciężką biedę swoich lat dziecięcych. Jednocześnie wydał Obraz Cebesa i Doręcznik Epiktela, przełożone z greckiego i objaśnione uwagami. W 1846 r. wydał poemat Dzieciątko Jezus, oparty na tle legend Ewangelii apokryficznych; w 1847 powieść Rachel, a r. 1848 wydał zebrane razem Pisma Żegoty Kostrowca, (pod tym pseudonimem drukował poprzednio wspomniane swe prace). Walcząc przeciwko filozoficznemu zakażeniu umysłów napisał H rozprawe O stosunku bezpośrednim filozofii do religii i cywilizacyi naszej (w "Tygod. petersb." 1846 n. 18— 53). Zasługą jest H., że Kł w Cesarstwie, ogołocony z bpów w 1848 r. otrzymał nowych a dobrych pasterzy. Ludzie milujący Kl umieli ocenić prace H. i dlatego, gdy Kazimierz Dmochowski miał zostać arbpem metropolitą mohylowskim, prosil, żeby dano na koadyutora H. D. 6 lipca 1848 prekonizowany zostal kpem karysteńskim in p. i. koadyutorem arbpa Dmochowskiego cum jure successionis. Konsekrowany d. 12 Grudnia 1845 r. w Petersburgu przez arbpa Dmochowskiego i bpów Goldmana i Fijalkowskiego, H. wpływał na losy Kła w cesarstwie. Arbp Dmochowski zdal całą pracę H. przy urządzaniu i rozgraniczaniu 7 dyecezyj ustanowionych według konkordatu z 1847 r. Skutkiem tych zajęć H. zostawił 7 ksiąg opisu 7 dyecezyj w cesarstwie; jest to ważny materyał do historyi Kla w Rosyi. Po śmierci Dmochowskiego (1851 r.) H-i był przełożonym. Napisał Powitanie

stycznia t. r. upoważniony był do objecia zarządu archidyecezyą. Paliusz o-trzymał na konsystorzu w Rzymie d. 3 września, a bp wileński Żyliński wręczył mu takowy d. 23 listopada t. r. Zasiadlszy na stolicy arbpiej H. ujął w żelazne ręce rządy Kła. Trzymając się ściśle prawa i konkordatu usuwał niegodnych przedstawicieli duchowieństwa, a przynajmniej osobistą pracą i czuwaniem paraliżował ich szkodliwa działal-Troska o przyszłość Kla niepozwoliła mu porzucić kierownictwa Akademii duchownej i ku wielkiej radości młodzieży, zatrzymał stanowisko rekto-Kształcac umysł młodych lewitów. starał się przywiązać ich serca do rzeczy swojskich, wskazując piękność literatury klnej. On to wydobył no światło dzienne świetną postać Wereszczyńskiego (Kazania, Petersburg 1854), wskazywał zalety Młodzianowskiego, Birkowskiego i innych. Wykład ten Homiletyki wyszedł z druku w Krako wie po śmierci H. w 1859 r. Wierni często mieli sposobność słuchania prawd wiary, które im H. z namaszczeniem a prostota wykładał (Kazania niedzielne, świąteczne i pogrzebowe, oraz allokucye miane w Petersburgu. Kraków, 1857). Praca nad sily, troski o sprawy Kla, wyczerpały wreszcie watły organizm arbpa. W lutym 1855 r. oswiadczono mu, że choroba jego jest śmiertelna, wezwał na pożegnanie młodzież akademicka i błogosławił jej i zalecał miłość Kla i wierną mu służbę; do bpa Kahna rzekł: "ja umieram, broń K Przyjąwszy Sakramenta śś. † d. października, pochowany w podziemiach Kła na cmentarzu wyborskim. Z papierów pozostałych po H., oprócz wspomnianej "Homiletyki" wydano w Krakowie Hymny Kościelne, przełożone na język polski (1857 r. in 12). (Por. Pamiętnik Religijno-moralny, 1857 r., Pa-miętniki Żygmunta Felińskiego, t. II; Estreicher, Bibliogr. pol XIX w. II, 144).

Holownia Ludwik jezuita z prowincyi litewskiej, ur. w r. 1696, wstąpił do nowicyatu w r. 1716; był nauczycielem humaniorów; poświęcał się kaznodziejstwu. † w Mścisławiu w r. 1742, gdzie najj. Trybunala ded. Mich. Judyckie- nu d. 5 marca 1887 r. w domu ś. Barbamu. Wilno 1740.

Holowski Kazimierz Aloizy, jezuita, ur. w województwie pińskiem w r. 1718. Wstąpił do zakonu w r. 1732, był pro-fesorem humaniorów i teologii moralnej, oraz prefektem studyów w Pińsku w r. 1787. Napisal Compendium Geographiae e priscis novisque Scriptoribus depromptum etc. Vilnae 1743 - wierszem; Notitia utriusque Poloniae in duabus tabulis. Tamze 1748, in fol.; Chartae geographicae Galliae, Germaniae, majoris Poloniae etc. 1750, in fol.; Europa seymująca albo Państwa, w których wolne seymy bywają. Warszawa 1753; Geografia polska. Tamże 1757, fol.; wiele mów i panegiryków o Królowej Polski i innych znakomitościach. (Por. Sommervogel, *Bibliothèque de la Comp.* Bruxelles 1893, 4-o, t. IV, k. 435).

Holubowicz Józef Wiktor, ur. 20 lutego 1835 w Rożnowie w sądeckiem, wstąpil 25 marca 1854 r. do Towarz. Jezusowego w Starejwsi. Studya retoryczne odbył w Baumgartenburgu pod Lincem w Austryi, filozoficzne w Preszburgu, poczem słucha teologii w Laval. Wraca na rok 1869 do Tarnopola, a w roku następnym odbywa trzecią probacyę w Wielkiejpolsce. W r. 1871 po ukończeniu wojny francusko-niemiec. przełożeni przeznaczyli go, by pośpieszyl z pocie-chą duchowną do jeńców francuskich. Udat się więc na Szląsk pod Lamsdorf, gdzie kilkanaście tysięcy Francuzów czekało na jego pomoc, a niósł im ja nie tylko pod względem duchownym, ale i materyalnym, kwestując dla nich po okolicznych wsiach; za tę pieczę otrzymal od rzadu francuskiego medal zasługi. Od r. 1872 do 1880 z jednoroczną przerwa uczy znów w konwikcie tarnopolskim, a widząc brak odpowiedniego modlitewnika dla młodzieży, połączonego z rozmyślaniami, zastosowanemi do potrzeb wieku, ulożył książeczkę p. t. Upominek dla młodzieży, który w niewielu latach doczekał się sześciu wydań w ogromnych nakładach. Również dla młodzieży już to napisał, już to przerobil kilka utworów dramatycznych, które na nowo wydano w Krakowie r. 1906. R. 1884 powierzono mu redakcyę *Misyj* katolickich, którą prowadził aż do zgo- nie Pastor bonus, dwutygodnik.

ry w Krakowie. Za jego staraniem założono w dyecezyach: krakowskiej, tarnowskiej i lwowskiej Stowarzyszenie ś. Franciszka Ksawerego celem rozkrzewienia wiary. Dużo prac swych drukował w Missyach, wydawanych również osobno, jako to: Działalność misyjna zakonów św. Franciszka, Kraków, 1886; Wyprawy misyjne do kraju Zambezy, Krak. 1885; Dzieje chrześcijaństwa w Japonii. Krak. 1887; Bulgarya, jej przeszłość dziejowa i jej obecne narodowe i religijne odrodzenie, Kraków, 1885; Wyspy sandwiskie i Gambier w Oceanii. Kraków, 1892. Prócz tego ulożył i wydal: Przewodnik Kongregacyi Maryańskiej, Lwów, 1876; Nowenna do ś. Józefa, ost, wyd. w Krakowie 1905; Litania i pieśń o ś. Stanisławie Kostce ułożona z powodu 300 rocznicy zgonu.-Pieśni u żłobka, Lwów 1875; Hymn do Matkî Serca Jezusowego na 16 czerwca 1875; Pieśń do Matki Bożej Bolesnej, Poznań 1863, poczynają-ce się od słów: "Matko cierpiąca, której serce tkliwe." Praktyczna gramatyka języka francuskiego, Tarnopol, 1873; Historya literatury polskiej (litografowana), Lwów 1879. Na pod-stawie dziela ks. Dominika Bouhours ulożył Życie ś. Franciszka Ksawerego, Kraków 1887 i przełożył pracę Vuillaume'a p. t. Historya przenie-sienia Domku Loretańskiego. Kraków 1885. Wreszcie ogłosił drukiem przemówienie p. n.: Discours tenu à l'occasion de la bénediction du cimetière au camp de Lammsdorf, Falkenberg 1871. (Por. Missye Ka-tolickie, rocznik VI, str. 123 i nast.). M. B.

Holyński Otton, ks. profesor historyi Kla w uniwersytecie lwowskim. Dziela jego: Niektóre przepisy co do bielizny i szat kościelnych, oraz sposób sporzadzania tychże, Lwów, 1869; był redaktorem lwowskiej Chaty dla star-szych i dla dzieci t. III—XII; Czytania majowe dla ludu, siedem seryj; Pamiątka polskiej pielgrzymki do Rzymu. Lwów, 1877; w r. 1876 zało-żyl poważny organ "Wiadomości kościelne" i prowadził do r. 1888 włacz-

wie feudalnem na oznaczenie hołdu. składanego przez wasala suzerenowi w zamian za otrzymaną od niego tytułem lenna majętność. Jeśli lennik obdarzony został paroma posiadłościami, musiał tylokrotnie składać przysięgę, ile różnych feudów otrzymał od seniora. Jeżeli zaś nadane majętności należały do różnych właścicieli, lennik każdemu z nich obowiazany był składać H. Po złożeniu H. senior wreczał wasalowi inwestyture (ob.) na objecie lenna w posiadanie, wasal zaś stawał do suzerena w stosunku mniej lub więcej ścisłej zależności. Według zakresu przyjętych przez lennika zobowiazań prawo feudalne odróżnia 3 rodzaje H.

H. proste (francum, liberum), które zawierało tylko przyrzeczenie niedziałania na szkode suzerena, nie obowiazywało natomiast do żadnych usług. Stad po niemiecku zwało się "ein treyleben."

H. zwykłe przez prawo zwyczajowe Normandzkie "Le Grand Coutumier de Normandie" określane, jako "promesse de garder foy des choses droiturières et de donner conseil et ayde." Wasal, związany zwykłem H. zobowiązywał się do służenia suzerenowi rada (conseil) i pomoca (ayde), choć nie koniecznie osobista, w wyprawach wojennych na nieprzyjaciela, o ile nim nie będzie inny suzeren wasala.

H. ligium wreszcie nakładało na lennika obowiązek czynnego i osobistego uczestnictwa we wszystkieh bez wyjątku wyprawach wojennych suzerena, choćby nawet przeciwko innym suzerenom lennika podjetym. Suzeren, posiadajacy tego rodzaju przywilej pierwszeństwa przed innymi suzerenami, nazywał się "dominus capitalis;" stosunek zaś wzajemny między nim a wasalem "dependentia legia," "la ligeance." Składający H. ligium stawał się człowiekiem (homo, hominium, homo ligius, stad nazwa H.) suzerena; oddawał siebie i wszystkie swoje posiadłości, nawet allodyalne pod jego jurysdykcye. Był to więc najwyższy stopień zależności feudalnej. W wiekach średnich niektórzy panujący, z gorącej wiary i przywiązania do Kościoła, dobrowolnie uznawali się torem dzieła: Disputatio cum Herbano

Homagium -- termin, używany w pra- za lenników Stolicy Apostolskiej. Załeżność, jaka się stad wytwarzała, po wiekszej części była bardzo luźna, gdyż poza przyrzeczeniem wierności względem Stolicy Sw. nie zawierała żadnych innych zobowiazań. Miała jednak to znaczenie, że dawała papieżom w samem prawie feudalnem oparcie i podstawe do pozbawienia korony wiarolomnych wa-salów. Nie brak zresztą w historyi Kościoła przykładów i ściślejszej zależności feudalnej. Tak nprz., poczynając od r. 1059, kiedy Robert Normandzki złożył H. papieżowi Mikołajowi IIkrólowie Neapolitańscy stają się "homi, nes legii Ecclesiae Romanae;" i podobnie królowie Angielscy od r. 1213, Arragońscy od 1208 (ob. Lenno).

Literatura: Brussel, Nouvel examen de l'usage général des fiefs en France; Glasson, Histoire du droit et des institutions de l'Angleterre, t. II; Walter, D. Rechtsg. n. 216; Cavagnis Institutiones iuris pub. eccl. t. II, n. 222; Schmalzgrueber, Jus eccl. univ. tit. De feudis; Wolf, Studien aus dem can. Privat-recht: Sentis, De monarchia Sicula; Hergenröther, La Chiesa cattolica e lo Stato, diss. 10; Rohrbacher, Historia ecclesiast. vol. 6. X. J. G.

Homeryci (Sabejczycy). Naród zamieszkujący południową Arabie. W III wieku głosił między H-mi aryanizm niejaki Teofil (Grzegorz Nysseński wspomina o nim). Za jego wpływem stanely trzy kościoły w Tafar, Aden i w Hormuz. Częste stosunki H-ów z Abissynia wpłyneły na rozszerzenie katolicyzmu między nimi. W wieku VI królem H-ów był Dunaan, żyd, który, mszcząc się za prześladowanie żydów przez Rzymian, prześladował katolicyzm w swem państwie. W Negronie wszystkich księży, zakonnice i śpiewaczki kościelne, w liczbie 420 osób kazal spalić na ogromym stosie; prócz tego zamordował 5000 chrześcijan. Pisarze arabssy nazywają D-a Sahebal-Akhdond (pan rozpalonych pieców). Elesbaan Abissyński zwycieżył D-a własnorecznie go zabił. Po śmierci D-a kościół w Negronie odbudowano; metropolita został Gregencjusz, królem Abraham. Gregencjusz jest auJudaeo (Bib. Max P. P. VI). Za panowania Persów H-ci zostali nestoryanami, za rządów mahometańskich przyęli Islam. X. B. S.

Nazwa i okre-Homiletyka. I. ślenie. Homiletyka, od wyrazu greckiego δμιλέω (obcować, zgromadzać się, układać się), oznacza umiejęt-ność przemawiania na zgromadzeniach, czyli mówienia do ludu. W poszczególnem zaś znaczeniu, jak ją tu bierzemy, H. jest to nauka, podająca zasady, według których duchowni, od Kła poslani, mają spełniać obowiązek opowiadania słowa Bożego ku większemu pożytkowi zebranego ludu. Homiletyke należy nazwać nauka, bo naukowo podaje zasady mównictwa w pewnym porządku i związ-ku zebrane. Zasady te służyć mają nie dla wszystkich mówców wogóle, lecz jedynie dla duchownych, którym pomagają, aby godnie spełniali włożony na nich obowiązek nauczania, płynącego przedewszystkiem z ich posłannictwa i duszpasterstwa. H. zatem nie zajmuje się tylko wymową kaznodziejską, czy świętą. (eloquentia rhetorica sacra), bo nie wymowa w niej pierwsze zajmuje miejsce, ani "nie ona stanowi głównego zamiaru kaznodziei," lecz prawdy wiary, lecz skuteczność tych prawd objawionych, oraz ich przemagający wpływ na serca i umysły (ks. Ignacy Holowiński, Homiletyka, Kraków, 1859, str. 9). "Nie odrzucamy przeto nauki wymowy", pisze ks. A. Ważyński (Homiletyka, Kraków, 1891, str, 3), "ale chcemy z wymowy zrobić homiletykę, t. j. ją schrze-ścijanić, aby była nauką dla kaznodziejstwa Bożego. Słusznie wlęc H. nazwać można umiejętnościa opowiadania slowa Bożego, bo prawdy, których duchowny w Kle naucza, są słowem Bożem, a to: z samego swego pochodzenia, bo objawił je Bóg; dalej z celu, ku któremu dążą, jest nim bowiem chwała Boża i zbawienie ludzi-wreszcie z powodu niewatpliwej prawdziwości, gdyż Bóg je podał, a Kł nieomylny ich naucza.

II. Zakres homiletyki obejmuje prawdy objawione. a) Przedewszystkiem nauczać się powinno o głównych prawdach Wiary, które znajdują się w Składzie Apostolskim, zatem o Bogu w Trójcy św., o dziele stworzenia, Odkupienia i uświęcenia, o sądzie ostatecz-

nym, o trojakim Kle, w myśl Soboru Trydenckiego, który orzeka: "Parochi.., pascant plebem sibi comissam salutaribus verbis docendo quae scire omnibus necessarium est ad salutem" (Sess. V. de refor. c. 2). b) Potem należy podawać nauke o Sakramentach w ogóle i w szczególności, t. j. o ustanowieniu, ministrze, formie, materyi, warunkach, skut-kach i t. p. c) O Dziesięciorgu Bożego Przykazania, zatem o przykazaniach wogóle i w szczególności, o obowiązku ich zachowywania, o możliwości ich spełniania, o błogich skutkach, plynących z ich przestrzegania, tak odnośnie do Boga, który chwalę z tego od-biera, jak i do ludzi, którzy się przez to uświęcają, d) O Modlitwie Pańs kiej, zatem o Opatrzności Bożej, o świeceniu imienia Božego ze strony ludzi, którzy mają chwalić Boga, budować bliźnich, nawracać grzeszników; o wielorakiem Królestwie Bożem, t. j. o Królestwie laski, o Królestwie chwały. O złem, płynącem z zepsutej natury ludzkiej i o lekarstwie na to zło, t. j. o Odkupieniu i jego skutkach, o przystosowaniu naszej woli do woli Bożej; dalej o dobrach doczesnych, oraz o wielorakim chlebie duchowym, przedewszystkiem o słowie Bożem i Eucharystyi, jak również o grzechu, o pokusach, e) Mówić należy o przedmiotach, znajdujących się w innych formulach, przez Kł podawanych, zatem: w Pozdrowieniu Aniel-skiem, w Przykazaniach kościelnych, Darach Ducha św., w Uczynkach miłosiernych, tak co do duszy, jak co do ciała; w podziałach i wyliczaniu cnót, grzechów, rad ewangelicznych. f) Nadto ostateczne rzeczy maja być przedmiotem nauczania kaznodziejskiego, jak to zalecał kaznodziejom św. Alfons Liguori, g) Ceremonie i obrzędy Kła, oraz ich mistyczne znaczenie. h) Wreszcie to wszystko, o czem mówi się w teologii dogmatycznej, moralnej i ascetycznej, jako o obchodzącem czy to wszystkich wogóle wiernych, czy też niektórych tylko z nich; np. o łasce, o czuwaniu nad zmysłami, o panowaniu nad żądzami, o rachunku sumienia, o wyborze książek do czytania i wielu innych podobnych przedmiotach.

Zakres więc mównictwa klnego obejmuje "doczesność i wieczność, przedstawia najszczytniejszy i najwznioślejszy przedmiot opowiadania. Żadna inna kiego bywa najczęściej namietne, gwalwymowa nie miała tak bogatej, powszechnej i wiekami niezmienionej, a zawsze mocno obchodzacej treści." (Ho-

łowiński, l. c. p. 11).

W wyborze nauczania należy przenosić przedmioty obowiązujące, konieczne do zbawienia nad te, które dla słuchacza mniej sa potrzebne. Nadto kaznodzieja ma swemu nauczaniu nadać cią-głość i jednolitość, ażeby w pewnym czasie wyłożyć to wszystko, co ważniejsze, pożyteczniejsze, oraz aby z kolei rzeczy znowu powrócić do przedmiotów raz wylożonych, według zasady św. Franciszka Salezego: Nunquam satis dici tur, quod nunquam satis discitur.

Nadto obrany przedmiot ma być przystosowany do nauki Kła; aby był nietylko ogólnie chrześcijańskim, ale i katolickim;-ma odpowiadać duchowi Kła, t. j. nie odbiegać od tajemnic i okoliczności, które w tym okresie, czy dniu roku klnego są pierwszorzędną podstawą uro-czystości, oraz obrzędów klnych; ma uwzględniać ewangelię, przepisaną na tę porę, ma odpowiadać słuchaczom, tak w swoim zakresie, jak i przedstawieniu powinien być przystosowany do ich pojecia, potrzeb i usposobienia; odpowiedni samemu mówcy, nie za wysoki dla jego umysłu, nie za gorący, t. j. wymagający gwaltownego wylania uczuć, na co nie stać mówiącego-odpowiedni ambonie, a więc ma być to wykład religijny, popularny, nie zaś akademickie wykłady;—praktyczny, nie zaś teologiczne rozprawy; podający prawdy przez Kł głoszone, pewne, nie zaś watpliwe i sporne wywody.

III. Z tego, co dotąd się rzekło łatwo wyrozumieć różnice, jakie zachodzą między mówcą klnym, a świeckim. Wykazuje zaś je ks. Chodyński (Encykl. Klna, VII, Homiletyka, str. 399): 1) "kaznodzieja czerpie swój przedmiot z religii i z tegoż stanowiska zapatruje się na niego; mówca świecki bierze go z doczesności i przeprowadza z punktu doczesnego. 2) Prawda religijna w opo-wiadaniu ma być prostą, dla wszystkich przystępną i daleką od błysku uczoności, gdy mówca usiłuje popisać się wiedza i przepychem stylu. 3) Uczucie religijne, choć najmocniejsze i pełne za-pału jest przecie w naturze swojej spo-dzony, obowiązady jest nauczać wier-

towne, niespokojne i zmienne. 4) Kaznodzieja opowiada nie swoje rzeczy, ale co Bóg i Duch św. podaje w Kle do nauczania, stąd u niego przeważa wykład przedmiotu, a zaciera się osobi-stość wykładającego; mówca zaś, biorąc poslannictwo od swego talentu, przedstawia własne myśli, uczucia i sposób widzenia, wspina się na wysokość swego "ja" ludzkiego, osobistość u niego góruje. 5) Charakter kaznodziei iest świety zarówno w powołaniu do tego urzędu, jako też w celu i środkach; charakter mówcy jest ludzki, ze wszystkimi niedostatkami upadlej natury ludzkiej. 6) Nakoniec w zewnetrznej formie różni sie kaznodzieja od mówcy: każdy z nich bowiem ma swój właściwy głos, deklamacye, gesty, sama nawet postawe i zmieniać jej nie mogą bez wyraźnej nieprzyzwoitości."

IV. Urząd kaznodziejski jest zatem bez porównania wyższy nad zasady "Rzecza bowiem mówcy świeckiego. kaznodziei (pisze Ludw. Osiński, Dzieła, Warszawa, 1862. IV, str. 130-170) jest Objawienie Boże, nauka zbawienna i czci najgodniejsza własność człowieka, religia. Ile te dobra, o których ma do zgromadzonego ludu przemawiać, wyższe sa nad wszelkie świata zaszczyty, tyle się przed boskim językiem wszelki ziemski uniża." Lecz obok tego mówca klny napotyka sobie właściwe trudności. "Cele kaznodziejskiej wymowy są zapewne ważne, wielkie i najokazalsze, lecz słuchacz oddawna z nimi oswojony, nie łatwo mocniejszych dozna wrażeń i trudniejszym względem mówcy stanie się sędzią. Tak więc wyższym zostawiono geniuszom, aby zdołali zająć całą uwagę słuchaczów w rzeczach nie nowych, tyle razy powtórzonych i tracacych powab nowości."

V. Obowiazek nauczania wypływa z obowiazku każdego duszpasterza, aby swych parafian doprowadził do poznania prawd wiary, potrzebnych czy necessitate medii, czy necessitate praecepti. Bo jeżeli wierni obowiązani sub gravi te prawdy umieć, to tem sa-mem ich pasterze sub gravi obowiązani są ich tego nauczyć. Na podstawie rozporządzenia soboru Trydenckiego każdy kojne i poważne; uczucie mówcy świec- nych przynajmniej w niedziele i święta,

diebus saltem dominicis et festis so- otrzymali od Boga władze rządzenia lemnibus (Sess. V, c. 2). Sobór nadto rozkazuje bpom, aby cenzurami klnemi trzy miesiące zaniedbywali nauczania; że zaś cenzury pociagają za sobą tylko grzech śmiertelny, zatem z tego rozporządzenia Soboru wypływa, że trzymiesieczne opuszczenie się pasterza w nauczaniu ludu stanowi grzech śmiertelny. Według teologów do grzechu śmiertelnego nie wymaga się koniecznie trzymiesięcznego ciagłego opuszczenia, ale dość, aby z opuszczenia owego w ciagu roku złożyły się całe trzy miesiace. Jednakże Bonacina (Tract. in Dec. De III o praec. § 2, c. 31), św. Alfons Liguori (Prax conf. n. 203) twierdzą, że opuszczenie nauczania w ciągu jednego całego miesiąca, lub też dwa miesiące z przerwami w roku stanowi grzech śmiertelny; a każde opuszczenie niedzieli już po ilości opuszczeń, stanowiących grzech śmiertelny, jest nowym grzechem śmiertelnym. Bouvier zaś (De IV-o pr. p. 331) twierdzi, że i wikaryusze, którzy są przyczyną, że 13 niedziel w ciągu roku upływa bez nauczania, sa winni grzechu śmiertelnego (sub gravi), jako pomocnicy proboszczów.

VI. Przymioty kaznodziei. Mówcy klni powinni kształcić w sobie przyrodzone i nadprzyrodzone zdolności dary, obracać je na chwale Boża i zbawienie bliźnich. Główniejsze z nich są: misya, czyli posłannictwo ze strony prawowitej Władzy, czystość zamiarów, życie święte i przykładne, gorliwość, talent, nauka.

a) To upoważnienie do przemawiania dał Chrystus apłom i uczniom, gdy mówił do nich; "idac nauczajcie" (Math. 28, 19); potrzebę tego postannictwa uzasadnia św. Pawel: "a jako beda przepowiadać, jeźliby nie byli posłani?" (Rom. 10, 15). Po Chrystusie i Apłach prawo przemawiania w Kle dają bpi kapłanom, mówiąc przy wyświęceniu: "Sacerdotem oportet praedicare." Upoważnienie dają im w swej dyecezyi, czyniąc ich proboszczami, czy pomocnikami proboszczów.

Potrzeba misyi wypływa nadto z karności duchownej, oraz z właściwości ka-

w, Kle.

b) Czystość zamiarów polega obkładali tych pasterzy, którzyby przez natem, aby kaznodzieja nie szukal w swym zawodzie zadowolenia miłości własnej, ale obudzania w słuchaczach żalu skruchy, umilowania Boga. Wchodzić bowiem na ambone z pobudek próżności osobistej, jest to sprzeciwiać się przykładom Chrystusa Pana i Apłów. Zbawiciel bowiem głosi: "Ja czcze Ojca mego... nie szukam chwały swej" (Joan. 13, 49, 50). A św. Paweł w imieniu wszystkich Apłów pisze: "Mówimy nie jako ludziom się podobając, ale Bogu." (Thes. 2. 4.). Jest to znieważać Boga. takiego bowiem św. Jan Złotousty nazywa "litości godnym i nieszczęsnym zdrajca" (Hom. 30  $\alpha$ -ad pop.). Jest to ubliżać bliźniemu, szkodzić sobie samemu i czynić nieużytecznem nauczanie swoje.

c) Zycie przykładne i świete skutecznie wspomaga siłę i wpływ wymowy, pobudza natchnienie mówcy i rodzi wielkie myśli, glębokie uczucia. "Swięty godnie tylko umie mówić o wierze, tajemnicach, cnotach z nieprzepartym wpływem na rozum i wolę. Wielką mocą Aplowie dawali świadectwo Zmartwychwstaniu Jezusa Chrystusa Pana naszego" (Act. 4, 33). sw. Augustyn naucza, że światobliwość życia poteżniej nakłania od najzdolniejszej wymowy (De Doctr. Ch., IV, 27); a św. Bernard pisze; "nadasz słowu swemu moc enoty, gdy w to, co doradzasz, sam pierwszy uwierzysz" (Serm. 59, in Cant.)

d) Gorliwość jest to żywe pra-gnienie chwały Bożej i zbawienia bliźnich. "Ono budzi w kaznodziei dary nawracania, nakłaniania, poruszania; ono zsyła wyrażenia ogniste, co prosto trafiaja do serca; ono sprowadza żywe obrazy, silne wykrzyki, zniewalania i wymówki; ono nieci święty zapał, który napelnial Proroków." (Ważyński l. c.,

Zdolności przyrodzone kaznodziejstwa łaczyć się mają do z gorliwością. Poznaje się je po umyśle rozległym i łatwo przedmiot obejmującym, po woli stałej i mężnej, która nie cofa się przed niebezpieczeństwem znodziejstwa, które jest poselstwem, a i trudnościami, po czułości serca, które prawne poselstwo pochodzić może tylko sie latwo i chetnie zapala, po wyobraźni od Boga, pośrednio zaś od tych, którzy żywej i barwnej, po skłonności do wypowiadania się nazewnątrz, po darze sło- w przyczynie; nie przywodzić osób z miwa i jasności i ozdobności wyrażenia. Przedewszystkiem zaś kierować ma zdolnościami rozsądek. On bowiem rozpoznaje i wyraża to wszystko, to tylko i tak, jak potrzeba: on nadaje mowie porządek, scisłość, jasność i dokładność. Bez rozsądku przy wymowie niemasz ani własciwego rzeczy przedstawienia, ani gruntownego dowodzenia, natomiast napotyka się wiele gadulstwa i zboczeń.

f) Nauka i wykształcenie jest konieczne w kaznodziejskim zawodzie przy największych nawet zdolnościach. I smiało rzec można, iż im większe są zdolności, tem gruntowniejszej wymagają nauki "Infunde, ut effundas", pisze św. Bernard, włać trzeba do umysłu, zanim się wylewać zacznie przez nauczanie "Quod tuum est perdis, si priusquam infundaris tu totus semi plenus festines effundi" (serm. 11, in Cant. 2).

a) Z nauk świeckich kaznodzieja obowiązany jest poznać gruntownie i wszechstronnie język, w którym ma glosić slowo Boże, t. j. wiedzieć znaczenia wyrazów, których używa, umieć poprawnie układać z nich zdania, wprawić się w różne zwroty i właściwości mowy, przez które i właściwie i jasno i ozdobnie mówca myśli swe wypowiedzieć może.

Dalej obznajmić się ma z prawidłami retoryki, które określają, jak należy wynaleźć przedmiot, podzielić go, opowiedzieć i opatrzyć odpowiedniemi ozdobami i postaciami stylistycznemi.

Znać też powinien podstawy logiki, pouczające o tem, jak odróżnia się falsz od prawdy, pewne rzeczy od watpliwych, widoczne od prawdopodobnych, jak wyrabia się w sobie pojęcie jasne o przedmiocie, jasno i porządnie się go przedstawia, ściśle się go dowodzi i właściwe wyprowadza wnioski.

Nie obca mu też być ma znajom o ś ć ś w i a t a, pod tym mianowicie względem, aby wiedział, jak w nim się myśli, mówi i żyje: czem jest serce ludzkie i jakie są jego narowy.

Znać też powlnien historyę i literaturę świecką, tak starożytne jak i nowożytne jej arcydzieła. Jednakże w kazaniach należy rzadko bardzo przywodzić pisarzy świeckich; nie podawać za godne szacunku to, co gim razie mówca zaznacza słuchaczom,

tologii, nie oddawać sie nadmiernemu

czytaniu pisarzy świeckich.

Wreszcie pomijać nie można filozofii, prawa, nauk przyrodniczych, związanych z wie-lu zagadneniami biblijnemi, nauk społecznych, sztuk piękn y c h, wyrabiających poczucie estetyczne i smak delikatny, o b c y c h języków, co daje klucz do arcydzieł obcych.

b) Z nauk klnych, nieodzownych kaznodziei na pierwszem miejscu położyć należy Pismo Ś. Już św. Paweł pisał: "Wszelkie Pismo od Boga natchnione, jest pożyteczne ku nauczaniu, ku strofowaniu, ku napra-wieniu, ku ćwiczeniu w sprawiedliwości" (II Tim. 3, 16, 17). A sw. Augustyn twierdzi, że kaznodzieja: "Sapienter dicit tanto magis, vel minus quanto in scripturis sacris magis minusve profe-(De Doctr. Chr. 4, 5.) Bo laska szczególna przywiązana jest do wszystkich wyrażeń Pisma św., i w porównaniu do nich słowa ludzkie sa zimne, martwe. Dlatego też Ojcowie święci mieli i podawali Pismo św. za pierwszo-rzędne źródło, z którego kaznodzieja czerpać powinien. A czerpać i używać może w różnorodny sposób: a) ma przeczytać całe Pismo św i w czytaniu nie ustawać; b) niech je czyta z wiarą i po-bożnością, jako list z nieba, pisany przez Ducha św.; c) wykładać się powinno Pismo św. podług nauki Kła i Ojców śś.. d) W dowodzeniu czegoś na podstawie Pisma św. należy wspierać się na sensie dosłownym, lub typicznym pewnym; do objaśnienia, rozwinięcia, lub ozdoby można posługiwać się sensem przystosowanym. e) Nie przywodzić ani za wiele tekstów, ani za długich, lecz raczej kilka jasnych, krótkich, odpowiednich, wyjaśnionych, uzasadnionych. f) Nie cytować ani rozdziałów ani wierszy. g) Wreszcie pamiętać należy, że co innego jest mówić Pismem św., a co innego cytować Pismo św. W pierwszym razie wyrażenia i ustępy biblijne wplata się w tok opowiadania kaznodziejskiego, że tworzą organiczną całość ze słowami mówcy Służy to do ozdoby, do barwności i namaszczenia. W drubyło wprawdzie dobre w skutkach, ale zle ze przywodzi słowa Pisma św. i cytować

wykładanei.

wiania i uauczania, znający doskonale całkowicie. Na ambonie unikać popisytajemnice serc ludzkich, oraz ich skłon- wania się mądrością i oczytaniem. ności, w swych wiekopomnych pismach wyczerpane i niedościgłe wzory,

św. należy trzymać się następujących wać się on w dzieła ascetyczne z pobożnowskazówek: gdy nie można oddawać się ścią i z usposobieniem do kształcenia się czytaniu wszystkich pism Ojców, to samemu w stosowaniu jej zasad w życiu, trzeba wybrać te przedewszystkiem, któ- bo doświadczenie osobiste więcej znaczy, re odpowiadają najwięcej powołaniu i niż wszelkie teoretyczne tylko wiadousposobieniu kaznodziei. Nie wszystkie mości (Ważyński, I, c.). bowiem mowy Ojców wszystkim jednasom. Niema być ich zawiele.

Historya kościelna daje ka-

wzory dla obecnych czasów,

ani świadectw, ani wydarzeń; wybrany szczególniej to, co nas uderzyło i wzruprzykład opowiedzieć należy dokładnie szyło. i jasno; pominąć w nim okoliczności niepotrzebue; wyprowadzić z niego odpo- do wyrobienia się w stylu, co już Cicero wiednie wnioski i przystosowania.

je ma doslownie; sluży to do dowodze- gruntownego i jasnego nauczania. Bez znania i przekonania wiernych o prawdzie jomości teologii każnodzieja ani w wykładzie potrafi być dokładnym, ani w dowo-Ojców świętych kaznodzieja widzeniu gruntownym. W dogmatyce nie odnien wziąć sobie za nauczycieli i przedźni tego, co jest tylko zdaniem, mniewodników w trudnym zawodzie mówcy maniem pobożnem; w moralności pomieklnego. Oni bowiem blizcy byli koleb- sza przykazania z radami, nakazane z ki Kla, pelni ducha Bożego, wielcy ge- tem, co dozwolone. Bedzie za surowy, niuszem, bogaci myślą, przeobfici uczu- lub zanadto łagodny. Uczyć się ma kaciem, wprawieni do publicznego przema- znodzieja teologii stale, systematycznie,

Wreszcie a s c e t y k a ma pouczyć kapozostawili dla kaznodziei skarby nie znodzieję sposobów, jakimi dusza podnosi się z grzechu, gruntuje się w cnotach Przy badaniu i używaniu dzieł Ojców i wzbija się ku doskonałości. Ma wczyty-

VII. Przygotowanie kaznokowo służyć mogą za wzór i przykład. dziejskie. a) Dalsze: 1) Czy-Na ogół jednak mowy najwiekszych tanie dla wyrobienia sobie smaku Ojców tak greckich, jak i łacińskich naj- i rozwinięcia przyrodzonych zdolności. więcej mogą pouczyć i podać przedmio- Ku temu służą dziela wzorowe pierwszotu. Z pośród greckich wymienić nale-ży: Bazylego, Grzegorza Nazyanzeńskiego, Jana Złotoustego. Z łacińskich: Augudługo należy. Wybierać do czytania styna i Bernarda. Dobrze jednego z dzieła zawierające przedmioty, najwięcej nich, który najlepiej odpowiada naszemu nam potrzebne, a wiec kaznodzieja czyusposobieniu, obrać i w jego mowy wczy- tać ma z Ojców: Jana Złotoustego i Autywać się, tłumaczyć i przerabiać dla gustyna; z pośród kaznodziejów polskich: własnego pożytku i wyrobienia się. Do Wujka, Skargę: z dziet teologie i kate-cytowania zaś w kazaniach, aby nie chizmy. Na raz nie wiele czytać, a naprzywodzić wciąż jednego tylko i tego tomiast dobrze rozważyć rzecz przeczytasamego Ojca, uciec się należy do wycią- ną: "multum legendum non multa" gów i dziel Ojców zw. "Thesaurus Pa- (Pliniusz Młodszy, lib. 7. c. 9). W przetrum." Cytaty takie mają być krótkie, czytanych ustępach należy odszukać dosadne i odpowiednie dzisiejszym cza- wszelkie kryjące się w nich piękności estetyczne.

2) Wypisy i zbiory z tego, co znodziei przeobfita przykłady, czerpane się czytało, słyszało, lnb samemu się z żywotów Świętych, ze zdarzeń i wy obmyśliło, stanowia nieocenioną kopal-padków, stwierdzających opatrzne rządy nię dla kaznodziei. Św. Damazy o czynad Kłem, z obyczajów i karności, z taniu bez notat wyraża się: lectionem których czerpać można przestrogi lub sine stylo, somnium puta. Wypisy te należy zbierać w pewnym porządku, naj-Przy korzystaniu z dziejów pamiętać lepiej alfabetycznym. Nie wszystko zanależy, aby zbyt nie nagromadzać pisywać, ale tylko ważniejsze rzeczy,

3) Cwiczenia piśmienne służa uznawał: Caput est... quamplurimum Te o logia jest podstawa dobrego, scribere. Czynić to można, albo piszac kazania według szczegółowego planu mo- mówca, nieśmiały i niewprawny w wywy, któraśmy bardzo starannie przeczytali; albe przerabianie ustępów, wzietych z kazania znakomitego jakiego mówcy; lub przerabiając kazania, pisane w starym polskim języku, na modłę nowożytna; - lub też tłumacząc piękniejsze ustępy z Pism św. lub z Ojców; wreszcie naśladując i przerabiając obce mowy.

b) Bliższe. Obowiązek przygotowy wania się do kazania wypływa z uszanowania dla słowa Bożego, z poważania dla swiętego obowiązku kaznodziei, ze stosunku, jaki zachodzi między Bogiem i kaznodzieją, który jest poslannikiem Bożym, powinien więc żywić cześć i wierność dla Tego, co go posyla; ze wzgledu na milość dla słuchaczy, których ma nauczać prawd do zbawienia potrzebnych; wreszcie ze względu na odpowiedzialność, jaką na siebie sprowadza, jak to Prorok mówi: "Przeklęty, który czyni sprawę Pańską zdradliwie" (Jer. 48, 10). Sw. Augustyn po trzydziestu latach nauczania pisze: "magno labore quaesita et inventa sunt magno labore nuntiata disputata sunt, sit labor noster fructuosus vobis et benedicat anima nostra Dominum" (Serm. IV in Ps. 103).

1) Rozmaite są sposoby przygotowywania kazań: pisane nauki całkowicie i mówione co do słowa; – pisane nauki całkowicie, mówione swobodnie bez trzymania się ściśle tekstu:-pisane w podstawowej treści, z zaznaczeniem przejść, znakomitszych ustępów, figur, porównań, cytat; -- zaznaczenie na piśmie tylko planu, wyrażenie podziału, dowodów; -- nauki nie pisane ale przygotowywane w myśli; wreszcie nauki mówione z kazań,

ułożonych przez kogoś innego.

2) Kazania pisać należy całkowicie, przynajmniej dopóki nie nabierze się odpowiedniej wprawy; bo przez to lepiej kaznodzieja przygotuje się na chwile obecną i zabezpiecza na przysztość; bo przez takie pisanie urabia w sobie i udoskonala talent. Po nabyciu pewnej wprawy kaznodzieja może zadowolić się tylko skrótem, rzadko zaś można ograniczyć sie na samym tylko planie, a rzadziej jeszcze przygotowaniem się w myśli.

3) Co zaś do wypowiadania słowo w slowo tego, co tekst napisany zawiera, toby można powiedzieć, że początkujący larski, Rhetorica ecclesiastica, Crac.

słowieniu, dobrze czyni, gdy kazania nauczy się dosłownie i co do słowa je wypowie. I ani zbyt wcześnie nie weźmie się do improwizacyi, ani zbyt długo nie będzie przywiązywał się do tekstu napisanego, ale uczac sie treści, nie zaś słów, dobierać będzie sobie przy powtarzaniu zwrotów, zdań, wysłowienia.

4) Wypowiadać kazanie cudze jest karygodnem lenistwem i lekceważeniem, czy chęcią uzyskania pochwał z cudzej zasługi. Wyręczanie się takie cudzą pracą szkodzi słuchaczom, których potrzebom i pojęciom odpowiadać w zupełności nie może nauka, pisana w inwarunkach i okolicznościach. Szkodzi też i mówcy, który, przyzwyczaiwszy się do korzystania z cudzej gotowej pracy, nigdy nie rozwinie swych własnych zdolności kaznodziejskich. Tłumaczyć tylko mówce może: brak czasu, lub zdolności, jak św. Augustyn pisze: Sunt quidam qui bene pronuntiare possunt, quid autem pronuntient excogitare non possunt. Quodsi ab aliis sumant, eloquenter sapienterque conscriptum, memoriaeque commendent, atque ad popuproferant, non improbe faciunt" (De Doctr. Ch., 4, 62).

VIII). Dla teoryi wymowy pierwsze zasady w Kościele ulożył św. Augustyn († 430) w dziele De Doctrina Christiana; potem pisal o tem Raban Maur, De clericoruminstitutione. Sw. Izydor Sewilski († 636), De divinis cath. Eccl. officiis ac ministeriis. Z pośród Dominikanów w w. XIII-ym Humbert († 1272) ulożył prawidla dla kaznodziejów w dziele De eruditione concionatorum. Św. Karol Boromeusz Instructiones pastorum. Później bardzo wielu pisało po łacinie o zasadach, wskazujących kaznodziejom sposoby właściwego i pożytecznego przemawiania do

Indu.

Z polskich pisarzy Wojciech Jastrzębiec arbp gnieźnieński pozostawił rękopism De praedicatoribus et doctoribus Verbi Dei (Wiszniewski, Hist. lit. pol. V. 21); Sokolowski napisal Partitiones ecclesiasticae, Crac. 1589; Kojalowicz. Institutionum Rhetoricarum partes II, Vilnae, 1634: J. M. Nogawski, Seminarium spiritus et artis concionatoriae, Vars. 1731; W. Szy-

ks. prawidła Homiletyki, Wilno, 1835; Holowiński, Homiletyka, Kraków 1859; Lipnicki, *Zasady kaznodziejstwa*, 2 tomy, Wilno 1860; Wilczek, *Pastoralna* o homiletyce. I. Krak. 1864; Szpaderski O zasadach wymowy. 2 tomy, Krak. 1870; Krukowski, Teologia pasterska. Kr. 1837; Ważyński, Homiletyka, Kr. 1891; Markiewicz, O wymowie kaznodziejskiej, Krak. 1898; Jougan, O kazaniach karcacych jubileuszowych; Nauki katechizmowe w Polsce, Lwów 1901, 1902; W. Krynicki, Wymowa swięta, Warsz. "Biblioteka Dz. Chrz." 1906: artykuły w Encyklo-pedyi klnej ks. Nowodw.: Homiletyka, Kaznodziejstwo ks. J. Chodyńskiego, oraz w miesieczniku Homiletyko. Z francuskich pisarzy wyliczam: Feuleons, Dialogues sur l'e'loquence, 1718; Gisbert S. J. L'eloquence chrétienne, Paris, 1860; Fontaine, La chaire et l'apologétique, Paris, 1887; z włoskich: Muratori, Della eloquenza populare; Gatti, Lezioni di eloquenza sacra; z niemieckich: Graser, Lehrart zu predigen; Wurz, Anleitung zu geistlicher Beredsamkeit; Sailer, Kurzgefasste Erinnerungen; Schleiniger S. J., Grundzüge der Beredsamkeit, oraz Das Kirchliche Predigtamt, jak również: Die Bildung des jungen Predigers; Jungmann S. J. Theorie der geistlichen Beredsamkeit, -O planie i rodzajach kazań patrz art. Kazanie: (Por. też art. Homilia, Kaznodziejstwo, Wymowa, oraz Patrologia i Patrystyka).

X. A. S.

Homiletyka—pismo miesięczne, wychodzi w Włociawku pod redakcya ks. Maryana Nassalskiego magistra teologii, od roku 1898, w 8-ce. Pismo to poświecone jest kaznodziejstwu i życiu duchownemu; podaje artykuły z dziedziny patrologii, wymowy św., katechetyki, ascetyki; drukuje też cale kazania niedzielne i świąteczne, mowy przygodne oraz szkice kazalne. Nadto pomieszcza artykuly społeczne, apologetyczne, przeglady literackie, biograficzne i bibliograficzne. Cena roczna w prenumeracie z przesyłka rs. 8.

Homilia jest to latwy i przystępny dla lu-

Jan Skidello, *Celniejsze* cyi, oraz prawd w niej zawartych, z zastoso-*Homiletyki*, Wilno, 1835; waniem moralnem ku zbudowaniu sluchacza. Różni się od kazania, ktore z jednego tylko tekstu P. S. wyprowadza jedną prawde i o niej wyłącznie mówi, podczas kiedy tematem homilii może być kilka naraz prawd wiary; różni się też od naukowego wykładu P. Stego, które ma na celu nauczanie, podczas gdy homilia zamierza zbudować jedynie wiernych. Zależnie od układu perykopy homilja przybiera różne formy: jeżeli perykopa zawiera jedną tylko myśl lub prawde, homilia bedzie mówiła o jednej prawdzie i zwie się wtedy syntetyczna, zbiorową; jeżeli zaś kilka myśli w niej sie mieści-homilia zwać się bedzie analityczną-rozbiorowa; homilia treści mieszanej zwie się syntetyczno-analityczna; jeśli homilia obejmie kilka tylko ważniejszych myśli, perykope taka nazwać można nauką homiletyczną. Składowemi częściami homilii są: 1) wstęp, w którym za treść mogą posłużyć albo powody wyboru przedmiotu, obyczaje dawne lub warunki i zwyczaje obecne, 2) miejsca P. S., które się wyklada, 3) zastosowanie, 4) zachęta, 5) zakończenie. Przymiotami dobrej homilii sa: krótkość, viedza, ścisłość, prostota, naturalność i pożytek. Aby przygotować się dobrze do homilii, należy przedewszwszystkiem 1) wyrozumieć dobrze dany ustęp P. Ś. na podstawie dobrego komentarza lub nauki Ojców Kościoła, 2) obrać jeden ze wskazanych rodzajów homilii, 3) obmyśleć praktyczne zastosowanie, względnie do miejscowości, słuchacza i warunków. Homilia ma swe zalety: jest zrozumiała, bo kaznodzieja w sposób przystępny i latwy wykłada prawdy wiary, 2) przy ciaglem cytowaniu P. S. jest uważana przez lud jako słowo Boże, podczas gdy kazania w opinii ludu sa słowami kaplana, 3) hom. jest bardziej urozmaicona, bo mówiąc o kilku prawdach, kaznodzieja nie nuży słuchacza, dając mu co chwila zmiane przedmiotu; nawet syntetyczna ułatwia słuchanie rozmaitościa wykładu a zwłaszcza zastosowaniem; 4) przez homilie lud obznajmia się P. S. 5) słuchając kilku naraz prawd, przynajmniej jedna lub drugą zrozumie i zastosuje; spóźniwszy sie na nauke, o niektórych rzeczach dowiedzieć się jeszcze może, a tak nie straci całej korzyści; 6) sam kaznodzieja du wykład perykopy ewangelijnej lub lek przez sumienne przygotowanie sie do

homilii nabiera znajomości P. Św i rok 1906); Dr. M. Buchberger, Kirchlizbiera bogaty materyał do kazań. Ho- ches Handlexikon München, 1907 tom milie mawiane naprzemian z kazaniami II, p. 2008 i następne). są najpraktyczniejszym sposobem nauczania prawd wiary, nietylko ludu prostego, lecz i ogólu wiernych. Homiletyczny sposób wykładu prawd chrześcijańskich sięga czasów poczatkowego Kościo-Kiedy wiara była żywa, nie potrzeba było zapuszczać się w rozbiór P. Ś., poprzestawano na zachęcie i zalecaniu wykonywania prawd znanych przez wszystkich. W dziejach Apost. (rozdz. XX. 11) znajdujemy wyraz δμιλεΐν w mowie Apostola w Troadzie "o lamaniu chleba." Od tego czasu poczeto używać tego wyrazu dla oznaczenia chrześcijańskiej mowy religijnej. O P. Jezusie i Apostołach czytamy, że podobnież trzymali się tego zwyczaju (Luc. IV, 16; Act. XIII, 14; XIV, 1; XVII, 1-10; XVIII, 4.). W synagogach żydowskich po przeczytaniu P. S. następował wykład i moralne upomnienie. Do pierwszych pomników homilij zaliczają homilie Orygenesa z III w. Do użycia for-my homilijnej przyczyniły się wielce szkoły w Aleksandryi i Antyochii. Piękne wzory himilij zostawili z Ojców wschodnich: SS. Atanazy, Bazyli, Grzegorz Naz. i Grzegorz Nyss; Cyryl Aleksander, Cyryl Jerozolimski, i Chryzostom. Z Ojców Zachodnich: ŚŚ. Hilary, Ambroży, Augustyn, Piotr Chryzolog, Grzegorz i Leon W. papież. W wieku XI scholastyka wprowadziła do kazań suchą formę, pko której powstał mistycyzm działający więcej na uczucie, co spostrzegamy w homiliach Św. Bernarda. W XVI wieku powrócono do studyowania Ojców Kościola, stąd mówiono więcej homilij; w XVIII wieku kazania zastępują dawne homilie. U nas wybitniejsi homileci byli: Marcin Białobrzeski, Jakób Wujek, Józef Weresz-czyński, Pociej, Piotr Skarga, Tomasz Młodzianowski, Szymon Starowolski. — Literatura: Wetz. u. Welt., Kirchenlexikon; Bergier; Dict. de théol.; Encykl. kościel. M. Nowodworskiego Jungmann, Theorie der geistlichen Beredsamkeit, t. II; Ribet, La Farole Sainte; Nailepszy sposób do kazań (z fr. Warsz. 1785); ks. Krukowski, Teologia pastoralna; ks. Władysław Krynicki, Wymowa Święta. "Biblioteka dem ubogich i nieposzlakowana uczcidzieł chrześcijańskich, "zeszyt" 62 i 63, wością. Wspierał ubogich nietylko ma-

X. B. S.

Homiliarz (Homiliarius, Homeliarius doctorum sc. liber). Księga zawierająca zbiór homilij Ojców Kła i znakomitszych autorów na Ewangelie niedzielne i uroczystości. Takie zbiory na początku wieków średnich były źródłami dla kaznodziejów. Mabillon wspomina o bardzo starożytnym Homiliarium Gallicanum (De liturg. Gall.). Wielebny Beda († 735) ułożył homiliarz, który za-50 homilij. W bibliotece biskupiej w Würzburgu zachował się w ręko-pisie H. bpa Burharda z Würzburga, towarzysza św. Bonifacego (Eckart, Commentarii de rebus Franciae orientalis I, 837). Początek H-y datuje się z czasów Karola W., kiedy kapłani mieli zalecane, ażeby zaopatrywali sje w zbiory homilij prawowiernych Ojców Kła (Cap. gen. Aquisgr. 802; 813; Ludovici II capit eccles. 865; Con. Reim. 813; Conc. Tour. 813; Conc, Mogunt. 847; z w. XII jest H. bpa Hermana z Pragi [ed. Hecht, 1863]. Wielkiego zna-czenia zażywał H. Karoliński, sporządzony przez Warnefryda Pawła z roz-kazu Karota W. Według treści H. dzie-li się na dwie części: pars hiemalis i pars vestivalis. Na każdy dzień prawie przypadają dwie lub więcej homilij. H. Karola W. przeznaczony był do zreformowania lekcyi nokturnów przy śpie-wie chóralnym, potem zyskał wartość homiletyczną. Drukowano H-e w Spirze, 1482, w Bazylei 1505; w Kolonii 1530-1620. (Por. Ranke, Zur Geschichte des Homiliars Karls d. Gr. ("Studien u. Kritiken," 1855, II, 386); Marbach, Gesch. der deutschen Predigt vor Luther, Berlin, 1873; Lintz, Gesch. der Homiletik, Brunswik 1839; Ebert, Allgemeine Geschichte der Lit. des Mittelalters im Abendland., 1880, II, 9; Nebe, Evangelische Pericopen. Wiesbaden 1869, I, 18).

Homobonus św., kupiec z Kremony, † w r. 1197, wychowany w pobożności nigdy nie zeszedł z drogi cnoty. Zawód kupiecki uświęcał miłosierdziem wzglęteryalnie, ale i duchowną obficie udzie- trzydzieści kilka milionów ludności. Głólal im jalmużnę; to też cnotliwe życie H. taki miało wpływ na współczesnych, że wielu nawracał do Boga chrześcijan zowany został przez Inocentego III w rok po śmierci. Święto 13 listopada. (Por. Glaire, Dictionnaire des sciences. 1868, 8-o, t. I, str. 1039).

Homofonia ob. Muzyka.

Homolicki Michał dr. medycyny, profesor fizyologii w uniw. wileńskim i archeolog, ur. w r. 1791 w Białowiczach, t w r. 1861. Medycynę ukończył w Wilnie, był profesorem chirurgii i filozofii w uniwersytecie, w r. 1824 profesorem nadzwyczajnym. W r. 1827 porzuca uniw, i poświęca się studyom filologicznym i historycznym. Napisał m. i. Katedra wileńska, ozdobienie i wyporzadzenie kościoła katedr. i t. d. w "Wizerunkach i roztrząsaniach naukowych" 1838; Katedra wileiska, odnowa kaplicy św. Kazimierza i t.d. Tamże 1840; Historya Wilna. Tamże; Kilka uwag nad dziełem; "Wilno od początku jego aż do r. 1750." Tamże 1842, i w. in. prac, które zostały w rę-kopisie. (Por. S. Orgelbranda *Encykl*. powsz. Warszawa, 1900, 4-o, t. VII, str. 142).

Homologia, wyraz grecki, w Kle greckim znaczy to samo co Confessio, Symbol, kine wyznanie wiary; stad Homologetą nazywano wyznawce: w takiem znaczeniu wyraz ten ostatni spotykamy niekiedy w martyrologiach.

Homologumena ob. Antilegomeen a.

Homolusios ob. Aryanizm.

Homousios ob. Aryanizm.

Homs bostwo ob. art. Emesa,

Homuncyonisci byli to heretycy, zwolennicy Photyna; uczyli oni, że Jezus Chrystus był tylko człowiekiem.

Honan — jedna z wewnetrznych prowincyj Chińskich w dorzeczu dolnego Ho-ang-ho; graniczy z prowincyą Peczili i Szansi-na północ; z Szensi-na zachód; z Hupe-na południe; z Ngan-

wne miasto prowincyi - Kai fung. prowincyi tej na misyach pracowali Jezuici od 1622 r.; Lazaryści do r. 1869. oziębłych i nawet heretyków. Kanoni- W 1843 r. utworzono w Honan wikaryat apostolski z części dyecezyi Nanking. Od r. 1869 apostoluja tu misyonarze z seminaryum Medyolańskiego. W 1882 r. utworzono w H-n dwa wi-karyaty apostolskie dla poludniowej i północnej części H-a, a w 1906 r. z częwikaryatu poludniowego Honanu utworzono prefekture apostolską dla zachodniej części Honanu: W 1905 r. liczono w Wikaryacie apost. pólnocnego Honanu. 4,100 wiernych, 60 kościołów i kaplic: 12 kaplanów z Włoch i 2-chińczyków; 1 kolegium, 32 szkoly, 2 domy dla sierot; wikaryusz apostolski rezyduje w Siao-tszioang pod miastem Lin hien. - W wikaryacie apost, południowego Honanu było 12,400 wiernych; 94 kościoły i kaplice; 15 kaplanów Włochów i 10 chińczyków; 6 zakonnie z Europy, 38 pochodzenia miejscowego; 1 seminaryum; 1 kolegium i 50 szkół. Rezydencya wikaryusza apostolskiego w Nan-jang-fu. (Por. W. E. J. t. XXIX—XXX, str. 312; Werner S. J., Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890, p. 189; Madras Cath. Dir., 1907, 204..., Kath. Miss., 1904, 1905, 1906; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1907, t. I, k. 2012).

X. C. S.

Honduras - nazwa oznacza: 1-o rzeczpospolite H-s w Ameryce środkowej, od r. 1839 istniejaca samodzielniew 1901 liczono tu ok. 745 tys. mieszkańców, przeważnie katolików. Rzecz, pospolita stanowi dyecezyę Comayagua; sufraganie arcypa z Guatemala (ob. art, Comayagua). — 2-0 Honduras Brytański, albo Belize — posiadłość angielska w Ameryce środk. Od 1853 r., między Jukatanem, Guatemalą i oceanem Atlantyckim polożoną; obszar ok. 20 tys. km. kw., w 1904 r. zaludniało ok. 40 tys. mieszkańców. Miasto główne Belize 26 tys. mieszkańców. Pod względem kościelnym cała ta posiadłość stanowi wikaryat apostolski H-s Brytański. W 1888 r. hoei, Kiang-su i Szantung—na wschód; powstała tu prefektura apostolske; w obszar wynosi 176 tys. km. kwadr.; 1893 r. zamieniona na wikaryat apostolski. Na misyach pracują tu Jezuici. W 1907 r. liczono 22,500 wiernych, 55 kościołów i kaplic; 16 kapłanów Jezuitów, utrzymujących kolegium dla chłopców; 12 sióstr miłosierdzia, utrzymujących akademię dla panien; 6 sióstr od Rodziny Świętej — pracujących w szkołach; 21 szkół parafialnych z 1715 uczniami. Wikaryusz aplski rezyduje w Belize. (Por. W. E. I. t. XXIX—XXX, str. 319; Werner S. J., Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890, p. 222; Cath. Dir., Milw., 1907, III, 175; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1907, t. I., k. 2012).

Honestas publica ob. Małżeństwo-Przeszkody.

Hong-Kong — wikaryat apostolski w posiadłościach angielskich w Chinach.-Hong-Kong (po chińsk. Heang-Keang zn. dolina wód pachnących) jest to wysepka na poludniowo-wsch. wybrzeżu Chin, naprzeciw półwyspu Makao. Wraz z częścią poblizkiego półwyspu Kwantung stanowi H-g posiadlość angielska z głównem m. Wiktorya na północnem wybrzeżu wyspy Hong-Kong. Miasto Wiktorya posiada liczne gmachy, godną uwagi katedrę, szkoły i t. p. Na przestrzeni tej posiadłości angielskiej (okolo 79 km. kw.) w 1901 r. liczono 283,905 mieszkańców, większość Chińczyków. – Pod wzgledem kościelnym, gdy H-K-g przeszło pod panowanie angielskie w 1841 r. erygowano tu prefekturę apostolska z części oddzielonej od bpstwa Makao. Prefekt tutejszy do r. 1874 piastował stale urząd prokuratora Kongr. de Propaganda, na misyach pracowali Franciszkanie wło-scy. W 1874 r. erygowano tu wikaryat apostolski i oddano misyonarzom z seminaryum Medyolańskiego. Wikaryat aplski obejmuje wyspę Hong-Kong z przyległemi wysepkami i dystryktami prowincyi Kwantung: Su-non, Kwai-chau, Hai-fong. W 1904 r. liczono tu 11,500 wiernych; 71 kościołów i kaplic, 13 kapłanów europejczyków i 10 tuziemców; 12 braci szkół Chrz., 40 zakonnic, posiadających tu dom macierzysty; 12 sióstr milosierdzia francuskich i miejscowe tercyarki. Wikaryusz aplski rezyduje w m. Wiktorya. (Por. W. E. I. t. XXIX -XXX, str. 321; Werner S. J., Orbis

terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890, p. 192; Madras Cath Dir. 1907, 207; Buchberger, Kirchliches Handle-xikon, München, 1907, t. I, k. 2012).

Honor ob. Cześć.

Honorat (Antoninus) bp. Konstantyny w Algierze, napisał piękny list pocieszający i zachęcający Arkadjusza, którego król Wandalów Geizeryk (427—477) wyżsłał na wygnanie (Migne P. P. lat LVIII, str. 116, 4, 567—570).

Honcrat św. bp z Arles, pochodził ze znakomitej rodziny, mieszkającej na granicach Szampanii i Lotaryngii: otrzymał chrzest wbrew woli rodziców; opuścił kraj rodzinny i udał się do Grecyi z bratem swoim Wenancyuszem, który tam umarł. Wypadek ten skłonił H. do powrotu do Galii. W r. 391 osiadł ze św. Kaprazyuszem i innymi towarzyszami na wyspie Leryna i tu zalożył klasztor, dzisiejsze Saint-Honorat. Wyspa ta mało nawiedzana, z powodu wielkiej obfitości wężów, dzięki H. zamieniła się w ognisko życia zakonnego na Zachodzie. Ok. r. 426 H. wezwany zostal na stolice metropolitalna Arles. Na tem stanowisku zajaśniał żywą wiarą, niezwykłą pokorą i miłością, którą podbijał serca wszystkich. † w r. 428 lub 429. Napisal Regule dla swoich zakonników, Homilję i Listy. Dziela te zaginęły, zostały tylko urywki. Święto 16 stycznia. (Por. Bardenhawer, Les Pères de l'Eglise, Paris 1899, 8-o, t. II, str. 469; Glare, Dictionnaire. 8-0, I, str. 1041).

Honorat o. Kapucyn (Wacław, Florentyn Koźmiński), ur. 16 paźdz. 1829 r. w Białej, gdzie też oraz w Płocku pobierał pierwsze wykształcenie. Jakiś czas uczęszczał do szkoły Sztuk Pięknych w Warszawie, w r. jednak 1849, 11 grud. przywdział w Lubartowie habit zakonny. Złożywszy w r. 1851 śluby zakonne, a w r. 1852 przyjawszy święcenia kaplańskie z całą gorliwością poświęcił się pracy duchownej na ambonie i w konfesyonale. O. H. napisał też sporo dziel, przeważnie ascetycznych, z których szczególnie wymienić należy: Zywot św. Róży Witerbskiej; Droga do uświętobliwienia; "O doskonałości chrześc."O. Rodrygueza (przerobione); Czem jest

Marya, wreszcie 5-cio tomowe dzielo czy o jego urudycyi i wszechstronności wewnętrznego, H. w r. 1852 założył zgromadzenie sióstr Felicyanek (ob.), dla których napisał regulę i jej wykład, oraz wszelkie najszczegółowsze przepisy. Jest też o. H. założycielem innych korporacyj bogomyślnych, lub dla dobra ludu chrześcijańskiego pracujących. Ostatnimi czasy sprawa Maryawitów stwierdziła, że o. H. zamkniety w celi zakonnej, żyjący zdala od prądów chwili, nie zawsze należycie rozumie i przejawy życia współczesnego. Nie rzuca to bynajmniej plamy na żywot pobożnego zakonnika, ale dowodzi wymownie potrzeby przezorności i roz-tropności nawet w najpodnioślejszych przedsięwzięciach.

Honorat bp. Mersylii w V. w. chwalony przez Genadjusza dla swej żarliwości pasterskiej i kaznodziejskiego talentu, Przypisują mu też pismo Vita S. Hilarii. Inne pisma jego zaginely. (Migne, P. P. lat. t. LVIII, 1118 -1120).

Honorias ob. Azya mniejsza.

Honoryusz z Autun (Augustod u n u m), scholastyk z XII w. Osoba H-a należy do najbardziej zagadkowych w calym średniowieczu. H. nosi nazwy "Solitarius, Inclusus." Przy końcu swego dz. De lumin. eccles. pisze o sobie: "Honorius, Augustodunensis ecclesiae prespyter et scholasticus, haud spernenda opuscula edidit,.. (tu następuje wyliczenie 22 pism) sub Henrico V floruit." Z tej wzmianki i innych uwag wnioskują uczeni, iż H-sz pisał w pierwszej polowie XII w., a umarł po r. 1152. Również z pism H-a wnioskuja hadacze, iż był on niemcem z pochodzenia, a Augustodunum jest to Augusta Rauracorum (ob. art. Bazylejskie b p s t w o) lub Augsburg (Augusta Vindelicorum). Utrzymuja też niektórzy pisarze, iż H-sz właściwie pochodził z Angli, był zakonnikiem klasztoru św. Augustyna w Kanterbury, a zatem "Augustodunensis" należy czytać... "Augustinensis;" pisal zaś i przebywał na zie-

p. t. Sw. Franciszek i jego naśla, wyksztalcenia. W cyt. wyżej dziele swodowcy. Jako gruntowny znawca życia jem De lumin. eccl. H-sz mówi, iż napisal dz.: Elucidarium seu dialogus de summa totius christianae theo. logiaelib. 3 de Christo, de Ecclesia et de Vita futura; Sigillum Sanctae Ma-riae (tlumaczy Cant. o Najśw. Maryi P.); Ineoitabile seu de libero arbitrio...; Speculum Ecclesiae (zbiór kazań); dziela historyczne, jak: Summa totius de omnimoda historia... (Kronika świata do r. 1135); Imago mundi (Dzieło to omówii obszernie Otto Doberentz w "Zeitschr. für deutsche Philologie," XII, 275); dzieła liturgiczne Gemma animae i skrót tegoż dziela: Sacramentarium. Pod wpływem pogladów Skotusa Erigeny napisal H-sz dz. Clavis physicae. Dz. dogmat. Eucharisticon, czyli ksiega o Ciele i Krwi Pańskiej. Cyt. już dzieło De luminaribus Ecclesiae podaje wiadomości o pisarzach kościelnych z dz. De viris illustribus św. Hieronima: Gennadjusza. św. Izydora Hisp. i z innych jeszcze źródeł (zwłaszcza ulożył ksiege czwarta). Wyliczają też jego pisma egzegetyczne, poszczególne rozprawy teologiczne i t. p. Pisma H-a wyszły w Bibl. Max. PP. Lugd., t. 21; u Migne'a P. L. t. 172, 193, 194, 40; niektóre w Mon. Germ. SS. X. Libelli de lite III. (Por. szczególowy wykaz dziel w art. Stanonika w W. W. t. VI, k. 268-274 i tam cyt. bibliografie; Hist. litt. de la France, XII, 165...; Hurter, Nomenclator theologiae cath., Oeniponte, 1899, t. IV, k. 24-26; Sauer, Symbolik des Kirchengebäudes, 1902; Untersuchungen über einzelne s. Schr. von Joh. v. Kelle, w., Wiener Sitz.-ber.", 1901-1906; Buchberger, Kirchliches Hand-lexikon, München, t. I, 1907, k. 2016). X. C. S.

Honoryusz Flawiusz Augustus, zachodni cesarz rzymski (395-423), młodszy syn Teodozyusza I i Flakcylli, ur. 9. IX, 384 r. + w Rawennie, gdzie najczęściej rezydował, 27, VIII, 423 r., pochowany w Watykanie, tam bowiem już 417 przygotował sobie mauzoleum. H. początkowo sprawował rządy w duchu ojca pod opieka św. Ambrożego i wodza miach niemieckich. Bogata spuścizna swego dzielnego Stylichona, niestety literacka, która po H-u została świad- brak mu było zdolności ojcowskich, e-

nergii i wytrwałości. Zaraz po objęciu rzadów wprowadził w wykonanie prawo wydane przez ojca w 391, zabraniające obrzędów pogańskich, prawem zas 23, III, 395 r. potwierdził prawa nada-ne chrześcijanom i uznał herezyę za zdrade stanu. Mimo to, że w sprawach kościelnych przyznał władzę sadowniczą biskupom, surowemi karami ścigał Manichejczyków i Pelagianów. Z po-wodu napadów na Italię uzurpatorów, cesarzami po prowincyach obwoływanych. a także najścia barbarzyńskich mion germańskich, a szczególniej z powodu buntu prefekta Attali i zdobycia i spustoszenia w 410 r. Rzymu przez Alaryka, panowanie H. należy do bardzo nieszcześliwych. Władza H., jako zachodniego cesarza rzymskiego, skutkiem znacznych ustępstw poczynionych barbarzyńcom nie sięgała już tak daleko jak za czasów Teodozyusza. względów politycznych dał za żone, następcy Alaryka, Athaulfowi siostre swą Gallę Placydę. Potomstwa po sobie nie zostawił. Ciężkim blędem w jego życiu było zachowanie względem oddanego sobie teścia swego Stylichona, którego, ulegając intrygom Olimpiusza, w r. 408 skazał jako zdrajce na karę śmierci. (Ob. Grisar, Geschichte Roms und der Päpste im Mittelalter t. I, str. 8 i nast.).

**Honoryusz** J, pż. (625-638), ur. w Kampanii rzymskiej z rodziny zamożnej. Jonasz, opat Bobio, współczesny H. tak go charakteryzuje: "Sagax animo, vigens consilio, doctrina clarus, dulcedine et humilitate pollens." (Por, Baronius ad an 626, n. 39). Wstępując w ślady nauczyciela swego pża Grzegorza W. H. gorliwie prowadził dalej ewangelizacye Anglosasów. Za jego pontyfikatu w 634 przyjął wiarę chrześcijańską Edwin, król Northumberlandzki. Do Wessex w celach misyjnych wysłał św. Birina. Honoryuszowi bpwi z Canterbury i Paulinowe bpowi Yorku udzielił pałiusze. Irlandczyków (w 633) upominał, aby obchodzili święta Wielkiejnocy według zwyczaju przyjętego w Kościele rzymskim.

Popierał także, chociaż mniej skutecznie, rozpoczęte przez Grzegorza W. prace apostolskie w królestwie Longobardzkiem.

Szczęśliwszym był w sprawie schyzmy wynikłej na tle sporów o "Trzy rozdziały" (tria capitula) w prowincyi Weneckiej i w Istryi. Przy pomocy egzarchy raweńskiego na miejsce schyzmatyka Fortunata wprowadził na stolice metropolitalną w Akwilei i Grado, subdyakona rzymskiego, Primogenjusza. Potrafił utrzymać dobre stosunki z cesarstwem wschodniem i wiele zdziałał dla dobra mieszkańców półwyspu. (Por. Jaffé, Regesta Pontificum, t. I, str. 223—228. Wyd. w Lipsku 1885). Budował także i przyozdabiał kościoły w Rzymie (św. Agnieszki za murami).

Imię jednak H. stało się szczególniej głośnem z powodu stanowiska jakie zajał względem rodzącego się wówczas Mo-

noteletyzmu (Ob.).

Wielkie sobory określiły jasno i wyraźnie stosunek Bóstwa do Człowieczeństwa w Chrystusie. Sobór Chalcedoński orzekł, że "każda z dwóch natur Chrystusa zachowała swe właściwości," a list dogmatyczny Leona I do Flawiana wyjaśniał, że każda z nich zachowała nadto swe działanie. Orzeczenia te wszakże, mimo swej jasności, nie wszystkich zadowoliły. Jedni pytali jeszcze, czy ciało Chrystusa było skazitelne czy nieskazitelne, inni — czy dusza Chrystusa podlegała ograniczoności i nieświadomości duszy ludzkiej? Stad zaś o krok tylko dalej leżało pytanie; jakiej natury w Chrystusie była Jego wola i zewnętrzne jej objawy (działanie)? Odpowiedź na to pytanie, z duchem nauki katolickiej niezgodna sformulował Sergiusz (od r. 610 patryarcha Konplski). Przypuszczał on, że jedność o oby w Chrystusie, zastrzeżona przeciw Nestoryanom na soborze Efeskim (431), koniecznie wymaga jedności woli i jedności działania: jedna osoba,—jeden chcący,—jedna wola,—jedno działanie. System ten, zwany monoteletyzmem, był pokrewny monofizytyzmowi, bo kto przypuszcza jedność woli w Chrystusie, przyjmuje tem samem jedność natury. Latwo było przeto dla tego systemu pozyskać monofizytów, i w tym własnie celu stworzył go Sergiusz.

Myśl te, jako doniosły również czynnik polityczny, podsunął Sergiusz cesarzowi Herakliuszowi, który odtąd już się z nią nie rozstaje. Od r. 630 stolice patryarszą w Aleksandryi zajmował

Cyrus, zwolennik monoteletyzmu. tym gruncie udalo mu się zawrzeć unię z jedną z sekt monofizyckich w Egipcie

z Teodozyanami.

Zdarzyło się, że podczas tych ukladów znajdował się w Aleksandryi świątobliwy i uczony mnich palestyński, Sofroniusz. Gdy Cyrus pokazał mu swoją formulę zgody, Sofroniusz, dostrzegl-szy błąd dogmatyczny, błagał go na klęczkach, aby formuly tej nie ogłaszał. Cyrus pozostał niewzruszony. Sofroniusz wiec udal się do Knstpla, aby przez tamtejszego patryarchę Sergiusza skłonić Cyrusa do poprawienia formuly zgody z monofizytami. Sergiusz sam zarażony herezya, obłudnie przyjał na się postawę pośrednika, uspakajał Sofroniusza, że obawy jego są przesadne, i ze swej strony podstępnie radził, aby o tej sprawie głębokie zachował milczenie. Sofroniusz przyrzekł to wszystko w dobrej wierze i pożegnawszy Sergiusza w najlepszej zgodzie, podążył z powrotem do swej laury w Palestynie. Wkrótce potem Sofroniusz wyniesiony został na stolice patryarszą w Jerozolimie. Gdy się o tem Sergiusz dowiedział, przeraził się nie mało, obawiając się stąd pokrzyżowania swych planów. Żeby to niebezpieczeństwo odwrócić, postanowił z jednej strony zjednać sobie pża, a z drugiej-zaostrzyć opór cesarza Herakliusza. Do pża tedy H. wysłał list, zręcznie obmyślany, w którym przedstawia sprawę w ten sposób, jak gdyby Sofroniusz przypuszczał w Chrystusie dwie wole, boska i ludzka (namietność), wzajem się zwalczające. Wynosił przytem po nad wszelką miarę powrót monofizytów egipskich do Kościoła na podstawie formuly o jednem działaniu, przyczem podstępnie dodawał, że byłoby rzeczą bardzo przykrą odrzucać te miliony ludzi dla próżnej jakiejś gry słów, dla jakiegoś-tam ganionego przez Sofroniusza wyrażenia o jednem działaniu Chrystusa, i że, jego zdaniem, najlepiej byloby nie wspominać ani o jednem, ani o dwóch działaniach a poprostu trzymać się nauki Ojców: że jeden i ten sam Syn Boży działa rzeczy zarówno boskie, jak ludzkie.

H. dopiero z powyższego listu dowiedział się o nowym sporze teologicznym

Na | rzył słowom patryarchy Sergiusza i w odpowiedzi swej (list 1) na jego pismo chwali zalecane przezeń roztropne milczenie, zarówno o jednej, jak o dwóch wolach i działaniach Chrystusa i, przytoczywszy teksty Pisma św. na dowód hipostatycznej łączności dwóch natur w Chrystusie (I Cor. II, 8; Jan. III, 13), powiada: "Dlatego też i my także uznajamy jedną wolę Pana naszego Jezusa Chrystusa, boć w rzeczywistości bóstwo przyjęło na się naszą naturę i to naturę niewinną, jaką była przed upadkiem. Wkrótce po wysłaniu tego listu otrzymal H. list synodalny nowego patryarchy jerozolimskiego, Sofroniusza. Pod wpływem tego Synodiconu wystosowal H. drugi list do Sergiusza, w którym niemasz już wyrażenia o jednej woli i o jednem działaniu Chrystusa, ale natomiast wypowiedziane jest życzenie, aby nowy ten spór stłumiono i nadal wierzono, że obie natury w jednym Chrystusie działają wspólnie, każda w swoim zakresie.

Dwa te listy poslużyły do oskarżeń H. o monoteletyzm; stąd też wyprowadzano zarzut przeciwko nieomylności pskiej, tembardziej że VI sobór powszechny (680-681) potepił H., a pż Leon II (682-683) zatwierdził akta soboru i ponowił potępienie swego poprzednika.

Sprawa ta, która w okresie Soboru watykańskiego (1870-71) była powszechnie omawiana przez uczonych, wyłoniła się po raz pierwszy w IX w. Focyusz i Grecy, na podstawie wyżej wspomnianych listów, a zwłaszcza na podstawie potępienia Honoryusza przez VI sobór ekumeniczny, uzuali go za heretyka. Od zarzutu herezyi bronił go wtedy Anastazyusz bibliotekarz (Hergenröther, Photius t. II, str. 307, 560). Przez ciąg wieków średnich spór odnośny toczył się ospale. Zywiej wystąpiil znów przeciw H. z zarzutem herezyi protestanci i gallikanie XVII i XVIII-go wieku oraz nowsi uczeni XIX-go wieku. Daleko jednak liczniejsi byli obrońcy Honoryusza, którzy różnemi drogami dażyli do celu: a) jedni uważali akta soboru VI ekumenicznego za podrobione. Na czele tych uczonych stał Albert Pighius († 1549), za którym poszli Baroniusz, Belarmin, na Wschodzie. Nie domyśliwszy się za- a z nowszych Roisselet de Sauclières, sadzki, w prostocie swego ducha uwie- Boucat i Damberger i w. in. Przeciwko tej niemożliwej zresztą hypotezie, wystąpili dominikanin francuski Combefis, Pagi, Garnier, Natalis Aleksander, Mammachi, Chmiel, Palma i in. b) Inni znów przypuszczali t. z. error in facto dogmatico po stronie soboru ekumenicznego, który miał jakoby blędnie uważać listy H. za heretyckie. Do tych należą: uczony maronita Józef Szymon Assemani, Habert, a zwłaszcza prof. Pennachi. c) Inni uczeni wreszcie, bro niąc nieomylności pskiej, dowieść usiłowali, że listy H. miały charakter zupel-

nie prywatny. Wiekszość obrońców H. przypuszcza autentyczność dokumentów i faktu potepienia przez VI sobór ekumeniczny. ale przytem naidowodniej wykazuje, że sobor potępił H. nie jako właściwego nauczyciela błędu, lecz tylko jako opieszalego i niero/tropnego pasterza, który swoja Oeconomia Silentii rozzuchwalił heretyków. Podobnież jak sobor rozumiał winę H. pż Leon II, potwierdza-jący uchwały soborowe, przyczem winę rzeczonego pża okresla, że dozwotił, aby nieskalana wiare pokalała dłoń heretyc-Takiż sam sad o winie H. przebija z listu Leona II do bpów hiszpańskich: ..., quia flammam haeretici dogmatis non, ut decuit apostolicam auctoritatem, incipientem extinxit, red negligendo confov.t." (Por. J. Harduini, Concilio-rum collectio, Paris 1715, tom III, 1429). Foż samo zawiera list Leona II do króla hiszpań-kiego Ervinga: ...omnes haereticae assertationis actouna cum iis Honorius, immaculatam apostolicae tradi tionis regulam, quam a praedecessoribus suis accepit, maculari consensit." (Por. Mansi. Sacrorum Conciliorum nova et amplissima collectio. Florentiae et Venetiis 1759, XI, 1055). Ani sobor więc ekumeniczny, ani Stolica Apostolska nie mówi nic o tem, żeby H. nauczał biedu, toż samo po twi rdza naj lawniejszy obrońca H. od

Pyrrhusa, patryarchy knstplskiego: "Honoryusz, dowiedziawszy sie od Sergiusza, że niektórzy przypuszczali w Chrystusie dwie wole sprzeczne między sobą, cdpowiedział: wprawdzie Chrystus wział na się rzeczywiste człowieczeństwo, lecz wziął je takie, jakie było przed upadkiem, a nie zepsute przez grzech pierworodny: nie było więc w Nim zakonu członków, sprzeciwiającego się zakonowi ducha. Przeto Chrystus, mówi dalej Jan IV, miał jedną wolę, jako miał Adam pierwotnie po swojem stworzeniu, a nie dwie sprzeczne, jakie w nas są (wola ciała i wola ducha). Taka była prawdziwa myśl H,: zaprzeczył on tylko woli członków w Chrystusie, która jest przeciwna woli ducha ludzkiego; mówił tylko o naturze ludzkiej Chrystusa i nikt nie może mu mieć za zle, że mówił tylko o tej naturze, n ilcząc o naturze boskiej." (Por. Epistola Joannis IV, cyt. Hefele; Conc. Geschichte append. n. VII). Jasna więc jest rzeczą, że H. przez tę jedność woli rozumiał nie fizyczną jedność w znaczeniu monoteleckiem, lecz jeaność moralną (hypostatyczna) woli ludzkiej z wola boska, tj. że pierwsza fizycznie różna od drugiej, moralnie jej podlega bez żadnego buntu namietności, albowiem Słowo przyjelo na sie nature ludzka nie upadłą lecz niewinna.

Czy listy H. maja charakter tylko prywatny, czy też są definicyą dogmatyczną, po wyjaśnieniu jakie daliśmy wyżej, nie stanowi to dla nas kwestyi zasadniczej. Między teologami niema pod tym względem jedności. "Kwestya ta, mówi Schanz, pozostaje jeszcze o-twartą. Niektórzy zaprzeczają charakteru dogmatycznego w rostrzygnieciu H., ponieważ on sam takiego charakteru mu nie nadawał. Ale nie rozstrzygając tego pytania, mus my jednak zaznaczyć, że brak definicyi nie określa jeszcze charakteru pisma, które posiadało mewatpliwie domosłe znaczenie dogmatyczne." (Por. Dr. Pawel Schanz, Apologia Chrześcijaństwa, tłumaczenie polskie tom VIII, str. 184 i 5 wyd. "Bihl dz. chrześć."), a także doskonała rozprawę w Slavorum litt. theotog cae, annus III, 1907-P. Sinthern, De causa papae Hovor i, str. 147-194; również O. Gri-ara T. J. w Anamyśl H. wyjaśnia pż Jan IV w liście do lecta Romana, Roma 1839 str. 385;

zarzutu herezyi Jan Symponus, kaplan

rzymski, który właśnie pisał H. inkry-

minowany list do Sergiusza, a słowa jego przytacza św. Maksym w dyspucie

z patryarchą Pyrrhusem i sam staje tak-

że w obronie prawowierności H. (Por. Migne, Patrologiae Graecae, Series I, t. 91, 329). Doktadnie również

J. B. Pighi w swoich Institutiones dy angielskie: londyński w 1125, west Historiae Ecclesiasticae, t. II. Veronae 1902, str. 45-63 zamieszcza dość wyczerpującą rozprawkę i wiele poduje źródel; Schneemann, Studien über de Honoriusfrage, Freiburg 1864; Jungmann Dissertationes selectae in Hist. Eccles. w. z 1881 r., t. II, 882-453; Ks. Władydaw Szcześniak, Dzieje kościoła katolickiego t. 1, str. 453-467, przyczem bogatą zamieszcza literaturę).

Honoryusz II antypż ob. Cadalo-

Honoryusz II pż. (15 gr. 1124-14 lut. 1130) poprzednio Lambert Scannabechi, ur. w Fagnano pod Imolą. Paschalia II, 1117 mianował go kardynałem bpem Ostyi. Pżem wybrany przez stronnictwo Frangipani'ch, przeciwko kardynalowi Teobaldowi (Celestyn II), który w-zakże dobrowolnie ustapił, a kardynalowie, kiedy H. złożył oznaki go iności pskiej, uważając wybór swój za nieprawny, wszyscy głosy swe mu oddali. H. słysłynał jako maż uczony, pobożny i szczerze milujący pokój. Przed wyniesieniem na godność pską, dla zdolności jego nieraz powierzano mu trudne misye; np. był legatem pża Kaliksta II podczas układów Wormackich (1122),

Po śmierci cesarza Henryka V energicznie popierał kandydaturę Lotara II przeciwko Konradowi Hohensztaufowi (późniejszy Konrad III), którego za wi chrzenia w cesarstwie klątwa obłożył. Toż samo uczynił z Anzelmem, b. ar-cybpem medyolańskim, za to, że koronował (w 1128) Konrada w Monza na króla włoskiego. Z Henrykiem I, kró-lem angielskim wznowił stosunki kościelne; wysłał delegatów do Danii. Po śmierci Wilhelma ks. Apulii, który u-mierając (w 1127) bezdzietnie, zapisal dziedzictwo swe St. Ap., przyszło do wojny z krewnym jego hr. Rogerem Sycylijskim. Wojna zakończyła się po-kojem w 1128, na mocy którego hr. Roger otrzymał Apulię w posiadanie lenne. Za czasów H. daje się zauważyć ogólny ruch śród duchowień twa, w celu reformy obyczajów. Dowo lem tego liczne synody prowincyonalne, odbywane po wiekszej części pod prezydencya legatów papieskich kardynalów Jana z

minster-ki 1128, londyński 1129, w Rouen w 1128; w Placencyi 1129, (hi-zp-ński); synody francuskie: w Nantes 1127, w Arras 1128, w Saint-Germain-des-Près 1129 odnawialy dawne pra va przeciwko symonii, inwestyturze, konkubinatowi i innym wykroczeniom osón duchwnych. (Por. Migne, Patrologia latina t. 166: Jaffe, Regesta Pontificum Rom. Wyd. II, t. I i II; Watter ch, Pontificum Rom. Vitae t. II, str. 158 i nast.; Hefele, Conciliengschichte wyd. II, t. V, str. 386-406). T.

Honoryusz III pž (18. VII 1216 - 18. III 1227), poprze inio Cencio Savelli, ur. w Rzymie. Wcześnie został kanonikiem w Sta Maria Maggiore i podskarbim papieskim (camerarius) w 1188. W 1193 otrzymał godność kardynalską. Na stanowisku podskarbiego gorliwa rozwinal działalność około up rzadkowania skarbu pskiego (Liber censuum consuum S. romanne Ecclesiae-ostatnie wydanie Fabre - Duchesne, Paris 1889 r).

W podeszlym już wieku po śmierci Inocentego III został wybrany pżem w Perugii. W całej działalności swej pskiej starał się prowadzić w dal-zym ciagu dzieło Inocentego II. Szczególniej zabiegał około sformowania powszechnej wyprawy krzyżowej. Niestetyi ani podatek na ten cel wyznaczony, an wyprawa Andrzeja II, króla węgierskiego, ani koronacya na cesarza łacińskiego Piotra Courtenay (1217), ani ciagle ustępstwa w czasie całego pontyfikatu swego czynione cesarzowi Fryderykowi II (ob) do celu nie doprowadziły. Fryderyk, licząc na łagodny niezmieruje charakter H.a, przez cały czas jego rządów, mimo przysiąg i ślubów, wyzyskiwal tylko wpływy pskie, o wyprawie zaś n e myślał. H. umarł w przeddzień ostatecznego zerwania stosunków z wiarolomnym Fryderykiem II, z racyi mianowania przez pża bpów na opróżnione stolice w Apulii (do czego Fryderyk wyłącznie rościł sobie prawo) i z racyi nieslusznego zatargu tegoż cesarza z teściem jego Janem de Brienne, królem jerozolimskim, którego H. mianowal chorażym kla Rzymskiego.

Przeciwko Albigensom wezwał H. króla francuskiego. Ludwika VIII-go, Kremy i Mateusza bpa Albano. Syno końca tej wojny jednak nie doczekat.

Dzięki pojednawczemu usposobieniu, szczęśliwie załagodził spór między Francyą i Aragonią. Zatwierdził prawa wydane przez Fryderyka II przeciwko heretykom. Potwierdził także zakony: Dominikanów (1216) Franc szkanów (1217) i Karmelitów (1226). Czuwał również bardzo nad poprawą obyczajów. Jego legaci: Konrad, kardynał bp Portueński, kardynał Roman, Jakób, kanonik od św. Wiktora w Paryżu, odprawiali w tym celu synody we Francyi, Niem-czech, Dalmacyi, Szkocyi (Por. Hefele, Concilien geschichte § 650 — 653). Kardynal dyakon Grzegorz de Crescentio był legatem na Czechy, Danie i Polskę: odprawił synod w Szlezwiku (1222), dla przywrócen a celibata wśród duchowieństwa duńskieg w 1223 r. w Polsce zatwierdził ustawy synodalne, których bliżej nie znamy (Por. Długosz, Histor a Pol. VI str, 630; Bi lowski Mon. Pol. II, 802). Drugi legat Wilhelm, bp Modeny, wysłany był dla urzadzenia kla w Inflantach, Kurlandyi, Prusach i sąsiednich prowincyach (Por. Augustus Potthast, Regesta, n. 7337, 7345—6. Proce Libri censuum H. wydał zbiór Decretalium do r. 1226, znany pod nazwa Compilutio quinta. Zbiorowego wydanie oziel dokonal Horoy 5 tomów Paris 1879-1883; listy w Monumenta Germaniae histor. (Epistolas). G. H. Pertz, saecul. XIII, 1-260 (Berlin 1890). (Por. Knebel, Kaiser Friederich II und Honorius III. Münster 1905; Wetzer und Weite, Kirchenlexicon t. IV; Herzog-Hauck, Reasencyklopädie für protestantische Theologie und Kirche. Leipzig 1896-1905, VIII, 318 str.; Hergenröther, Handbuch der Kir-chengeschichte, wydanie 4, tom 11, str. 557 i nast.: 605 i nast.).

Honoryusz IV pż (2. IV 1285-3. IV 1287), poprzednio Jakób Savelli (z tej samej rodziny, co Honoryusz 1II), ur. około 1210 r. w Rzymie, w 1261 został krdłem dyakonem. Jako 75 letni starzec, przytem slabowity, został jedno-głośnie bez konklawe wybrany pżem głośnie bez konklawe wybrany pżem w Perugii, w cztery dni po śmierci Mar-cina IV. Rząd klne ujął silną ręką, podczas, gdy brat Pandulf, jako senator, sprawował z niemniejszą energią rządy świeckie w Rzymie. Zajął się zbiera-niem zalecanej przez sobór lyoński w 1284 r. dziesięciny Saladynowej. Do wy- bosy, ur. w Limoges w r. 1651 † w Lil-

prawy krzyżowej nie przyszło, gdyż z wyjatkiem Edwarda, króla angielskiego, malo kto okazywał do wyprawy ochotę. W Polsce prócz Jana Muskaty, ówczesnego archidyakona łęczyckiego, który zbierał świętopietrze, kollektorem dzie-sięciny Saladynowej był Adam, kanonik krakowski w 1287 r. (Por. Potthast Re, esta n. 22.555, 6). Przytem H. stanał w obronie praw młodego Karola, króla neapolitańskiego, wobec uroszczeń Piotra, króla aragoń-kiego, a później syna jego Jakóba, którego popieral brat Alfons, król Aragoński. Skutkiem tego zatargu pż zmuszony był rzucić klatwe na pretendenta i popierających go Alfonsa, króla aragońskiego i matke jego Konstancye (córkę Manfreda ks. Tarentu) i obłożyć interdyktem kraj. H. nie doczekał się zakończenia sporu; † 1287 r.

W polityce niemieckiej szedl śladami Grzegorza X, żył w przyjaźni z Rudolfem Habsburgiem, którego zapraszał na koronacye do Rzymu na 2 lut. 1287, ale Rudolf zwiekał. Przyjazne stosunki lączyły H. również z Edwardem królem angielskim. Rozporządzeniem z 17 wrześma 1285 położył w zasadzie kres gospodarce francuskiej w południowych

Włoszech.

Szczególniejszą opieką otaczał zakony żebrzące, a zwłaszcza: Augustyanów, Karmelitów i Wilhelmitów. Stłumił herezyę t. zw. Bracı aplskich. Dzięki usilnym staraniom H. powstała katedra ję-zyków wschodnich w uniwersytecie paryskim. W zatargach między Henrykiem IV, ks. wrocławskim, a bpem Tomaszem, H. zatwierdził wyrok legata Filipa i polecił bpom poznańskiemu i wrocławskiemu wykląć Henryka, jeżeli się nie poprawi, a na jego księstwo rzucić interdykt. Królowi węgierskiemu Władysławowi, który żonę Elżbietę porzucił i do więziema wtrącił, a nadto sprzy-mierzyl się z tatarami, H. nakazal pojednać sie z żona i stosunki z nieprzyjaciołmi wiary św. zerwać; gdyby zaś tego uczynić nie chciał, arbp. Granu w imien u pża miał użyć cenzur klnych przeciw niemu. (Por. Prou, Les registres d'H. IV. Paris 1889; Hefele. Conciliengeschichte wyd. 2, t. VI, str. 211, 245 i nast.)

Honoryusz a Sancta-Maria, karmelita

le w 1729, na świecie nazywał się Błażej Vauzel'e. Był profesorem filozofii i teologii w prowincyi akwitańskiej, nastepnie przeorem, definitorem, prowincyalem i wizvtatorem generalnym na 3 prowincye. Odznaczał się rzadka erudycya i znajomością gruntowną Pisma św., OO Kla, soborów, historyi klnej, teologii mistycznej i krytyki. Napisał m. i. dziela: Expositio symboli Apostolorum dogniatica, historico-haeretica, historico-positiva et scholastica etc. Perpignan 1869: Dissertation apologétique sur la théologie mystique. Bordeaux 1701, in 12-o; dition des Pères et des autours ecclé-iastiques sur la Contemplation, Paris 1706, 2 vol. 8 o; Des motifs et de la pratique de l'amour de Dieu. Tamée 1712, 8-0; Traité des in du/gences et de jubilé. Bordeaux 170; Reflexions sur les régles et sur l'u sage de la critique touchant de l'Eglise, les ouvrages des Pères, les Actes des martyrs etc. Paris et Lyon 1723-1720, 3 vol. in 80; Vie de saint Jean de la Croix. Tournay 1724; Observations dogmatiques, historiques et critiques sur les ouvrages de Jansenius, de Saint-Cyran, d'Arnauld etc. Ypres 1724, in 4-o; Dissertation historique et critique sur la chevalerie ancienne et moderne, séculière et régulière. Paris 1718, m 4.0 i w. in. Wykaz w-zystkich dziel H. znajduje się w Richard et Giraud, Bibliothèque sacrée. (Por. Zywot o. H. w Biblioth. Script. utriusque Congreg. et sexus Carmelit. excalceatorum a. S. Joanne-Baptista, ejus-dem Ordinis etc. Bordeaux 1830, 4-o; Journal des Savants 1708, 1713 i t. d.: Glaire, Dictionnaire des Sciences 1868, 8-0 t. I.). X. J. N.

Honter Jan, pedagog i reformator siedmiogrodzki, ur. 1498 r. w Kronsztacie. Ksztalcił się w akademii krakowskiej i Bazylei, a następnie został uczniem Lutra w Wirtemberdze. Po powrocie do kraju zaczął szerzyć luteranizm. Założył w Kronsztacie druka-nie własnym kosztem i zaczął rozpowszechniać książki szkolne. Ponieważ pisma Lutra, sprowadzane z Lipska były! i sprzedażą, robiąc na tem dobre interesa. D. 22 Kwietnia 1544 został H. kaznodzieja w Kronsztacie i za jegp wpły-

aug-burskie. Luter i Melanchton nazywali Ha ewangielista Siedmiogrodu. Zdolności i nauka zjednaly H-i niepospolita powagę, był on zręcznym mówca, bieglym matematykiem i astronomem; zajmował się także poczyą, prawem, fi-lozofią i teologią. Un arł d. 23 stycz-nia 1549 r. Dziela jego: Rudimentorum Cosmographiae libri duo, quo. rum prior Astronomiae posterior Geographiae principia, brevissima complectitur. Cracoviae, 1530; De gram. libri duo quorum prior est de octo partibus orationis posterior de syntaxi, figuris et ratione carminum. Adjecta est vocabulis expositio polonica, ib. 1532; Sententine ex omnibus operibus divi Augustini excerpiae; Sententiae catholicae; Formula reformationis ecclesiae Coronensis et Barcensis; Agenda für die Schulsorger — u. Kirchendiener in Siehenbürgen. (Por. Teutsch, Honter u. Kronstadt in seiner Zeit 1870) X. S. G.

Honthelm (Febroniusz) Jan Mikolaj ur. w Trewirze w 1701 r. Studya odbywał w Lowanium; był nadto na kilku uuiwersytetach w Niemezech i we Włoszech, kilka lat spedził w seminaryum niemieckiem w Rzymie. W r. 1732 zostaje profesorem pandektów w uniwersytecie trewirskim, 1738 rektorem seminaryum. Brał udział w pracy nad przeróbka brewiarza trewirskiego. Przez arbpa elektora Franciszka Grzegorza Schönborn powołany na sufragana i wikaryusza jeneralnego 1748. Był gorliwym w wypełnianiu obowiązków; ele ktor i jego następca w najtrudniejszych sprawach zasięgali rady H. Pomimo wielu obowiązków, H. oddawal się studyom nad prawem i wydel: Historia trevirensis diplomatica et praymatica, gdzie pomieszcza nietytko prawa arbpa i elektora trewirskiego, ale pisze dzielo tak, że stanowi ono historyę świecką i klną Niemiec i wyjaśnia wszystkie prawa i przywileje niemieckie (Augustae 1750, t 3). Akta zjazdu lipskiego 1754 r. nazywaja dzielo H: "egregium, patriae nostrae gloriosum." H-i zawdzięcza Trewir swoją pierwszą b. drogie, H. zajal się ich tlumaczeniem hi-torye, oparta na źródłach i zachowanie dokumentów, nad którymi zab czasu pastwić sie zaczynał. Wydał nadto: Prodromus Historiae Trecirensis wem kraj Barceński przyjął wyznanie (1757). I zostawiłby imię wspaniałe i

czach poprzestał. Nieszczeście chciało. że w 1763 wydał we Frankfurcie dzielo p. t Justini Febronii jurisconsulti de statu Ecclesiae drque legitima potestate romani pontificis. Pod pozornem wynalezieniem sposobu pojednania katolików z dyssydentami, przy zape-wnieniu miłości dla Stol. apl-kiej w przedmowie, dzieło to zmierzało do podkopania powagi i praw pża. Stosunki z Jansenistami i prelekcye van Espena miały wielki wpływ na umysł H-a; one to sprawily, że został twórcą systemu, znanego jako Febronianizm. System jego nastepujący: "Chrystus nadał Kłowi władze kluczów, tak, że zasadniczo (radicaliter i principaliter) należy ona do ogólu wiernych, do pralatów zaś wyko-nawczo (usualiter i usufructualiter). Bpi otrzymuja władze od Boga i maja p:awo dysponowania i orzekania o herezyi. Chrystus wyróżnił Piotra i nadał mu prymat; lecz ztad nie wypływa, że zwierzchnictwo zostało przywiązane do Rzymu; papież o tyle wyższy, o ile bp nad sufraganami. Papież jest głową w stosunku do poszczególnych bpów, lecz ogól bpów wyższy od pża. Sobór ważny bez pża, bo pż sprawuje rządy w Kle nie nad Klem. Od pża można zawsze odw lywać się do soboru, jako wyższej instancyi. Pż nie jest nieomylny, ztąd bez zgody Kla nie może wydawać przepisów ogólnoobowiazujących, nawet ekskomunika nie wpływa na ich powage. wrócić do organizacyi powinni pierwszych czterech soborów, odebrać pżowi przywileje, nadane przez nieodważnych swych poprzedników, a gdyby dobrowolnie zrzec sie ich nie chciał, pomoga sobie nieoglaszaniem bulli pskich i od odaniem się o pomoc do monarchów katolickich." Klemens XIII w breve z r. 1764 do Klemensa Saskiego, bpa Ratysbony, mówiąc o książce H-a, oświadczył, że nic nowego w niej nie znajduje; że są to poglady i wyciagi z dzieł dawnych heretyków (Dupin, Richerius), do których H. dorzuca swoje błędy. Wkrótce H. wydał nowe dzielo 1765 r.; następnie wobec krytyki wielu napisal 3 tomy (ib. 1770 -1774); Febronius abbreviatus et emendatus (Colonia Frankfurt r. 1777), w którym niektóre zdania odwoluje, poprawia, lagodzi. Dzieło anonimowe H-a zostało 18-o.

nieskalane, gdyby na dwóch tych rze- potepione przez Kongreg. Indeksu 1764 r. H. długi czas nie przyznawał się do autorstwa; wre-zeie przesłał odwołanie zdań swoich do Piusa VI 1778 r., o czem pż doniósł w liście pasterskim 1779 r. H w r. 1781 wvdał we Frankfurcie: Commentarius na swe tłumaczenie pżowi, w którym posiłkując się dwuznacznikami, stara się osłabić wrażenie swego tłumaczenia przed pżem i zdradza niektóre przeciwne zasadom Kla poglaty na prymat St. św. Gerdil, krdł napisal Animadversiones, na komentarz H.a. (Opera Gerdil XIII, 197 — 390). Potepiony był H. przez wielu bpów i akademie w Kolonii 1765 i 1775 r. i wielokrotnie przez zjazdy duchowieństwa francuskiego, którego powagi nadużywał. H. † pogodzony z Kłem 2 wrzesnia 1790 r. w Montquintin w Luksemburgu (Por. Hurter, Nomencl. liter. t. III.)

> Hontheim Józef ks. T. J., ur. w r. 1858 w Olewig pod Trewirem, filozof, napisal Institutiones theodicaeae. Friburgi 1893, 8-o, dzielo to stanowi cześć wydawnictwa "Phil sophia Lacensis"; Der logische Algorithmus. 1895; Das Buch Job als strophi-ches Kun-twerk etc., 8-0, 1904 i inne. (Por. Keiters, Katholischer Literaturkalender. Essen 1900, 16-o, str. 200).

> Hoonacker Albin Van, ks. egzegeta belgij-ki, ur. w r. 1857 w Bruges, wyswiecony na kaplana w r. 1880, zostal od r. 1889 profesorem w katolickim uniwersytecie w Lovanium. Jest członkiem konsultorem Komisyi do studvów biblijnych. Napisał: Néhémie et Esdros. Gent. 1891; Zorobabel et le second temple. Tamze 1892; Le lieu du culte dans la législation des Henr. Tamée 1894; Nouv. études sur la Restauration juive. Paris 1896; Le sacerdoce lévitique. Louvain 1899 i inne.

> Huornaert Hektor ks., współczesny historyk sztuki, rektor belgijskiego kła św. Andrzeja w Madrycie. Napisał cenne studyum o malarstwie hiszpańskiem D'apres les Maitres Espagnols. Bruxelle 1899, 8 o; L'Heure de l'âme. Poème, 1898, 8 o; Le Pays des Sa-pins. Voyage en Norvège. 1883, in

go nazwiska, ur. w r. 1724 w Waterbury w Konnecticut, † w r. 1803, byl pastorem kla w Newport. Nauka H. zasadzala się na błędnem pojęciu grzechu. Według niego grzech na świecie obrócił się na dobro ogólne, bo dał okazye Bogu do objawienia Jego madrości, świętości i milosierdzia. grzechu nie przechodzą na potomków Adama; usprawiedliwienie uprzedza wiarę w Jezusa Chrystusa. Wierzyli też zwolennicy H-a, jak Kalwiniści, w przeznaczenie bezwarunkowe.

Hooppe Rudolf, jezuita ur. w Naitsse w r. 1839, wstapił do nowicyatu w r. 1857. Był profesorem filozofii w Szremie, Pisma św. i hebrajskiego w Krakowie, gdzie † w r. 1885. Wydał: Ioannis Polanci S. J. Industriae ad usum doctrinamque operariorum Soc. Jesu. Cracoviae 1883, 16-o; V. P. Lancicii a S. I. De meditationibus rerum divinarum etc. Tamże 1883. 8-0; V. P. Lancicii a S. I.., De mediis conser-vandi spiritus. Tamże 1884, 8-0. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. 1893, 4-o, t. IX, k. 457 i nast.).

Hoppenot, jezuita współczesny, autor pięknych monografij, artystycznie wydanych nakladem "Societé de St. Augustin" w Bruges; Le Crucifix dans l'Art, dans l'Ame des Saints et dans notre vie. Bruges in vol. z rysunkami; La Sainte Vierge dans la Tradition et dans l'Art. etc. Tamże in fol. z rysunkami; La Messe dans l'Histoire et dans l'Art, etc. Tamze, in fol. z 150 ilustracyami.

Hor, góra, na której umarł Aaron (Num. 20, 29). Józef Flawiusz, opierając się na dawnej tradycyi, umieszcza ją w łańcuchu gór Edom, w pobliżu grodu arabskiego Arke, który później nazywał się Petra (Ant. IV. 4, 7). Opinie te potwierdzają również Euzebiusz i św. Hieronim (Onom. ed. Lag. 303, 88: 144, 14). Dzisiaj tam także pokazują górę proroka Aarona (Dżebel Nabi Harun). Jednakże nowai badacze (Kno-bel, Hummelauer, Trumbull, Guthe, Lagrange) dowodzą, że góry tej należy zukać raczej w pobliżu Kadesbarne.

Hopkins Samuel, zalożyciel sekty swe- siis. 1907 t. Il; Vigouroux, Dictionnaire de la Bible, t. III).

Horae canonicae ob. Brewiarz.

Horae Diurnae ob. Diurnalik.

Horain Aleksander Mikolai bp. żmujdzki, przedtem kustosz i oficyal wileński; proboszcz infulat gieronoński, od r. 1700 bp sufragan bialoruski, od 1710 bp smoleński, a od r. 1717 bp żmujdzki, † w r. 1735. W ciagu 18 lat rządów dyceczyą dał się poznać jako pasterz gorliwy i roztropny; w r. 1733, gdy umarł August II król polski, H. wyjechał do Warszawy. Gdy powrócił, musiał wkrótce opuścić dyecczyę, gdyż. mimo wysokich opłat pienieżnych generałom wojsk rosyjskich, które napłynęły na Zmujdź, nie czuł się bezpiecznym; wyjechał tedy do Prus, osiadl w Szylgalu, a rządy sprawował przez swego synowca Aleksandra Horai-na (ur. w r. 1685, od r. 1732 sufr. bp. żmudzki i bp hrineński, † w r. 1774), sufragana i oficyala, któremu polecił mie-zkać w Tylży i na jego rece przysyłał swe rozporządzenia, † w Szylgalu w r. 1735. Cialo H. przewieziono z Prus do Worń i tu złożono w sklepach kla katedralnego. Napisal: "Księga św. Józefa o wszelakich bractwach." Wilno 1734. (Por. Wolonczewski Maciej bp, Biskupatwo Zmujdzkie. Kraków 1898, 8-ka, str. 92- 95; S. Or gelbrinda, Encyklopedya powsz. 1900, 4-o, t. VII, str, 152). X. J. N.

Horcziczka-1) Daniel zw. Sinapius, pisarz elowacki, pastor ewang. ur. w Turze, † w r. 1706 w Lewoczy. W r. 1673 z powodu zamieszek religijnych, zmuszony ustąpić z kraju przybył do Pol-ki i tu przebywał od r. 1673-83 w Bojanowie, jako nauczyciel. Napisal kilka dzieł treści religijno moralnej, wydał śpiewnik klny Cythara Sancto. rum i dzielo lingwistyczne ważne dla języka czeskiego p. t.: Neoforum latino slavonicum. Novy trh latinsko-dovensky i t. d. Leszno 1678.-2) Jakób z Tepenczy zw. także Sinapius, ur. w r. 1575, † w 1622 w Pradze, botanik i chemik, gorliwy katolik; cały majatek zapisał Jezuitom, których był uczniem. Wydal Konjesja Katolicka t. j. wy-Por, Hagen, Lexicon biblicum, Pari- zname prawdziwej wiary chrześcijańskiej

powszechnej i t. d. Praga 1609; wyd. 3 cie 1782. (Por. S. Orgelbranda, Enc. powsz. 1900. 4-a. t. VII, str. 153).

H rdyna Ignacy jezuita, rusin z pochodzenia, ur. w r. 1711, wstąpił do nowicyatu w r. 1726, uczył gramatyki i filozofii. Oddawał się kaznodziejstwu; † w Witebsku w r. 1757. Napisal: Kazanie na powitanie J. O. Trybunalu W. X. Litewskiego Wilno 1745. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de Comp. 4-0, t. IV, k. 459).

Horeb-nazwa góry znanej także jako Synai. Na tej górze ukazał się Pan Bóg Mojżeszowi w krzaku płonącym, z nej Pan ogłosił swe Prawo Zydom i t. d. (Exod. III. XVII. 6: XXIII, 6; Deuter I, 2, 6, 19; IV, 10, 15; V, 2; IX, 8; XVIII, 16; XIX, 1; III Reg. VIII, 9; XIX, 8; II Par. V. 10; Mal. 1V, 14; Eccli XLVIII, 7). Jak widać z wskazanych miejsc, Horeb i Synai, są to naz używane jedna zamiast drugiej, synonimy. Zdaniem jednych egzegetów Horeb nazywała sie cala góra, a Synai tylko ten szczyt góry, z której było ogłoszone Prawo Zydom. Inni znów sądzą, że cześć góry północna niższa nazywała sie Horeb, a część południowa, a szczególniej szczyt najwyższy tych gór nosił nazwę Svnai. (Por. Hagen S. J., Lexicon Biblicum t. II, p. 555; F. Vigouroux, Dict. de la Bible, t. III, p. 653).

X. R. J.

Horebici ob. Husyci.

Horma, miasto chananejskie, inaczej zwane Harma, Herma, Arama, co znaczy "klątwa"; pierwotnie nazywało się Sephanth. Bylo to miasto królewskie, w pobliżu którego Izraelici, chcący przeciw woti Bożej wkroczyć do Palestyny, na głowę pobici zo-tali przez Amalecytów i Ch nanejczyków (Num. 14, 45: Deut. 1, 44), Kiedy Żydzi pod koniec swej tulaczki postępowali przez i nszczę Sin ku górze Hor, króla miasta Arad zwyciężyli, a na to miasto i inne należące do niego rzucili klatwę (do miast tych zaliczało się i Horma) (Num. 21, 3). Również przez Jozuego była H. zdobyta (Jos. 12, 14), następnie przez pokolema Judy i Symeona znowu spustoszona (Jud. 1, 17). Pi-mo Święte umieszcza H. miedzy miastami znajdującemi się w części najbardziej południo- uzupelniony t. z. Dekret Gelazyusza

wej w dziale pokolenia Judy, bezpośrednio przed Syceleg (Jos. 15, 30), póżniej należała do Symeonitów (Jos. 19, 4; 1 Par. 4,30). Do H-my Daniel, przebywając w Syceleg, przesłał lupy zdobyte na Amalecytach (1 Reg 30, 30). (Por. Hagen, Lexicon Biblicum, Parisiis, 1907, t. II; Vigouroux, Dictionnaire de la Bible, t. III).

Hörmann Szymon z rzydomkiem Bawarski, był przeorem w Attomünster w Górnej Bawaryi, później generałem Zakonu, † w r. 1701. Napisał Breviarium una cum missali monial um: wydał Revelationes coclestes S. Bri-gittae ord. S. Salvatoris Fundatricis. Monachii 1680. (Por. Schäfler, Handlexicon der kath. Theologie. Regensburg 1883, 7-o. t. II, str. 349.)

Formizdas, św. pż (514-523), rodem z Frozinone (w Kampanii) za pża Symmacha był dyakonom Kla rzymskiego. Pontyfikat tego pża wypełniają bogate w szcześliwe dla Kła nastepstwa wypadki i wspaniały rozwój życia klnego. Zaraz na początku rządów udalo mu się szczęśliwie uspokoić rozruchy, wzniecone przez antypża Laurencyusza. Dwukrotnie wysyłał (w 515 i w 518 r.) poselstwo do cesarza Anastazyu-za I (491 - 518) w sprawie przywrócenia jedności, zerwanej skutkiem schyzmy akacyańskiej w 484 r. Wszystkie zabiegi jednak rozbijały się o heretycki upór cesarza. D piero po śmierci Anastazyusza poraz trzeci wysłane poselstwo osiągnęło pożądany skutek w 519 r. Następca Anastazyusza cesarz Justyn I, wraz z arbpem kpl-kim Janem II gorąco pragnął przywrócenia jedności i w tym celu wyprawił poselstwo do pźa. H. z radościa przyjął wysłańców cesarza i niezwłocznie wystał swoich legatów, zaopatrzywszy ich w formułę zgody (Formula Hormisdae), W marcu (28) 519 podpisał formule arbp Jan II, a za nim okolo 250 bpów wschodnich. Formula H. zawierala uznanie soboru Chalcedońskiego i dogmatycznych listów pża Leona W. jak również potępienie głośniejszych monofizytów, a między nimi i sprawcy schyzmy Akacyusza. Wypadek ten podniósł urok Stol. Aplskiej na Wschodzie i potwierdził jej powagę w rzeczach wiary, W 520 r. H. wydał na nowo

(Decretum Gelasianum de libris recipiendis et non recipiendis, czyli kanon Pisma św.). W 521 r. zabronil H. mnichom scytyjskim używania ulubionego wyrażenia o tajemnicy Wcielenia: "Jeden z Trójcy św. ukrzyżowany zostal " H. uważał formulę tę nie za heretycką, gdyż z zastrzeżeniem, że cierpienia i krzyż dotyczą natury ludzkiej, jest ona prawdziwa, ale za niebezpieczną, w tych zwłaszcza czasach szerzenia sie blędów nestoryańskich i monofizyckich. Ponieważ zaś później mni-i nestoryańcy nadużywali orzeczen a H. pż Jan II (532-535 r) w r. 534 używać formuły powyższej pozwolił i wywody mnichów nestoryńskich potępił (Por. Noris, Historia controversiae de uno ex Trinitate pa so). Z tego powodu niektórzy wrogowie Kła starali eię dowieść, że to, co jeden pż, jako heretyckie potepil, następca jako zgodne z nauką wiary uznał. Albo jeden więc, albo drugi, mówili, w rzeczach dotyczących wiary pobladził. Zła wola jest tu aż nadto widoczna, gdyż H. nie potępiał zdania mnichów scytyjskich, ale uznał je tylko jako niebezpieczne i mogące dać okazyę do nadużyć w czasach sporów nestoryańsko monofizyckich. (Por. J. Pghi, Institutiones historiae Ecclesiasticae, i św. Genowefy. Veronae (901 t. I. str. 358 i 9).

Ważnem jest również dla spraw klnych, że H. w czasie swych rządów potrafil utrzymać jaknajlepsze stosunki z Teodorykiem W. Za jego pontyfikatu skończyło się ciężkie przesladowanie Kła w Afryce pod rządami Trasa-munda, króla Wandalów. H. pozosta wit 95 listów. (Por. Jaffé, Reyesta pontificum Romanorum t. I. wvd. 2. Lipsk 1885-8; Hifele, Concilien-Geschichte t. 2 wyd. 2. str. 167 i nast.; 692 i nast.; Hergenröther, Katholische Kirche und Christliche Staat, 872 r. str. 953; Pfeil-chitter, Der Ost-gotenkönig Theodorick. 1896 str. 138 i nast; Grisar, Geschichte Roms und der Päpste. I t. str. 478 i 517). T.

Horn-1) Elzear, minoryta, napisal Iconographiae locorum et monumentorum Veterum Terrae Sanctae, accurate delineacae et descriptae. E. Codice Vaticano Latino Nr. 9233 excerptis. In folio. - 2) E m i l. historyk współcze-

grie, 12-o; L'Organisation religieuse de la Hongrie, 12-0; Saint Etienne, roi de Hongrie, 12-o. 3-édition.

Hornik Michał ksiądz łużycki ur. w r. 1833 w Workledy (Rackelwitz) blizko klaszto u Marcina Hwiezda (Marienstern' w Łużycach. Skończył gi-mnazyum w Budyszynie, kształcił się w serbskiem seminaryum w Pradze Czeskiej, na wydziałe teologicznym uniwersytetu w Pradze. Wyświęcony na kaplana w 1856 r. był wikaryuszem w Budyszynie i nauczycielem przy szkole; w 1859 r. profesorem jezyka serbsko-lużyckiego w reminaryum, czlonkiem serbskiej Macierzy, towarzystwa naukowego górno - użyckiego Zgorzelicach, (Görlitz) i uniwersytetu Charkowskiego. Pismami i praca między ludem oddał nieskończone usługi narodowości łużyckiej. W 1859 redagował gazetę polityczną Serbske Nowiny; 1860 założył miesięcznik Łuziczan; był współpracownikem w wydawnictwie Słownika łużycko niemieckiego. W pismach swych zwienił p:sownię na łacińską. O łdzielnie wydał H.: Kratke stawizny nabożeństwa w Sarym a Now, m Zakonju i Zywot X, B, S.

Hornstein Edward ks., regens seminaryum w Soloturn i prof. teologii, ur. w r. 1826, † w 1887. Napisal: Biographie de Mgr. Lachat évèque de Bale. Paris 1863, 8-0; L'Eglise enseignante ou le Pape et le Concile; Les Sépultures devant l'histoire, l'archéologie, la liturgie, le droit ecclé-ia-tique et la légi lation civile. Tamže 1863, in 8 o: Le Divorce, reponse à M. Al Dumas et à ceux qui préconisent cette doctrine ancireligiense et antisociale. Tamže 1880; La Crémation devant l'histoire, la science et le christian sme. Tamže 1886, in 8 o i inne. (Por. Hurter, Nomenclator literarius theol. 1895, 8 o, t. III, k. 1207).

Horoch Bogusław od św. Józefa, nijar, poch dził z ziemi chełmskiej, w Chelmie kończył szkoły pijarskie i do Pijarów wstąpił. Był następnie profesorem w nowootworzonem kolegium warszawskiem. Kosztem ks. Grabowskiego, bpa warmińsny, napisal: Le Christianisme en Hon- skiego wysłany za granicę, gdzie studya wyższe odbył; po powrocie został profesorem fizyki i teologii. Szczególniejszą odznaczał się znajomościa fizyki i mechanikl; wiele przyrzadów do wykładu tych nauk własnorecznie zbudował. Zebrał też wielką bibliotekę, którą darował kolegium w Ch-lmie. Niezmordowanei pracy i niezwykłych zdolności maż, lubiany dla wielkich przymiotów serca. Sterauy praca udał się dla poratowania zdrowia do Chelmu, i tu † w r. 1780. Przelożył na jezyk polski bulle kanonizacyi św. Józefa Kala-antego i wydał z dodatkiem rozmyślań o życiu i czynach Świętego. Warszawa 1767, in 8-o. (Por. Vita et scripta Quorumdam e Congregatione. Cler. Reg. Scholarum Piarum in Provin. Pelona etc, Varsaviae 1812, 12-o). X. J. N.

Horodelska Unia, w 1413 r. Związek Polski z Litwa, zawarty w 1386 r., a odnowiony w Wilnie 12. I. 1401 r. nie zapob egał dualizmowi politycznemu i kulturalnemu, który cechował dawniej byt obu krajów i narodów. Polska bowiem posiadala długoletnia już kulture, gdy tymczasem Litwa była państwem jeszcze nawskroś pierwornem, nie więc dziwnego, że unia dwu tych państw nie mogla być odrazu trwala. Ks. Witold (1392-1430), ten wiekopomny cywilizator Litwy, ale też i genialny obrońca jej odrebności politycznej, aczkolwiek rozumiał potrzebę kulturalnego wpływu Polski na Litwę, to jednak ze względów politycznych nie był chętny temu. Dopiero rok 1413, w którym, dz ęki Grunwaldowi i zręcznej polityce Witolda względem Zakonu, Niemiec, Polski i Rusi, stanowisko polityczne Litwy wzrosło do nie bywałego przedtem poz omu nieza. wisłości a nawet i rzewagi, wydał się Witoldowi odpowiednim do przeprowadzenia zamierzonego dzieła. Na zjeździe wiec obytym w Horodle nad Bugiem, zwiazala sie Litwa z Polską w d. 2 października ponowna, trzecia z kolei unia, która różniąc się niestychanie od poprzednich unit dyplomatycznych, zrównała teoretycznie pod względem politycznym, kulturalnym i prawoym drugorzędną Litwę z Polską, a jej bojarów ze szlachta koronna.

Akt Unii horodel-kiej; dzielo oparte na pomyśle Witolda, zawarł w ośmKościół katolicki i szlachta katolicka (bojarowie) otrzymała te same prawa co w Koronie. Lud uwolniony został od jarzma niewoli. Litwa otrzymała organizacyę polską i hierarchie urzedów państwowych. Polska i Litwa odtad miały wybierać wspólnych władzców. Unia ta mimo abstrakcyjnego nad nia zwierzchnictwa Jagiełły, faktycznie gwarantowa-

zupelna kamodzielność na Litwie. (Por. J. K. Kochanowski, Horodelska Unia w "Enc. III.:" Działyński, Zbiór praw litewskich, Poznań 1841, Volumina legum 1. 1. str. 66; Antoni Malecki, Znaczenie Unu horode/skiej w 1413 r. z punktu widzenia heraldycznego "Kwartalnik historyczny, t. XII, 751).

Horolt Stanisław, kaznodzieja z zakonu OO. Franciszkanów, żył w końcu XVI i poczatku XVII w. w klasztorach keliskim i poznańskim. Napisał: Kazania niektóre panegiryczne na uroczystości Świetych, Kan-z, 1717; Wysokość w cnotach św. Franciszka Ksaw. 1718; Uwayi chrześcijańskie w narodzeniu, zyciu i męce Chrystusowej wyrazone. Poznan 1717: Anatomia duchowna w trojakim wieku życia ludzkiego uczyniona, ib. 1730.

Horoy Cezary August, dr. prawa i teologo, profesor na fakultecie prawnym w Douai, ur. w 1822, † w 1891. Pisal wiele o małżeń-twie, i tak m. i. Mariage unité, indissolubilité, nullités, ideal tyre orvin etc. Paris 1877, wyd. Traité du Mariage 1886, in 16 o, Du Mariage civil du prêtre cath en France: legalité canonique et civile etc. Tamée 1890: Gratien autour du Decret et fondateur de l'enseign ment canomque; étude suivie d'un plan et projet d'encyclopedie é du droit canon etc-Tamže 1890; Des Rapports du sacerdoce avec l'autorité civile à travers les âges etc Tamże 1883-84, 2 tomy uczone dzielo; Le Clé du Syllabus nouveau commentaire historique et doctrinal d'après les acta. Tamze 1877, i w. in. H. zamierzał wydawać w dalszym ciągu Patrologię Migne'a od Ino-centego III do Piusa IV pża, a mianowicie w. XIII tylko; wydał jednak 2 tomy zeledwie p. t. Medii aevi biblionastu punktach reforme olbrzymią, theca patristica. Tamże 1879 (Por, Bund, Catalogus auctorum. 1900, 8-0, 8tr. 79: Hurter, Nomenclator literarius. 8-0, t. III, k. 1443-44).

X. J. N.

Horstius Blażej, karmelita z klasztoru poznańskiego, wydał w r. 1621 Historyge zakonu karmelitańskiego. (Por. Święcki Tomasz, Historyczne pamiątki znamienitszych rodzin i osób. Warszawa 1856, 8-ka, t. I, str. 89).

Horstius Jakób inaczej Merler Merio lub Merion zwany, teolog holenderski, ur. w Horst w r. 1597, † w Kolonii w r. 1644, kapelan Franci-zka Lotarvńskiego, bpa z Verdun i pro-boszcz kła N. M P. in Pasculo. Napisal: Enchiridion officii divini etc. Coloniae 1623, 8-o. Monita Sapientiae christianae etc. Fasciculus myrrhae et thuris. Tamž- 1630, iu 24 o, Para-disus anime christianae etc. Tamže 1630, in 24 o. czesto przedrukowywane. Niektórzy bpi zabronili tego dzielka, g 'yż autor w niem zdaje się przechylać do opinii, że Jezus Chr umarl tylko za wybranych; Viaticum quotidianum hominis christiani. Coloniae 1633, in 4-o; Septem tubae orbis christiani etc. Tamže 1633, in 18-o; S. Bernardi abbatis Clarrevalensis, vita et opera etc. Tamže 1641, 2 tomy, in fol.; Christiani Theodidactus, seu doctrina pie vivendi et bene moriendi etc. Tamże 16±3 in 18-o; Viator christianus etc. Tamže 164°, 2 tomy in 12-o i inne. (Por. Glaire, Dictionnaire t. II, str. 1471 -72; Nouv. biogr. génér. Feller et Michaud, Biographie). X. J. N.

Hortig Karol Antoni ur. w Pleistein w wyższym Palatvnacie w roku 1774; 1794 wstąpił do Benedyktynów, był profesorem teologii w Landshucie i Monachium; kanonikiem katedralnym. członkiem rady klnej i szkolnej w Monachium. † w 1847 r. Napisał: Predigten für alle Festtage (Landsch. 1821); Predigten über die Sonntägigen Evan gelien (ib. 1832) Handbuch der Christ. Kirchengeschichte (Landschut 1826–27, 2 tt.); drugie wydanie Ton I i II-go część I a ib. 1828, do czasów reformacyi. Dokończył to dzieło Döllinger (Landschut 1828).

Hortulanie ob. Clancularii.

Horyel, hebr. hari, gr. Xopçatot, lac. Horraei, pierwotni mieszk. Idumei. Mieszkeli w jaskiniach, ztad ich nazwa powstala Hebr. "hor" znaczy "iaskinia." Jesto nich po czterykroć wzmi» nka w P. Ś. (Gen. XIV, 6; XXXVI, 20.30; I Par. 1, 38-42; Deut. II, 12, 22). () pochodzeniu Horytów nie pewnego nie wiadomo. Zdaje się, że należeli do rodziny Herejczyków i zajmowali Pale-tynę jeszcze przed przyjściem Chanenejczyków. Horytów wypędzili i do reszty wygladzili Mosbici. (Deut. II, 12). (Por. F. Vigouroux, Dictionnaire de la Bible, t. III, p. 757-7-8; X. M. Godlewski, Archeologia Biblijna, Warszawa, 1901 r. tom I, str. 87).

Hosanna (greckie hosanna, hebrhoszianna = ratuj) — okrzyk, którym lud izraelski witał Zbawiciela, wjeżdżającego do Jeruzalem na pięć dni przed nięką. Wyraz ten wyjęty jest z 25 wiersza Ps. 117, który śpiewano podczas święta namiotów (Ztąd 7-my dzień tej uroczystości nazywano "Wielkiem Hosanna" — "Hoszanna Rabba"); H. od bardzo dawnych czasów śpiewa się we mszy św. po "Sanctus".

Hosschius albo de Hossche Sidroniusz ks. jezuita, ur. w Merckem we Flandryi w r. 1596, wstapil do nowicyatu w r. 1616. Nauczał przez lat 5 humaniorów, następnie przez lat 13 literatury. Arcyksiąże Leopotd Wilhelm rządca Niderlandów wezwał go na nauczyciela do swoich paziów, lecz po 2 latach H. porzucil te obowiązki i oddał się nauczaniu ludu. Był także superyorem domu w Tongres, gdzie + w r. 1653. Pisał wiersze, elegie, m. i. Une pièce de vers à louauge du P. Casimir Sarbiewski, wydrukowane w wielu zbiorach poezyi H-a, m. i. w wyd. w Antwerpii (1632 r.) str. 315-18; Matri Misericordiae Votum e letali morbo vitae sibique redditus solvebat Sidronius etc B. m. i r., in 4-o, i inne. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. de Jésus. Bruxelles 1893, 4-o, t. IV, k. 473-479).

Hoste Pawel jezuita, matematyk, ur. w 1652 w Pont de-Veyile (Ain), został jezuita w r. 1666. Był czas jakiś profesorem gramatyki, następnie poświęcił się matematyce. Ok. r. 1689 został profe-

sorem królewskim matematyki w Lyo- rem nowicyatu i kolegium w Krakowie, nie i w Tulonie, gdzie + w r. 1700. Jego wielkie zdolności matematyczne sprawiły. że wszedł w stosunki z uczonymi, a marszalkowie d'Estrées i de Tourville opiekowalı się nim i przyjmowali u siebie. Odbył on wraz z nimi i z ksieciem de Mortemart wiele podróży morskich i w ciagu 14 lat byl ich nieodstepnym towarzyszem w ich wyprawach naukowych. Napisał wiele dziel matematycznych; astronomicznych i tyczących się żeglugi (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. de Jèsus. Bru-xelles 1903, 4 o, t. IV, k. 479-80).

Hostja, ad hostire-zabijać na ofiare. Jest to oplatek (z lacińskiego oblata), czyli chleb z mąki pszennej, czystą woda rozrobionej, w osobnej formie upieczeny, jaki przy Mszv św. używa się za materyę do przeistoczenia w lo Chrystusowe. Na hostjach umieszcza sie znak krzyża, podobieństwo baranka. W tej formie i materyi, jak wyżej, używa się od XII w. w Kle katolickim, a także i luterskim. Wschód używa prosfory; kalwini zwykły chleb.

Hostovinus albo Hostounsky Baltazar, jezuita czeski, ur. w Hostomitz (Czechv) w r. 153 . W r. 1564 towarzyszył Franciszkowi Commendoniemu, legatowi Stol. Aplskiej do Zygmunta III króla pol-kiego i dal poczatek kolegiom w Brunsbergu, Poltawie Wilnie. Wreszcie był profesorem teologii w Pradze i Ołomuńcu; † w r. 1600 w Kommotau. Napisał m. i. O zretelnym Słowie Bożym Kniszka techto času welmi užitična Litomyšl 1574, 8 o) Historie o rozširzeni viry Křestanske ve vychodnich krajinach. Litomyšl 1281: Ant. Poševina tehoż zna-meni cirkve katolicke, V Praze 1584; Tomaše Kempenskyho Knihy čtyry o Nasledovanj krysta Pana. Praze. 12-o; Listy z Indie d. otcuv. Tov. J. z.; Vyk/ad praveho podobrji z pusobon přijimani. V Praze 1614 inne. (Por. Sommervogel, B bliothèque de la Comp. 1893, 4-0, t. IV, k, 481-82). X. J. N.

Hostviski-I) Jan ks. jezuita, ur. w Wielkopolsce w r. 1630, przyjęty został do nowicyatu w 1647 r., uczył humaniorów, przez lat 7 filozofii; był rektooraz profesorem teologii przez lat 10. Był także superjorem domu profesów w Krakowie, gdzie † w r. 1685. Napisal Tractatus Theólogicus de Deo Homine seu Verbi Divini Incarnatione. Cracoviae 1679, in 4-o; (Posnaniae 1679, 4 o.-2) Jerzy Stanisław ks. jezuita niemiecki, ur. w r. 1654 w Prusach; przyjęty do Towarzystwa w r. 1669, † w r. 1726 na misyach w Cinaloa. Pisal poezye. (Por. Sommervogel, Bibliothéque de la Comp. de Jésus. Bruxelles 1893, 4-o, t. IV k. 481).

Hoszowski Konstanty, historyk pol-ski, ur. w r. 1805, † w 1854. Studya prawnicze odbył w Krakowie, gdzie następnie był profesorem, sedzią, senatorem wolnego miasta Krakowa i t. d. Byl członkiem Towarz, naukowego i Akademii nauk. Napisal: De re nummaria in Polonia. Cracoviae 1828; Wiadomość o starożyt obrazie N. M. P. i o Domu schronienia przy ulicy św. Szczejana w Krakowie. Kraków 1857; Żywot ks. Antoniego Bystrzonowskiego i t. d. Tamże 1851; Żywot Andrzeja Zawiszy Trzebickiego bpa krak wsk. Tamże 1861; Żywot Jana Mu katy bpa krak. Tamże 1866; Obraz zycia i zasług opatów Mogilskich. Tamże 1867; Kościół katedrainy, jego instytucye. szkoły, starożytnicze szczególy życia i obyczajów wyższego kleru i t. d. Tamže 1881; Wspomnienie zasług & p. ks. Fr. Piotra Pękulskiego i t. d. Tamże 1881; Jan Wels, medyk krakows, z XV w. i t. d. Tamże 1882, 16-a; Jan Korczbach, kanonik krakow, i slynny architekt z XVI w. i t. d. Tamże 1882, 16 a; Jan ze Strzelec Suchywilk zwany, Kancl. W. koronny i t. d. Tamże 1883, 8 a; O ubyłych kościołach w Krakowie. Tamże 1883, 16-a; Przyczynek do hist. krak. Tow-Dobroczynności, Tamże 1882, 8 a: Rezydencya i fundacya niegdyś Pawła Włodzimierskiego... kustosza krak. i t. d. Tamże 1883, 8-a; Fundacya krdla Zbignieura Oleśnickiego i t. d. Tamże 1884; Rezydencya niegdyś Jana Chojeńskiego i Jędrzeja Lipskiego, bpów krak. i t. d. Tamże 1884, 8-a; Krótki rys życia ks Karola Teliyi i t. d. Tamze 18-8, 8-a, i w. in. (Por. S. Orgelbr., Encykl. powsz. 1900, 4-o,

bliogr. polska XIX stul. 1881-1900. Kraków 1907, 8-a, t. II, str. 139-140) X. J. N.

Hoszowski Ludwik ks. jezuita, ur. w r. 1732, odbył nowicyat w Krakowie, nauczał matematyki we Lwowie, retory-ki w Żytomierzu i filozofii w Stanislawowie. W r. 1769 był profesorem matematyki i dyrektorem obserwatoryum we Lwowie. Po kasacie zakonu H. otrzymał godność kanonika w Przemyślu. Napisal Symopsis Philosophiae recentioris in Univ. leopolitanae traditae etc. L'opoli 1766, 8 o. (Por. Sommervogel, Bibliothéque de la Comp. Bruxelles 1893. 4-o, t. IV, k. 483).

Huttinger-teologowie kalwińscy. 1) Jan Henryk oryentalista, historyk literatury ur. w Zurvchu 10 marca 1620 r. Ukończywszy studya przygotowawcze, został w r. 1642 profesorem w rodzinnem mieście historyi klnej, oraz krótko katechetyki, języka hebrajskiego, a wreszcie logiki i retoryki. W r. 1655 zostal powołany do Heidelberga. Po sześciu latach powrócił do Zurychu, jako pr f. teologii, wreszcie w r. 1666 przeniósł się do Leyden. Podczas wycieczki z trojgiem dzieci utonał 5 czerw, 1667 Dorobek literacki H a jest b. obfity zwłaszcza w zakresie Pisma św. i jezyków wschodnich. Z głównych jego dziet wymienić należy: Exercitationes Anti-Marinianae de Pentateucho samaritano etc. Tigur. 1644; Erotematum linguae sanctae libri duo. Tigur. 1647; Thesaurus philologicus etc. Tigur 1649 - 1659: Grammaticne Chaldaeo S riacae libri dun etc. Tigur. 1652; Promptuarium seu bibliothe. ca orienta is etc. Heidelb. 1658; Grammatica quatuor linguarum hebrai cae cha daicae syriacae atque arabicae. harmonica Heidelb. 1658; Etymologicum orientale, sive lexicon etc. Fran f. 1661. Z prac historycznych wyróżnia się jego Hisi. eccl Novi Test. Tigur 1651-1657 i Historia orientalis etc. Tigur 1650 - 1661. Pozostawil też sporo pism polemicznej treści. Przy tak obfitej i szybkiej twórczości wiele jego prac grzeszy powierzchownościa, a cze-to nawet zakradają sie blędy. Naj-

t. VII, str. 164; Karol Estreicher, Bi- orientale, a natomiast najpobieżniej pisane sa: Promotuarium: Grammatica Chaldaeo - Syriaca (por. Heidegger Hist. vitae et obitus J. H. H-i. Tigur. 1667; Steiner, D. zurich. prof. J. H. in Heidelberg. Zurich 1886).

> 2) Jan Jakób, historyk klny, syn poprzedniego, ur. w r. 1652 w Zurychu, objął w r. 1698 katedrę teologii w Zurychu, † 13 grud, 1735 r. Już jako pastor poświecał sie studyom nad historya klna Szwajcaryi, a w r. 1698-1707, wydal swoją prace w 4-ch to nach, po-czynając od wprowadzenia Chijań-twa aż do XVIII w. Praca ta jest stronnicza i nacechowana namietnością. wiekową rocznieg przyjęcia kalwinizmu napisał broszure p. t.: De necessaria majorum ab Ecclesia Romana secessione etc. Wobec powstajacych na końcu XVII a początku XVIII pradów pietystycznych, grożących rozdwojeniem w kle reformowanym, H. wydal kilka pism okolicznościowych w jezyku niemieckim m. i. Unverfäl-ch'e Mi/ch d. Lehre; Versuchungstunde christl. über d. evang. Kirche etc. i inne. Jego poglądy i wierzenia ściśle kalwiń-kie wymowniej przejawiają się w Dissert. irenica de veritutis et charitatis amicissimo in eccl. Protestantium connuluo. Friburg 1721, a także w Fata doctrinae de praedestinatione et gratia Dei salutari. Friburg 1727 (Por. Meisler. Berühmte Zuricher. Basel 1782, II, 239 i nast.). (Ch).

Houbigant Karol Franciszek, oratoryanin francu-ki, krytyk biblijny katolicki z koń a XVII i poczatków XVIII w. Ur. 1686 r. w Paryżu, H. wstąpił w 1704 r. do Oratoryanów; nezvł w Marsylii – retoryki, w Soissons – filozofii; w Paryżu w kle St. Magloire od r. 1722 miewał szereg konferencyi o starożytnościach klnych, Nadmiar pracy ujemnie wpłynał na H a tak, iż nawet sluch postradał. Pracy naukowej nie zaprzestał aż do śmierci; † 1783 r. w Paryżu. Z zapalem studyował języki semickie; trafne poczynił poprawki w tekscie mazoreckim. Wydal Racines de la langue hebr. (Paris, 1732; Prolegomena in Scripturam Sacram (ib. 1746). Może zbyt dowolne są jego poprawki krywiecej pilności włożył w Etymologicum tyczne w dz. Psalmi hebraici, mendis

quam plurimis expurgati, (Leyd. 1748). | Schäfter, Handlexicon der kath. Theo-Najslynniej-zem dzielem H-a jest Biblia Hebraica (4 voll. Paris, 1753 - 1754. H. umieszcza tu i księgi deutero kanoniczne. Praca to olbrzymia, lecz nieraz dowolna w poprawkach. Stad miało to dzielo dużo krytyków. Cyt. ich Hurter, Nomenclator theol., Oeniponte, 1895, t. IV. kol. 304, depisek 1). Nadto w pogladach teologicznych H. postapł dowolnie, twierdząc np. o preegzystencyi duszy Chrystusa Pana. Zbijal to twierdzenie jeneral Zakonu. O de Lavalette. Pommo tego erudycye i pracowitość H-a cenili owczesni uczeni, z którymi H. utrzymywał list wne stosunki. Benedykt XIV uczcił jego pamieć złotymi medalami, duchowieństwo-stypendyami. (For. Adry, Notice sur la vie et les ouvrages du M. Houbigant w, Magaz en yclop ' 1806; Seb. Rayns, Spec. observat. ad Hubiganti Proley in Scripturam, Treviris, 1776; W. W. t. VI, k. 314 — 315; Hurier, dz. cyt. k. 303 — 305; Vigouroux, Diction de la Bible, t. 111, k. 765...; Euchberger, Kirchliches Handlexicon, München 1907, t. I, k. 2025-2026).

X. C. S.

Houdry Wincenty ks. jezuita, znakomity kaznodzieja, ur. w r. 1631 w Tours albo w okolicach tego miasta, w r. 1646 wstąpił w Paryżu do Towarzystwa, uczył humaniorów, retoryki i filozofii i był kaznodzieją przez 24 lat, † w Paryżu w r. 1729. Jako kaznodzieja dał sie poznać we wszystkich prawie znaczniejszych miastach Francyi. Ostatnie chwile życia spędził na modlitwie i pisaniu dziel. Napisal: Poésies latines; Sermons sur tous les sujets de la morale chrétienne. Paris 1696 i nast. 20 tomow; Traité de la manière d'i-m ter les bons prédicateurs. Tamze 1705; Bibliothèque des prédicateurs Tomže 1711-1733, 23 tomy; Bi= bliotheca concionatoria ethices christ. praecipua cont argnmenta ord. alphabe tico digesta. Angsb. 1749, 4 tomy; Bib'iotheca concionatoria theol. com-plectens mysteria Dom. Nortri et B. Virg. etc. Tamże 1764, 6 części; Exercitia spiritualia juxta usum receptum 'S. Ignatii. Lugduni 1802; 2 tomy. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. 1901. 8-o; La question biblique chez Bruxelles 1892, 4-o, t. IV, k. 485-491; les Catholiques de France au XIX siè-

logie. 8 o, t. 11, str. 353).

X. J. N.

Hourat Piotr ks., współczesny, napisal Le Syllabus. Etude documentaire; 3 vol. I Premiére Phase: 1849 - 1861. II. Deuxième Phase: 1861 — 1862; III, Troisième Phase: 1862 — 1864. Paris. in 12-o.

Houssaye-1) Arseniusz, (właściwe nazwisko jego jest Housset), romansopisarz i krytyk francuski, ur. w Bruyères w r. 1815, † w 1896. Pisarz płodny (przeszło 100 dzieł napisał), ale w pismach swoich zbyt wolny, w jednem tylko dziele filozoficznem Les Destinées de l'âme (Paris 1879) okazuje się spirytualista, rozprawia o taj mnicy wieczności i t. d. Oprócz romansów pisał też dzieła poważne, jak: His'oire de la peinture Française et hollandaise. l'ans 1846; Histoire de Léonard de Vinci: 1869; 2 wyd. 1876. i inne; (Por. Blanc, Réperioire bib iographique, 1902, 8-0; Tenze, Dictionn. univers. de la Pensee. 1899, 4-o. t, I. str. 790; Bethleem, Romans etc. Cambrai 1896, 12-0).—2) Michał ks. z dyecezyi paryskiej, kanonik honorowy w Autun, ur. wr. 1834, + w r. 1880. Napisal M. de Bérulle et les Carmelites de France; Le Pére de Bérulle de l'Oratoire; Le cardinal de Bérulte et le cardinal de Riche-lieu (1625 – 9). Paris 1875, 8-0; Vie de la Rév. Mère Thérese de Jesus (Xaverine de Maistre). Pottiers et Paris. 1882. 12-o, dzielo to zostawił autor niedokończone; dokończył je i ogłosił drukiem Mgr. Gay. (Por. Blanc, Répertoire bibliogr. Paris 1902, 8-o, str. 201; Daniel, Manuel des Sciences ecclés. Paris 1903, 8-o, str. 535). X. J. N.

Houtin Albert ks., współczesny, napisal Dom Couturier, abbé de Solesmes. Angers 1899, 18-o; La Controverse de l'apostolicite des Eglises de France au XIX s. Paris, 1901, wyd. 2-is, 8-0; Les Origines de l'E lise d'Angers. Laval 1901, 8-0; Le Petit Séminaire Mongazon. Angers 1900; Un dernier Gallicon. Henri Bernier, ch noine d' Angers. 1901; Lettre à Doin Chamard sur un dernier Gallican. Paris

cle. Paris 1902, 8-o i inne. W ostatnich latach ks. H. zaražony blędami modernistycznymi występować zaczął w swych pismach z opiniami, niezgodnemi z nauką Kła. Nadto w pełnym żółci i sarkazmu paszkwilu "La crise du Clergé" wystąpił pko różnym osobistosciom z kleru, używającym powszechnego szacunku a sobe memiłym. Wreszcie skończył na zupełnei apostazyi od Kła. (Por. Blanc, Repertoire bibliogr. Paris 1902, 8-o, str. 101; Recue pratique d'Apologétique. 1908, Nr. 74, str. 136—143).

X. J. N.

Hoozé Florentyn, malarz belgijski, ur w r. 1812 w Tournay, był uczniem ma larza lyońskiego P. H. Hennequin'a. H. zamieszkał w Liege i malował obrazy historyczne i religijne. Celniejsze z jego obrazów są: "Wejście do klasztoru" 1846, "Św. W ncenty à Paulo ratujący tonących." "Św. Karol Boromeusz udzielający Sakramenta zarażonym", "Św. Augustyn umierający uzdrawia chorego", "Ukrzyżowanie" obraz przyjęty na wystawę powszechną w Paryżu w r. 1855. H. otrzymał w r. 1842 medal w Frukselli. (Por. Vapereau, Dictionnaire unicers. des Contemporains. 1893, 4-0, str. 808).

Hovelacque Abel, lingwista, antropo log i polityk wrogo usposobiony do religii, ur. w r. 1843 w Paryżu, † w 1896. Studyował najpierw prawo, potem języki: w r. 1876 mianowany profesorem antropologil lingwistycznej w szkole antropologicznej, założonej przez Broca, był kierownikiem czasopisma "Revue de linguistique«; zas adal w Radzie municypalnej paryskiej (1878-89) i w izbie deputowanvch (1889-94), H. był zwolennikiem pozytywizmu materyalistycznego i wyznawcą transformizmu; jako pisarz i polityk był zaciętym wrogiem religii. Napisal m. i. Langues, races, nationali és. 1873; Lettre sur l'homme préhistorique du type le plus ancien. etc. 1875; La Linguistique 1875, wvd. 4-te 1888, dzielo godne zaznaczenia; N >tre ancetre, recherches d'anatomie et d'ethnologie sur le précurseur de l' homme 1877; Mélanges de linguistique et d'antropologie. 1880; Les Races humaines 1882; Les Debuts de l'humonité, l'homme primitif contemporain. 1882; Précis d'antropologie 1887; Les

Nègres de l'Afrique sus-équatoriale. 1889, i inne. (Por. Blanc, Lictionnaire univ. de la Pensée 189), 4 o, t. I, str. 790; Tenže, Histoire de la Philos. Paris, 12-0, t. III, str. 92-93; Diction. de la Philos. 1906, 4-0, k. 64); De Gubernatis, Diction. intern. des Ecrivains. Florence 1890, 4-0, t. II, k. 1207).

Höveler Piotr ks. dziennikarz, ur w r. 1847 w Kreitz pod Neuss. Napisał Die Aufgaben des Gesanges. 1880; Musica ästhetik. Erklärung des "Stabat Mster" von Dr. Witt. 1881; Das St. Marienhospital in Köln. 1891; A. Kolping als Volksschriftsteller; Vier Lebensbilder aus dir jüngste, i inne. H. jest redaktorem czasopism "Rhein-Sonntagsblatt" i "Katholischer Literatur-Kalender. 1902, 16-0, str. 130);

Hovard Edward ks., ur. w r. 1829 w Notungham, pochodził z rodziny książęcej Norfolk. Z poczatku był oficerem regimentu gwardvi królowej, w r. 26 życia opuścił służbe wojskowa i wstapił do stanu duchownego. Wyświęcony na kapłana w Rzymie, poświęcił się na usługi Piusa IX. Następnie udal się do Indyj i zamieszkał w Goa; wróciwszy do Europy został archiprezbyterem bazyliki watykańskiej, w r. 187? wyświęcony na bpa Neocezarei "in partibus infidel·um" i mianowany koadyutorem krdla-bpa Fras ati. W r. 1877 kreowany krdlemkaplanem z tytulem śś. Jana i Pawła, w r. zaś 1884 – krdlem bpem Albano. Od r. 1878 miał także tytuł protektora kolegium angielskiego w Rzymie. H. znany był jako wybitny oryentalista, znal jezyki arabski, armeński i rosviski. (Por. Vapereau, Dictionnaire universel des Contemporains. Paris 1893, 4-o, str. 809). X. J. N.

Howard, Filip Tomasz, dominikanin, krdi z Norfolk, ur. 21 września 1629 w Londynie, † 17 czerwca 1694 r. w Rzymie; syn Henryka H-a, hr. Norfolk, Arundel i Surrey i Elżbiety Stuart, wstapił do zakonu w Kremonie 26 czeiwca 1645 r., 19 października 1646 składa śluby zakonne w Rzymie, w 1652 zostaje kaplanem, poswięca się duszpasterstwu we Flandryi, gdzie zaklada dla angielskich Dominikanów klasztor w

Bornhem, którego był pierwszym przeo- profesora seminaryum poznańskiego. Zgarem; przy pomocy Antoniny H. zakłada w 1660 r. klasztor dla siostr zakonnych (Dominikanek) w Vilvorde, który przenosi w 1690 do Brukselli Od r. 1662 do r. 1674 jest kapelanem królowej Katarzyny, generalnym wikaryuszem zakonu, wikaryuszem aplskim. W r. 1674 zostaje 'wygnany z Anglii, wraca do klasztoru w Bornhem; d. 17 maja 1675 r. zostaje krdlem. Gdy zamie zkal w Rzymie, pracował niezmordowanie nad zachowaniem i rozszerzeniem katolicyzmu w Anglii, jako krdł protektor Anglii i Szkocyi przez założenie kole-gium angielskiego w Rzymie i Lowanium. (Por. Monumenta ordinis Fra trum Praedicatorum historica. ed B. M. Reichert. Rzym, 1896, t. XIII. 175, 405; XIV, 74; Touron, Hist. des hommes ill. de l'Ordre de St. Domin. Paryż, 1743/9, V, 648 i nast.; De Jonghe, Belgium Dominicanum. Bruk-ella, 1719, 400 i nast.; Palmer (Londyn, 186!); Dictionary of National Biography ed. by L. Stephen and S. Lee., 18,54-7; Buchberger Michael, Kirchliches Handlexicon, 2, 2026.) X. H. P.

Hoyois Józef, adwokat, działacz spoleczny belgijski, deputowany do parlamentu belgijskiego.. Napisal Liberté, tolerance ou repression en matière de Moeurs. Etudes juridiques et sociales, 1883, 8-o; Les Bourses du Travail pour Femmes. 1890; 8-0; Dix mots sur le Travail des Femmes à Bruxelles- 1892, 8 o, stanowi dalszy ciag poprzedniej pracy; Le Socialisme renie par les socialistes au Parlement bel-ge. Discours prononcé à la Chambre des Représentants le 17 mars 1897,

Hozakowski Władysław ks. współcze-sny; ur. 9 stycznia 1869, po skończeniu gimnazyum Maryi Magdaleny w Poznaniu, odbywał studya teologiczne w akademii duchownej w Monasterze (Münster w Westfalii) oraz w seminaryum poznańskiem i gnieźnieńskiem. Wyświęcony 5 marca 1893 r. na kaplana, poświecił się studyom biblijnym i języków semickich w Monasterze, i w r. 1896 otrzymał stopień doktorski. Chwilowo poświęciwszy się pracy parafialnej już pod koniec 1895 r. zostal powolany na

sły ks. arbp Stablewski, z wielka żarliwościa pasterska krzatający się o podniesienie poziomu naukowego w seminaryum poznańskiem, uznając zasługi i gorliwość ks. H. powierzył mu, oprócz wykładu Pisma św. także obowiązki wice regensa. Ks. H. był przez kilka lat dziekanem Kolegiaty poznańskiej, obecnie zaś jest cenzorem ksiąg duchownych, egzammatorem i sędzią prosynodalnym. Ks. H. rozwinał bardzo obfitą działalność naukowo-literacką i zasilał, począwszy od r. 1894, artykułami treści teologicznej, filozoficznej, historycznej, belletrystycznej politycznej i estetycznej różne czasopisma polskie i niemieckie, m. in. Westfälischer Merkur Kuryer i Dziennik Poznański, Przegląd Kościelny i Ruch spoteczny, a wreszcie doskonalemi pracami w zakresie nauk biblijnych naszą Podręczna Encyklopedye Kościelna. Wogóle nauki biolijne stanowia ulubiony przedmiot prac ks. H., liczba też ich jest poważna, a cechuje je głębokość i gruntowność. M. i. ks. H. w języku niemieckim wydał w r. 1899 Die biblische Geogonie, dla użytku swoich słuchaczów; Der Psalter. 1901; Das Leben Jesu w kilku tomach, od r. 1899 – 1902; Zur Geschichte d bibl. Textes 1901 r.; Zur Geschichte de bibl. Canons. 1903 i in. W polskim języku wyszly z pod pióra ks. H. Szkic o kościele Przemienienia Pańskiego w Po naniu, 1900 r.; Ecce Agnus Dei; Alfred Loisy, wszystkie te prace, jako odbitki Przeglądu kościelnego. Oprócz tego napisal Rzymska komisya biblijna. 1903; Jak dawno człowiek żyje na ziemi, 1907, w kierowanych przez siebie "Głosach na czasie", wreszcie Żywoty Swietuch Pańskich, 1908. Ostatnio ks. H rozpoczął w Poznaniu wydawnictwo miesięcznika kościelnego "Unitas", pisma duchowieństwa archidyecezyi Gnieźnieńskiej i Poznańskiej. (Ch.)

Hozyusz (Osius, Osios) bp. Korduby w Hiszpanii w końcu III-go i początkach IV w. wielki obrońca wiary, omal nie padł ofiarą w czasie prześladowania Dyoklecyana. Wyniesiony na stolice bpią zajaśniał taką świętością i rozumem, że na synodzie w Uwirze (Illiberis in provincia Baetica) między wieloma bpaHozvusz.

dzonym w walce z aryanizmem. Przez przez Francyę Stanislawa Le-zczyńskie-Konstantego W. wysłany do Aleksan- go, H. z nieliczną garstką przeciwników dryi starał się zażegnać spory aryań- obwolał d. 5 października królem Frydeskie, z którymi nie mógł poradzić sobie i Aleksander bp na dwoch zwolanych przez się soborach. Lecz i H. nie doszedł do porozumienia z aryanami. Brał udział w walce z herezyą sabeljanów. Za rada H. c-sarz Konstantvn zwołał sobór powszechny w Nicei. Na soborze tym prezydował H. jako delegat pża Sylwestra I. Za pża Juliusza I na soborze w Sardyce (dzisiejsza Sofi4) zwołanym w celu usuniecia zamieszek i bledów, wywolanych aryanizmem, przewodniczył H., jako 90-letni starzec w r. 344. Za czasów Konstancyusza, zwolennika aryanizmu, H. łącznie ze św. Atana ym stal s e przedmiotem prześladowania aryanów. Zesłany przez cesa rza do Sirmium w Pannonii jako starzec przeszło stuletni, i tam nie był wolny od przesladowań; na soborze bpów aryańskich w Sirmium 357 r. wymuszono na H. podpisanie wyznania wiary, podstępnie ulozonego przez aryan. Wedle świadectwa św. Atanazego i Sozomena, H. poznał swój bląd, odwołał podpis i klątwą oblożył herezvę. Umarł na wygnaniu w Sirmium 357 r. Z pism H. pozostały listy do Konstancyusza w odpowiedzi na namowy i list do siostry o cnocie dziewictwa, zachowany u św. Izydora z Sewill. (Por. Euzebius, Hist. Const.; Sozomenus, Historia, Eccles.; Athanas., Historia Arian.; Barenna, Ann. Eccl; H tele, Conc Geschichte; Hergenröther, Historya Koście/na t. II, wydanie "Bibl. dzieł Chrześcijańskich"). X. B. S.

Hozyusz Stanisław bp. poznański, ur 1673 r. syn Wojciecha i Anny z Wolo-Ksztalc.l się w Brunsberdze, potem w Rzymie, W 1709 został kanonikiem krakowskim, później chelmińskim w 1717 r. safraganem przemyskim, nastepnie po śmierci Łubieńskiego administratorem krakowskim, w r. 1724 objał dyecezye inflancką, a wkrótce kamieniecką po bpie Rupniewskim i nareszcie, po Janie Tarle w 1732 r. dyec. poznańska. Po śmierci Augusta II odegral dość ważna role polityczna. Gdy ogromna wiekszość narodu, z prymasem Potocskim na czele, wybrata na sejmie warszaw- i obcując z elitą umysłową ówczesnych

mi zajmował 2-gie miejsce. Był niestru- skim d. 12 września 1733 r. popieranego ryka Augusta saskiego, jako Augusta III. Potežna opieka, jakiej Augustowi III udzielily Aus rya i zwłaszcza Rosya, przechylila szalę na jego stronę. H. główne narzędzie wyn e-ienia Augusta III zjednal sobie powszechną prawie nieprzyjaźń, przed którą aż za granice schron ć się musiał. W r. 1733 d. 7 lipca odbył w Poznaniu synod dvecezyalny. Ustawy tego synodu Constitutiones wydał Leon Moraw-ki. Powróciwszy z synodu na sejin do Warszawy we wrześniu, końca obrad nie doczekał się, bo umarł 13 października 1738 r. w War-zawie i pochowany w grobach kla św. Jana.

> Hozyusz Stanisław, kardynał, książe biskup warmiński, urodził się dn. 5 maja 1504 r w Krakowie, z ojca Ulryka i matki Anny, maietnych mieszczan krakowskich. Rodzice jego pochodzili z rodziny mie-zczań-kiej, - która miała przywędrować z Niemiec, z margrabstwa badeńskiego. Rychło po narodzeniu się Stanislawa, rodzice jego przenieśli się do Wilna, gdzie ojciec jego objał zarząd mennicy litewskiei,-tu wiec przepędzał Stanislaw lata dzieciece, i tu mial pobierać pierwsze nauki u OO. Dominikanów wdeńskich. Do zakonu też Dominikanów pragnał wstapić młody Hozyusz, stabe jednak zdrowie i niechęć ojca stanely temu na przeszkodzie. Udaje się przeto na uniwersytet do Krakowa, gdzie go spotykamy już w r. 1519, tu w r. 1520 uzyskuje bakalaureat, na-tepnie przebywa na dworze bi-kupa krakowskiego Jana Konarskiego, a od 1525 Piotra Tomickiego, piastując jednocześnie godność sekretarza biskupiego, jak i nauczyciela kr wnych obu biskupów, Protekcyi przepotężnego i możnego a wysoce wykształconego Piotra Tomickiego użył Hozyusz do przeprowadzenia planu wyjazdu do Włoch, dla dopelnienia swego wykształcenia w tamtejszych wszechnicach. Naukę pobierał w Padwie i Bolonii, ksztalcac sie pod kierunkiem takich uczonych, jak Łukasz Bonamico i Hugo Buone m. pagni (późniejszy papież Grzegorz XIII),

Włoch. Dn. 8 czerwca 1553 r. został dników, gdyż Hozyusz w ulgach, w da-Hozyusz promowany w Bolonii dokto-ninach i optatach ludności był hojnym, rem obojga praw; rychło potem po-pragnął tylko podniesienia ogólnego bowrocił do kraju. Plan dalszych studyów za granicą, a zwłaszcza plan udania się do słynnego humanisty Erazma z Rotterdamu, który z tyloma wybitnymi w owym czasie Polakami pozostawał w najbliższych i najserdeczniejszych stosunkach, rozbił się o brak środków, trzeba było pomyśleć o twardej rzeczywistości życia. Hozyusz cieszący się protekcya kanclerza biskupa Tomickiego, wstepuje do kancelaryi królewskiej, - a okazane przezeń zdolności torowały mu drogę do dostojeństw i beneficyów świeckich i kościelnych. Został regensem kancelaryi, otrzymał z kolei probostwa w Wieluniu, Wiślicy, Golębiu i Radłowie, w r. 1538 otrzymał kanonie warmińską, w r. 1539 krakowską,-w r. 1540 przyjął święcenia kapłańskie, - wreszcie w r. 1549 postapił na biskupstwo chelmińskie, mimo oporu stanów pruskich, które sobie tego nie życzyły. Hozyusz nie posiadał indygenatu pruskiego, jednak przeparto Hozyusza, było to bowiem życzeniem przedśmiertnem króla Zygmunta Starego. W tymże roku odbył poselstwo od Zygmunta Augusta do cesarza Karola V i króla Ferdynanda I, a następnie po powrocie z Pragi, Brukselli i Gandawy w r. 1550 został wyświęcony na biskupstwo chełmińskie. Na stolicy jednak chełmińskiej nie po-zostawał zbyt długo, w r. 1551 prze-niósł go Juliusz III na życzenie Zygmunta Augusta na biskupstwo warmińskie, przyczem dano mu też administracyę biskupstwa poznańskiego, pozbawionego biskupów wskutek rozszerzenia się luteranizmu. Hozyusz zajął się teraz całą duszą administracyą swej dyecezyi, stanał na czele katolicyzmu nie tylko w Prusiech ale i w Polsce, i zainicyował a w znacznej części przeprowadził ruch zwany "kontrreformacya." Nie ograniczył się tylko do wizytacyj kanonicznych, udzielania sakramentów, ale i siegnał głębiej i szerzej. Zajął się pilnie podniesieniem gospodarstwa kra-jowego, przemysłu i handlu, który wymagał gorliwej opieki. Nie chodziło mu przytem o podniesienie własnych dochodów, które owszem, za czasów Hozyusza bywały niższe, niż za jego poprze-

gactwa, które korzyści każdemu z osobna przynosi. Najważniejszem polem jego działalności był jednak Kościół i literatura kościelna. Wiedział, że walka z reformacya musi być prowadzona odpowiednią bronią, że nie wystarczą już używane dotychczas formy i sposoby walki, a ponieważ środki po temu znalazi gotowe w utworzonem właśnie Towarzystwie Jezusowem (Jezuitach), przeto sprowadził ich do Brunsbergi, ufundował im w r. 1565 kolegium i oddał pieczę nad seminaryum dyecezyalnem w Brunsberdze, powierzając im temsamem wychowanie młodych kleryków, jak i wprowadzając ich jako wychowawców. młodzieży w Polsce w ogóle.

Brał udział w najważniejszych synodach, i tam jak i na arenie politycznej walczył z nowatorstwem i reformacya. W r. 1551 na synodzie piotrkowskim wystąpił z głośnem swojem wyznaniem wiary, -miało to przeciąć całą agitacyę w duchu nowatorskim, którą prowadzo-no w łonie episkopatu, na dworze jak i wśród niż-zego duchowieństwa; wiadomo, że sprawa kościola narodowego, stała na porządku dziennym. Rzeczywi-ście "Wyznanie wiary" Hozyusza, które było krótkiem i treściwem wygłoszeniem religijnych przekonań prawowiernych katolików, zostało przez ogół zgromadzonych jednomyślnie przyjęte i zaprzysiężone. Owo "Wyznanie wiary" posluży-ło następnie Hozyuszowi do opracowania osobnego dzieła p. t. "Confessio fidei catholicae christianae" wydane w r. 1557, które służyło następnie jako podstawa utworzenia katechizmu, i które było tłumaczone na prawie wszystkie języki europejskie, a za życia Hozyusza doczekało się 30 wydań. W r. 1555 na sejmie piotrkowskim wypracowano program naprawy Rzeczypospolitej, a przedewszystkiem postawiono projekt Kościola narodowego. Senat o tej sprawie zgodził się z izbą poselską, -- biskupi byli chwiejni, – jeden tylko Hozyusz stał niewzruszenie przy Kościele katolickim, i zwalczał projekt reformy. Król Zygmunt August się wahal, przyjał w końcu taktykę odkładania sprawy z sej-mu na sejm. W końcu oddano sprawę

do roztrzygnięcia obradującemu soboro (chu. – przeciwnie dodali mocy i energii wi trydenckiemu. Jednym z posłów polskich był Hozyusz. Hozyusz nie po raz pierwszy bawił u boku papieża. W r. 1557 powołał go do Rzymu papież lecz przyjął uroczyście z rak Commen-Paweł IV i nie puścił go aż do swej doniego księge ustaw soboru trydencśmierci (1559), obdarzając Hozyusza wy- kiego, i na sejmie w r. 1565 oświadczył sokiem zautaniem, i kierując się jego doświadczeniem, radą i gięboką uczonoscia. Nastepca Pawla Pius IV polecil Hozyuszowi trudna misyę dyplomatyczna nakłonienia cesarza Ferdynanda do współdziałania sprawie otwarcia na nowo przerwanego soboru Trydenckiego. Hozyusz za atwił sprawę w r. 1560 pomyślnie, - jako nagrodę za to otrzymał teraz kape usz kardynalski (26 lutego 1561). Jako kardynał przeto wystąpił teraz Hozyusz na soborze, przewodniczył jego obradom, został mianowany legatem papieskiem a latere, słowem jego wpływ na sprawy Kościoła rozwinal się i spotężniał niezmiernie. Na tok obrad i na uchwały soboru miał wpływ bardzo znaczny, który mu zyskał po-wszechne uznanie. To też po śmierci Piusa IV przy konklawe padla na Hozyusza dość znaczna ilość głosów, z czego widać, jak wielka sobie zdobył wziętość i uznanie w świętem kolegium. Po zamknięciu obrad soboru (grudzień 1563) powrócii Hozyusz do Polski, gdzie chodziło o rzeczy pierwszorzędnej wagi, mianowicie o wprowadzenie księgi ustaw uchwalonych na soborze. Za Hozyuszem przybył do Polski znakomity nuncyusz papieski Jan Franciszek Commendoni (1564),-i głównie zapobiegliwości, taktowi i rozumowi tych dwu ludzi przypisać należy, że upadająca sprawa katolicyzmu w Polsce, mogła się podźwignać, i ostatecznie zwycieżyć. Na sejmie egzekucyjnym w r. 1562 wydal Zygmunt August oddawna upragniona ustawe tolerancyjną, odejmującą sądom duchownym prawo odwoływania się do egzekutywy władz świeckich. Rokowania Stolicy apostolskiej z Iwanem Groźnym w celu przyciągnięcia go na katolicyzm, jakkolwiek nie przyniosły korzyści, to jednak naprężyły stosunki

duchowieństwu i zwolennikom Kla, a nadto potrafili tak wpłynąć na króla, że ten nie ulegi wpiywom i namowom, się stanowczym przeciwnikiem kościola narodowego. Bylo to zwycięstwo, do którego w znacznej części przyczynił się Hozvusz.

Przedewszystkiem jako pisarz kościelny, - po Confessio fidei napisal w roku 1557 dzieło Verae christianae catholicaeque doctrinae solida propugnatio, rzecz o źródlach Objawienia. praca polemiczna przeciw dzielu J. Breuza p. t. Confessio Wirtembergica. Za ta praca poszedł szereg prac innych, jak De expresso verbo Dei (1558); Judicium et censura de adoranda Trinitate (1564); De loco ei auctoritate Romani pontificis (1565); Palinodia (1567). - i wiele innyeh. W r. 1567 Pius V mianował go legatem a latere dla całej Polski. Działalność jednak jego w kraju trwala nie długo, - dnia 20 sierpnia 1569 r. składa rzady swej dyecezyi w ręce swego koadyutora, historyka Marcina Kromera i udaje się znowu do Rzymu, gdzie do swej śmierci (5 sierpnia 1579 r.) przy boku Piusa V i Grzegorza XIII przebywał. Można powiedzieć, że żadna z ważniejszych spraw Kościoła nie obyła się teraz bez rady Hozyusza. W Rzymie był sta-łym rzecznikiem spraw polskich, utworzył też tu dla polaków szpital i kościół św. Stanisława. W ostatnich latach był jego towarzyszem i sekretarzem znany w Polsce działacz kościelny X. Stanisław Reszka, Jakkolwiek źródła do dziejów Hozyusza są bardzo liczne, życie jego i działalność są prawie nieo-pracowane. Najważniejsze ź r 6 d ł a: Hipler i Zakrzewski, Stanislai Hosii epistolae t. I-II ("Acta historica res gestas Poloniae illustrantia" t. IV i IX 1 i 2); T. Wierzbowski, Uchańsciana t. I-V; Acta podkanclerskie Fr. Krasińskiego w "Bibl. ord. hr. Krasińmiędzy Polską a Rzymem. Podobnie skich" t. I-III. Opracowania i sprawa rozwodu króla z Katarzyną Au- żywoty: Reszka St., Epistola de stryacka, czemu Commendoni oparl się transitu St. Hosii, 1579; tenże, Hosii stanowczo, odstręczały Zygmunta Au- vita, Romae 1587; Treter T., Oratio gusta od katolicyzmu. Mimo to Ho- habita in exequiis St Hosii, Romae zyusz i Commendoni nie upadli na du- 1579; tenże, Teatrum virtutum St.

Hosii, Poznań 1580; Eichhorn, Stani- lub w części jej pisma. Wybór pism slaus Hosius, Mainz 1864, 2 t.; Hipler Fr., Die Biographen des Stan. Hosius; ("Zeitschrift für Geschichte Ermlands" s. VII); Zaleski, Jezuici w Polsce t. II; Nowodworski, Encyklopedya kościelna t. VII. str. 467; Żukowiez P., Kardinał Hozij i polskaja cerkow jewo wriemeni, Petersburg 1882; Hipler Fr., Hosius als Schriftsteller ("Pastoralblat für die Diöc. Ermland." 1892, Nr. 10); Voigt J., Der Herzog Albrecht von Preussen und der Cardinal Hosius ("Neue preuss Prov. Blätter." 1849, VIII). Por. też: Estreicher, Bibliografia pol-ska t. XVIII str. 277 i nast i Finkel, Bibl. hist. polskiej. st. 1742 pod Hosius. St. Ketrzyński.

**Hrabanus** Maurus ob. Rabanus Maurus.

Hradec Králové -- bpstwo w Czechach ob. art. Königrätz.

Hrebnicki Floryan metropolita kijowski, grecko-unicki, ur. w polowie XVII w. Po ukończeniu nauk we Lwowie, został bazyljaninem, w 1719 arcybiskupem połockim po Jozafacie Kuncewiczu. Gorliwy i światły pasterz, zajmował się troskliwie swymi obowiązkami. spory o majatki arcybiskupie z Jezuitami, w klasztorze Bazyljanek zaprowadził ustawy, przepisane przez sobór Trydencki.

Hrothsuita albo Roswitha, zakonnica w klasztorze Benedyktynek w Gaudersheim, ur. w r. 912, † w 968, pierwsza poetka dramatyczna niemiecka i historyczna pisarka. Owocem jej talentu jest 6 dramatów (Gallicanus, Dulcitius, Abraham, Paphuutius, Kallimachus i Sapientia według Terencyusza) napisanych prozą rytmiczną; nadto 8 historyj czyli Legend z życia Chr. P., N. M. P. i SS. w leoninowych hexame-trzch; poemat De primordiis coenobii Gandersh., wreszcie niedokończony poemat De gestis Oddonis I imperatoris. Imię H. w średnich wiekach zupełnie jakby zapomniane, przypomniał K. Celtes, który większą część pism H. wydał w Norymberdze 1501 roku. Odtad coraz cześciej wydawano w całości Tepl. zapisał klasztorowi fundowanemu

H. wydali: Schurzfleich (Wittemberga 1707), Migne w "Patr. Lat." (Paryż 1853), Barack (Norymberga 1858—calkowite wydanie), i w. in. wydań niektó-rych pism H-y. W XIX w. zaczęto podawać w watpliwość, czy przypisywane H. pisma, są rzeczywiście jej pióra. Wątpliwość tę uzasadnił Aschbach w dziele R. u. K. Celtes. Wien 1867; przypuszcza on, że pisma te powstały nie w X w., lecz w epoce humanizmu, i że napisał je Celtes i jego przyjaciele z towarzystwa "Societas Rhenana." (Por. Schäfler, Handl. der kath. Theologie, 1883, 8-o. t. II, str. 353 i nast.).

Hroznata bł., ur. ok. 1160 z ojca Sezimy hr. na Guttenstein i matki Dobrosławy z rodziny hr. Czerninów. Urodzony nieżywym, już z rozkazu matki miał być pochowany, gdy ta za radą służebnej ofiarowała go Matce Bożej i dziecko ożyło. Dwa razy jeszcze został od śmierci uratowany; raz gdy wypadł z powozu, drugi raz, gdy bawiąc u siostry swej Woislawy, małżonki starosty krakowskiego w Krakowie wpadł do Wisły: poleciwszy się opiece Maryi, widział, jak jakaś Pani niezwykłej piękności wyciągnawszy nad nim reke, osłoniła go swym płaszczem, tak iż szczęśliwie wypłynał, a na podziękowanie ślubował swą Panią i Obronicielkę szczególniejszym uczcić sposobem, Po śmierci ojca wraca do ojczyzny 1179, gdzie osobiste cnoty, majątek odziedziczony i ród, do którego należał, stawiają go w rzędzie pierwszych panów kraju; obowiązki swe względem poddanych spełniał po chrześcijańsku ---Straciwszy żone i dziecko, zapoznał sie z Norbertanami na Strahowie w drodze, a widząc ich cześć do Bogarodzicy, postanowił przez wybudowanie im kla-sztoru wywiązać się ze ślubu złożonego po wyratowaniu z topieli. W tym celu wybrał miejsce niedaleko zamku Tepl i r. 1193 poczęła się budowa wspaniałej świątyni Zwiastowania N. M. F. i sąsiedniego klasztoru, w 3 lata póżniej skończona. Niedługo potem przybył do Czech kard. Piotr, legat Celestyna III wezwać do udziału w krucyacie. Hr. poszedł za tem wezwaniem, sporządziwszy wprzód testament, w którym dobra

wiedział się, że wskutek morowej zarazy książeczka do nabożeństwa. krzyżacy przestraszeni cofnęli się z por- 1892, 16-a, wyd. 2-ie. tu; do powrotu ich do domu przyczyniła się również śmierć Henryka VI. — Wobec tego Hr. wraca do Czech, sta-wia w Chociszowie koło Tepla klasztor dla P. P. Norbertanek, do którego wstąpiła siostra jego Judyta, a i Woisława po śmierci meża tam zamieszkała. Następnie udaje się do Rzymu, gdzie 1201 Inocenty III bierze w opiekę oba klasztory, a H-ę obleka w habit norbertański i na subdyakona wyświęca. H. zamieszkuje w klasztorze w Tepl, gdzie z woli opata zajmuje się administracyą mienia zakonnego, a spreżystość i roztropność jego broni je przed chciwością obcych. Na czas pewien przed śmiercią zachorowawszy w klasztorze chociszowskim, zerwał się pewnego razu, wołając, że nieprzyjaciele biorą go i uprowadzają. Uspokojono go na razie, ale przeczucie śmierci nagłej ciągle mu towarzyszyło. Wyzdrowiawszy wrócił do Tepl, poczem puścił się w podróż w interesach klasztornych. Ostrzeżony wewnętrznem prze-czuciem, że to ostatnia jego podróż, wyspowiadał się i 4 maja przyjął ostatni raz wspólnie z braćmi Komunię ś. W drodze, niedaleko zamku Rinsberg napago kilku raubritterów, mających doń urazę, że im nie dał rabować mienia klasztornego, i ci go osadzili w wiezieniu na tym zamku zapowiadajac, że ježeli nie złoży nałożonego okupu, to zginie śmiercią głodową. H. nie chcąc się zgodzić, by pieniądze przeznaczone na chwale Bożą miały iść ni jego okup, wybrał to ostatnie; mimo to Norbertanie pokryli dwukrotnie żądany okup, zawsze napróżno, gdyż raubritterzy żadali co-raz większego. Tymczasem d. 14 lipca 1217 r. umarł H. w więzieniu. Zwłoki jego wykupione pochowano w kościele w Tepl. Cześć mu oddawana od niepamiętnych czasów zatwierdził Leon XIII 16 wrześ., 1897 r. a szczątki bł. męczennika pochowano uroczyście d. 14 lipca 1898, (Por. Zywot Bł. Męczennika H. Zuk. premonstratenskiego... Kraków 1899 nakładem P. P. Norbertanek (z rycina); X. Wł. Knapińskiego art. w Encykl. Kościel. Nowodworskiego, t. VII).

Hrubant Józef ks. T. J. napisal Prze-

przez siebie. Przybywszy do Apulii do wodnik Kongregacyi Maryańskiej i wiedział się, że wskutek morowej zarazy książeczka do nabożeństwa. Chyrów

Hryniewicki Karol, biskup wileński, ur. 1841 r. w majatku Pulsach, ziemi Bielskiej, w dawnem województwie Podlaskiem. Kształcił się w Białymstoku, w r. 1861 wstapil do seminaryum mińsko-mohylewskiego. Ztad po 3 latach wysłany do akademii duchownej w Petersburgu, otrzymał święcenia kapłańskie w r. 1867 z rak bpa Staniewski go, sufragana mohylewskiego. Ukończywszy akademie w 1868 r. ze stopniem magistra teologii, zostal nauczycielem religir i kapelanem przy instytucie szlacheckim w Orszy, oraz wikaryuszem tamże. W r. 1869 został mianowany profesorem akademii duchownej w Petersburgu, gdzie wykładał archeologie biblijna i liturgikę, w r. 1870 objął katedrę historyi kościelnej i prawa kanonicznego, którą przez 6 lat zajmował. Dla braku zdrowia uwolnił się od obowiązków profesora i ks. arcybp A. Fijalkowski mianował go kanonikiom metropolital-nym mohylewskim. W r. 1877 został ks. H-i inspektorem akademii i znów objał katedrę prawa kanonicznego. W r. 1879 kiedy arcb. Fijałkowski uzyskal pozwolenie na otwarcie seminaryum metropolitalnego w Petersburgu, powolał ks. H-go jako doświadczonego kierownika młodzieży duchownej, na rektora tego zakładu, a oceniając jego zasługi, mianował go pralatem-scholastykiem. Prócz tego był cenzorem dziel treści religijnej i obrońca nierozerwalności małżeństwa. W r. 1883 nowa dla Kla w państwie Rosyjskiem nastała era. Zawarto ze Stolica Apostolska uklady, określające "modus vivendi" a na osierocone stolice biskupie powolano kaplanów, jaśniejących cnotą i nauką. Pomiędzy nimi byl i ks. H. prekonizowany przez Leona XIII d. 15 marca na pasterza rozleglej dyecezyi Wileńskiej, po bpie Adamie Krasińskim, który zmuszony był wyjechać za granjce. Konsekro-wany przez ks. arcybpa Warszaw. W. Popiela d. 7 maja (25 kwietnia) w Petersburgu. Ingres do katedry wileńskiej odbył 2 czerwca 1883 r. Bp. H. poczał wizytować swą dyecezye, zagrzewając swe owieczki do stalości w wierze i posłuszeństwa Kłowi. Zbawienny też wywarł

wpływ na podwładne duchowieństwo, starając się przywrócić rozluźniona miejscami dyscypline kościelną. 10 lutego 1885 r. wezwany bp H. do Petersburga z powodu nieporozumienia z general-gubernatorem Kochanowem, miał sobie wskazane miejsce pobytu w Jaroslawiu nad Wolga. Uwolniony z Jarosławia w maju r. 1890, bp. H. wyjechał za gra-nicę, mianowany przez pża Leona XIII arcybiskupem tytularnym pergeńskim. Osiedliwszy się w archidyecezyi lwowskiej, po dłuższym pobycie w Szwajcaryi na kuracyi, objął probostwo tuszyńskie, które dla watlego zdrowia opuścił i przyjął kanonię kapituly metropolitalnej z rezydencya we Lwowie, pełniac zarazem urzad egzaminatora prosynodalnego i asesora kuryi arcybiskupiej. X. S. G.

Hrynkiewicz Krzysztof jezuita, litwin, ur. w r. 1623, przyjęty do nowicyatu w r. 1640, był profesorem humaniorów, retoryki, filozofii i teologii przez lat 8; † w Wilnie w r. 1674. Napisal Duo soles, Dioi Joannes et Stephanus. 1660—elegia wierszem; Oratio eucharistica Fundatoribus brunsbergensis Collegii centenarium annum celebrantis 1660. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. de Jesus. Bruxelles 1893, 4-0, t IV, k. 493; Brown, Biblioteka assystencyi polskiej. Poznań 1862, 8-a, str. 199).

Huanuco-bpstwo w Peru (dioec. Huanucensis). - Miasto H-o (Huanuc u m) nad Huallaha, na północno-wschód od Limy polożone, jest głównem miastem departamentu tej też nazwy w rzeczp. Peruwiańskiej; miasto liczy ok. 10 tys. mieszkańców.—B p s t w o H - o erygowano w 1861 r.. jako suffraganie arcybpa z Limy. Dyecezyę H-o stanowi część oddzielna w archidyecezyi Lima i obejmuje departamenty Huanuco i Junin, 100,709 km. kw. Podług Annuaire pontif. cash. (Paris, 1907, p. 242), dyecezya ta liczy 288,100 wiernych; 45 parafii, 210 kościotów I kaplie, 75 kaplanów, przeważnie Franciszkanów. (Por. W. E. I. t. XXIX-XXX, str. 430; Werner, Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890 p. 216; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1907, t. I, k. 2028). X. C. S.

Huaraz (Huaras), bpstwo w Peru. — Miasto H-z, nad zatoką Ferrol polożone, jest głównem miastem prowincyi tej też nazwy w środkowem Peru, pośsiada szkoły, szpital, seminaryum duchowne, klasztor Franciszkanów i t. p. Bpstwo w H-z erygowano w 1899 r. z części archidyccezyi Lima. Dyecezya ta, suffragania metropolii w Lima, obejmuje departament Ancachs; w liczbie 350 tys. mieszkańców znaczną część stanowią katolicy. W dyecezyi obok Franciszkanów pracują Redemptoryści. (Por. W. E. I., t. XXIX—XXX, str. 430; Buchberger, Kirehliches Handlexikon, München, 1907, t. I, k. 2028).

X. C. S.

Hube Józef ks. z Zak. Zmartwychwstania Pańskiego, ur. w r. 1804 w Warszawie, ukończywszy w r. 1824 uniwersytet warszawski ze stopniem magistra obojga praw, udal się na uniwersytet berliński, następnie na dalsze studya do Paryża. W r. 1828 został aplikantem w prokuratoryi generalnej, w r. 1830 objął katedrę historyi prawa, w r. 1840 poświęcił się stanowi duchownemu, wstapiwszy do Zak. O. O. Zmartwychwstańców, został wyświęcony na kaplana i otrzymał stopień dra teologii. Napisał m. i. Nauka o Sakramencie Najświętszym i t. d. Warszawa 1855; O pokorze nauka dla wszystkich. Tamże 1861; oprócz tego przełożył na język polski Dom Sans'a od św. Kata-rzyny Cystersa, Złota książeczka o praktyce pokory i t. d. Ľwów 1885, 8-a. Właściwie autorem tej książki jest Leon XIII pż. (Por. S. Orgelbranda, Encykl. powszechna. 1900, 4-o, t. VII, str. 180; Estreicher, Bibliogr. Folska. Kraków 1906, 4-o, t. I, str. 319).

Hube Romuald, prawnik polski, brat poprzedniego, ur. w r. 1803 w Warszawie, † w 1890. Po ukończeniu szkół pijarskich w Krakowie wstąpił na uniw. w Warszawie i tu w r. 1823 otrzymał stopień magistra prawa. Dalsze studya odbywał w Berlinie. W r. 1826 został profesorem prawa kryminalnego w Warszawie, w r. 1832 prokuratorem sądu kryminalnego. Był nadto w r. 1843 profesorem historyi prawodawstwa polskiego, prawa kanonicznego, karnego i administracyj w uniw. petersburskim. W r. 1846 towarzyszył hr. Błudowowi,

jako posłowi do pża Grzegorza XVI, a następnie Piusa IX. W r. 1861 został dyrektorem głównym w komisyi rządowej sprawiedliwości. Napisał Doctrina de furtis ex jure romano explicata; Zasady prawa karnego. 1830: Pra wo polskie z XIV w. Ustawodawstwo Kazim. Wielkiego. Warszawa 1881-86; Kodeks dyplomatyczny Tyniecki, 1872; Statuta Nieszawskie. 1875; Roty przysiąg krakowskich z końca XIV w. 1875; Dwa rękopisy śred-niowiecznego zbioru praw klnych, gnież i krakowski. Warszawa 1885, 8-a; Wiadomość o sądach bożych, czyli ordaliach w dawnej Polsce i t. d. Tamże 1868; Zbiór rot przgsiąg sądowych poznańsk., kościańsk. i t. d. Tamže 1888, i w. in. (Por. S. Orgelbr., Encyk. powsz. 1900, 4-o, t. VII; Estreicher, Bibl. polska. Kraków 1906, 8-a, t. I, s. 141). X. J. N.

Hübel Łukasz Karol, malarz, ur. w r. 1722 w Szwajnicach na Szlasku. Śpiesząc na studya malarskie do Petersburga został napadnięty przez rozbójników pod Zelwą. Okupiwszy życie pieniędzmi uczynil ślub wstąpienia do zakonu, jaki najpierw spotka i przybywszy do Zelwy wstąpił do Pijarów i tuwr. 1748 przyjęty został przybrawszy imię zakonne Łukasz. Wysłany do nowicyatu do Lubieszowa po 3 latach w r. 1751 złożył śluby uroczyste. Przez lat kilka malował obrazy olejne oraz refektarz i korytarze kolegium. W r. 1754 dostał pomieszania zmysłów, lecz uzdrowiony został cudownie za przyłożeniem relikwij św. Józefa Kalasantego. W r. 1755 przeniesiony do Dąbrowicy wykonał tam kilkanaście obrazów "Swiętych" i "Wizerunków znakomitych" Pijarów." Nastepnie wysłany został do Wiednia i Włoch dla studyów artystycznych, lecz zaledwie do Krakowa dojechał, gdy go zwrócono do Wilna, gdzie użyto go do ozdobienia obrazami nowowznoszącego sie tam kła. Po roku pobytu w Wilnie wezwano go do Szczuczyna, a po 3 latach w r. 1762 znów wraca do Lubieszowa, gdzie świeżo wykończony kł. wymalował wewnatrz alfresco. Praca ta trwająca lat 3 do najznakomitszych policzoną być może. Najpiękniejsze są: "Objawienie św. Jana" na sklepieniu, "Anioł z kadzielnica" nad prezbyterium.

Pracował też lat kilka w prywatnych domach hrabiowskich i książęcych i pedzla z rak nie wypuszczal aż do śmierci, która nastąpiła nagle w r. 1793. Obok talentu ks. H. posiadał w wysokim stopniu pobożność i słodycz charakteru. Oprócz utworów pędzla ks. H. wyżej wymienionych do cennych zali-czają: "Św. Rodzina," "Św. Józef Kalasanty przyjmujący profesyę nowicyusza." "Św. Józef Oblubieniec z Dzieciatkiem Jezus," "Św. Michal Archaniol," Jan Ewangelista» i w. innych. O H. znajdują się wiadomości w »Wizerunkach i roztrzasaniach naukowych" Wilno 1839, VI, st. 36-51, zebrane przez X. Antoniego Moszyńskiego pijara. (Por. Rastawiecki, Słownik malarzów polskich. Warszawa 1850, 8-o, t. I, str. 199--202).

Huber Adryan, augustyanin, ur. w Landsbergu, † w r. 1767, był lektorem teologii. Napisał Tractatus historiae missae romano-catholicae seu apparatus praevius, in quo formatur idea praevia totius historiae missaticae etc. Monachii 1758, in fol.

Huber Jan, jezuita, ur. w Würzburgu w r. 1557, wstapil do nowicyatu w Rzymie w r. 1583, złożył professye 4 ślubów. Przysłany do Polski był profesorem teologii moralnej w Wilnie, prefektem seminaryów przez lat 11, rektorem w Brunsberdze i Gdańsku, wreszcie ka-znodzieją do końca życia bardzo wziętym, a nawet przez protestantów chętnie sluchanym. † w r. 1622. Pisal przeważnie po niemiecku. Ważniejsze dziela H-a sa: Von der Kirche. Braunsberg 1609; Vom Richter in Religionstreitigkeiten. Tamże 1611, 4-o; De libero arbitrio das ist katholische Lehre wider der Kalvinischen etc. Münster 1609, 8-o; Beweiss das nicht alle heilige Bücher zu finden sind etc. Gdy na to ostatnie dzielko minister protestancki Daniel Kramer napisal replike, H. odpowiedział mu apologia swej książki p. t. Die Bibel ist nicht ganz. 1607, i in. (Por. Zaleski, Jezuici w Polsce. Lwów 1901, 8-o, t. II, str. 683; Brown, Biblioteka pisarzów as-syst. polsk. Poznań 1862, 8-a, str. 199 i nast.).

Huber Jan Nepomucen, filozof nie-

miecki, gorliwy rzecznik starokatolicyz- miejsce, gdy ogłosiła drukiem pismo p. mu, ur. w r. 1830 w Monachium, studyował tamże filozofję i teologię, w r. 1854 ukończył kurs teologii i zdobył stopień dra filozofii, następnie habilitował się jako prywatny docent w uniw. w Monachium, w r. 1859 został nadzwyczajnym, a w r. 1864 zwyczajnym profesorem filozofii i pedagogiki. Od r. 1867 występuje H. do walki z Jezuitami, a w r. 1869 bierze udział w opozycyi pko Kłowi, pomagając w piśmie Der Papst u. das Concil von Janus. Leipzig 1869, i w innej Concilsbriefen aus Rom, wyd. w czasopiśmie "Augsburg. Allgem. Zeitung." 1869—70, wskutek czego zabroniono studentom katolikom słuchać jego prelekcyj. Odtad już jawnie popierał ruch starokatolicki piórem i czynem. † w r. 1879. Z innych pism H. główniejsze są: Das Papsthum u. der Staat. München 1870; Die Freiheiten der französ. Kirche. Tamże 1871. W duchu ateistyczno-maryalistycznej filozofii pisane są dzieła H.: Die Lehre Darwin's kritisch betrachtet. München 1871; Der alte und der neue Glaube (Straussa) Kritisch gewürgigt. Nördlingen 1873; Zur Kritik moderner Schöpfungslehren (gegen Häckel). München 1875 i inne. Z filozoficznych: Ueber die Cartesianischen Beweise vom Dasein Gotles. München 1854; Die Philosophie der Kirchenväter. Tamže 1859; Johannes Scotus Erigena etc. Tamže 1861; Die Idee der Unsterblichkeit. Tamże 1864, wyd. 2-ie; Der Pessimismus. Tamże 1876, i w. in. Pisał też bardzo wiele artykułów do czasopism fachowych. (Por. Schäfler, Handlexikon der kath. The-ologie. Regensburg 1883, 8-0, t. II, str. 354).

Huber Marja, francuska pisarka, ur. w r 1695 w Genewie, z rodziców protestanckich. Od dzieciństwa miała pociąg do rozmyślania, w r. 1712 udała się na życie odosobnione i była skłonną do katolicyzmu, póżniej wróciła do Genewy i † w r. 1753 w Lyonie. Życie jej było nieskazitelne, ale w pojęciach swych ascetycznych była »deistką-pietystką.» Błędne swe pojęcia wyraziła i i zasiadał na zebraniach Wittenberskich w pismach, które z różnych powodów były zwalczane zarówno przez katolików nacie i w okolicy Hohenlohe, r. 1540 zojak i protestantów, jak to np. miało stał superintendentem w Oehringen.

t. Le Système des anciens et des modernes concilié, par l'exposition des sentiments différents de quelques théo-logiens sur l'état des âmes separées des corps etc. Londres 1831, 1733 i t. d. 2 vol. in 12-o. Oprócz tego napisala: Suite du Livre des quatorze lettres sur l'etat des âmes etc. Tamze 1739, 12-o: Lettres sur la religion essentielle à l'homme etc. Amsterdam 1738; Londres 1756, in 8 o; Le Monde fol préféré au monde sage, en vingtquatre promenades. Tamže 1731, 2 vol. in 12-o. Tož samo dzielo wyszło też p. t. Promenades. Wielu pisarzy wystąpiło pko H. z pismami, jak A. Ruchat, F. de Roches Breitinger, Am Ende, Chladenius i inni. (Por. Schäfler, *Handlexikon der kath. Theol.* 1883, 8-o, t. II, str. 354; Glaire, *Dic*tionnaire, 8-o, t. 1, str. 1049).

Huber Samuel, kaznodzieja kalwiński w kantonie Bern ur. w 1547 r, w Burgdorf pod Bernem. H. uznał naukę kalwinów o łasce za bezbożna i przeszedł na luteranizm. Napisał wówczas dzieło złożone z 1329 tez p. t. Christ. Jes. esse mortuum pro peccatis totius gen. hum., Tubing 1589—1592, dzięki któremu powołano go do Wittenbergi, lecz tutaj pokłócił się z towarzyszami profesorami, których oskarżał o kryptokalwinizm, został z Saksonii wypędzony (1595), po szeregu lat nędznego i tułaczego żywota † 23 marca 1624, w Osterwick. Spis jego prac znajduje sie u Wallacha, Bibl. theol. selecta, Jenae 1757. (Por. G. H. Götz, Acta Huberiana, Lub. 1707; Treschel, Sam. Huber w "Berner Taschenbuch" 1854).

Huberin Kacper, jeden z najpierwszych kaznodziei protestanckich, stronnik Lutra, ważną odgrywał rolę w Augsburgu, gdzie w początkach reformacyi zwinglianizm z luteranizmem o pierwszeństwo i przewagę walczyły. Zrzuciwszy habit zakonny, od r. 1525, jako aposta-ta, głosił nową naukę w kle św. Jerzego, przy którym potem otrzymał urząd pastora. Asystował dyspucie w Bernie 1535 r., rozkrzewiał reforme w Palatyusuniety z urzędu 1552 r. Zostawił zostały w Norymberdze r. 1552. (Por. Döllinger, Die Reformation etc. II, 576. Regensburg, 1848.

X. S. G.

Hubert Mateusz, oratoryanin, ur. w r. 1640 w Châtillon—sur—Colmont, † w Paryżu w r. 1717. Przez swe kazania uzyskał wielką sławę, a był tak pokorny, że uważał się za kaznodzieję sług, podczas gdy panów zostawiał Massillonowi. Kazania i mowy H. wydano z notatek po jego śmierci p. t. Sermons, w 5 tomach in 12-o w r. 1725. Zawierają one kazania postne, adwentowe, o tajemnicach wiary, na profesye zakonne i mowę żałobną na śmierć Maryi Teresy. (Por. Glaire, Dictionnai-re. II, str. 1050; Richard et Giraud, Bibliothèque; Feller, Biogr. vers.).

Hubert-Valleroux P. adwokat paryski, działacz społeczny, współczesny. W dziełach swoich usiłuje pogodzić zasady liberalizmu z nauką chijańską. Z licznych dzieł H-a zasługują na wzmiankę. Les Associations coopératives en France et à l'étranger. Paris, 1884, 8-o; Les corporations d'arts et métiers et les Syndicats professionnels en France et à l'étranger. Paris, Guillaumin. 1886 in 8-0; La Charité avant et depuis 1789 dans les campagnes de France etc. Paris 1890, in 8-o. Le contrat du Travail. Etude sur la legislation qui regle les rapports entre les patrons et les ouvriers. Paris 1895, 8-o; Les Associations ouvrières et les Associations patronales. Paris, Gauthier-Villars 1899, 8-o; dzieto to, jak zresztą wszystkie wymienione powyżej, zostało nagrodzone przez paryska akademię nauk moralnych i politycznych. H. pisze też artykuły do różnych czasopism społecznych.

X. J. N.

Hubert św., pierwszy bp. Liège. Brakuje szczególów do jego żywota, zanim został bpem, podaje je dopiero późniejsza legenda. (Hist. s. Huberti ed. Ro-

Spieral się długo z zwinglianami, szwenk- berti S. J. p. 5-7; Chapeauville, Gesta fedjanami i innymi sekciarzami, w koń- pontif. Tungres. I, 115 i nst.), według cu on jeden z predykantów w Augs- której ojcem H-a miał być Bertrand książe cu on jeden z predykantów w Augs- której ojcem H-a miał być Bertrand książe burgu przyjął Interim, za co został Akwitanii, krewny Pipina z Heristal. H. miał wieść żywot hulaszczy; szczewiele pism, które w części ogłoszone gólnie oddawał się myśliwstwu. Otóż gdy pewnej niedzieli polowal, miał mu się ukazać jeleń ze znakiem krzyża między rogami i jednocześnie usłyszał głos: "Jeżeli szczerze się nie nawrócisz, wnet pójdziesz do piekła." Przerażony widzeniem i przestrogą zsiadł z konia i modlił się gorąco; wnet złożył wszystkie godności, udał się po blogosławieństwo do bpa Lamberta, poczem w ciągu 7 lat pędził żywot pokutniczy w górach ardeńskich. I znowu usłyszał głos: "H-cie opuść samotnie i idź do Rzymu. taj pozyskal względy pża Sergjusza I, który po śmierci bpa Lamberta, mianował go jego następcą. Gdy mu pż wkładał szaty bpie, brakło stuły, wnet jednak zstąpił aniol i nalożył S-emu piękna, złotem lita stulę. Wszystko to mówi legenda, która jednak w znacznej części badania historyczne obalily. Nie mniej stwierdzone zostało, że H. byl pierwotnie żonaty i miał syna Floriberta, że wiódł żywot wielce bogobojny, biorac sobie za wzór ś. Lamberta, którego był uczniem i następca, że majątek swój rozdał ubogim i słynał jako wybor-ny kaznodzieja ludowy. Wybudował on wspaniały kł na miejscu zamordowania s. Lamberta (714 r.) dokad przeniósł z Maustrich relikwie Świetego. Z tem przeniesieniem łączy się podanie o przeniesieniu stolicy bpiej z Maustrich do Liège. Budował też i inne światynie i w ogóle przyczynił się do podniesienia miasta, prowadzac niezmordowanie dalsze dzielo chrystyanizacyi na wpół pogańskiej jeszcze dyecezyi swojej. Pan wynagradzając jego żarliwość dał mu za życia łaskę czynienia cudów. Zwiastowany mu też został bliski koniec, do którego goraco się przygotowywal i † 728 w Fura (dziś Tervueren pod Bruksella) podług martyrologium 30 maja. Zwłoki jego złożono w kle ś. Piotra w Liége, wybudowanym przez Świętego. Syn H-a i następca Floribert w r. 744 zarządził uroczyste podniesienie relikwij Swietego, co na owe czasy było pierwszem uznaniem świętości. W następnem stuleciu relikwie przeniesione zostały prawdop. przez bpa Waltcauda (810-

831) do klasztoru w Ardennach, który i posiadało go w Polsce kilku Radziodtad pozostawał pod wezwaniem ś. H. S. H. słusznie był czczony jako apostoł Ardenów i dla tego w dyecezyi Liége w XVI w. istniało 21 kłów pod jego wezwaniem. Święto obchodzi się d. 4 listopada. Już od X w. uchodził ś. H. jako patron myśliwych, chociaż w pierwotnem "Vita" nie ma wzmianki o jego zamiłowaniu do myśliwstwa; opo-wiada o tem dopiero Anonimus w XI w. W tymże czasie opowiadano o cudownem leczeniu za jego przyczyną pokasanych od psów wściekłych. Reli-kwie Świętego przechowywane były w pozlacanej trumience bogato wysadzanej drogimi kamieniami. W XVI w. je dnak zniknely i obecnie nie wiadomo, gdzie się znajdują. Rozległe poszukiwa-nia zarządzone w r. 1867 przez bpa Liége msgra Dechamps, pozostaly bez rezultatu. (Por. Vita s. H. ep. Leod. autore anonymo coaevo wyd. Arndt. Harrow, r. 1874. Zywot ten przerobiony przez bpa Jonasa wydał Surius w Vitae ss. prob. Coloniae 1575; rekopis z XI w. p. t. Miracula s. H. post translationem etc. znajduje się przedruk w. Roberti'ego S. J. Hist. s. Hub., Luxemburgi 1621; Friedrich, Kirchengesch. Deutschlands II, str. 335-338; Robaulx de Sumoy, Chron. de l abbaye de S. Hubert, Bruxelles 1847; Heigen. Leben u. Wirken d. h. Hubertus nach Quellen bearb., Elberfeld 1875). (Ch.).

Huberta św. ordery, nazwa kilku or-

derów rycerskich.

 Julich - bergijski, późniejszy bawarski, założony przez Gerharda V, księcia Julich i Bergu, na pamiątkę zwycięstwa edniesionego nad Arnoldem d'Egmont pod Geldern 1444 r., w dniu ś Huberta. Oznaką rycerzy był róg złoty noszony na łańcuchu za-wieszonym na szyi. Później order ten poszedł w zapomnienie; odnowił go Jan Wilhelm, palatyn bawarski 1708 r., a Maksymilian, król bawarski 1808 r. ogłosił order ś. Huberta, jako pierwszy order domu bawarskiego. Rycerzy jest 12-stu, ze starożytnych rodzin bawarskich. Z zagranicznych order bywa tylko udzielany członkom rodzin panują-cych, którzy wszakże do kapituły nie należa, i rodzin najstarożytniejszych; m.

willów. Order stanowi 8-mio kończasty krzyż złoty, biało emaliowany; w środku na zielonem tle, nawrócenie ś. Huberta, jako myśliwego, z koniem, służącym i psem. Po drugiej stronie berlo z krzyžem i napis "In memoriam reparatae dignitatis avitae." Zwykle nosi się na szerokiej wstędze czerwonej z zielonymi brzegami. W święta uroczyste rycerze nakładają ubiór hiszpański a order noszą na łańcuchu złożonym z 42 ogniw, z których każde dwa stanowia związane imie "Karl Teodor," Oprócz krzyża noszą rycerze gwiazdę srebrną, na której tarczy wewnetrznej napisano "In Trau-vast," w wierności niezlomnie. (Por. Confraternitas Ordinis equestris. (Oryginalna księga zachowana w królewskiej bibliotece monachijskiej); Biedenfeld, Gesch. u. Verfass. aller geistl. u. weltl. Ritterorden, Weimar 1841, str. 150 i nast.).

- 2) Francuski, fundowany w 1416 r., w księstwie Bar, celem pielegnowania przyjaźni wśród członków stowarzyszenia. Wznowiono go w r. 1423, obostrzywszy przystąpienie wykazaniem długiego szeregu przodków szlacheckich. Podczas w. rewolucyi siedzibę przeniesiono do Frankfurtu n. M., poczem znowu wznowił go Ludwik XVIII, podzieliwszy na 3 klasy (6 wielkich krzyżów, 30 komturskich i reszta zwykłych rycerskich), z obowiązkiem, aby członkami byli tylko katolicy. Order stanowił 8-mio kanczasty krzyż złoty, biało emaliowany, ze ś. Hubertem i jeleniem w środku. Rewolucya w 1830 r. zniosla ten order zupelnie. (Por. Histoire de l'ordre de St. Hubert ou de Levrier. Bar-le-Duc 1840.
- 3) Czeski ustanowiony w r. 1723 przez hr. Fryderyka Antoniego v. Sporck. Pierwotnie miał na celu wierną służbę austryc, domowi cesarskiemu, a także zadania sportowe, a zwłaszcza myślistwo. Skutkiem wykoszlawienia pierwotnych celów został podczas wojny siedmioletniej zupełnie zniesiony.
- 4) Koloński, ufundowany przez Klemensa Augusta kurfirsta kolońskiego 1746 r., celem uczczenia śś. Huberta i Wenancyusza, których opiece on i towarzysze zawdzieczali ocalenie w różnych,

awanturniczych wyprawach myśliwskich. Order ten składał się ze złotego pierscienia, na którym wygrawirowana była scena nawrócenia ś. Huberta podczas polowania, oraz napis "Aussi Clément qu'Auguste." Ze śmiercią założyciela order został zaniechany. (Por. Annalen d. histor. Vereins für d. Niederrhein, 28 i 29 zeszyt, str. 193-(Ch.) 196).

Hubmajer Baltazar, jeden z najzdolniejszych predykantów nowochrzczeńczych a zarazem najprzewrotniejszy awanturnik swego czasu, ur. pod koniec XV w. w miasteczku Friedberg w Bawaryi, zwał się też Paltus (Baldazar) Friedberger, albo Pacimontonus. W r. 1511 został profesorem teologii w Freiburgu w Bryzg., potem zaś udał się z Eckiem do Ingolstadu i oprócz profesury objął probostwo N. M. Panny. W r. 1516 | został kaznodzieją katedralnym w Regensburgu, gdzie 1519 spowodował wypedzenie Żydów. R. 1522 objął parafie Waldshut w Austryi dolnej. Tutaj wszedł w stosunki z Zwingliuszem i poczał głosić jego naukę, przyczem umial zjednać swymi kazaniami słuchaczów tak dalece, że cała parafia 1524 r. przyjęła wyznanie reformowane. Nie mogły tego ścierpieć władze austryackie i H. zagrożony surowemi karami uciekł do Szafhuzy, Waldshut zaś zprzymierzyw-szy się z 1200 powstańczymi chłopami Szwarcwaldu ogłosiło swoją niezależność. Teraz stanał na ich czele H., rozesłał na wszystkie strony pisma wzywające do walki, zniósł władzę cesarza i pża, a ogłosił wszechwładztwo ludu. Kazał palić i niszczyć kościoly i klasztory i w ogóle niweczyć wszelkie cechy "duchowności." W r. 1525 zerwał z Zwingliuszem, ogłosił się nowochrzczeńcem, przyjawszy powtórny chrzest. Kiedy 5 grud. 1525 r. Waldshut zmuszone było poddać się Austryakom, H. uciekł do Zurychu. Obawiając się wydania Austryi, odwołał wszystko, co ogłosił pko Zwingliuszowi i usiłował pojednać się z nim. Wypędzony jednak z Zurychu udal się do Augsburga, gdzie znowu ogłosił się nowochrzczeńcem, lecz nie czując się i tutaj bezpiecznym poszedł na Morawy pod opieke ks. Lichtensteina. Niezmordowany w propagandzie szerzył błędy rekolekcyj, w czem był prawdziwym nowochrzczeńcze i wielu pozyskiwał zwo- mistrzem, † w r. 1693 w Vannes. Pi-

lenników. W r. 1527 arcyksiąże austr. Ferdynand wymusił wydanie H-o., przywieziony do Wiednia, po dlugim procesie jako zdrajca państwa został 10 marca 1528 spalony. Liczne pisma i pamflety H-a znajdują się w katalogu antykwa-ryatu S. Calvary i C-nie, Berlin 1870 r., str. 114 i nast. (Por. Fr. X. Hosek, B. Hubmaier a poćatkowe novokrestenstva na Morave, Brno 1867: Stern, D. Streitfrage über d. Ursprung d Artikelbriefes u. d. zwölf Artikel d. Bauern in d. Forschungen d. Deutsch. Gesch., XII, Göttingen 1871).

Hübner Jan Aleksander de, hr. dyplomata i pisarz austryacki, ur. w r. 1811 w Wiedniu, † w r. 1832; w r. 1865 został ambasadorem w Rzymie, w roku 1879 członkiem izby panów, gdzie należał do partyi katolickiej. Napisał m. i. na podstawie korespondencyi dyplomatycznej historye pża Syxtusa V, p. t. Sixte-Quint d'après des correspondances diplomatiques inédites. Paris 1870, 3 tomy in 12-o; dzielo to wyszło w przekładzie polskim (Warszawa 1879, 2 tomy).

Hübsch Henryk, architekt i archeolog, ur. w r. 1795 w Weinheim z rodziców protestanckich; dla studyów artystycznych udał się do Rzymu i tu przez czas dłuższy zamieszkał, następnie zwiedził w celach naukowych Ateny i Konstantynopol. Studya architekturalne skłoniły H. do zaglębienia się w pomniki archeologiczne i sztuki chijańskiej oraz dziela OO. Kła; to doprowadziło H-a do prawdy i w r. 1850 uczynił wyznanie wiary katolickiej w Rzymie. w r. 1863. Wydal m. i. Die altchristlichen Kirchen nach den Baudenkmalen und älteren Beschreibungen etc. Karlsruhe 1858-62, 2 vol. in fol. (Por. Stang, Historiographia ecclesiastica. Frieb. 1897, 12-o, str. 215).

Huby Wincenty ks. T. J., ur. w Hennebont w r. 1608, wstąpił do zakonu w r. 1625, był czas jakiś profesorem literatury pieknej, retoryki i teologii moralnej, od r. 1649-1652 rektorem w Quimper; przeważnie jednak oddawał sie pracy missyjnej w Bretanii i udzielaniu

sał dużo dzieł treści ascetycznej, a zwla- ków, drugą dla duchowieństwa wiejskieszcza dla odbywających i prowadzących rekolekcye. Główniejsze pisma o. H. sa; Pratique de l'amour de Dieu et de Notre Seigneur Jesus-Christ. Vannes. La Retraite de Vannes etc. Tamze 1878, 16-o; Retraite spirituelle etc. Paris 1755, 12-o; Reglement de vie etc. Tours 1851, in 32-o, i w. in. Wybor dzieł O. H. wyszedł p. t. Oeuvres spirituelles du P. Vincent Huby. Paris 1753, 1761... 12-o. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. 1893, 4-o, t. IV, k. 490-505; Glaire, Dictionnaire, t. I, str. 1050).

X. J. N.

Huc Ewaryst ur. 1813 w Tuluzie, misyonarz kapłan lazarysta w Chinach, Mongolii i Tybecie, r. 1852 powrócił do Europy, u narl 26 marca 1860 r. w Paryżu. Napisal: Souvenirs d'un voyage dans la Tartarie, le Thibet et la Chine, Paris, 1853, 2 t. tłumaczone na jezyk polski przez Aleksandra Kremera p. t. Wspomnienia zz podróży po Tartaryi, Tybecie i Chinach, War-szawa 1858; L'empire chinois, Paris, 1855 2 t.; po polsku Cesarstwo Chinskie, Warszawa, 1889, wyd. "Wieku." La christianisme en Chine... Paris, 1857 - 58 t. 4. (Hurter, Nomencl. Lit., t. III, p. 1101; Princ Henri d'Or-lean, Le pere H. et ses critiques, Paris, 1893).

Huchald albo Hubald, ur. około 840 r., zakonnik z klasztoru św. Amanda w Elnon, po złożeniu profesyi, udał sie do Auxerre, aby tam słuchać wykładów sławnego Henryka, autora żywota św. Germana z Auxerre. Po powrocie do Elnon uczył się H, pod kierunkiem znakomitego mistrza Milo. Postępy w naukach, a głównie muzyce robił tak wielkie, iż uważany jest jako najslawniejszy z teoretyków muzycznych w wiekach średnich. Był nauczycielem synów Karola Łysego (Pepina i Drogona). W dwudziestym roku życia utworzył kompozycyę kościelną na uroczystość św. Andrzeja, która imię jego rozniosła po całej Flandryi. W 872 r. objał kierownictwo szkoły po Milonie. Rudolf z Sithin wezwał H-a do swego klasztoru, skad po śmierci tegoż opata przeniósł się do Reims. Fulco, arcbp reimski, urządził dwie szkoły: jedną dla kanoni-

go i sprowadził tam (893 r.) H-a razem z uczonym zakonnikiem Remigiuszem z Auxerre. H. umarl 20 czerwca 932 r. w St, Amand we Flandryi. H. napisal wiele żywotów Świętych, pieśni na cześć wielu Świętych, de Arte musica. Dzieła jego zbiorowe wydanie u Migne'a Patrol. lat. t. 132. Po nadto H. dokonal ważnych odkryć w dziedzinie teoryi muzycznej. Pierwszą ważniejszą pracą H-a było obmyślenie pisma nutowego, którego podał trzy rodzaje. O wiele wieksze ma H. znaczenie w historyi muzyki, jako wynalazca harmonii. Z dzieł teoretycznych H-a doszły do naszych czasów: Liber Ubaldi peritissime, oraz Huchaldi Monachi Elnonensis Musica Enchiriadis. (Por Bibliothèque gen des ecrivains de l'ordre de S. Benoit, Bonillon 1777; Coussemaker, Memoire sur Huchald et sur ses traités de musique, Douai et Paris, 184; Potthast, Bibl. hist. p. 379).

X. S. G.

Huch Emilia, powieściopisarka i nowelistka niemiecka w duchu apologetyczno-społecznym i pedagogicznym, ur. w r. 1852 w Dürrkamuitz, napisala: Unser Glaube ist ein vernüftiger Glaube. 1896, 2 wyd.; Gehet hin in alle Welt. 1896, wyd. 3-ie; Im Schatten der Kirche. 5 tomów; dziela tego wyszedł w tłumacz. polskim tom I-szy p. t. W cieniu Kościoła. Steil 1899, 8-a; Was hält den Sieg des Kreuzes aut? 1899; Adoramus Christum. 1900; Das Haus auf d. Berge. 1900; Lebensstürme und Gottesfrieden. 1901; Platz den Kindern. 1902, i inne. (Por. Keiters, Katholischer Literaturkalender. Essen 1902, 16-o, str. 131).

d'Huddeghem Eliasz Marja Adryan Gislen ks., ur. w r. 1793, † w 1830; dzlelny obrońca wolności klnej, stał meżnie jeszcze jako kleryk przy boku bpa swojego, gdy ten walczył o prawa Kła, za co skazany został przez rząd francuski na službę wojskową. H. przyczynił sie do wydania zbioru synodów belgijskich ułożonego przez ks. Ram'a, p. t. Synodicum belgicum, sive acta omnium ecclesiarum Belgii etc. Mechliniae 1828-39. (Por. Hurter, Nomenclator literarius. 8-o, t. III, k. 1080---81).

Hueber Fortunat, franciszkanin, ur. w Neoburgu w Bawaryi, wizytator i definitor generalny OO. Franciszkanów, um. 12 lutego 1706. Napisal Dreyfache Cronickh von dem Dreyfachen Orden dess grossen Ordens-Sliffters Francisci so weith er sich in Ober und Niderdeutschland... erstrecket, Monachii 1686; Stammen-Buch oder ordentliche Vorstellung und jährliche Gedächtniss aller Heyligen, Seeligen... aus denen dreyen hh. Ordens Ständen, welche der h. Gross-Vatter Franciscus... gestiftet hat. ib. 1693, powiększone po facinie p. t. Menologium 1698, t. 4, którym posiłkują się Bollandyści. Inne dziela ascetyczne i kaznodziejskie ob. Storcber, KL. VI, 334. (Por. Hur-ter, Nomencl. lit, t. 2, str. 884).

Huesca, bpstwo w północno-wschodniej Hiszpanii (dioec. Oscensis v. Ostensis). — Miasto H-a, na północno-wschód od Saragosy położone, w czasach rzymskich nosiło nazwę Osca. Obecnie H-a jest głównem miastem prowincyi tej też nazwy w Saragosie. W 1354 r. Pedro IV erygował w H-a "Studium Generale," w 1845 r. polą-czone z uniw. w Saragosie. Katedra gotycka w H-a, skończona w 1515 r. posiada alabastrowy oltarz wielki, dzielo Dam. Forment z pięknemi plaskorzeźbami; kościół S. Pedro w 1110—1241 r. wzniesiony jest najstarszą budowlą romańską w tym kraju. — Bpstwo w H - a powstało w VI w. Na synodzie (3-im) w Toledo był bp. z H-a, Gabinius. H. Quentin (Revue Ben, XXIII, 1906, 257—260) opierając się na wzmiance św. Izydora z Sewilli (De viris illustr., c. 34), dowodzi, iż bp. Oscensis (Ostensis), czyli bp. z Huesca był na 2 syn. w Toledo w 527 r. Maurowie 713 r. zburzyli H-a. Pedro I w 1096 r. przywrócił bostwo w Huesca, jako suffraganie arbpa Terragony. W 1318 r. Saragosa stala sie metropolia i bpstwo H-a stalo się jej suffraganią. Konkordat z 1851 r. z bpstwem H a połaczył dyecezye Barbastro; dyecezya ta jednak ma swego wikaryusza apo-

Hefele, Conciliengesch., 2 wyd. t. III, 59). — Statystyka dyecezyi. H-a wykazuje ok. 90 tys. wiernych; 167 parafij, 9 dekanatów, około 240 kaplanów. (Por. W. E. I. t. XXIX-XXX, str. 453; Gams, dz. cyt., str. 417-420; W. W. t. X, k. 1701; Diego Aynsa, Fundacion de Huesca, Huesca, 1619; Werner S. J., Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890, p. 43; Anuario ecles., Madrid, 1904, 455 — 461; Buchberger, Kirchliches Handlexikon; München, 1907, t. I, k. 2031 - 2032).

Huet Franciszek, filozof francuski, ur. w r. 1814 w Villeau (Eure-et-Loire), był uczniem Bordas-Demoulin'a, i wraz z nim wydawał dziela, był także profesorem w Gandawie od r. 1831 do 1845. Po soborze watykańskim zerwał z Klem. † w r. 1869 w Paryżu. Na-pisal: Recherches sur la vie et les ouvrages de Henri de Gand. 1838; Le Cartésianisme ou la véritable Renovation des sciences. 1843; Essai de réforme catholique. 1856. dzielo to napisal wapólnie z Bordas'em; Le Règne social du Christianisme i inne. (Por. Blanc, Hist. de la Philos. 1896. 12-o, t. 11, str. 534; Tenze, Dict. de Philos, 1906).

Huet (Huetius) Piotr Daniel, ur. 1630 w Caën w Normandyi, gdzie wychowywał się u OO. Jezuitów. Wysokie posiadając zdolności, szybkie uczynił postępy w naukach, zwłaszcza w językach starożytnych, teologii, filozofii, prawie, przyrodoznawstwie, jak niemniej w sztukach pięknych, poezyi i wymowie pod przewodnictwem Kartezyusza i Sam. Bochart'a. Z Bochart'em wyjechał 1652 r. do Sztokholmu, gdzie znalazł rekopism greckiego komentarza na Orygenesa i jedno z jego pism o modlitwie. Po trzech miesiącach wrócił przez Niderlandy i Paryż do domu, oddając się badaniu dziel Orygenesa. Pracował nad nowym łacińskim przekładem jego pism i wyłożył przyjęte przez siebie przy tem tłumaczeniu zasady, w książce De interpretatione libri duo, Parisiis 1664. Jako prezes założonego przez siebie 1662 stolskiego. — Synod dye ce z y alny r. i wspieranego przez króla towarzyw H-a w r. 598 wydał kanony dyscy- stwa przyrodniczego, pobierał ze skarbu plinarne. (Por. Gams, Kirchenge dożywotnią płacę. W r. 1668 wydał schichte von Spanien, 1874, t. II. 2; Origenis commentaria in S. Scriptu-

1686. Sławne to dzielo obejmuje z wielka dokładnościa zebrane greckie komentarze, wraz z nowym łać. przekładem. Na czele tekstu znajdvje się Origeniana —historyczno-krytyczny wstęp, za-wierający badania o życiu Orygenesa, jego pismach i zasadach. Gdy po dwuletnim pobycie w Paryżu wrócił H, do Caën 1670 r. r., wydział prawny ofiarował mu stopień doktora; wkrótce powolany do Paryża, i z Bossuetem wychowywał syna królewskiego Delfina, i wydał wiele dziel klasycznych in usum Delphini. Z powodu nowego zajecia, porzucił myśl wydania wszystkich dziel Orygenesa i powział zamiar wykazać prawdziwość Chrystyanizmu i po 9 lalach pracy wydał: Demonstratio evangelica, Parisiis 1679 in f.; Amstelodami 1680, I. 2 in 8-o; 1604 in 4-to; Lipsiae 1694; 1704 et 1722 in 4-o; Bassani 1782; u Migné'a Cursus completus S. Scripturae II, 262-679. Dzielo przyjete z wielkiemi pochwalami, dzieli się na 6 ksiąg: 1) o powadze i autentyczności S. i N. Test.; 2) o kanonie Ksiąg świętych; 3) o proroctwach S. T.; 4) o paraleliz-mach S. T. z N. T.; 5) o berle Judy: 6) o 70 tygodniach Daniela. W czasie pisania tego dzieła, H. poczuł powoła-nie do stanu duchownego. W r. 1676 a 40 życia przyjał świecenia kaplańskie, w 1678 otrzymał opactwo cysterskie w Aunay pod Caën. W r. 1689 napisał philosophiae cartesianae Censura w którem przedstawił kartezyanizm jako najniebezpieczniejszego wroga dla wiary, czem wywołał sobie wielu zawziętych przeciwników, tem bardziej, że poprzednio sam mu sprzyjał. W tymże duchu napisal: Alnetanae quaestiones de concordia rationis et fidei, (aën, 1690, wykazując bezzasadność powszechnego watpienia kartezyańskiego. Potem wydal: De la situation du para. dis terrestre. Paris, 1691; De navigationibus Salomonis, Amstelodami, 1698; Histoire du eommerce et de la navigation des anciens, Paris 1716. W r. r. 1685 mianowany H. bpem w Soissons, przed objęciem tej dyecezyi, otrzymał inną w Avranches i jako jej pasterz przyjął sakrę bpią w 1692 r. W celu podniesienia karności kościelnej odbył synody w r. 1693, 5, 6 i 8. Dla braku d. Urchristenthums, Heidelb. 1826, druzdrowia zrezygnował 1699 z zarządu kowanej w wyżej wym. czasopiśmie, ze-

ram, Rothomagi; Par. 1679; Frankf. | dyecezya, otrzymał opactwo Fontenay, około Caën; r. 1701 osiadł u OO. Jezuitów w Paryżu. Umarł 26 stycznia 1721 r. w 91 roku życia. Jeszcze za życia H-a ks. Tilladet wydał niektóre jego pisma 1712 r., a ks. Olivet ogłosił 1722 wszystkie p. t. Huetiana. Jak w życiu tak i w nauce należał do najznakomitszych swego czasu. (Por. Jour. de Sav. II, 353-58, XX, 1-13; Niceron, Nachrichten etc., herausgegeben von Siegm. Jac. Baumgarten, Halae, 1749, I, 331-46; Biogr. univ. XXI, 17; KL, VI, 335; Acta erud. Lips. 1719, p. 53; Flottes, Etudes sur de Huet, Montis-pessuli 1857; Bartholomes Huet... ou le Scepticisme theologique, Paris 1850; Hurter, Nomencl. lit. t. II, 1051-63).

> Hug Jan Leonard, egzegeta ur. dn. 1 czerwca 1765 r. w Konstancyi. Od młodości poświęcał się językom starożytnym, a na uniwersytecie w Fryburgu w Brysgow. studyom biblijnym. Wyświę-cony w r. 1789 na kapłana, po świetnie odbytym poprzednio konkursie, objął w w r. 1791 ketedre jezyków wschodnich i Star. Test. w Fryburgu. W r. 1793 otrzymał godność doktora teol. Prelekcye jego obejmowały nie tylko zakres biblijny, ale i wszystkie galezie starożytności klasycznej, o ile te odnosiły się do Pisma św. Odbywał też liczne podróże do różnych bibliotek i archiwów. Gdy pierwszy arbp. Fryburga Bernard kompletował kapitułę 1827 r., H. został kanonikiem metrop. Dla rozbudzenia studyów biblijnych wśród duchowieństwa założył Dioecesan-zeitschrift (7 zeszytów 1828—1834), które wypełniał przeważnie swemi pracami. W 1838 objał kierunek liceum fryburskiego, a w 1843 wybrany został dziekanem kapituly. Nadmierna praca trawiła jego siły, wiek i choroba dopełniły reszty, † tedy 11 marca 1846 obżałowywany gorąco przez wszystkich. Bogaty księgozbiór zapisał bibliotece uniwers. H. wśród egzegetów odznacza się stanowiskiem zajetem pko naturalistycznemu wykładowi Pisma św. Bezpodstawność i dowolność tego systemu wykazał w ocenie dzieła D-ra H. E. Paulus'a Das Leben Jesu als Grundlage e. reinen Gesch.

w innych rozprawach w temże czasopiśmie pomieszczonych. Największe wszakże zasługi położył H. na polu krytyki biblijnej, zwłaszcza Now. Test. Punkt wyjścia jego krytyki jest historyczny i z tego punktu występował pko tym krytykom, którzy ograniczali się na dociekaniach filozoficznych lub nawet zupełnie dowolnych i subjektywnych. Z tego względu należy mu się słusznie miano apologety biblijnego. Zasady swoje wyłożył w Einleitung in d. N. Test. 2 tom, która w ciągu od r. 1808-1847 doczekała się 4 wydań. Na język franc. przełożył je prof. genew. i pastor Cellerier pt. Essai d'une introduction au nouveau Test., Genéve 1823, na angiel. D. G. Woit, An Introduction the Writings of the Nov. Test., London 1827. Dzielo to zwalcza skutecznie samowole i sceptycyzm szkoły Semlera, a w drugiem i trzeciem wydaniu także wszelkie napaści na ksiegi Now. Test., oraz całą robotę destruktywną. Co do tej ostatniej szczególną wartość posiada jego ocena dzieła J. Straussa "Życie Jezusa, "wydana osobno p. t. Das Leben Jesu v. Dr. J. Strauss, Tubinga 1835, 2 tom. Z innych prac H. wymienić należy D. Erfindung v. Buchstabenschrift etc., Ulm 1801; De antiquitate Codicis Vaticani commentatio, Frib. 1810; Untersuchungen üb. d. Mytos d. berühmten Völker aller Welt etc., Freib. u. Constanz 1812; D. hohe Lied in e. nachversuchten Deutung, Freib. 1813; Schulschrift für d. Deutung d. hohen Liedes etc., Freib. 1818; De conjugii christiani vinculo indissolubili commentatio, Freib. 1816; De Pentateuchi versione Allexandrina commentatio, Freib. 1818. (Por. Ad. Meier, Gedächnissrede auf Hug, Freib. (Ch.).

Hughes Jan biskup, ur. 1798 r. W młodości ogrodnik; czas wolny od zajęć poświęcał nauce; został przyjęty do seminaryum i 1825 roku otrzymał święcenie kaplańskie. Jako proboszcz w Filadelfii prowadził gorące dysputy z Janem Breckenridge, presbyteryaninem "O prawdziwym Kościele Chrystusowym" nadto w kwestyi; "Czy kościół katolicki jest nieprzyjacielem swobody religijnej i państwowaj." W roku 1838 został ko-

szyt 2 i 3. Ten temat rozwijał jeszcze adyutorem biskupa neoeboraceńskiego, w innych rozprawach w temże czasopismie pomieszczonych. Największe Szczególniejszą opieką otaczał szkoly kawszakże zasługi położył H. na polu krytolickie. Uważany za jeden z filarów tyki biblijnej, zwłaszcza Now. Test. Kościoła w Ameryce. Opłakiwany przez Punkt wyjścia jego krytyki jest histowyczny i z tego punktu występował pko Pogrzeb H. sprowadził 100,000-ne tłutym krytykom, którzy ograniczali się my jego wielbicieli. (Por. Hurter, Nona dociekaniach filozoficznych lub na
menelator. t. III).

Hugo z Breteuil, bp. z Langres, syn hr. Gelduina z Breteuil, um. 31 marca 1051, uczeń następnie kleryk w Chartres, od 1031 pp. z Langres; pisał przeciwko Berengaryuszowi i krótki traktat De corpore et sanguine Christi (Migne, Patr. Lat. 142, 1321 i nast.). W r. 1049 na koncylium w Reims przed Leonem IX, pżem, oskarżony i ekskomunikowany, nałożył na siebie dobro-wolnie ciężkie pokuty i umarł w czasie powrotnej drogi z pielgrzymki, którą boso odbył do Rzymu. Na lożu śmiertelnem zlożył śluby zakonne, jako benedyktyn, w Biterne (Francya), gdzie brat jego był opatem. (Por. Hist. litt. de la France, Paryż 1733-63, 1814-93, t. VII, 438 i nast.; Kirch. Lex. W. u. W. VI, 382; Hefele, Konziliengeschichte (1865-90, 9 t.; 12 VI2, 1873) str. 729, IV2).

Hugo z Flavigny, z zakonu Benedyktynów, kronikarz. Ur. się w okolicach Verdun, lub w samem mieście; pochodził z rodziny spokrewnionej z cesarzami Ottonem III i Konradem II. Professyę złożył w klasztorze św. Witona w Verdun. W roku 1098 został wybrany na opata we Flavigny; urzad ten piastował przez trzy lata, poczem zostal z niego złożony przez zakonników swo-ich. W 1110 roku powtórnie objął opactwo na żądanie legata St. Ap., lecz wkrótce nieprzychylne usposobienie braci zakonnej, zniewoliło go do opuszczenia Flavigny. Dalsze losy H. nie wiadome. Kronika H-a, aczkolwiek pisana dorywczo bez planu, należy do najlepszych; doprowadza w niej historye do roku 1102. Labbe, jezuita, pierwszy wydawca kroniki H-a, nazywa ją "historiae ecclesiasticae XI praesertum saeculi thesaurum incomparabilem" (t. 1. Nov. biblioth. manuscriptorum. Paryż 1657). Najnowsza i naj-lepsza edycya kroniki H-a Pertza: Mon. Script. t. VIII, p. 280-504; Migne 154, 21-404. Pertz wyżej stawia Lamberta, Bertolda jednak nazywa H-a: "de historia benemeritum et bono cum fructu consulendum." (Por. Hurter, Nomencl., t. IV).

Hugo z Fleury historyk, benedyktyn, urodzony w okolicach Fleury. (Hugo de Floriaco de S. Maria). Wydał 4 ksiegi historvi do śmierci Karola Wiel-Później wydal to samo dzielo w 6 tomach, w którem jedne rzeczy wyjaśnił, poparł dowodami, inne skrócił; deprowadza w niem historyę do r. 855. Pierwsze wydanie historyi H a wyszło w 1638, cura Bernhardi Rottendort. Monasterii. Prócz tej pisał: Liber, zawiera historyę królów Franków 842— 1108; Chronicon de regibus Francorum a Pharamundo ad Philippum 1 (1108), wyd. franc. Guizot Collection VII. 65-86); Chronicon napisane dla Ludwika VI, znajduje się w wydaniu Rottendorfa. De regia potestate et sacerdotali dignitate pisane do Henryka, króla angielskiego w "Baluzii miscell." ed. Mansi II 184—97; in Mon. Ger. libelli de lite II, 468-94, 1893; Vita s. Sacerdotis episcopi lemovicensis w Acta S. S. bolandiana, ad d. 5 Maii, II, 14-22. (Por. Hurter, Nomenclator. Tom IV).

X. B. S.

Hugo Herman, jezuita belgijski, ur. w r. 1588 w Brukselli, + w r. 1629 w Khinbergu, nauczał humaniorów w Antwerpii i byl prefektem studyów w Brukselli. Towarzyszył księciu d'Arschot w podróży do Hiszpanii i był jego spowiednikiem; po powrocie do Belgii został kapelanem o. Ambrożego Spinoli, któremu towarzyszył w jego różnych wyprawach misyjnych, a nawet na polu bi-† w r. 1629 padając ofiarą gorliwości kapłańskiej przy niesieniu pomocy duchownej zarażonym. Z licznych dzieł H-a wymieniamy: Fama postuma Praesulum Antverpiensium etc. 1611; De prima scribendi origine etc antiquitate. 1617, 80; De vera Fide capessenda etc. Antverpiae 1620, 8-0; Pia desideria Emblematis Elegiis et affectibus SS. Patrum illustrata etc. Tamže 1624, in 8-o; De Militia equestri antiqua et nova etc. Tamze 1630. † ok. r. 1315. (Por. Schäfler, Handle-in fol; Vita P. Caroli Spinolae S. J. etc. xikon der kathol Theologie. Regensb.

Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. 1893, 4-o, t. IV, k. 512-522; Nouv. biogr. génér.).

Hugo, Karol Ludwik, premonstr., historyk, ur. w 1667 r, w St. Mihiel, um. 2 sierpnia 1739 w Etival (dyec. Naney-Toul); 1710 koadjutor, 1722 opat w Etival, 1728 bp. tytularny Ptolomaidy. Dziela: Vie de St Norbert, Luxemb. 1728: Sacrae antiquitatis Mo-numenta, 2 tomy, Etival i St. Dié 1725-31; Annales Ordinis Praem., 2 tomy, Nancy, 1734-6 (dzisiaj rzadkość). (Por. W. W. Kirch. Lex. VI, 389 i nast.).

Hugo z Lincoln św., męczennik, ur. w r. 1244 w Lincoln, w 11 r. żvcia schwytany przez kilku fanatyków żydów, których przywódca nazywał się Joppin, został przez nich w barbarzyński sposów uplwany, obity rózgami i umęczony; po obcięciu mu nosa i górnej wargi i wybiciu części zębów, ukrzyżowano go 1 przebito bok włócznią z nienawiści ku Jezusowi Ukrzyżowanemu. Joppin i jego wspólnicy po wykryciu się zbrodni, zostali osadzeni w więzieniu z rozkazu Henryka III i skazani na śmierć przez parlament w Reading; a mianowicie na rozszarpanie przez rumaki, które ich wlekły po ziemi aż na śmierć; w końcu ciała złoczyńców powieszono na szubienicy. Swieto 27 sierpnia. (Por. Pétin, Dictionnaire hagiographique. 1850, 4-o, t. I, kol. 1380).

Hugo z Trimberg, ur. 1235 w Werna (dzisiejsze Wernfeld) w würzburskiem. był od r. 1260—1315 "magister schola-rum" w kolegium Gangolfa w Bamber-dze, napisał 7 dzieł po niemiecku i 5 po łacinie. Z ostatnich godne są uwagi dziela p. t. Registrum multorum auctorum classicorum i Laurea sanctorum (Calendarium). "Registrum" napisał H. wierszem w r. 1280. Wiadomosć o tem dziele jest u Huemera, Le Registrum multorum auctorum de Hugo de Trimberg. Comptes-rendus des séances de l'Academie impériale de Vienne; classe de philosophie et l'histoire: t. CXVI. 1888, str. 145-192. Tamze 1630, in 8-o, i inne. (Por, 1883, 8-o, t. II, str. 360.; Bardenhewer,

Hugo Wiktor, poeta i pisarz trancuski, ur. w r. 1802 w Besançon, był synem generała i matki wandejki. Od najpierwszych lat objawił się w nim talent poetycki, a pierwsze jego poezye religijne z tendencya monarchiczna wywolały podziw wśród otoczenia; Chate- k. 1488). aubriand nie wahał się nazywać H. "dzieckiem cudownem." Z pierwszej epoki jego działalności literackiej godne sa zaznaczenia Odes et Bailades. (1818-28); Orientales (1829); Feuilles d'automne (1831); Rayons et les Ombres. Stanawszy na czele romantyków zachecany przez kółka przyjaciół nazywane "le Cénacle" zwrócił się do utwo-rów scenicznych i napisał Cromwell (1827); Marion Delorme (1829); Hernani (1830); le Roi s'amuse (1832); Lucrèce Borgia i t. d. W tym okresie, pisal proza: Han d'Islande (1823). Bug-Jargal (1826); le Dernier jour d'un condamné (1829); Notre-Dame de Paris (1831)-na indeksie, i t. d. W r. 1841 został przyjęty do akademii. Zmuszony wypadkami politycznymi usunal sie do Jersey i tu napisal *Les Châ-*timents (1853) i inne Oprócz tego znane sa jego: Contemplations (1856); La Légende des Siecles (1859); Les Miserables (1862)—na indeksie. Wróciwszy do Francyi w r. 1870 był mianowany senatorem. Pisał coraz więcej, ale utwory jego tchnely duchem pychy i bezbożności. † w r. 1885. Pochowany w Panteonie. O działalności literackiej H. doskonale napisal studyum Bire (Chateaubriand, Victor Hugo, H. de Balsac. 1906, 8-o). W pismach swoich o religii na ogół wyraża sie w słowach wzniosłych, ale równoczesnie rzuca pko Kłowi, pżowi, bpom i duchowieństwu potwarze, bluźni, kłamie. W romansach sa bezwatpienia świetne obrazy, na ogół jednak są to utwory przewrotne i zle. Mnóstwo tam zadziwiających i nieprawdopodobnych antytez;

Les Pères de l'Eglise. Paris 1898, rzy, upadłych dziewcząt i rewolucyi. 8-o, t. I, str. 16—17). X. J. N. W Notre Dame spotwarza nikczemnie kaplana w osobie archidyakona Frollo. Najpiękniejsze poezye H., utwory sceniczne i wyjatki z romansów wydano w 3 tomach p. t. Extraits w Paryżu, nakł. firmy Delagrave'a, choć i ten wybór nie jest bez zarzutu. (Por. Blanc, Dict. de la Pensée. 1899, 4-o. t. II, k. 1488). X. J. N.

Hugo od Sw. Wiktora, zwany Hugonem paryskim. Data urodzenia, miejsce i pochodzenie do dziś dnia są sporne. Najprawdopodobniej ojczyzną H. była Saksonia; pochodzi wedle zdania większości z rodziny hr. Blankenburg; urodził się około 1096 roku. Wykształcenie odebrał w Paryżu, gdzie wstapił do Kanoników Regularnych św. Wiktora. Cale życie oddany modlitwie i niezmordowanej pracy; wielbiciel i do-skonały znawca dziel Św. Augustyna, nazwany dlatego "Alter Augustinus" "lingua Augustini. prawdopodobniej umarł w roku 1142 w kwiecie wieku. Dzieła H. przekonywu ja, że autor słusznie zaliczany jest do pierwszorzędnych gwiazd swego czasu; z wielką erudycyą łaczy niepospolitą ja-sność umysłu, z darem spostrzegawczym glebokie uczucie religijne. Z nadzwyczajna umiejetnościa wykazuje ścisly związek między rozumem i Objawieniem, wiedza i wiarą, spekulacyą filozoficzną i praktyką życia, naturą i łaską. Wszystko u niego zmierza ku jednemu celowi: ku polaczeniu się z Bogiem w wierze, wiedzy i miłości. Jako filozof chrześcijański szedł w ślady Ś. Augustyna i Anzelma. Olbrzymią wiedzę swoją wykazal w wielkiej ilości pozostawionych dziel: De scripturis et scriptoribus sacris praenotatiunculae — stanowiace niejako introdukcyę do poszczególnych ksiag P. św.; Allegoriae V. et Novi T.; Annotationes elucidatoriae in Pentateuchon, in l. Judicum in libros Regum, gdzie podaje sens literalny; Homiliae 19 in Salomonis Ecclesiasten-wyjaśniena pierwszym planie stawia istoty upa- nie praktyczne sensu Ekklezyasty; Annodle; im poświęca pełne uniesienia ustę- tatiunculae elucidatoriae in Threnos py; wyciąga męty społeczne i w usta tych Jeremiae, in Joelem proph.; Expositio swoich bohaterów kładzie moralne nauki moralis in Abdiam; De quinque septejak np. w Miserables postać Jana Valenis o 7 grzechach, prośbach modlitwy jean'a. Caly ten utwór to epopeja so- P. i siedmiu darach Ducha Św., cnocyalistyczna, usprawiedliwienie zbrodnia- tach i błogosławieństwach; Explanatio

in canticum B. Mariae; Quaestiones. et decisiones in epistolas S. Pauli Dla tych dziel Cornely nazywa H-a jednym z lepszych komentatorów P. Ś. Commentariorum in hierarhiam coelestem S. Dyonisii Areopagitae secundum interpretationem J. Iscoti libri 10. Dziela dogmatyczne: Institutiones in decalogum; Summa sententiarum, w której systematycznie wyłożone są zasady wiary katolickiej; De Sacramentis christianae fidei, również systematyczne przedstawienie całości wiary; Eruditionis didascalicae lib. 7, podaje coś w rodzaju encyklopedyi nauk pomocniczych dla teologii. Do dziel niespornych naleza nadto: De potestate et voluntate Dei; De quattuor voluntatibus in Christo; De sapientia animae Christi; De B. Mariae virginitate; De unione corporis et Spiritus. W zakresie mistyki: De arca Noe morali lib. 4; De arca Noe mystica; De vanitate mundi lib. 4; Soliloquium de arrha animae; De loude caritatis; De modo orandi; De meditando; De fructibus carnis; de contemplatione. Znane są również inne dziela przypisywane H.; pewnem atoli jest, že i w tych znajduje się wiele myśli H., a ich au-torowie korzystali z dzieł H. Dzieła H. w wydaniu zbiorowem wychodzily kilkakrotnie; pierwsze za staraniem kanonik. Reg. Sw. Wiktora 1648. W naszych czasach pisano dużo o H.; mię-dzy innemi: Mignon, Les origines de la scolastique et Hugo de S. V., Paris 1895; J. Kilgenstein, Die Gottes-lehre des Hugo von St. Victor etc. Würzburg, 1898. (Por. Hurter, No-mencl. Tom IV). X. B. S.

Hugo, Kardynałowie; 1) Hugo (Hugues) III Aycelin, dominikanin, ur. 1230 r. w Billom, zm. 27 grudn. 1297 w Rzymie, profes. teol. w Paryżu, 1285 wezwany do Rzymu z racyi sporu pomiędzy zakonem i fakultetem teol. w Paryżu, zostaje mianowany kardynałemkaplanem św. Sabiny 15 maja 1288 r., bpem Ostyi i Velletri 1294 i kamerlengem kolegium kardynalskiego, (Por. Quétif i Echard, Scriptores ordinis Praedicatorum (Paryż, 1719–21) I, 385, 450–53; Feret, Faculté theol. de Paris. r. 1895, 549–45. 2). H. a S. Caro (st. Cher), dominikanin i kard.,

ur. przy końcu XII w. w St. Theuder r. St. Chef (St. Cher) pod Vienne, zm. 19 marca 1263 w Orvieto; profesor pra-wa w Paryżu; 22 lutego 1225 r. wstępuje do zakonu; w 1230 wykłada teologię w uniwersytecie paryskim; 1236 zostaje prowincyałem zakonnym prowincyi Francya i we wrześniu 1244 mianowany kardynałem (pierwszy z pośród dominikanów); papież Grzegorz IX i Innocenty IV używali go do rozmaitych misyj; zostaje legatem papieskim w 1251 na Niemcy i Holandyę. Z polecenia pża odbywa rewizyę reguły Karmelitów (aprobów. 1247). Jedną z najważniejszych prac jego jest sprostowanie tekstu Pisma św.: Sacra Biblia recognita et emendata, id est a scriptorum vitiis expurgata... (1236 — 1256 r.). Następnie przy pomocy braci zakonnych wydaje pierwsza konkordancye biblijna w klasztorze św. Jakóba w Paryżu, stąd nazywa sie ona Concordantia S. Jacobi (wiele wydań, najlepsze w Lyonie 1540, Bazel 1543). Praca ta dala mu przydomek "Pater Concordantiarum". Oprócz tego napisal Postilla super epistolas et evang. tam de tempore quam de sanctis. (Por. Quéuf i Echard, jak wyżej, I, 1941 nast.; Mortier, *Hist de* Maitres Généraux I, Paryż, 1903, str. 366 i nast.; Denifle, Luther, 12, 1905), 3) H. z Fouilloi (H. Folietanus, de Folleio), mistyk, ur. w Fouilloi pod Corbie, zm. 1174 w St. Laurent; w 1140 miał być mianowany przez Innocentego II kardynalem, teolog paryski, od r. 1149 opat benedyktyński w St. Denis w Reims, od 1152 r. przeor w St. Laurent d'Heilły pod Corbie. Pisał dzieła tre-ści kontemplacyjnej: De claustro animae w 4 tom. (Migne, Patr. Lat. 176, 1018-83); De medicina animae (też Migne, 176, 1183—1202); De nuptiis el. II, znane też jako Ad amicum volentem nubere (Migne, 176, 1201-18); De XII abusionibns claustri materialis. (Por, Fabricius, Bibliotheca med. et infimae. aet. III, latina 272 i nast.; Hauréau, Notices et ex-traits, 6 tom. Paryż, 1891-3.-4). H, z Remiremont, benedyktyn kardynal (Candidus i Blancus), umiera wkrótce po r. 1098, zakonnik z Remiremont, zawezwany przez Leona IX do Rzymu, w 1049 mianowany kardynalem-kaplanem z tyt. św. Klemensa, nadzwyczaj

skąpy, staje po stronie antypapieża Cadalousa; poddaje się jednak w 1067 Aleksandrowi II, pżowi. Aleks. II w 1068 wysyła go jako legata do Hiszpanii; w czasie podróży zatrzymuje się na synodach w Auch, Tuluzie, Geronie i Barcelonie i pracuje bardzo w sprawie reformy duchowieństwa (celibat) i nad liturgią mozarabicką. W 1072 udaje się jako legat papieski do Francyi, zostaje jednak przez niektórych biskupów i należących do Clugny oskarżony o symonie na synodzie rzymskim w 1073. Przez Grzegorza VII (wybranego 22 kwietnia tegoż roku) wysłany w kościelno-dyplo-matycznej misyi jako legat do Francyi i Hiszpanii. Następuje nadzwyczajny zwrot w postepowaniu H.; z racyi bliżej nam nieznanych przerzuca się na strone an-typapieża Wiberta, który go mianuje biskupem, i staje się najzaciętszym i bardzo czynnym przeciwnikiem Grzegorza VII. Na synodach antygregoryańskich Worms (24 stycznia 1076) i w Brixen (25 czerwca 1080) wywiera olbrzymi wpływ i zostaje na synodach rzymskich w 1075, 76 i 78 ekskomunikowany. (Por. Liber ad amicum (Bonizos) w "Monumenta Germaniae historica", Lib de lite I, 571 i nast.; W. u W. Kirch. Lex. - VI, 383 i nast.; Herzog-Hauck, Realencykl. f. prot. Kirche u. Theol. VIII, 431; Mirbt., Publicistik im Zeitalter Gregors VII. 1894, 60).

X. H. P.

Hugo, święci: 1) H. opat z Bonneraux, cysters, synowiec św. Hugona z Grenobli, ur. 1120 r. w Chateauneuf, w 1138 zostaje zakonnikiem, w 1162 opatem w Léoncel, w 1166 w Bonnevaux, † w r. 1194 (dzień i miesiąc niewiadome). Honoryusz III 2 gr. 1221 nakazał proces wstępny do jego kanonizacyi. Od 1871 Cystersi obchodzą świeto H. 1 kwietnia. H. jest znany jako pośrednik pomiędzy papieżem i cesarzem Barbarossa, który pisal do niego listy. (Por. Acta Sanctorum ed. Bollandus. X, 47, Cisterzien-chronik, 11 (1890), 65, 97, 129, 166, Marténe, Thes. I, 892. - 2). H. 6. opat z Clugny, św. benedyktyn, ur. 1024 r., syn Dalmacyusza hr. Semur w Burgundyi, † dn. 23 kwietnia 1109. Poczatkowe nauki pobierał u stryja swej matki Hugona, bpa w Auxerre. W r. 14

zdolny i zręczny dyplomata, człowiek roku życia wstąpił do zakonu w opactwie Clugny, gdzię pozostawał pod świętym opatem Odilo. Tutaj poznajomił się z Hildebrandem, poźniejszym Grzegorzem VII; przyjmuje święcenia kaplańskie, wkrótce potem zostaje prze-orem, a w r. 1049 (w 25 r. życia) opatem Clugny. Jakkolwiek mlody, miał przecież dla swej pobożności, nauki i czystości obyczajów wielką w Chrześcijaństwie powagę. Rady jego szukają papieże i cesarze, żaden ważniejszy wypadek w Europie, żaden wiekszy synod bez H-a sie nie odbywał. Leon IX idac do Rzymu po Bożem Narodzeniu 1048 r., wiezie go z soba na synod do Reims (1049), stad do Moguncyi (t. r.), potem do Rzymu (1050), gdzie roztrzasano sprawę Berengaryusza. Mianuje go legatem w Wegrzech. Stefan X zatrzymuje H-a przy sobie w Rzymie, a Mikolaj II mia-nuje go swoim legatem na Francye. Jako legat papieski występuje H. na synodach w Awinionie i Tuluzie. Grzegorz VII, dawny podwładny H-a z Clugny, wzywa go do Rzymu, aby go wspieral i pocieszal w cieżkich chwilach, jakie przechodził walczac o reformy. Urban II, który wyszedł ze szkoly H-a, zaprasza go do siebie, nadaje mu przywilej noszenia mitry, dalmatyki, rekawi-czek i sandałów; przywilej ten rozciąga i do jego następców. Paschalis II, też uczeń H-a, zawiadamia go o swem wyniesieniu na St. Ap. – Zwolennik tak potrzebnych podówczas reform, H. na synodach występuje gorliwie przeciwko symonii, konkubinatowi, inwenstyturze. Wpływem swym na Henryka IV, cesarza, którego trzymał do chrztu, odwra-cał nieraz burze od Grzegorza VII; ulatwia Henrykowi IV pojednapie z papieżem, u H-a szuka też pociechy Henryk IV zdradzony przez niewdziecznego syna, pozbawiony tronu i na tułactwo skazany. H. pośredniczy we wszystkich sporach hrabiów, książąt, biskupów, królów we Francyi, Hiszpanii, Niemczech. W 10 lat po śmierci w poczet Świetych zaliczony; uroczystość jego obchodzi się 29 kwietnia. Relikwie jego w czasie wojen Hugonockich zostaly rozrzucone i zbezczeszczone, 1574 r. Listy i mowy jego zaginęly, pozostała tylko maleńka cząstka u Migne'a, Patr. Lat. 159, 927 i nast. (Por. Acta Sanctorum, ed. Bollandus, III, 656: Bibliotheca hagio-

graphica latina, Bruksella: 1898—1901, str. 597 i nast.; Rernard Bruel, Recueil des chartes de abbaye de Clugny, t. IV, Paryż, 1888, 171 dot. V, wyd. 1894, str. 1—230; Chevalier, Repertoire de sources histor. Bio Bibliographie, Paryż, 1877-86 (Suplementum 1888) str. 2200. — 3) H. z Fosses, blogosławiony, uczeń św. Norberta i w r. 1126 następca jego jako opat Premonstratensów, zm. 10 lutego 1161 (1164?), w 1137 zwoluje pierwszą generalną kapitulę zakonu, na której było 120 opatów i przeorów. Pisze w 1130 lub 1140 r. De miraculis b. Mariae Suessionensis; na skutek jego zlecenia były wyda-ne Constitutiones O. Praem, i liber caeremonialis. (Por. Acta Sanctorum, ed. Bollandus, Febr. II, 738; Le Paige, Bibliotheca Praem. Paryż, 1633, II, 416; V, 892. 4) H, komtur S. Giovanni di Pré w Genui, ur. 1168 w Aleksandry, zm. 8 paźdz. pomiędzy 1230 i 33 w Genui; odznaczał się nadzwyczajną miłością względem biednych i chorych, dla siebie nadzwyczaj suro-Źródło, moc leczniczą posiadające, Piazza dell' Acquaverde cudownie przez niego wywołane. Zostało święto 8 paźdz. (Por. Act. Sanct. jak wyżej, IV, 362-4. Persoglio (Genua 1874, 77); Chevalier, Rep. jak wyżej, 2204. 5) H. bp św. z Grenobli, od 1080, ur. 1053 w Châteauneuf d'Isére (w Delfinacie), zm. 1 kwietnia 1132; jako kanonik z Valence goraco popieral reformy Grzegorza VII, walczył z symonią i konkubinatem duchownych; w r. 1082 rezygnuje z biskupstwa i zostaje benedyktynem. Na rozkaz jednak papieża wraca do dyecezyi; 1084 r. wyznacza św. Brunonowi ziemię, na której ten ostatni zaklada Wielka Kartuzye. Już w r. 1134 przez pża Innocentego kanonizowany. Święto jego 1 kwietnia. (Por. Act. Sanct. jak wyżej I, 37-46; Bibl. haøgiogr. jak wyżej, 598 i nast.; Chevalier, Rep., jak wyżej, 1922, 2204; Monografia A. du Boys, Grenobla 1837; Chapuis, wyd. 1898. – 6) H. z Avalon, św., bp z Lincoln, ur. w Avalon w Bur-gundyi w 1135; zm. 16 listop. 1200 w Londynie. W r. 1143 wstępuje do Kanoników regularnych w Villard-Benoit, następnie już jako kapłan w 1160 udaje się do W. Kartuzyi. Stąd Henryk II, król angielski, powołuje go do założone- des Contemporains. 4-0, 1893, str. 813;

go przez siebie klasztoru Kartuzów w Wirtham. W r. 1186 zostaje bpem w Lincoln. W r. 1188-9 postuje od Henryka II do Francyi. Zbudowana przez niego katedra w stylu gotyckim jest jedną z największych i najpiękniejszych w Anglii. Już w r. 1220 zostaje zaliczony w poczet Świetych. Świeto jego 16 listopada. (Por. Magna vita przez Kaplan Adam, Londyn 1864; *Bibl. Hag.* jak wyżej 599 i nast.; Perry, Londyn 1879; Bridgett, *Blunders and Forge*ries, Londyn, 1890.-7) H., 24-y arcb. z Rouen od 722; wnuk Pepina z Herystalu, opat z Fontenelle i Jumièges, a także biskup Paryża, Bayeux i Rouen, zm. 8 kwietnia 830 r. Wielki dobroczyńca ubogich. Święto jego 9 kwietnia. (Por. Vita przez Balderich z Dol. (Migne, Patr. Lat. 166, 1163 i nast.; Gesta abb. Fontanell; Bibl. hagiogr., jak wyżej, 601).

X. H. P.

Hugon Edward ks., pisarz teologiczny współczesny, autor wielu dziel teologiczno-apologetycznej treści. Ważniejsze dziela H. sa: La Fraternité du Sacerdoce et celle de l'etat religieux. 12-0; Les voeux de religion contre les attaques actuelles 16-o; La Lumiére et la Foi. 12-o; Hors l'Eglise point de salut. 12-o; La Causalité instrumentale en théologie. 12-o; Réponses théologiques à quelques questions d'actualité. 12-o; i in-Wydaje też Cursus philosophiae thomisticae. W zbiorze tym ukazały się dotąd z druku: T. I. Logica. 8-0; T. II. Philosophia naturalis prima pars; Cosmologia, 8-0; T. III. Idem. secunda pars: Biologia et Psychologia. 8-o.

Hugonin Flawian Antoni ks. prałat francuski, ur. w r. 1823 w Thodure, doktór teologii, przełożony szkoły "des Carmes" i proboszcz kła św. Genowefy w Paryżu, w r. 1867 został bpem Bayeux i Lissieux, był kanonikiem honorowym w 12 dyecezyach i kawalerem Legii honorowej. Zm. w r. 1898. Napisal: Instructions pastorales; Mandements; Ontologie ou Etude des lois de la pensée (1856-57) 2 vol. in 8-0; Philosophie du droit social. 1885, in 8-o. (Por. Vapereau, Dictionnaire univers.

Kalwina we Francyi; jest prawdopodo-bnie zmienioną formą słowa Eidgenosse (związkowy). Eignots nazywano wyznawców Kalwina w Genewie, skąd przybyli pierwsi Kalwiniści do Fran-

cyi.

Już za panowania Henryka II (1547 -59), H. skutkiem przyłączenia się niektórych możnych rodzin jako to: Burbonów, Châtillos i in., utworzyli silne stronnictwo polityczne z Ludwikiem ks. Condé na czele, które wzięło sobie za zadanie obalić wpływ, możnych wtedy na dworze królewskim, książąt Gwizyuszów. W tym celu w 1560 powstał spisek w Amboise z zamiarem pochwycenia młodego króla, Franciszka II. Spisek jednak zawczasu wykryto i ks. Condé, oskarżony o zdradę stanu, został skazany na śmierć. Dzieki tylko rychłej śmierci (1560) Franciszka II otrzymał wolność.

W celu jakiegoś porozumienia się katolików z Hugonotami, regentka (Karol IX, nastepca Franciszka II liczył lat 10), matka królewska, Katarzyna Medici przy współudziale kanclerza państwa L'Hôpital'a, zwołała na wrzesień zjazd religijny do Poissy. Hugonotom na zjeździe przewodniczył Beza i Piotr Martyr Vermiglio, na czele zaś katolików stał kardynał Lotaryngski ((łuizyusz) i jenerał Jezuitów, Lainez. Jak było nawet do przewidzenia, porozumienia nie osiągnieto, zwłaszcza z powodu różnie dotyczących dogmatu Najświętszej Eucharystyi. Tem niemniej jednak edyktem tolerancyjnym z 17 stycznia 1562 r. otrzymali H. zupelna swobode odprawiania služby Božej i zebrań religijnych poza murami miast. W marcu 1562 r. (d. 31) orszak Franciszka Gwizyusza, przy przejeździe przez Vassy, powodowany ciekawością wziął udział w nabożeństwie hugonockiem. W czasie nabożeństwa przyszło do zatargu, zakończonego bójka, której ofiara padło sześćdziesiat osób. Wypadek ten dał sygnał ciężkiej wojny domowej. Mimo kilka-

Blanc, Dict. de Philos. 1906, 4-o, k. pokoju w Amboise w 1563, w Longjumeau w 1567 i w St.-Germain-en-Laye w 1570 r. ważne dla siebie ustępstwa. Hugonoci, nazwa zwolenników nauki Nietylko pozwolono im na odprawianie nabożeństw wszędzie (z wyjątkiem tylko Paryża), ale nadto oddano im jako gwarancye pokoju, cztery warownie (La Ro-chelle, La Charité, Moutauban i Cognac), w których mogli trzymać własne zalogi. Karol IX powolał przytem na dwór swój i obdarzył zaufaniem jednego z głównych przewódców H. admirala Colign'iego i aby tem ściślejsze zawrzec z H. związki postanowił siostrę swa, Malgorzatę, wydać za młodego Henryka Burbona (z Nawarry). Zamach jednak na Colign'iego i połączona z niem rzeź t. z. noc Sw. Bartłomieja (ob.) doprowadziły do nowego wybuchu wojny domowej, w czasie której wojska katolickie daremnie oblegały La Rochelle. Po wstąpieniu na tron Henryka III wybuchła piąta z kolei wojna hugonocka, która zarówno jak i następne, szósta i siódma zakończyły się potwierdzeniem ustępstw i przywilejów dawniej poczynionych Hugonotom. Kiedy jednak w 1584 r. umarl brat królewski Franciszek ks. Alençon, katolicy, by nie dopuścić hugonoty Henryka z Nawarry do tronu (Henryk III nie miał potomstwa), utworzyli Lige katolicką z Henrykiem Gwizyuszem na czele i zmusili Henryka III do odwołania ustępstw poczynionych na rzecz H. (1585). Wybuchła więc ósma wojna hugonocka (t. z. wojna trzech Henryków: król, Guizyusz i król Nawarski), slabo przez samych H. wspierana, dwie trzecie bowiem H. odmówiły jej poparcia. Henryk III gotował się już zająć Paryż, skąd musiał był uchodzić przed niedowierzającą mu Liga, gdy nagle wybuchło tam nowe powstanie ludowe (zgotowane przez t. z. Lige szesnastu) i zmusiło go do ucieczki. Król udał się do Blois i zwołał tam Stany generalne; ale skoro i tutaj podwpływem Gwizyuszów Stany wystąpiły z krytyka rzadów królewskich, Henryk III rozkazał straży swej zamordować Henryka Gwizyusza i brata jego kardydziesiąt osób. Wypadek ten dał sygnał nała Ludwika, Stany zaś rozpędzył a do obustronnego zbrojenia się i wybuchu przewódców uwięził. Na wiadomość o tem Paryż wypowiedział ostatecznie pokrotnych porażek (pod Dreux 1562, pod słuszeństwo królowi, najmłodszego zaś St.-Denis 1567, pod Jarnac i Montcon- brata pomordowanych Gwizyuszów Katour w 1569) otrzymali H. w warunkach rola ks. Mayenne powolał na generalne-

go namiestnika. Wobec tego Henryk znawanie religii, tam mogli oni budować III wezwał na pomoc Henryka Nawarskiego i Hugonotów i razem z nimi podstapiwszy pod Paryż, obległ stolice, tu jednak zginął zamordowany przez fanatycznego dominikanina, Jakóba Clement (ob.), który umyślnie udał się do jego obozu, by go zgladzić jako tyrana (1589). Po smierci Henryka III ks. Mayenne, wspierany przez wojska hiszpańskie, prowadził dalej wojne z Henrykiem Nawar-Dopiero gdy w 1593 Henryk powtórnie przeszedł na łono Kościoła katolickiego, oblegany dotad bezskutecznie, Paryż otworzył mu bramy i cała katolicka Francya uznała go królem jako Henryka IV (1593-1610). Zostawszy królem Henryk rozwiazał Lige, a następnie w celu uspokojenia hugonotów w 1698 13 kwietnia ogłosił w Nantes edykt tolerancyjny. Dokument ten opracowany przez Schomberga, Colignon i protestantów Turenne, La Tremouille, Duplessis-Mornay i Chamier, obejmował 92 paragrafy, nadto uzupelniało go 38 punktów tajnych i dwa listy królewskie (Brevets).

Treść edyktu Nantejskiego da się ująć w następujące punkta: 1) Reli-gja katolicka miała być przywrócona wszedzie, gdzie Hugonoci dotad wyznaniu jej się sprzeciwiali, i najsurowiej zabranialo sie duchowieństwo katolickie w jakibadź spo-6b uciskać. 2) Reformowanym pozwolono wszędzie mieszkać i przebywać bez obawy prześladowań, domowych rewizyj, lub przymuszania do postępków, z sumieniem ich niezgodnych, byle tylko prawa krajowe szanowali. 3) Reformowanym przyznawano prawo odbywania nabożeństw i wyznawania swej religii we wszystkich miejscowościach, gdzie przebywali w 1596 r. i następnym do sierpnia; zapewniona także była Hugonotom wolność sumienia w tych miejscach, gdzie wprowadzono ja po edykcie pacyfikacyjnym z 1577 r. W każdym nadto okwodzie sądowym wyznaczone było jedno przedmieście, dokąd protestanci udawać się mieli prawo dia odbywania obrzadków religijnych. Zabroniono tego wszakże we wszystkich miastach arcybiskupich i biskupich, na dworze królewskim, w Paryżu, w pięciomilowym obwodzie około stolicy i w niektórych innych miejscach. Gdzie dozwolone było Hugonotom swobodne wy-

kościoły, ustanawiać konsystorze, za zgoda króla zwoływać colloquia i synody. W tych również miejscach mieli prawo zakładania szkół i drukarni. 4) Hugonoci mogli zajmować wszelkiego rodzaju urzędy: królewskie, miejskie i u osób prywatnych; przy przyjmowaniu do uni-wersytetów, szkół i szpitali religia nie miała być im przeszkodą. Zresztą Hugonoci obowiazani byli zachowywać świeta katolickie, stosować sie do prawa kanonicznego co do przeszkód małżenskich, wynikających z pokrewieństwa i opłacać dziesięciny duchowieństwu katolickiemu. 5) Co do wymiaru sprawiedliwości, postanowiono, że dla rozstrzygania spraw i procesów, w których reformowani sa głównemi stronami, ustanowioną będzie w parlamencie paryskim izba edyktowa, z prezydenta i 16 radców złożona, a mianowicie: 6 reformowanych i 10 katolików, dla Paryża, Normandyi i Bretanii. Takież izby. miały być zaprowadzone i w innych parlamentach.

W pierwszem brevet król pozwalał Hugonotom w przeciągu ośmiu lat trzymać garnizony w tych miastach, które dotychczas mieli w swojem ręku; drugiem brevet obiecvwał corocznie płacić 200,000 liwrów na pensye reformowanych kaznodziejów i zapewniał niektórym panom hugonockim wynagrodzenia pieniężne. Niestety edykt ten, jak się wkrótce przekonał ze smutkiem Henryk, nie uspokoił Hugonotów. W łonie ich utworzyła się krańcowa partya pod wodzą Turenne, Duplessis-Mornay i La Tremouille dażaca do urzeczywistnienia swego idealu republikańskiego i w tym celu na swoją rękę nawiązująca stosunki

z dworami zagranicznymi.

Rząd więc od śmierci Henryka IV ustawicznie starał sie o złamanie potegi hugonotów jako stronnictwa politycznego, co wreszcie udało się w 1628 kardynałowi Richelieu przez zdobycie najważniejszych twierdz hugonockich La Rochell i Moutauban. Ludwik XIV poszedł jeszcze dalej i w dążeniu swem do silnych rządów absolutnych; nie mogac zgnieść resztek organizacyi hugonockich, ciągle jeszcze usiłujących nawiązac stosunki z państwami zagranicznemi, usiłował poczatkowo łagodnie, później gwaltownymi środkami (dragonades) zmusić ich do powrotu na lono Kościola,

wreszcie w 1685 całkowicie odwołał edykt nantejski i nakazał wszystkim pastorom kalwińskim opuścić Francyę. Z tego powodu wybuchła znów wojna domowa zakończona dopiero 1705 r. Wielu Hugonotów, byle nie porzucać swej religii, zaczęlo chronić się przed prześladowaniem za granicę. Ludwik kazal bacznie strzedz granic, mimo to jednak okoro 400,000 Hugonotów (réfugiés) uszło z kraju. Zbiegowie ci pochodzący głównie z ludności rzemieślniczej, przygarniani gościnnie w Holandyi, Anglii, a szczególniej w Brandenburgii, dali tam początek takim gałęziom przemysłu, które dotychczas były znane tylko we Francyi. Tym sposobem odwołanie Edyktu Nantejskiego podkopało poważnie Francyę pod względem ekonomicznym, wszędzie zaś wśród protestantów, dotąd po części z królem francuskim sprzymierzonych, wywołało niezmierne na niego oburzenie. Emigranci ze szlachty zaś stawali odtad w pierwszym szeregu we wszystkich wojnach przeciwko Ludwikowi.

Dopiero Lrdwik XVI przywrócił Hugonotom prawo odprawiania publicznie naboźeństw, a zgromadzenie narodowe w 1790 zrównało ich w prawach z katolikami.

Dzisiejsze, wrogie wszelkiej religii, prawodawstwo francuskie zmusiło H. do utworzenia związków religijnych, zostających pod kontrolą państwa. Dawni Hugonoci (zamieszkujący przeważnie departament Gard) posiadają teraz swój zarząd centralny ze 101 konsystorzami, 533 związkami parafialnymi i 639, otrzymującymi pensye ze skarbu, pastorami. (Por. Thuanus, Historia sui temporis, Paryż 1604 r; Davila, Historia delle querre civili di Francia, Wenecya 1638 r.; Ranke, Französische Geschichte, 6 tomów 1868-70; Kervyn de Lettenhove, Les Huguenots et les Gueux, 6 tomów, Brügge 1883-5; M. Philippson, Westeuropa im Zeitalter von Philipp II, Elisabeth und Heinrich IV, 1882-4; Aguesse, Histoire de l'établissement du protestantisme en France, 2 tomy, Paryż 1891; Forneron, Les ducs de Guisse et leur époque, 2 tomy Paryż 1877; Zeller, Henri IV et Marie de Medicis, Paryż 1877).

Huguenin Ludnik, kanonista francuski profesor prawa kanonicznego w seminaryum św. Deodata, napisał cenny podrecznik do nauki prawa p. t. Expositio methodica juris canonici, ad usum scholarum Galliarum, Parisiis 1867, 2 vol. in 12-o; wyd. nowe wyszło w r. 1887 in 8-o, tamże, poprawione i powiększone przez o. Klemensa Mar'ca; Du Mouvement canonique en France. Tamże 1888. (Por. Bund, Catalogus auctorum. Rothomagi 1900, 8-o, str. 80).

Hugues Jan Franciszek de Dutems ks. dr. Sorbony, ur. w r. 1745, byl wikaryuszem generalnym archpa z Bordeaux de Rohan'a i profesorem teologii w kolegium królewskiem, wypędzony z kraju za odmówienie złożenia przysięgi w r. 1792, powrócił w r. 1801 do Paryża i tu pozbawiony środków utrzymania, żył ze skromnych zarobków literackich. † w roku 1811. Napisał dzielo wielkiej erudycyi i pięknie pod względem stylowym opracowane p. t. Le Clergé de France, ou tableau historique et chronol. des archevêques, éveques etc. Paris 1774 — 75, 5 tom. in 8-o; prowadził też w dalszym ciągu wydawnictwo "Gallia christiana", które doprowadził do r. 1774 i wzbogacił cennymi dokumentami dotad niedrukowanymi. (Por. Stang, Historiographia ecclesiastica. Friburgi Brisg. 1897, 12-o, str. 198; Hurter, Nomenclator literarius theologiae. Oeniponte 1895, 8-o, t. III, k. 652.

X. J. N.

Hugues Marek Andrzej, konwertyta ur. w r. 1808 w Hamburgu z rodziny hugonockiej, w r. 1832 przyjął wiarę katolicka, do której oddawna laska boża go pociągała. H. pragnął poświęcić się Bogu w zgromadzeniu Lazarystów, lecz później zmienił zamiar i wstąpił do Redemptorystów w Wiedniu i w r. 1833 złożył śluby zakonne w St. Frond w dyec. Lü ttich; w r. 1841 udal się do kolegium Zgromadzenia w Altötting dla dokończenia swych studyów teologicznych. Tu od r. 1841-46 dokonal powtórnego wydania niemieckicgo przekładu dzieł św. Altonsa Liguori'ego. Od r. 1846 przebywał w klasztorze Redemptorystów w Luksemburgu. (Por. Rosenthal, Convertitenbilder, Schaffhausen. 1965 -1870).

Huguet o. z zakonu Marystów, autor wielu dzielek treści ascetycznej, wielce czytanych; niektóre z nich miały po kilkanascie wydań. Napisał m. i. Paris, ses crimes et ses châtiments. Triomphe de l'Eglise par la France régénérés. 1871, wyd. 3-ie. Pie IX et les secrets de la Salette. Paris 1872, in 24-o, wyd. 13-te; Modeles d'une bonne Première Communion etc. Tamże 1873, 18-0; Que Dieu est bon! etc. Tamże 1898, in 16-o, wyd. 9-te, i w in. Wiele dzielek o. H. przetłumaczono na język polski, jak np. Upominek dla dzieci przygotowujących się do I-szej komunii Warszawa; *Miesiąc Maryi* czyli życie Najśw. Panny wzór dla dusz wewnetrznych. Poznań 1882, 16 a; Przyjaciel prawdziwy, kilka uwag o spowiedzi i t. d. Warszawa 1900, i inne.

Huit Karol, filozof francuski, ur. w r. 1843, był profesorem Instytutu katoli-ckiego w Paryżu. Prace jego filozoficzne odnosza się przeważnie do historyi filozofii platońskiej. Z dzieł H-a główniejsze są: La Vie et les oeuvres de Frédéric Ozanam. Lyon, Vitte, 1888, in 8-0; La Vie et l'oeuvre de Platon. Paris, Fontemoing, 1893, 2 vol. in 8-o; wiele rozpraw o Platonie; La Philosophie de la nature chez les anciens. Paris 1901, 8-0; Leibniz et Platon, mémoire présenté an V Congr. scientif. intern des Catoliques w "Revue de l'Institut cathol, de Paris" 1901, str. 42— 57; 163—171; La Vie et les ouvres de Ballanche. 1904, i inne. H. pisze wiele artykułów do czasopism katolickich, jak "Revue de l'Enseignement chrét." "Annales de Philosophie chrétienne" i t. d. (Por. Blanc, *Dictionn. de la Pensée*. 1899, 4-0, t. 1, str. 790; Tenze, Répertoire bibliogr. 1905, 8-0, str. 202).

X. J. N.

Hulanicki Kazimierz ks., założyciel "Macierzy Polskiej" we Lwowie, ur. wr. 1805, był proboszczem kła potrynitarskiego w Kamieńcu, † w r. 1874. On to złożył pierwszą ofiarę w kwocie rb. 10,000, i przez to stał się założycielem tej pożytecznej instytucyi. (Por. Encykl. Macierzy Polskiej. Wyd. 2-ie, zesz. III, str. 585).

Hulen Jan Franciszek, teolog belgijski, ur. w r. 1746, † w r. 1815; był tustissimis tum latinorum, tum graeco-

profesorem teologii w kolegium św. Ducha, kanonikiem mechlińskim, regensem seminaryum i wikaryuszem generalnym. Pisał wiele dzieł ascetyczno-moralnei treści, m. i. De SS. Eucharistiae sacramento. Mechliniae 1784, 2 vol. in 12 o; De officio boni pastoris. Tamze 1785: 5 vol. in 12.0. (Por. Bund, Catalogus auctorum. Rothomagi 1900, 8-0, str. 80 -- 81).

Hulewicz - 1) Jan jezuita, ur. w r. 1722 na Ukrainie, wstąpił do zakonu w r. 1738 i uczynił profesyę czterech ślubów w r. 1756 był profesorem filozofii w Kaliszu i przez 9 lat teologii w Przemyślu. Od r. 1765-1771 był cenzorem ksiąg wydawanych w prowincyi polskiej. Napisal m. i. Perenne grati animi monumentum Illo Excelo et Revo Vincentio Hieronymo do Bogusławice Sierakowski... Episcopo premyslienci etc. 4-o, b. r.; Pamiętna u-roczystość Nayświętszey Matki cu-dami sławney w kościele jarosławskim, Przemyśl 1759; Kazanie o poświęceniu Kościoła pod Imieniem J. W. JMCP. z Jordanów na Wielkim Rozwadowie Antoniego rozwadowskiego i t. d. Tamže 1760, 8-a; Examen ecclesiasticum a SS. Tridentino Concilio et a multis Summis Pontificibus praescriptum ctc. Premysliae 1768, in 8-o. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. Bruxelles 1894, 4-o, t. IV, k. 522-23). - 2) H. Wojutyński z Wojutyna Sylwester, bp. grecko-katol. przemyski, † w r. 1651, znany ze sporów z bpem grecko-unickim Krupeckim, który zasiadał na katedrze bpiej przemyskiej od r. 1613, a wedle umowy zawartej między unitami i nieunitami w r. 1632, bp nieunicki miał nastąpić dopiero po śmierci Krupeckiego. Tymczasem H. w r. 1637 miał zająć przemocą Przemyśl, za co nawet wpadł w infamię wraz ze swymi adherentami, zdjętą w r. 1641. Wreszcie stolice te objął po śmierci Krupeckiego w r. 1651, ale wkrótce potem, bo w tymże roku zmarł. (Por. S. Orgelbranda, Enc. Powsz. 1900, 4-o, t. VII, str. 191).

Hüllinghoff Fulgenty, franciszkanin niemiecki, † w r. 1806. Napisał Antiquitas confessionis privatae ex veca administrationem sacramentorum że 1799. (Por. Bund, Catalogus auctorum. 1900, 8-o, str. S1).

Hülskamp Franciszek ur. 1833 r. w Essen w ks. odenburskiem, uczył się w Monastyrze, Monachium, Bonn jezyków, filozofii, historyi, teologii. Od r. 1859 pracuje jako kapłan w Münster; zajmuje się literaturą kościelną. Roku 1868 fakultet. teol. fryburski w Bryzgowii daje mu dyplom doktorski; tegoż roku zostaje sekretarzem centralnego komitetu stowarzyszeń katolickich; 1861 sekretarzem westfalskiego towarzystwa historycznego. Wraz z dr. Rumpem założył czasopismo "Litararischer Handweiser" (Münst. 1862) i wydaje w niemieckim opracowaniu Hist. kościelną Rohrbachera (1859-63, 3 t.). Bezimiennie wydał Herr Kolkmann u. seine Wirkl. Geheime Räthe als gelehrte, feine, fromme Leute (Paderb. 1868); Herr Kolkmann als Censor seines Bischofs (Tamže 1868); Piusbuch. 1870, 4 wyd. 1875; Siege der Kirche. 1872; Album des deutsch. Episkopats. 2 wyd. 1873; Meisterwk. uns. Dichter. 1-19; 1000 gute Bücher. 1882; 3 wyd. 1884, i w.i n. Od r. 1870-1872 był redaktorem wydawnictwa "Frankf. Broschüren".

d'Hulst Le Sage d'Hauteroche Maurycy ks., ur. w r. 1841 w Paryżu, † w r. 1896, odbył studya w kolegium Stanisława i w kolegium Rzymskiem, w r. 1870 został dobrowolnym kapelanem armii francuskiej, następnie wikaryuszem generalnym paryskim, pierwszym rektorem Instytutu katolickiego w r. 1875, dwukrotnie deputowanym z Finistère do Izby po sławnym Freppel'u. Jako kaznodzieja został następca o. Monsabré w kle Notre-Dame, gdzie z talentem wyjaśniał w konferencyach moralność chijańska. Leon XIII mianował go swoim pralatem domowym. Pisma H-a są przeważnie z dziedziny filozofii, apologetyki i wychowania. Celniejsze sa: Conférences de Notre Dame et retraites. Careme 1894, 95 et 96. Paris, Poussielgue, 8-o, 3 vol; Mélanges

rum Patrum scriptis, utriusque Eccle- | ques et oraisons funébres etc. Tamže siae praxi, euchologis. conciliis etc. Mo- 1900, 8-0, Mère Marie-Thérese, Just nasterii 1789: Instructio practica cir- de Bretenières; Abbè de Broglie, i inne. O d'H. por. J. Rey, L'oeuvre Poenitentiae et Eucharistiae. Tam- philosophique de mgr. d'Hulst w "Revue catholique des Revue" IV. 1897 i osob odbit; Larcher, Une âme chevaleresque et sacerdotale, Mgr. d' Hulst. 1896. (Por. Blaue, Diction. de la Pensée. 1899, 4-0, t. II, k. 1466; Daniel, Manuel des Sciences. 1903, X. J. N.

> Humbelina albo Hombelina blog. zakonnica, siostra św. Bernarda, ur. w r. 1092. Po wstapieniu braci do zakonu H. zostala jedyna dziedziczka obszernych włości i wstapiła w związki małżeńskie. W r. 1122 odwiedziła swych braci w Clairvaux. Sw. Bernard spodziewając się, że wystapi ze zwykla księżniczkom okazaloscią, nie chciał się z nia widzieć. Zasmucona odmowa, blagala brata, żeby przychylił się do jej próśb. Św. Bernard uległ i przybył z braćmi do pobliskiej chatki, i tak goraco przemówił do H. o znikomości tego świata, że ta powróciwszy do domu oddala się życiu pokutniczemu, a w 2 lata potem, za pozwoleniem meża, wstapila do klasztoru w Billette w dyecezyi Langres, gdzie wkrótce doszla do wysoświątobliwości. Była podziwem wszystkich w pokucie i umartwieniu, w wierności regule i w dawaniu dobrego przykładu zakonnicom. W ostatniej chorobie odwiedził H. jej brat św. Bernard i na jego rekach † d. 21 sierp. 1141 r. W tym też dniu Kł czci jej pamięc. (Por. Pétin, Dictionnaire hagiogr. Paris 1850, 4-o, t. I, k. 1361-2). X. J. N.

Humbert II (delfin z Viennois), dominikanin i tytularny patryarcha Aleksandryi ur. 1312 objął 1333 r. rządy Delfinatu, przynależnego wówczas do rzeszy niemieckiej. Prowadził żywot zbytkowny i hulaszczy, a nawet nosił sie z zamiarem ogłoszenia się królem. Kiedy jednak zajął zwaśnione ze swoim arbpem miasto Vienne, kazał sobie złożyć hold, arbp zaskarżył go do pża Benedykta XII. H. zostal skazany na karę pieniężna, a ostatecznie obłożony klatwa. H. uległ i jako pokutę założył r. 1342 w Montfleury pod Grenoblą klaoratoires. Paris 1901, 2 vol; Nouv. r. 1342 w Montfleury pod Grenobla kla-Melanges oratoires. III. Panégyri-sztor dla 70 szlacheckich dam i 10 kon-

wersek, pod kierownictwem Dominika-| Gregorio P. X i De eruditione nów, a nadto powiększył w samej Grenobli konwent Dominikanów, tak, że cro diario Dominicano III, Neapoli mogło tam znaleść przyjęcie 40 nowych ojców. Wreszcie w r. 1345 na rozkaz Klemensa VI objał dowództwo nad wyprawa krzyżowa. Kiedy po niezbyt walecznych zapasach wrócił do kraju, znalazł się w tak kłopotliwem położeniu, że powział zamiar odstąpienia Delfinatu Francyi, co też uczynił 16 lipca 1349 r. na rzecz Karola, wnuka Filipa Walezyusza. Cesarz Karol IV, w ciężkiem znajdując się polożeniu, zgodził się na to i Delfinat został formalnie wcielony do Fran-Następnego dnia H. wstapił w Lyonie do zakonu dominikańskiego; po krótkim pobycie w klasztorze ś. Jakóba w Paryżu, H. w dniu Bożego Narodzenia 1350 przyjął święcenia kapłańskie z rak pża Klemensa VI-go w Awinionie. Następnego dnia otrzymał godność patryarchy Aleksandryjskiego, a w r. 1352 powierzono mu zarząd arbpstwa Reims. Przeważnie zamieszkiwał on w Paryżu · i hojnie zaopatrywał swój zakon, zwłaszcza nowicyat, tak że 120 aspirantów mogło znalesć pomieszczenie. Pragnac zamienić arbpstwo Reims na paryskie, udał się do Awinionu, lecz zachorował w drodze i † 22 maja 1355 w Clermont. Zwłoki jego przeniesiono do Paryża. (Por. Guy Allard, Hist. de Humbert II, Dauphin de Viennois, Grenoble 1688; Quétif et Echard, Script. Ord. praed., I, str. 641 i nast.). (Ch.).

Humbert de Romanis, 5-ty generał Dominikanów, ur. w Romanis w bpstwie Vienne, wstąpił do zakonu r. 1224, piastował tam wiele urzędów, aż został prowincyalem na Francye (1244-1254), poczem został wybrany generalem. + 14 czerw. 1277 (według innych 1274) w Valence. Imię jego wniesione zostało do martyrologium zakonu. Pod jego kierunkiem dokonane zostało Officium ecclesiasticum universale, dla calego zakonu, potwierdzone przez Klemensa IV. Opracowal też ekspozycye reguly ś. Augustyna oraz De instructione officialium Ord. ff. Praedic. żywot ś. Dominika, encykliki od zakonu, a wreszcie przynoszącą zaszczyt jego zrozumieniu potrzeb epoki książkę Liber de his, quae tractanda videbuntur in concilio generali Lugduni sub Werke, Göttingen 1883).

Praedicatorum, (Por. Marchese, Sa-1672).

Humbert kardi i bp. Silva Candida, benedyktyn, ur. pod koniec w. XI w Lotaryngii. Od młodości odznaczał się szczególnemi zdolnościami. Wstąpiwszy do klaszforu w Moyenmoutier w dyecezyi Toul, ułożył swemu bpowi Brunonowi sporo hymnów łacińskich na cześć różnych Świętych, Kiedy Bruno został pżem, jako Leon IX, wezwał H. do Rzymu i odtąd stał się tam jego doradca i powiernikiem. Polecał mu też pż najtrudniejsze zadania, aż w r. 1051 mianował go krdłem i bp. Silva Candi-Kiedy pż w odpowiedzi na obelżywy list Cerularyusza patryarchy knstpolskiego wysłał poselstwo do Knstpola, H. stanał na jego czele. Złożył on tu wymowne dowody swojej uczoności, równowagi, zręczności i zmysłu dyplomatycznego pko napaściom mnicha Niketasa Pectoratusa na celibat i in. dal świetną ustną i piśmienną odprawę p. t. Responsio contra Niketae libellum. (Migne P. P. lat. CXLIII; Wibert, Vita Leonis 1X, a także Dialogus adversus Graecorum calumnias. Sprawozdanie ze swojej misyi złożył w piśmie Brevis et succincta commemora-tio. (Wilbert l. s. 150). H. po śmierci Leona IX cieszyl się równem zaufaniem i u Wiktora II, któremu w r. 1056 towarzyszył w podróży do Niemiec. Po śmierci Wiktora II chciano go wybrać pżem, lecz on zwrócił wybór na krdla Fryderyka lotaryńskiego, który wstąpił na stolice aplską jako Stefan X. Za Mikołaja II-go wpływ jego był tak wielki, że Piotr Damiani nazywa go "okiem pża." Na soborze lateraneń-skim w r. 1059, w sporze o Wieczerze Pańska H. był jednym z najgłówniejszych przeciwników Berengara, który zmuszony był podpisać przygotowane przez niego wyznanie wiary. (Hefele, Lat. Gesch IV, 826). Zbyt surowo pko pojęciu symonii wystąpił H. w pismie Adversus simoniacos libri tres. H. † 5 maja 1061 r. (Por. Histoire litteraire de la France; Migne, PP. Lat. CXLIII, 911-1278; Herm. Halfmann, Cardinal Humbert s. Leben u.

26 kwietnia 1711 r. w Edynburgu. Na W. Brytanii; po dwóch latach wrócił do uniwersytecie sluchał nauk prawnych, potem oddał się studyom filozofii i lite- 1776. W rok po śmierci wydano w ratury. Wyjechał do Francyi, w Reims Londynie jego autobiografię. Oprócz ratury. Wyjechał do Francyi, w Reims i u OO. Jezuitów w La Flèche, gdzie kształcił się był Kartezyusz, oddał się calkiem studyom filozofii. Napisal pierwsze swe dzielo: Treatise upon human nature, being an attempt to introduce the experimental method of reasoning into moral subjects, London, 1738; z niego wytworzył naczelny swój traktat: An enquiry z 1748; A dissert on the passions, et natural history of religion. Essays, moral, political r. Filozofia H-a opiera się na sensuaand litterary. Dzielo to znalazło lepsze przyjęcie, ale sceptyczne jego zasady przeszkodziły mu 1746 r. do otrzymania katedry etyki w Edynburgu. Jako sekretarz legacyi towarzyszył jenerałowi St. Claire w Wiedniu i Turynie. W Turynie jeszcze raz przerobił swa pracę o naturze ludzkiej, wydaną p. t. Enquiry concerning human understanding, przeróbka ta nie znalazła dobrego przyjęcia. Po śmierci matki powrócił 1749 r. do Szkocyi, gdzie zbliżył się do t. zw. szkoły szkockiej uczonych, zaprzyjaźnił się z prof. Adamem Smi-them, zawiązał korespondencyę z Monteskjuszem i w r. 1750 wydał przekład jego Esprit. R. 1752 został bibliotekarzem prawnego fakultetu w Edynburgu, gdzie mając bogate źródła historyczne, zajął się napisaniem historyi Anglii. W 1754 wydał Stuartów, w r. 1759 Sudorów, w 1761-3 dzieje przedtudorowe. Trzy te cześci tworza całość: The history of England from the invasion of J. Caesar to the revolution 1688. Odrazu zdobył sławę a wysokie honoraryum ok. 3,000 f. st. zapewniło autorowi dni spokojne. R. 1763 H. towarzyszył hr. Hertfordowi jako sekretarz w poselstwie de Wersalu na ukla-Kanadyjska. H. przyjęty przez litera - sza do wiary w istnienie świata matetów paryskich z wielkimi honorami, ale ryalnego, jakiego dowieść nie jesteśmy doń francuzów. Tylko z Janem Jakóralne przed całym światem. R. 1767 ralności według H-a jest zmysł mo-H. został podsekretarzem stanu i pro- ralny. Gdy się tego zmysłu moralne-

Hume Dawid, filozof i historyk, ur. wadził całą korespondencyę zagraniczną Edynburga i umarl tam d. 25 sierpnia dzieł wymienionych H. napisał jeszcze: Political discourses, London, 1752, Essays and treatiss on several subjects, ib 1755 et natural history of religion, ib. 1755; Dialogues ou natural religion, 1779; Essays ou suicide a. unmortality of the soul, ib. 1783. Wydania najnowsze dzieł H-a. w Londynie 1888 r.; w Hamburgu 1895 r. wydał Köttgen, i w Heidelbergu 1558 lizmie Locke'a. Pojęcia powszechne były dlań czemś czysto podmiotowem, bez żadnej rzeczywistej wartości i znaczenia przedmiotowego. Tym sposobem poderwaną została możność wszelkiego dowodzenia przedmiotowego, ponieważ każde dowodzenie opiera się na powszechnych zasadach rozumowych i otwarta dro-ga do sceptycyzmu podmiotowego. Poznanie umysłowe człowieka podług H-a niema żadnego znaczenia przedmiotowego. Wyobrażenia nasze są tylko wrażeniami zmysłowemi. Pojęcie substancyi, równie jak wszystkie inne pojęcia są tylko podmiotowemi wyobraże. niami. W życiu psychicznem ograniczeni jesteśmy tylko do wlasnych wyobrażeń, i po za nie przekroczyć do rzeczywistości piepodobna. Do twierdzenia tego dochodzi H. za pomocą krytyki pojęcia prawa przyczynowości, uważajac je jako wyobrażenie podmiotowe, które wskutek przyzwyczajenia w sobie wyrabiamy, albowiem czasowe następstwo dwóch zjawisk bierzemy za zwiazek zależności jednego do drugiego, i tym sposobem wytwarzamy pojęcie przyczynv. Metafizyczna przeto wiedza jest; zdaniem H-a, niemożliwa i niepotrzebna. Sceptycyzm teoretyczny miarkuje się indy zakończające wojny Siedmioletnią i stynktem naturalnym, który nas zmusztywna jego natura wkrótce zraziła w stanie. Jak w dziedzinie poznania H. odnosi wszystko do wrażeń, tak i bem Rousseau wszedł w stosunki przy- passiones animae i wola redukują się jacielskie, ale wkrótce R. zerwał z H. do wrażeń, mianowicie są to wrażenia oskarżając go o wyzysk i obaj wolno- refleksyi. Wola zawsze jest zdeterminomyśliciele obnażali swoje zepsucie mo waną przez jakaś pobudkę. Zasada mo-

go trzymamy, wówczas czyny nasze, dwa. Jeden-wzgląd przyzwoitości, druktórym za podstawe służa egojzm i sympatya, beda dla nas i dla innych użyteczne i mile. Samobójstwo ze stanowiska moralności jest godziwe. Spra-wiedliwość jest cnotą konwencyonalną; interes zachowawczy zmusza ludzi do łaczenia się umowa w towarzystwa i dopiero wówczas powstają pojęcia sprawiedliwości i niesprawiedliwcści. W swojej Naturalnej historyi religii H. uznaje politeizm jako religie pierwotną, z politeizmu wywodzi monoteizm. Po nadto twierdzi, że człowiek nie może wiedzieć, co jest prawdą w religijnych pojęciach. Z badania historyi religii H. jako jedyny rezultat wywodzi watpliwość, niepewność. Sceptycyzm H-a miał początkowo więcej przeciwników, niż zwolenni-ków; do pierwszych należą Tomasz Reid, obrońca dogmatyzmu filozoficznego ze stanowiska zdrowego rozsadku; Tomasz Oswald, James Beattie, Józef Priestley i inni. Sceptycyzm H-a został kolebką krytycyzmu Kanta, który zresztą sam genezę swego stanowiska wywodzi od H-a, pozytywizmu Comte'a i agnostycyzmu. Jako historyk nie opiera się H. na badaniach źródłowych; prace jego historyczne odznaczają się tylko dobrym rozkładem materyalu, ale brak im gruntowności i bezstronności, (Por. J. H. Burton, Life and correspond. of D. H., Edinb. 1846; E. Blanc, Histoire de la Philosophie, Paris 1896, t. II, p. 206 n. 498; Josephus Kachnik, Historia Philosophiae, Olomucii, 1896 p. 83; ks. Dr. F. Gabryl, Noetyka, Kraków, 1900, str. 197).

Humeral, łać. humerale i superhumerale, naramiennik, albo amictus od amicire, amjacere-okryć, osłonić, amboladium, anabolagium (Por. Mabillon, Mus. Ital. II) jest to szata kościelna lniana biała chusta, długości 72 centym., szerokości 50, okrywająca szyję i ramiona kaplana, przybranego w szaty litargicz-Ma kształt podłużnego czworoboku z taśmami, przyszytemi u rogów górnych dla przywiązywania około ciała, z krzyżykiem wyznaczonym na środku u góry. H. kładzie się najprzód z ubio-rów litugicznych. W pierwszych wie-kach nie był znany. Wprowadzono go około VII lub VIII w. Powody były we Włoszech. Przyczynili się oni do

gi potrzeba ochrony zdrowia. H. według niektórych liturgistów przypomina ephod kaplanów S. Zakonu. W duchu Kła H. jest figurą przyłbicy, o której mówi św. Pawel, i którą kapłani uzbrajać się winni przeciwko pociskom szatana. Dawniej humerałem okrywano całą głowę i dopiero przy rozpoczęciu Mszy św. spuszczano go na ramiona, jak to dziś robią w niektórych zakonach, obwijając nim kaptur; w niektórych nawet kościołach trzymano na głowie humerał aż do prefacyi i wkładano go znowu po komunii. Dzisiał przy święceniu na subdyakona bp zakłada go święcacemu się na głowe, a potem opuszcza go na szyje. Według rubryki mszalnej (Rit. celebr. miss.) bierze się H. za końce, całuje się krzyżyk, i zakłada się na głowe, potem opuszcza się na szyje, taśmy zakłada się prawa na lewa na piersiach, sprowadza się na plecy i tu znowu na piersi i tu je zawiązuje się, mówiąc modlitwe: Impone... Według ogólnego zdania H. powinien być poświęcony, a forma poświecenia ogólna w rytuale "sacerdotalium indumentorum," w Pontyfikale specyalna cujuslibet indumenti. (Por. Ferraris, Amictus, edyc. z r. 1852, I, 481 str.; Gavantus edyc. z r. 1749, I, 130, 131 n. XX, XXI; ks. Nowowiejski, Ceremoniat parafialny, t. I, str. 49; A. Krazer, De Apostolicis Liturgiis, Augustae Vindelicorum, 1786, a. VI c. I, § 162—165).

Humiliaci 1) Odłam zakonu Benedyktynów. Epoka ustanowienia zakonu H-ów niewiadoma; początek ich wyprowadzają z początku XI w., kiedy cesarz Henryk II, lub Konrad II, w jednej ze swych wypraw rzymskich zebrał pewna ilość znakomitych jeńców longobardz-kich i uprowadził ich, jako zakładników do Niemiec. Ci obżałowywując sprzeniewierstwo swoje, połączyli się w kongregacyę pokutników. Kiedy stanęli przed cesarzem, ten miał ich zapytać: "czy jesteście wreszcie upokorzeni" (humiliaci); stad nazwa. Cesarz pozwolił im wrócić do kraju, wielu jednek z nich w dalszym ciągu nosiło habit i wiodło żywot zakonny. W Niemczech nazywano ich "baretinami," od czapki, którą nosili. Tę ostatnią nazwę zachowali i rozpowszechnienia we Włoszech tkactwa, którego się nauczyli w Niemczech. Do przybycia ś. Bernarda do Włoch w 1134 istnieli H. bez reguly. Ten Świety poradził im oddzielić się od żon i zamienić habit popielaty na biały, jako znak, że ze stanu pokuty przeszli do czystości. Przeistoczenie się H-ów na rzeczywisty zakon według reguly ś. Benedykta nastąpiło za sprawą ś. Jana Oldrado z Meda (w Lombardyi) który zalożył pierwszy klasztor w Rodenario, nad jeziorem Como i udzielił zakonnikom tonsure i przepisał ścisły strój zakonny. Wnet powstały nowe klasztory, które z z wielkim pożytkiem pracowały w półn. Włoszech pko Katarom. Św. Jan † w dopiero przez Inocentego III (1119 lub 1121) potwierdzony. Przez dłuższy czas zakon zachowywał ścisłą karność, powoli jednak zaczął gromadzić bogactwa, a w trop za tem zakradło się rozprzęże-170 mnichów. Wówczas ś. Karol Boromeusz zabrał się z cała energia do reformy zakonu. Wielu przyjęło reformę, lecz znalazł się łotr zakonnik, który strzelił do arbpa. Był to śmiertelny cios dla zakonu. Pius V 1570 r. ska-zał zbrodniarza na karę smierci, a za-kon bullą z 8 lutego 1571 r. zniósł na zawsze, majątki zaś przeznaczył na cele dobroczynne. Najlepsze klasztory otrzymali Klerycy regularni S. Pauli decollati. (ob. Barnabici). (Por. Holstenius, Codex regularum II 452; Helyot VI, str. 153 i nast.). — 2) H. Przydomek Waldensów (ob.).

(Ch.)Humiliatki, powstały za ś. Bernarda, gdy Humiliaci (ob.) odłączyli się od swoich żon. Te zebrały się w jednym z domów w Medyolanie i poczęły wieść żywot zakonny pod wodzą Klary Bas-soni. Do nich przyłączyło się wiele dziewie arystokratycznych, z któremi wspólnie zalożono klasztor pod wezwa- leko miasta Heng-tszeu-fu. W 1905 r. niem ś. Katarzyny. Wnet zbudowano liczono tu 6037 wiernych; 2500 katechuprzy klasztorze szpital dla trędowatych, menów; 65 gmin chreścijańskich; 22 kod którego poczęto je nazywać zakon-ścioły i kaplic; 1 seminaryum i 5 szkól; nicami szpitalnemi, obserwantkami, 11 Franciszkanów; 5 kaplanów świeca także blasonkami. Ponieważ bulla kich, 11 Franciszkanek. - Wikaryat znosząca Humiliatów nie wymieniała a plski H-u północnego obsłuwyraźnie H-tek, przeto istniały one w gują hiszpańscy Augustyanie. Wikadalszym ciągu aż do ostatnich czasów, ryusz aplski rezyduje w Szang-tan-fu. (Por. Helyot l. c. 165).

Hummelauer Franciszek o.T. J., współcz. egzegeta niemiecki, ur. w r. 1842 w Wiedniu, wstąpił do zakonu w r. 1860, wyświecony na kaplana w r. 1872, w r. 1901 zostal członkiem Komisyi biblijnej w Rzymie. Napisal Die birlische Schöpfungsbericht. 1877: Commentarius in libros Samuelis. Parisiis 1886; Com. in libros Judicum et Ruth. Tamže 1888; Com. in Genesim. Tamže, 1895, 8 o; Com. in Exodum et Leviticum. Tamže 1897, 8 o; Com. in Numeros. Tamže 1899, 8 o; Com. in Deuteronomium. Tamže 1901, 8-o; powtórnie Die bibl. Schöpfungsbericht. 1898; toż samo po francuska wyszlo p. s. Le Récit de la Création. Paris Medyolanie 1159. Zakon jego został 1900, 12-o; Das Vormosaische Priestertum in Israel. 1899; Meditationum S. Ignatii de Loyola Puncta. Friburgi Brisg. 1896, 12-0; Exegetisches zur Inspirationsfrage. 1904. (Por. Keiters, Kathol. Literaturkanie. W 94 klasztorach pozostało tylko lender. Essen 1902, 16-o; Blanc, Répertoire bibliographique. 1002, 8-0, str. 202). X. J. N.

> Hunan - prowincya Chin właściwych, obejmuje obszar ok. 216 tys. km. kwadr. na poludnie od środkowego Jang-tse-Kingu; liczy 22,169,673 mieszkańców; kraj żyzny i najlepiej nawodniony w Chinach, Główne miasto Czang-sza nad Siang-kiangiem liczy z górą 300 tys. mieszkańców.—Pod względem kościelnym H-n stanowi 2 wikaryaty apostolskie. Już w XIII—XIV apostolowal w H-n Jan a Monte Corvino; w XVII-XVIII w. na misyach pracowali Franciszkanie, zwłaszcza O. Franciszek Nicolai. W 1856 r. utworzono wikaryat apostolski dla Hunanu, który w 1879 podzielono na 2 wikaryaty: Hunanu północnego i południowego. — Wika-ryat aplski H-u południowego obsługują Reformaci; wikaryusz aplski rezyduje w Huan-sa-van, nieda-W 1905 r. statystyka podawała 1700

wiernych, 21 kościołów i kaplic; 23 Au- | Katolischer Anekdotenschatz; Weigustyanów, 2 kaplanów-chińczyków: 4 szkoły początkowe. (Por. W. E. I., t. XXIX—XXX, str. 510; Werner S. J., Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890, p. 190; Fernandez, Conspectus omnium missionum Ord. Fr. Min., ann. 1904—1905, Quaracchi, 1905, 94—99; Madras Cath. Dir., 205; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1907, t. I, k. 2046). X, C, S.

Hunanian Wartan, arcb. lwowski obrządku ormiańskiego, po ukończeniu nauk w Rzymie udal się do Armenii dla dokonania unii z Kłem, lecz uwięziony został przez tamtejszego patryarche armeńskiego. W r. 1681 przybył do Polski i został mianowany arcpem lwowskim. W r. 1691 zwołał pierwszy synod ormiańsko-katolicki do Lwowa. W r. 1698 zdal na Deodata Neresesowicza swego koadyutora rządy archidyecezyi, a sam poświęcił się dziełom miłosierdzia. (Por. Baracz, Zywoty sławnych Ormjan w Polsce. Lwów 1855, 8-a).

Hundhausen Ludwik Józef ks., egzegeta, profesor seminaryum w Moguncyi, ur. w r. 1835 w Gau-Algesheim, Napisal Die beiden Pontificalschreiben des Apostelfürsten Petrus. 1873 – 78, 2 vol. (Por. Keiters, Kath. Literaturkalender. 1902, 16-o, str. 133).

Huneryk II król Wandalów w Afryce (477—484), syn i następca Genzeryka, aryanin, srogi prześladowca katolicyzmu. Około 5000 duchownych skazał na wygnanie, do 40,000 wiernych skazał na tortury i na śmierć okrutna. W okrucieństwie nie znał miary; wszyscy którzy w jakikolwiek sposób sprzeciwiali mu się lub na których padało najmniejsze podejrzenie, byli bez litości mordowani. Smierć prześladowcy była straszna. (Por. Victor de Vite, Hist. Persec. Vandalicae; Feller, Biogr. univ.; Glaire, Dictionnaire).

Hungari Antoni, ur. 1809 w Moguncyi, proboszcz w Rödeiheim. Napisał wiele kazań, dzieł ascetycznych i t. p. i wydał wiele katolickich książek zbioro-wych, jak: Tempel der Heiligen. Frankfurt, 1867; Heilige Opfer des Herzens, ib. 1867; Gottesblumen aus dem deutschen Dichtergarten. Tamże 1867; nachts - Oster - Pflingsten - Ave Maria, Heiligen-Glöcklein, ib. 1861, 64; Katolische Volksbihliothek 1-4 t. ib. 1868; Klostergeschichten, Schaff. 1868. X, B, S.

Hunnius Idzi z Winneden w Wirtenbergskiem, ur. 1550, profesor w Marburgu. Należał do najlepszych egzegetów luterańskich swego czasu. Walczył z katolikami i kalwinami. Na stanowisku profesora w Wittenberdze wspólnie z Hutterem i Leyserem walczył przeciwko Huberowi, którego pozbawił stanowiska profesora. Umarł 1603 r. Łacińskie pisma jego wyszły w Wittenberdze 1607 --609; niema zbiorów niemieckich dzieł H-a, lecz były wydawane cześciowo.

Hunnowie (greckie Hounnoi, łacińskie Hunni). Imieniem tym pisarze starożytni, jak Ptolomeusz, nazywali barbarzyńskie, tatarskie narody azyatyckie. Obtite źródło dziejów pierwotnych Hunnów posiada historya Chińska. Dowiadujemy się z niej, że w II w. ery naszej H-ie przebywali między morzami Czarnem i Kaspijskiem i górami Ural-skiemi. Zdaje się, że H-ie, wspominani w historyi Chin, są tym samym narodem, co i Hiung-nu, który odegrał wielką rolę w dziejach państwa Chińskiego. H-ie osiedli na północy Azyi w wieku XIII; Chińczycy zwali ich "Hu" (ludy barbarzyńskie). Dzieje historyczne H-dw pewne rozpoczynają się od r. 210 przed Chrystusem. H-ie pozostawali w ciąglej wojnie z sasiadem-Chinami, W 207 roku państwo H-ów Hiung nu rozpada się na H-ów północnych i H-ów południowych. Państwo H-ów północnych pada w 93 r.: 250,000 poddaje się Chinom, pozostali przechodzą za Altaj, osiadają w stepach Uralskich i w kraju Baszkirów. Ta część Hunnów w połączeniu z Higurami, Onogurami, Sien-pi i innymi napada i pustoszy Europę. Najstarszą wzmiankę o H-ach spotykamy w Europie u Fausta z Bizancyum (pisał około 350 r.), który wspomina, że około roku 290 Tiridates, król Armenii w wojsku swojem miał oddział złożony z Alanów i Hunnów. Wszyscy pisarze współczesni (Ammianus Marcellinus) przedstawiają wygląd H-ów jako ohydny, wzrost niski, głowa spłaszczona, cera ciemna, oczy zapadłe, małe; dzień i noc

czownicze; bogactwo stanowiły duże sta- hardta 2 t. 1874; Marquart, Osteurop. da. Dzielili się na wiele niezależnych u. Ostasiat Streifzüge. 1903, str. plemion; dzicy, barbarzyńscy, pochody 301 i 367; A. Remusat, Recherches znicy plci i wieku, Miejscem pierwszego napadu H-w na Europę była Tracya, stąd pod wodzą Uldina grabili okolice Konstantynopola. W 375, zagarnąwszy Alanów, przeszli Don i zwycieżyli Um manryka, wodza Ostrogotów. Przez Ruś, Polskę i Węgry czynili napady na Zachód, docierając do Skandynawii. W roku 388 pobierają roczny haracz od cesarstwa wschodniego. Po śmierci Teodozyusza (395) wpadli do Azyi i spladrowali ją od Kaukazu do Syryi. W Europie rozlały się cztery ich zastępy: jeden pod wodzą Uldina zagroził Carogrodowi (400), drugi walczył w Italii, trzeci pod Rugilasem w Tracyi (432), czwarty pod wodzą Rusa (Rusa) pobieral danine od cesarstwa wschodniego. Wiek złoty Hunnów przypada na panowanie Attyli (430-453), który zjednoczył pod swą władzę wszystkie nieomal plemiona H-ów, nadto wiele germanskich i słowiańskich i z całą siłą 600,000-700,000 uderzył na cesarstwo zachodnie. Cofnal się z pod Rzymu na skutek wystapienia Leona I pźa (452). Po śmierci Attyli (453) rozpoczyna się upadek państwa H-ów. Synowie Attyli nie moga przyjść do zgody przy podziale dziedzietwa. Narody podbite korzystają z waśni między synami Attyli, powstają i oswabadzają się z pod jarzma barbarzyńców. Gotowie, Gepidowie, Rugowie, Herulowie, Sarmaci, Swewowie powstają przeciwko H-m. Gepidowie zwycieżaja w Pannonii nad rzeka Netad (według Jordanisa) 30,000 H-ów i syn Attyli Ellak polegli w walce, reszta ucieka nad morze Czarne. W potyczkach z Ostrogotami dwukrotnie 454 i 462 r. poko-nani, zostają wypędzeni za Dunaj. W 470 r. H-ie Dengisika pokonani przez Rzymian uciekaja na wschód, rozdrabniaja się, łaczą się z innemi plemionami (Hazarami, Bulgarami, Awarami (ob. Awarowie) i gasną w historyi. Od VII wieku nie spotykamy sie w historyi z Hunnami. (Por. De Guitnes, Histor. Géneral de H. Paryż, 5 g 1756-8; Neuman, Die Völker des südl. Russl. 1847; Thierry, Hist. d'At- 1 semin.; 1 kolegium; 30 szkól; 15 ka-

siedząc na koniu, prowadzili życie ko- tila. Paryż 1856, tłum. niem. przez Bur-

dzieja niemiecki, ur. w r. 1691 w Siegen, wstąpił do zakonu w r. 1709, uczył przez lat 6 humaniorów i retoryki, następnie poświęcił się wyłącznie kaznodziejstwu i zdobył wkrótce sławe wybitnego kaznodziei swego czasu. † w r. 1746 w Trewirze. Napisał Christliche Sitten-Lehre über die Evangelische Wahrheiten etc. Cöln 1740, 6 tomów. Kazania te wyszły w polskiem tłumaczaniu ks. Szelewskiego p. t. Kazania na niedziele i święta. Warszawa 1844, 4 t. w 12-e. Zarzucają H. nie trzyma-nie się planu, który zapowiadał na początku kazań, oraz nie zawsze szczęśliwy wyoor przykładów przytaczanych na potwierdzenie prawdy. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. Bruxelles 1804, 4-o, t. IV, k. 524-529; Glaire, Dictionnaire univers, des Sciences. 8-o, t. I, str. 1058).

Hupe - prowincya chińska. Nazwa Hupe znaczy po chińsk. "północ jeziora." Prowincya ta stanowi jakby dalszy ciag Hunanu (ob. art. Hunan) nad średnim Jang-tse-Kiangiem, głównie na pólnoc od niego. - Pod względem kościelnym Hupe od 1856 r. stanowiło wikaryat apiski, który w 1870 r. podzielono na 3 wikaryaty: Wika-ryat apiski południowo-zachodni Hupe obsługują OO. Reformaci; wikaryusz aplski rezyduje w Itszang; w 1905 r. liczono tu 7,314 katolików; 6,050 katechumenów; 91 gmin chijańskich; 42 kościoły i kaplic; 1 seminaryum; 1 kolegium; 26 szkól; 20 Franciszkanów, w tem 15 kapłanów; 8 kaplanów świeckich; 15 Franciszkanek. -Wikaryat aplski północnocno-zachodni Hupe z rezydencya w Kia-juen-ku w 1905 r. liczył 15,017 katolików: 6,350 katechumenów, 292 gminy chijańskie; 71 kościołów i kaplic;

O. afors M. Figlewich Our

płanów Franciszk.; 10 świeckich; 34 Franciszkanki.—Wikaryat aplski wschodni Hupe z rezydencyą w Utsziangsu liczył (1905 r.) 22,352 wiernych; 254 gminy chijańskie; 100 kościołów i kaplic; 1 semin., 1 kolegium; 26 Franciszkanów, w tem 24 kaplanów. (Por. W. E. I. t. XXIX—XXX, str. 526; Werner S. J., Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg, 1890, p. 189–100; Fernandez, Conspectus omnium missionum Ord. Fr. Min. ann. 1904—1905, Quarachi, 1905, 100 · 113; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1907, t. I, 2049).

X. C. S.

Hupfeld Herman, teolog protestancki, ur. w r. 1769 w Marburgu, po odbyciu tamże studyów teologii i języków wschodnich, był w r. 1818 profesorem w gimnazyum w Hanau, w r. 1825 profesorem jezyków wschodnich w Halli, a w r. 1830 teologii w Marburgu, w r. 1843 zajał miejsce swego profesora Gesenius'a w Halli 1 + tamže w r. 1866. Napisal Exercitationes aethiopicae. Lipsiae 1825; Ausführliche hebr. Grammatik. Kassel 1841; Ueber Begriff u. Methode der bibl. Einleitung. Marburg 1844; De rei grammaticae apud Judaeos antiquissimisque scriptoribus. Hallae 1846; De antiquioribus apud Judaeos accentuum scriptoribus. Tamże 1846 i nast.; De vera festorum apud Judaeos ratione. Tamże 1851 nast.; Die Quellen der Genesis. Berlin 1843; Die Psalmen übers. u. erkl., Gotha 1855-62, 4 tomy; Die heutige theosoph. u. mytholog. Theol. u. Schrifterklärung. Berlin 1861, i in-ne. (Por. Schäfler, Handlexikon der kath. Theologie. Regensb. 1883, 8-o, t. II, s. 363). X, J, N,

Huppert Filip ks., dr. teologii i filozofii, redaktor "Kölnisch. Volkszeitung," ur. w r. 1857 w Sauer-Schwabenheim. napisał Der preuss. Ministerialerlass betr.d.Lebensversicherungsgesellsch. 1896; Lehrbuch d. kathol. Dogmatik von J. B. Heinrich 1898—900, wyd. nowe; D. Protestantismus im XX Jahrhundert. 1902, i inne.

Hurban Józef Miłosław, pastor protestancki, dzielny patryota i pisarz słowacki, walczący w obronie rodaków pod r. 1646. Dla swej wysokiej wiedzy bar-

uciskiem Węgrów, którzy dążą do wynarodowienia słowaków; ur. w r. 1817 w Beckowie, nauki pobierał w Peszcie, ż w r. 1888 w Illbokem. Napisał m. i. Podróż słowaka do braci na Morawie i w Czechach. Peszt 1841. Od r. 1842—43 redagował czasopismo "Nitra," a od r. 1846 wraz z Hodżą i Szturem "Slovenskje pohladi na vedi," i inne. (Por. S. Orgelbr., Encykl. Powsz. 1900, 4-0, t. VII).

Hurdebise G. J. ks., belgijczyk, autor znakomitych i bardzo zaleconych przez krdła Deschamps'a podręczników szkolnych do wykładu hist. św. N. Test.: La Vie de Notre Seigneur. 1898, 18-o, wyd. 12-te i Histoire des Apotres et des premiers chrétiens. 1878, 18-o.

Hürmüz Edward, arcbp i uczony armeński; ur. w r. 1793 w Konstplu, przyjęty do Mechitarystów u św. Łazarza w Wenecyi, wyświęcony został na kaplana w r. 1816. Przez czas dłuższy przebywając w Rzymie, dał się poznać ze swych talentów na dworze Piusa IX i w r. 1847 został mianowany przez tego pża arcbpem Chiragh "in partibus." Napisał Zasady retoryki. Wenecya 1839. wyd. 2-ie 1856; Początki sztuki poetycznej oraz traktat o wersyfikacyi armeńskiej. 1839, i inne. Pisał też poezye i przełożył wiele dzieł, zwłaszcza klasyków greckich na język armeński.

Hurtado — nazwisko czterech uczonych teologów hiszpańskich: 1) H. IIdefons T. J. ur. w Toledo w r. 1667, został jezuitą w r. 1682, uczył gramatyki i filozofii w Alkali, teologii scholastycznej i moralnej w Madrycie. † wr. 1721 w tem mieście. Napisal dzielo Theologia moralis. Matriti 1718, in fol., w której zwalcza błędy Bajusa i Jansenistów. Napisal też funebre que el Rev N. Senor Phelipe V mando celebrar... por sus Militares defuntos etc. Madrit 1707, 4-o. — 2) H. Kacper, jezuita hiszpański ur. w r. 1575 w Mondejar, przedtem był kartuzem i profesorem teologii w uniw. w Alkali, jezuitą został w r. 1607. W ciągu lat 30 uczył teologii w Murcyi, Madrycie i Alkali, gdzie był dziekanem fakultetu. † w tem ostatniem mieście w

sta. Napisal: Tractatus de Matrimovol. in 4-0; de Beatitudine, Actibus, Bonitate et Malitia etc. Matriti 1630, 8-0; de Fide, Spe et Charitate. Tamze 1632, 4-o; de Sacramentis et Censuris. Antverpiae 1633, in vol.; De justitia et lure. Tamže 1637, 4-0; De Deo. Tamže 1642, 4-0. — 3) H. Piotr de Mendoza T. J., ur. wr. 1578 w Valmaseda, wstąpił do nowicyatu w r. 1595. Był przez lat 30 profesorem teologii w Salamance; † w r. 1651 w Madrycie. Maż wielkich zdolności i delikatnego sumienia. Napisal Disputationes a Summulis ad Metaphysicam etc. Valisoleti 1615, fol.; Disp. de Deo Homine. etc. Antverpiae 1634 fol; Scholasticae et Morales Disputationes de tribus virtutibus Theologicis etc. Salmanticae 1631, fol. 4) H. Tomasz ze Zgromadzenia Kleryków regularnych mniejszych, ur. w Toledo w r. 1589, był profesorem teologii w Rzymie, w Alkali i Salamance; wykładami swymi zdobył sławe znakomitego teologa, chociaż niektóre jego propozycye zostały potępione przez Aleksandra VII pża, † w r. 1659. Napisał: Tractatus varii resolutionum moralium de congrua sustentatione clericorum omnium. Hispali 1659; de residentia sacra. Lugduni 1660, 2 vol. in fol; Resolutiones orthodoxo-morales de vero uno proprio martyrio fidei sanguine sanctorum violenter effuso rubricato. Coloniae 1665, in fol. — w tej książce autor odrzuca męczeństwo milości. Obrona tej tezy została potępiona. (Por, Sommerzogel, Bibliothèque de la Comp. Bruxelles 1894, 2.o, t. IV, k. 532—535; Bund, Catalogus auctorum. 1900, 8.0, str. 81-82; Glaire, Diction. 8-o, t. I, str. 1059).

X. J. N.

Hurter Fryderyk Emmanuel, znakomity historyk niemiecki, konwertyta z końca XVIII i pierwszej polowy XIX w. Ur. 1787 r. w Szafhuzie, z rodziców protestanckich, od r. 1804—1806 odbywał nauki w uniw. w Gettyndze. H-r

dzo ceniony w Towarzystwie Jezusowem. cy na fakultecie racyonalizm. Już wte-Komentował uczenie Summę św. Toma- dy bronił pża Grzegorza VII przed pro-W opiniach swych był probabili- testanckimi zarzutami. Z zapałem studyował młody H-r historyę, napotkał nio et Censuris. Compluti 1627, 4-o; listy Innocentego III, czytal je z zaję-de Incarnatione Verbi. Tamże 16 8, ciem i te wywarły wpływ na całe jego 8-o; de Sacramentis. Tamże 1629, 2 życie. W 1807 r. wydal dz. Geschichte des ostgothischen Königs Theodorich. Po odbyciu egzaminów na pastora, Hr w 1808 r. obejmuje probostwo na wsi, czas wolny poświeca nauce i pisaniu dzieł, w r. 1814 wraz z bratem zakłada czagopismo: Schweizerische Correspondenz, które przez lat 20 redagował. Głębokie poczucie sprawiedliwości i prawdy pobudza go, iż zwal-cza racyonalizm i bezprawie rządu, nawet na klasztorach katolickich dokonywane. W 1814 r. też rozpoczął H-r pracę nad swem znakomitem dzielem Geschichte Innozenz III und seiner Zeitgenossen (Hamburg Gotha, 1834-1842, 4 t.). Wspaniale to dzielo pod nosił wysoko znakomity uczony katolicki Möhler; protestanci cenili erudycye, uniw. w Bazylei nadal H-owi za to dzielo stopień doktora. Lecz fanatyków raził sąd przychylny i szacunek dla katolicyzmu, jaki się w pracy tej przebijal. W 1835 r. H-r staje na czele duchowieństwa protestanckiego, jako, "Antistes i dziekan synodalny". Na tem stanowisku H-r buduje szkoly, pracuje gorliwie nad ożywieniem nabożeństwa protestanckiego, sprawiedliwie odnosząc się do duchowieństwa i klasztorów katolickich. Bpi, kaplani, nawet nuncyusz papieski w Szwajcaryi wysoko cenia zdanie H-a, zwracaja się do niego z prośbą o obronę w pismach praw katolików wobec uroszczeń rządu 1 t. p. H-r, zawsze sprawiedliwy, katolikom okazuje wiele przychylności, lecz przez to naraża sie fanatycznym wspóltowarzyszom, którzy go gwaltownie skarżą o ducha katolickiego. Broni się H-r w dz. Der Antistes Hurter von Schaffhausen und sogenannt. Amtsbruder (1840), lecz znużony napaściami, zrzeka się urzędu pastora i w ciszy pra-cuje naukowo. W 1844 r. udaje się H-r do Rzymu, ma audyencyę u papieża Grzegorza XVI i tegoż r. przystępuje do Kościola katolickiego. Sfanatyzowany tłum w Szafhuzie niszczy dom H-a, lży jego rodzinę, pastorzy czernią jego pastudyował teologie, lecz raził go panują- mięć. H-r odpowiada pięknem dzielem:

Geburt und Wiedergeburt (2 tomy, über einige berühmtete nachtriden-Schafth., 1845—1846). W 1846 r. H-ra tinische Theologen (1864—1865), już powołano do Wiednia na posadę cesarskokról. historyografa. H-r gorliwie pracował nad historya, a choć w 1848 r. zmieniono ten urząd, w 1852 na nowo go przywrócono. Cesarz mianuje H-a radca dworu i dziedzicznym szlachcicem von Amann; towarzystwa naukowe swoim członkiem; pże Grzegorz XVI i Pius IX ozdabiają orderami, wreszcie pięknego żywota H-r dokonał 1865 r. w Gracu. Dzieła hist, napisał: Gesch. Ferdinands II und seiner Eltern (Schaffh., 1850-1864, t. 11); Beiträge zur Geschichte Wallensteins (Freiburg im Breisg., 1855) i dużo innych. Wylicza je Wurzbach (Oesterr. Biogr. Lexicon, IX, 445... Por. też Henryk Hurter, Fr. r. Hurter und seine Zeit, 2 t., Graz, 1876-1877, tegoż art. u W. W., t. VI, k. 430-434; Rosenthal, Convertitenbilder, 2 wyd., t. I cz. II, 258-297; Hurter, Nomenclator theol., Oenip., 1895, t. III, k. 1076–1077, 1086; W. E. I., t. 29–30, str. 532, Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1907, t. I, k. 2050). X. C. S.

Hurter Hugon jezuita, współczesny dogmatyk, profesor-jubilat uniwersytetu w Innsbruku. Ur. 1832 r. w Szafhuzie z ojca słynnego historyka-konwertyty, Fryderyka H-r, w 1842 r. został katolikiem i poświęcił się stanowi duchownemu. W "Collegium Germanicum" w Rzymie odbył nauki filozoficzne i teologiczne ze stopniami dra filozofii (1851 r.) i teologii (1855 r.). Po otrzymaniu swieceń kapłańskich, w 1857 r. H-r zostaje jezuitą i zaraz w następnym roku (1858) profesorem dogmatyki w uniw. w Innsbruku, w roku więc bieżącym (1908) H-r, jako profesor-emeryt obchodzi 50 lat działalności profesorskiej, którą dawni i obecni uczniowie jego czczą obchodem uroczystym. Jako prof. H-r zaleca się wykładem żywym i przyjemnym, który mu jedna licznych słuchaczy, zwłaszcza, że energia i zapał pedagogiczny nie o-puszcza jubilata i w chwili obecnej. Dzieła jego świadczą o erudycyi teologicznej i nadzwyczajnej pracowitości. Obok mniejszych rozpraw, jak mowa: Obok mniejszych rozpraw, jak mowa:

Über die Rechte der Vernunft und des Glaubens (Innsbr. 1863) i artykuHus, (Job. I, I; Sam: IV, 21). Ausitis (Jer. XXV, 20). Trzy razy ziemia Hus w P. Ś. wspomniana, a wszystkie trzy wzmianki odnoszą się prawdopodo.

1871 r. rozpoczał swą encyklopedyczna prace Nomenclator literarius theologiae catholicae theologos exhibens aetate, natione, distinctos. Dzielo to od początku Kościoła aż do r. 1894 doprowadzone w 5 tomach, autor ciagle uzupelnia, poprawia (zmieniając numeracyę tomów). Ostatnie wydanie 3-ie tomu I wydał (Oeniponte) 1903 r.; tom II i III—1906 r. (t. IV i V ostatnie—2-ie wyd. 1893 i 1895). Jest to, niewątpliwie, pomnik, jaki sobie w literaturze katolickiej H-r zbudował. Również jego Compendium theologiae dogmaticae, (Oeniponte), w 3 tomach, ciagle wychodzi w nowych wydaniach. Kapitalne to dzieło zaleca obfitość dowodów dogmat., zaczerpniętych z tradycyi. Skrót tego dzieła "Medulla theologiae dogmaticae (w I tomie). Cieszy się uznaniem studyujących teologiczne nauki, jego podreczne wydawnictwo: SS. Patrum opuscula ad usum praesertim stu-diosorum theologiae (2 serye, wyd. w Innsbruku u Wagnera). Wydał też H-r slynne dz. Lessiusza De summo bono. W ostatnich czasach wydrukował cykle kazań: Entwürfe zu Fastenpredigten über die Worte Christi am Kreuze (I Zyclus. Innsbr. 1906); Entwürfe zu Marienpredigten (I Zyclus für den Maimonat) ib., Entw. zu Herr-Jesu-Predigten (vier Zyklen) i Entw. zu Betrachtungen für achttätige geistliche Übungen (ib.). Nadto art. liczne po czasopismech. (Por. W. E. I. t. 29-30 str. 532 i wskazówki z bieżącej bibliografii).

X. C. S.

Hus, imie trzech osób i nazwa krainy. 1. Hus-wnuk Sema i pierwszy z czterech synów Arama (Gen. X, 23; I Par. I. 17). Bliższe szczegóły o nim nieznane.

2. Hus—starszy syn Nahora z Mel-

chy (Gen. XXII, 20).

3. Hus — Idumejczek, syn Disana potomek Ezawa (Gen. XXXVI, 28; I Par. I, 42).

4. Hus-kraina, gr. Λοσίτις, Wulg.,

ugie do tej samej krainy. Granic jej ściśle określić się nie da. Różne są zda-nia uczonych, Gesenius (Thesaurus p. 1003) trzymając się wskazówek Job. I, 1 i nast, i opierając się na Ptolomeuszu (Geog. V, 19, 2) dowodzi, że kr. Hus była w części północnej pustyni Arabskiej niedaleko od Eufratu i Babilonu. Według innej opinii, opartej na podaniach i zdaniu starożytnych ziemia Hus była w krainie Hauran. Św. Efrem, (Prolog. in Iob, Opera Syriaca, t. I, p. 2, utrzymuje, że ziemia Hus była w Basanie, Euzebiusz i św. Hieronim, Onomast, 1862, p. 254—255), sądzą, że Job mieszkał w Astaroth Carnaim w Hauranie. Według innej jeszcze opinii kraina Hus była na pograniczu między Idumea i Arabia. Nowsi egzegeci wakazuja krainę Hus, ojczyznę Joba, niedaleko od dzisiejszej Nawa w Nugra, w Hauranie, (Wetzstein), lub też w el-Tellul na wschód od Hauranu (W. Fries.), lub też na północno-wschód od Hauranu (Friedr. Delitzsch). (Por. Wetzstein u Delitzsch, Commentar zu Hiob, ed. 2, p. 551 -604; Das Hiobskloster im Hauran und das Land Uz; W. Fries, Studien und Kritiken, XXVII 1854, p. 299 ss.; Friedr. Delitzsch, Zeitschr. für Keilschriftforschung, II, 1885, p. 87 98; Knabenbauer, Comment in Job p. 34 s.; F. Vigouroux, Diction. de la Bible, i nast. III, p. 782-783). X. R. J.

Hus Jan, patryota czeski i herezvarcha, ur. w 1396 r. w Husińcu (w południowych Czechach) † 6 lipca 1315 r. w Konstancyi na stosie. Studya H. odbywał w Pradze, gdzie 1393 r. zostal bakalarzem, a 1369 magistrem nauk wyzwolonych. W dwa lata później (1498) objął w Pradze katedrę profesorską. W 1400 otrzymał święcenia kapłańskie. W następnym r. (1401) został dziekanem wydziału filozoficznego, w zimowym zaś semestrze 1402-3 r. rektorem uniwersytetu. Nadto od 1402 r. spełniał urząd kaznodziei czeskiego w otwartej niedawno (w 1396 r.) kaplicy Betleemskiej (zniesionej 1786). Dzięki niezwyklej wymowie, dzięki stanowisku, jakie w sprawach czeskich zajął na uniwersytecie i bezwzględnemu domaganiu sie reform kościelnych, H. wkrótce stał się człowiekiem popularnym. Obok tego jednak H. coraz bardziej przejmował się zasada-

mi Wielifa (ob), którego *Trialogus*, przywieziony do Pragi przez jego przyjaciela Hieronima (w 1401), przełożył na język czeski.

Szerzeniu się Wiclifizmu sprzyjała bardzo słabość ówczesnego archpa pragskiego Wolframa († 1402), a następnie długie stosunkowo osierocenie dyceczyi.

Dopiero nowy arcybp (1403) Zbynek energiczniej działać postanowił, wskutek czego i sam H. stał się oględniejszym a nawet potępił naukę Wichfa o Najświętszym Sakramencie; było to tem konieczniejsze, że 28 maja 1403 uniwersytet pragski większością głosów potępił 45 zdań Wiclifa. Zachowanie się H. zjednało mu względy nowego arcbpa, dla tego mianował go kaznodzieją w czasie synodu (1406), zwołanego z powodu szerzących się błędów Wiclifa i delegował go do zbadania mniemanego cudu w Wilsnack.

Tymczasem 20 maja 1408 uniwersytet powtórnie potępił naukę Wiclifa. H. utrzymywał, że wiele z pctępionych zdań może być rozumianych i w dobrem znaczeniu i tyle dokazal, że przyjęto ułożona przez niego następna formule potepienia: "Aby nikt, pod karą wyłączenia z Kła, nie nauczal owych artykułów w ich znaczeniu heretyckiem, blednem lub gorszącem". W tym czasie zbieral się sobór w Pizie (1409). Król Wacław, chcąc zjednać sobie przychylność soboru, zażadał, aby duchowieństwo wypowiedziało posłuszeństwo Grzegorzowi XII H. i profesorowie czescy staneli po stronie króla, arcbp zaś i profesorowie pochodzenia niemieckiego sprzeciwili się Król, żywiąc oddawna niechęć do Niemców, skorzystał z okazyi i pozbawil ich uprzywilejowanego stanowiska w uniwersytecie (dotąd mieli trzy głosy, teraz dekretem z 18 stycznia 1409, król przyznawał im jeden). Następstwem tego bylo tłumne (15000-20000 tysięcy) opuszczenie uniwersytetu przez profesorów i studentów pochodzenia niemieckiego. H., któremu w calej tej sprawie duże przypisywano wpływy, wyrósł na bohatera narodowego, a jednocześnie pozbył się opozycyi przeciwko Wielifowi.

Śmielej przeto zaczał występować w jego obronie, nazywając go człowiekiem bożym "obok którego pragnałby posiąść miejsce w niebie". Kazania H., pochwalające zasady Wielifa o obowiązku ludzi świeckich karcenia duchowieństwa, smutne zaczęły wydawać owoce. W wielu miejscach lud znieważył duchowieństwo

Pż Aleksander V powiadomiony przez arebp Zbynka o najnowszych wypadkach w Czechach, a jednocześnie otrzymawszy skargę H. przeciwko arcbpowi, nakazał śledztwo. Tymczasem H., chcąc uniknąć zarzutu nieposłuszeństwa przeciw arcybpowi, na jego wezwanie, oddał mu swoje książki Wiclifistowskie, które arcybp (w liczbie 200) spalić kazał. Król Wacław polecił arcybpowi za spalone książki zapłacić; to bardziej uzuchwaliło zwolenników Wiclifa, a zwłaszcza głośnego Hieronima z Pragi, który teraz do nowych nawoływał gwałtów przeciwko duchowieństwu.

H., wezwany w tym czasie przez delegata pskiego do Kolonii, na żądanie króla Wacława nie stawił się osobiście, ale wysłał swego delegata. Po przeprowadzeniu śledztwa, delegat papieski (Otto Colonna, późniejszy Marcin V) wyklał H. i jego przyjaciół (w 1411) i zagroził interdyktem miejscowościom, któreby zgodziły się na pobyt H. Dzięki posrednictwu Zygmunta, króla niemieckiego, H. złożył prawowierne wyznanie wiary, chociaż w pismach swoich współczenych nie przestawał dawnych zasad bronić (De libris haereticorum legendis; Actus pro defensione Wicleffi; Defensio quorundam articulorum Wicleffi; De ablatione temporalium a elericis: De decimis).

28 września 1411 zm. arcbo Zbynek. Następca jego, starzec Albik z Uniczowa nie był w stanie zaradzić potrzebom kościoła czeskiego. Pż, przesyłając pajusz nowemu arcbpowi, dołączył jednocześnie bullę, wzywającą do wyprawy krzyżowej, przeciwko najezdcy państwa klnego, Władysławowi, królowi Neapolitańskiemu. H. z tej racyj gwałtownie (De indulgentiis sive de Cruciatu i Contra bullam Papae) wystąpił przeciw pżowi. Wobec ustawicznych napaści zwolenników H. na Kł i pża, Wacław widział się zmuszonym pod groźbą surowych kar, zabronić poniewierania osoby pża. Gdy zakaz nie poskutkował, mimo próśb H., Wacław kilku winnych ukarał śmiercią. Ciała delinkwentów H., jako relikwie męczenników, pochował w kaplicy Betleemskiej. Po tem wszyst-

kiem uniwersytet i wielu dawnych przyjaciół (Palecz, Stanisław ze Znaimu) opuściło H., duchowieństwo zaś zaniosło druga skargę do pża. Legat pski, kardynał Piotr, rozpatrzywszy sprawę, (w jesieni 1412) powtórnie wyklął H. i rzucił interdykt na Pragę. H. zaapelował do Chrystusa, ale, zniewolony przez króla w grudniu 1412 r., opuścił Pragę. W tym czasie złożył godność arcybpią

Albik, następcą został dotychczasowy bp olomuniecki Konrad Wechta, który już w lutym 1413 zwolał synod. H. przebywał wtedy u swych przyjaciół w zamku Kozihradek (na Łużycach), a później w Krakowcon (w pobliżu Pragi), gdzie wykończył główne swe dzieło: De Ecclesta i Postyllę. Synod pragski nie mógł zalatwić sprawy, to też kiedy rozeszła się wiadomość, o mającym się zebrać soborze w Konstancyi, król Zygmunt zaczał porozumiewać się z bratem swym królem Wacławem, w celu wysłania H. do Konstancyi. H. zawiadomił mieszkańców Pragi, dokad przybył w czasie synodu, że gotów jest wobec wszystkich, a nawet wobec soboru w Konstancyi (Holzwarth, *Hist. po-*wszechna t. V, str. 281) dowieść swej niewinności. Otrzymawszy więc odpowiedni glejt (list żelazny) od Zygmunta (tekst podaje W. Berger, Hus und König Sigismund 1871) H. udał się do Konstancyi, dokad przybył 3 listopada 1414 r. Jan XXII przyjął H. łaskawie, złagodził klatwe, pozwolił mieć z nim stosunki, zastrzeglszy tylko, aby powstrzymał się od spełniania obowiązków kaplańskich. H., mimo zakazu odprawiał w mieszkaniu Mszę św. i miewał w duchu wyznawanych zasad przemowy do odwiedzających go. Wobec tego sobór zmuszony był pozbawić H. wolności osobistej. (Co, jako rzecz niezbędną pochwalił cesarz Zygmunt, przybywszy w Wigilie Bożego Narodzenia 1414 r. do Konstancyi). Więzienie jego (w klasztorze Dominikanów) było lekkie, postępowano z nim jak z kapłanem, mógł pisywać listy, przyjmować odwiedzających. (Por. Palacky, Historya Czech, t. III, str. 317-379). Jan XXII wyznaczył dwie komisye do zbadania sprawy H., po ucieczce zaś jego z Konstancyi, sobór wybrał nową komisyę. Prace komisyi utrudniały układy o rezygnacye z "trzema" ówczesnymi pżami; tymczasem z Czech nadchodziły ustawiczne domagania się uwolnienia H. Wreszcie 5 czerwca 1515 stanał H. wobec soboru. Przedstawione mu książki uznal za swoje i wyraził gotowość odwołania błędów w nich zawartych, jeżell sobór o tem go przekona. Kiedy w czasie dysputy H. w obronie zdań swoich wyraźnych używać zaczął sofizmatów, sobor nakazał mu milczenie, poleciwszy odpowiadać tylko na pytania tak lub nie. H. w odpowiedzi na to obrzucił sobór gradem obelg, tak iż musiano przerwać posiedzenie. 7 czerwca I 415 mialo miejsce drugie posiedzenie w obecności Zygmunta. Na trzeciem posiedzeniu 8 czerwca odczytauo H. 26 artykułów z jego dzieła: De Ecclesia i 7 z pisma jego, przeciwko Palczowi i in-nym. H. do większej części tych zdań się przyznał, niektóre objaśniał w innem rozumieuiu, a niektórym wręcz zaprzeczył, Wobec tego sobór postawił żądanie, żeby H. oświadczył: 1)że w wymienionych artykułach pobladził; 2) że nie będzie błędów tych nauczał; 3) że je odwola publicznie. H. odmówił, został odprowadzony do więzienia, przyczem król Zygmunt dodał: "zdaniem mojem jeżeli on nie odwoła powinien być spalony" (Palacky op. cit., str. 351).

Dnia 9 czerwca sobór podal H. lagodna bardzo formule odwołania, przyczem zwracano mu uwagę, że Orygenes i św. Augustyn i in. błądzili, ale nie wahali się błędów uznać H. pozostał niewzruszony. – Dano mu czas dłuższy do namysłu, tymczasem zaś spalono dzieła jego. Po wyczerpaniu wszelkich środków łagodności, stawiono H. przed soborem (15 sessya) 6 lipca 1415 r. H. zaprotestował przeciwko temu jakoby podawał się za osobę Boską, jakoby odrzucał przeistoczenie, jakoby nauczał, że kapłan w grzechu ciężkim chrzci nieważnie. Te więc trzy punkta wykreślono z oskarżenia, pozostało jednak jeszcze trzydzieści, co do których trwal w uporze. (Wyszczególnienie błędów H. por. Mansi t. XXVII, str. 754 i nast.; Lehmkühl, Theologia moralis t. II appen.) Biedy H. naogół dotyczą pojmowania istoty Kła (społeczeństwo predestynowanych), występują przeciw hierarchii i władzy klnej, jak również zawierają, w wysokim stopniu niebezpieczną, zasadę, wykonywania wszelkiej juryżdykcyi, zarówno kościelnej, jak świeckiej.

Wobec soboru ubrano H. w szaty kapłańskie i po raz ostatni wezwano do wyrzeczenia się błędów, kiedy H. na wezwanie to pozostał gluchym, sobór dopelnil degradacyi i potępil go jako heretyka.

Štosownie do ówczesnego prawodawstwa (Zwierciadło Szwabskie wydaniu Lassberga § 313, str. 136] głosi: "Heretycy, uznani za takowych przez sądy kościelne, będą wydani władzy świeckiej i spaleni"). H. wydany wiec został władzom świeckim z prośbą, jak to zawsze czynić zwykł był Kł, aby zachowano mu życie, a skazano go tylko na więzienie. Zygmunt oddał H. elektorowi Palatynatu, ten zaś odstąpił prawa swoje magistratowi miasta Konstancyi, który tegoż samego dnia wyrok na oso-

bie H. wykonał.

Czystość obyczajów H., mogaca zaniektórych sedziów jego, a wstydzić nawet czyste poniekąd zamiary (był on najwidoczniej oblakanym marzycielem, ale nie szalbierzem), otaczają śmierć jego jakims tragizmem. Uniwersytet pragski uznal H. meczennikiem i wyznaczył świeto d. 6 lipca (wznowione przez Rokycane 1441), obchodzone przez Utrakwistów do 1623 r. H. jednak, mimo czyste osobiście zamiary, ze względu na głoszone zasady był bardzo niebez-piecznym, nietylko dla Kła, ale i dla istniejącego porządku państwowego. Zygmunt cesarz uważał H. za "najniebezpieczniejszego heretyka"

Co dotyczy "listu żelaznego" z czego niektórzy usiluja uczynić zarzut Zygmuntowi, iż nie dotrzymał danego słowa H., zaznaczyć należy, że list ten miał charakter pasportu, nie gwarautował zaś i nie mógł gwarantować H. bezkarności, gdyż w tym wypadku Zygmunt mieszalby się do juryzdykcyi soboru, czego czynić nie miał prawa. W liście tym po-wiedziano: "Polecamy każdemu poszczególe czcigodnego magistra Husa z Czech, który udaje się na sobór do Konstancyi, abyście go życzliwie przyjmowali, uczciwie traktowali, pomagali do odbycia podróży czy lądem czy wodą, i abyście. jeżeli okaże się potrzeba, bezpieczną straż mu dodali" (Por. Brück. Histoire de l'Eglise. t. II, str. 86-89). Niema że grzech śmiertelny pozbawia możności, tu więc mowy o zapewnieniu bezkarności. Tak pojmował swój list cesarz Zy- etc. London 1850, 2 cz.; The Chain gmunt, jak to okazało się w czasie dru- of Fathers etc. Tamże 1855, i inne. gmunt, jak to okazało się w czasie dru-giego badania H. d. 7 czerwca 1415 r. Cesarz na posiedzeniu tem oświadczył istotnie, że udzielił H. list żelazny na to, aby go dopuszczono do publicznego przestuchania na soborze, a kiedy to nastąpiło, on (cesarz) jest z tego zadowolony, gdyż stało się zadość jego woli. Przeciwko takiemu tłumaczeniu "listu żelaznego" H. nie protestował, ale w przemówieniu swem do cesarza dziekował zań. (Por. Holtzwarth, Historya powszechna, t. V, str. 289-295). Nawet w gwaltownem piśmie, jakie szlachta czeska po egzekucyi H. wyprawiła do soboru, niema najmniejszej wzmianki o złamaniu "listu żelaznego".

Pisma H. co do treści przejęte są Wiclifizmem. Te jednak, które ogłosił w języku czeskim, słusznie zjednały mu wybitne miejsce w rzędzie klasyków czeskich. Istotue zasługi położył H. w dziedzinie ortografii i wykształcenia jezyka literackiego. Pisma jego teologiczne ogłoszono drukiem najpierw w Historia et monumenta Ioannis Hus et Hieronimi Prag. Norymberga 1538, 2-ie wydanie w 1715; nowego wydania podjal się Palacky, Documenta Magistri Hus. Praga 1869; najnowszego wydania dokonał Flaišhans, Praga 1904-6. Wybór pism jego wyszedł w Pradze 1865—8 r. Listy H. wydał Höfler i Palacky. Najkompletniejsze zaś wydanie przygotował Mareš (2 wyd. 1901 r.) Dokladna bibliografie ob. Zibrt, Bibliografia ceské Hist. t. II, 1902. (Ob. Hefole, Conciliengeschichte t. VI i VII, Freiburg 1867 — 74. Losserth, Hus und Wyclif. Praga 1884; Denis, Husse et la guerre des Hussites, Paryż 1878; Palacky, Geschichte v. Böhmen t. III; Holzwarth, Historya powszechna tłum. polskie, t. V).

Husenbeth Fryderyk Karol ks. dr. teologii, angielski pisarz apologetyczny pko protestantom, ur. wr. 1796, był proboszczem a następnie wikaryuszem generalnym Walsh'a, wreszcie prepozytem kapituly i wikaryuszem generalnym bpa w Nordhampton; † w r. 1872. Napisal: Desence of the Creed and D.scipline of the Catholic Church etc. London 1826; St. Cyprian Vindicated etc. Norwich 1839; Emblems of Saints Wiclefitami, a od 1420 Husytami zwani)

(Por. Hurter, Nomenclator literarius. 1845, 8-o, t. III, str. 1255-56).

Hussarzewski Tomasz ks., zgromadzenia Missyonarzy w Wilnie, profesor historyi powszechnej w uniw. wileńskim + w r. 1803. Napisal m. i. Traktat o Piśmie św. Cz. I. O Ksiegach świętych. Wilno, 8-a, dzieło pełne erudycyi i glębokich poglądów; Lectio literalis Psalmorum ex variis versionibus et praecipue ex textu Hebraeo etc. Vilnae 1810, 8-:. Wiele też tłumaczył z obcych języków, m. i. "Logikę" Condillac'a. (Por. Dykcyonarz biogr. powsz. Warszawa 1851, 8-a, str. 537; Jocher, Obraz bibl. — hist. literat. Wilno 1842, 8-a, t. II, str. 34; t. III, str. VIII).

Hussovianus albo Husowczyk Mikołaj, poeta polsko-łaciński XVI w., domownik bpa płockiego Erazma, z którym bawił w Rzymie czas jakiś. Na lożu śmiertelnem będąc napisał z pobożności ku św. Jackowi jego żywot wierszem lacińskim p. t. De vita et gestis Divi Hyacinthi, poëma heroicum. Cracoviae 1525, in 4-o. Poezye H-a wydano w r. 1894 w Krakowie p. t. Carmina w ... Corpus antiquissimorum poetarum Poloniae latinorum" IV. 1894, 8-o. -- O H. pisali Michał Jezienicki dr. i Jan Pelczar (Kraków 1890, 1900). (Por. Dykcyon. biogr. powsz. 1851, 8-o; Wiszniewski. Hist. liter. polsk: Kraków 1844, 8-a, t. VI, str. 229; t. VIII, str. 176).

Husyci i wojny husyckie. Zabiegi i prosby (ostatnia 12 czerwca 1414 opatrzona 250 pieczęciami) szlachty czeskiej i morawskiej nie odniosły skutku, H. (ob) został spalony. Wykonanie wyroku uważano w Czechach za zniewage wyrządzoną narodowi i to głównie przy-śpieszyło ruch religijno-narodowy, który tak potężnie wybuchł w niszczących wojnach hussyckich.

Na wiadomość o śmierci Husa w Pradze wybuchły zaburzenia, połączone z grabieża kościolów i zniewagami duchowieństwa przeciwnego herezyarsze. Arcybp Konrad Wechta ledwie życie ocalić zdolał. Toż samo powtórzyło się na prowincyi. Zwolennicy Husa (początkowo ludowi pod obiema postaciami, (Sub u-traque specie—stąd Utrakwiści) przyjąwszy kielich jako symbol jedności. (Komunie św. dla ludu pod obiema postaciami, za zezwoleniem Husa, przebywającego w Konstancyi, wprowadził Jakóbek z Mies, proboszcz kła św. Michała i profesor filozofii w Pradze).

Husa zaś uważano za meczennika, bito medale na jego cześć, dzień 6 lipca poświęcono jego pamięci, a kler husycki, aż do upadku Utrakwizmu, obchodził święto i odprawiał Missam s. Hussi.

W tym czasie szlachta husycka zebrana na sejmie w Pradze (15 września 1415) wypowiedziała posłuszeństwo bpom; wysłała pełną pogróżek odezwę do soboru i zawarła związek, mający na celu zapewnienie swobody głosicielom zasad Husa. Katolicy zawarli w obronie Kościoła w tym samym roku lige, która mniej liczna, potrafiłaby utrzymać pokój, gdyby należycie poparl ją król Wacław i arcybp pragski. Z powodu tej właśnie obojetności zarówno króla jak i bpów pragskiego i ołomunieckiego, urzędowy legat Soboru do Czech Jan, bp litomski, nie mógł missyi swej należycie spełnić. Nic nie pomogły również zabiegi i poselstwo wysłane do Czech przez nowego pża Marcina V. Dopiero gdy Zygmunt zagroził Czechom krucyata, Wacław zdecydował się na pewne zarzadzenia, które wywołały zaburzenia w Pradze.

Podczas rozruchów tłum, biorący udział w procesyi z kielichem, gdy po-chód powstrzymać chciała służba ratuszowa, napadł na ratusz i wyrzucił oknem siedmiu radców, których na dole Wacław, tknięty apopleksyą, życie zakończył (16 sierpnia 1419). Śmierć jego stała się hasłem do gwaltowniejszego wybuchu powstania. Śród husytów, pod wodzą Jana Żyski z Trocznowa, sformo- taboryci zaczeli burzyć kościoły w Prawało stronnictwo skrajne (odrzucające dze i na prowincyi dopuszczać się o-czyściec, cześć ŚŚ., św. obrzędy i t. d.) krutnych gwaltów na kaplanach katoliod miejsca zebrań zwane Taborytami.

Królowa Zofia (wdowa), sprawujaca

rozdawać poczęli wszędzie komunię św. wach). Wezwana na sejm szlachta czeska uległa Zygmuntowi i złożyła przysiegę. Król nie miał jednak na razie dość sił, aby ostatecznie zgnieść husytyzm. Zaczął więc gromadzić wojska. Legat zaś pski 1 marca 1420 ogłosił przeciwko husytom, wskutek starań Zygmunta, bullę krzyżowa. Na wieść o tem Praga i większa część szlachty hu syckiej wypowiedziała Zygmuntowi posłuszeństwo. Taboryci pod wodzą Żyski i Pistny (zwany Mikolajem z Husińca lub Husincem) coraz wiecej zyskiwali zwolenników.

W maju 1420 r. Zygmunt na czele 50,000 wojska i 100,000 krzyżowców niemieckich wyruszył przeciwko Pradze, bronionej przez oddziały taborytów i horebitów (odłam husytów, noszacy nazwe od głównej fortecy na górze Horeb, pod Trzebochowicami). W armii Zygmunta, aczkolwiek dwakroć liczniejszej, brak było jedności, a nawet jawne zachodzily wypadki zdrady, nie mogąc przeto zła-mać orężem husytów, wszedł z nimi w układy. Husyci postawili cztery żądania, zwane artykułami pragskimi, domagali się mianowicie: 1) wolności słowa w całem królestwie dla kaznodziejów husyckich, 2) komunii św. dla wszystkich chrześcijan pod dwoma postaciami; 3) pozbawienia duchowieństwa dóbr; 4) kary na grzechy śmiertelne.

Artykuly pragskie staly sie odtąd niejako wyznaniem wiary umiarkowanego

stronnictwa husyckiego.

Dalsze rokowania z husytani nie doprowadziły do żadnych rezultatów. Zygmunt więc koronował się tylko na króla w Wyszehradzie (28 lipca 1420 r.) i, zabrawszy kosztowności kościelne i koronzamordowano. Na wiadomość o tem ne, wypłacił żołd buntującemu się wojsku, większą cześć Niemców uwolnił do domu, a sam z resztą wojska pociągnął do Kuttenberga.

Po ustąpieniu Zygmunta z pod Pragi

ckich.

24 listopada 1420 przedstawiciele stronrządy w Czechach w imieniu Zygmunta, nictw husyckich, zebrani w Pradze, ponie czuła się dośc silną, aby przeszko- zbawili praw do tronu czeskiego dynadzić Żysce fortyfikować Tabor. Dopie- styę luksemburską. Ale kiedy przyw grudniu 1419 Zygmunt, zabezpieczyw- szło do wyboru następcy głosy się poszy granice Węgier przeciwko Turkom, dzieliły. Taboryci chcieli oddać koronę przybył na sejm do Brünn (na Mora-Husińcowi, umiarkowani, a zwłaszcza Prażanie, myśleli o Jagielle. Wysłane rzeniami swoimi do Adamitów (ob) nie poselstwo do Polski powróciło z odpowiednia odmowna. Nic nie zvskało również poselstwo wysłane w tym samym celu do Witolda, Wielkiego ks. litewskiego. W tym czasie zmarł Husiniec, jedynym wiec wodzem Taborytów został Zyska, niemilosiernie pustoszacy kraj caly.

W polowie 1421 r. cale Czechy, z wyjątkiem kilku pogranicznych warowni znalazły się w reku Husytów. Tymczasem gotowała się nowa (2-a) wyprawa krzyżowa, postanowiona (21 kwietnia 1421 r.) w Norymberdze. Znów zebrało sie około 100,000 krzyżowców różnych narodowości (głównie Niemców).

Zygmunt nie przybył na czas z Węgier, Husyci wiec częściami rozbijali oddziały krzyżowców, wreszcie Żyska zadal klęskę i samemu Zygmuntowi (w styczniu 1422) pod Nebowidem i Nie-

mieckim Brodem.

Kiedy znikło widmo wojny krzyżowej zaczęty się nieporozumienia wewnetrze między husytami. Część pragnęła oddać korone Zygmuntowi Korybutowi (bratankowi Witolda), który z 5000 ludzi przybył do Czech. Zyska tymczasem nie chciał mieć jakiegokolwiek zwierzchnika nad sobą i wypowiedział wojne Prażanom (głównym zwolennikom księcia litewskiego). Cesarz Zygmunt tymczaszem wymógł na Jagielle i Witoldzie odwołanie Zygmunta Korybuta z Czech, który jednak wbrew woli stryjów w Czechach pozostał i przyjął tytuł króla czeskiego. Stronnictwo Zygmunta Korybuta, skutkiem nieprzyjaznego usposobienia Zyski względem Prażan, wzrosło znacznie. Mimo to Zyska odniósł kilka zwyciestw nad wojskami umiarkowanych i już gotował się do ostałecznej wyprawy przeciwko Pradze, gdy dzięki zabiegom Jana Rokiczana (wpływowego teologa husyckiego) przyszło wreszcie do pojednania.

Wkrótce potem Żyska gotuje się do wyprawy, przeciwko Arcyksięciu Austryackiemu Albertowi (zięciowi Zycesarza), dotkniety zaraza 12 października 1424 roku życie zakończył. Na czele Taborytów stanał stutysięczna armia, pod dowództwem teraz Prokop Wielki, albo Hoły (t. j. wielu książąt i legata Cesariniego wyrukończył. Na czele Taborytów stanał ogolony, ponieważ kiedyś był zakonni- szyła do Czech. Ale zaledwie ukazał się kiem). Część Taborytów, zbliżona wie- Prokop W. na czele swoich oddziałów,

uznała Prokopa Wielkiego zwierzchnikiem, ale przybrawszy nazwe Sierot, u-

tworzyła nowe stronnictwo.

Wszystkie te stronnictwa, zostając w ciągłych nieporozumieniach miedzy soba, każde na swoją rękę pustoszyły kraj, a zwłaszcza okolice zamieszkałe przez katolików, a nawet zapuszczały zagony do krajów sąsiednich zwłaszcza Austryi, Szląska i Polski. W 1427 Taboryci, połaczywszy się z Sierotkami, zmusili Prażan do złożenia Korybuta, poczem Rokiczana został uznany "najwyższym nadzorca wszystkich kościołów husyckich". Najazdy husytów na okoliczne prowincye, powszechna wywołały przeciwko nim niecheć, to też na wezwania Marcina V w 1427 we Frankfurcie postanowiono 3-ą przeciwko nim wyprawę krzyżową, która niestety również nie przy-

niosła żadnych korzyści.

Akcye rozpoczeli Sasi oblężeniem miasta Miess. Prokop Wielki podażył z odsieczą. Na wiadomość o zbliżających się Husytach, Sasów ogarnęła panika i uciekli w nieładzie, straciwszy w ucieczce z górą 10,000. Nie lepiej powiodło się i innym oddziałom, z wyjatkiem niewielkich korzyści odniesionych przez Szlązaków. Niepowodzenia krzyżaków bardziej jeszcze rozzuchwalily Husytów, którzy bezkarnie teraz plądrowali: Saksonię, Braudenburgię, Bawarye, Frankonie i t. d. W czasie jednej tylko wy-prawy w styczniu 1430 Prokop W. zniszczył 100 miast 1400 wsi. Wiadomość o okrucieństwach Husytów odbiła się echem aż we Francyi i skłoniła Dziewice Orleańska (w 1429) do listu do Husytów, w którym grozi przeciwko nim wyprawą jeżeli nie zaniechają gwaltów i nie pojednają się z Kościołem. Wobec tego papież wysłał znów legata do Niemiec (Juliana Cesariniego), który na sejmie w Norymberdze 1431 wezwał do nowej wyprawy. Cesarz Zygmunt ciągle jeszcze łudził się nadzieją pokojowego zalatwienia sprawy, ale kiedy Husyci zerwali wszelkie układy, wyznaczył Ele-ktora Brandenburskiego naczelnym woczwartej wyprawy krzyżowej dzem (czerwiec 1431 r.). W sierpniu 1431

rozpierzchli sie.

W tym samym czasie zmarł Marcin V (1431), nie doczekawszy się otwarcia soboru, zwołanego do Bazylei, dopiero za następcy jego Eugeniusza IV sobór zo-stał otwarty. Sobór wezwał Husytów, aby wyznaczyli delegatów do Bazylei celem porozumienia się w sprawach religijnych. Do rokowań skłaniali sie tylko umiarkowani (szlachta i miasta), taboryci i sierotki byli za dalszem prowadzeniem wojny. Po zapewnieniu ze strony soboru delegatom zupełnego bezpieczeństwa, Husyci wysłali poselstwo do Bazylei (4 stycznia 1433). Na czele poselstwa stali: Rokiczana, Peyne, Prokop W. i Wilhelm z Kosteka. Po pięćdziesięciu dniach bezpożytecznych rozpraw, czescy posłowie opuścili Bazylee, a sobór wysłał kilku z ramienia swego mężów do Pragi, aby tam próbowali zgodę przywrócić. Misya nie udała się jeszcze i dopiero drugie poselstwo osiągnelo niejakie powodzenie. W końcu 30 października 1433 (dzięki współdziałaniu Rokiczany, który miał widoki na wakujące archpstwo pragskie) przyszło do zawarcia ugody, znanej pod imieniem Kompaktatów pragskich. Husyci przyjęli cztery artykuły, z zastrzeżeniami soboru, ułożone w następujący sposób: 1) Komunia św. będzie udzielana pod dwiema postaciami w Czechach i na Morawach dorosłym, którzy tego domagać się będą; kapłani jednak powinni przytem zwracać ich uwagę, że Chrystus jest obecny pod każda postacią. 2) Grzechy śmiertelne, szczególniej publiczne, mają być karane i wytępiane podług prawa Bożego i zaleceń Ojców SS., ale tylko przez tych, którzy do tego mają prawo, i z poszanowaniem właściwego trybunału. 3) Słowo Boże swobodnie ma być głoszone przez kapłanów i lewitów, którzy otrzymali do tego zezwolenie i posłannictwo od swych przełożonych, ale porządnie i bez ujmy władzy pża, który jest najwyższym w tych sprawach kierownikiem. 4) Kościół może posiadać dobra, domy i t. d.; kapłani świeccy mogą mieć własność; ale co się tyczy dóbr kościelnych duchowni sa tylko ich administratorami i powinni wiernie nimi zarządzać, podług zaleceń Ojców; bez świętokradztwa nie moga ani oni, ani ktokolwiek inny dóbr tych so-

strach ogarnał krzyżowców i w nieladzie bie przywłaszczać. (Por. En. klng. Nowodworskiego, t. VII, str. 572-3). Kompaktaty pragskie przyjeli tylko umiarkowani (Utrakwiści albo Kalikstyni). Taboryci (pod wodza Prokopa W.) i Sierotki (pod Prokopem Mniejszym) porwali za broń. Rozpoczęła się straszna walka miedzy stronnictwami, zakończona zupelną porażką taborytów i sierotek w morderczej bitwie pod Niemieckim Brodem (30 maja 1434 r.). Obadwaj wodzowie Taborytów i Sierotek polegli w walce. Odtad oba te stronnictwa nigdy już nie miały większego znaczenia. Z miarkowanymi Husytami (utrakwistami) połączyli się teraz t. z. subuniści (t. j. ci, którzy komunikowali pod jedną postania i nigdy do Husytów nie należeli). Powoli doszedł do porozumienia z Czechami i Zygmunt (koroncwany 31 maja 1433 w Rzymie na cesarza), przebywający wtedy w Stulhweissenburgu. Sejm pragski postawił pewne warunki. z którymi udala sie deputacya do Zygmunta. D. 8 stycznia 1436 Zygmunt podpisal akt, którym uroczyście przyrzekał za-chowanie kompaktatów pragskich. W dwa miesiące później Eugeniusz IV potwierdził umowe Stulhweissenburgska, a 5 lipca t. r. zostala ona uroczyście zaprzysiężona w Iglawie na Morawach (kompaktaty iglawskie) przez cesarza i jego domniemanego nastepce Alberta, księcia austryackiego (ziecia cesarskiego). Jednocześnie legat pski Filibert (bp z Coutances w Normandyi) odebral przysiege na wierność Kościolowi od przedstawicieli duchowieństwa czeskiego, poczem Czesi uroczyście uwolnieni zostali od kar kościelnych. D. 23 sierpnia 1436 r. odbył się uroczysty wjazd Żygmunta Co Pragi i jego koronacya. W 1437 zm. cesarz Zygmunt, następ-

ca jego Albert rzadzil zaledwie dwa lata (zm. 1439), syn jego Władysław Po-grobowiec urodził się dopiero po jego śmierci. Okoliczności te posłużyły niezadowolonym utrakwistom do wzniecenia nowych rozruchów. Powodem do tego stał się głównie wzrost wpływów katolickich. Utrakwiści przestali zachowywać kompaktaty pragskie i wrogo zaczeli wystepować przeciwko katolikom i Rzymowi. Odżyły również dawne stron-

nictwa krańcowe.

Na chwile zdawało się zażegnał burzę misyami swemi św. Jan Kapistran i

przywiódł do jedności z Kościołem tysią- ba, że ogień ciągle tli się jeszcze pod poce Czechów. Po smierci Władysława Pogrobowca (1457) Czesi oddali koronę, dawnemu namiestnikowi królewskiemu, husycie, Jerzemu Podiebradowi. Koronacyi Jerzego (w 1458) dopelnlli bpi węgierscy, gdyż katolickie duchowieństwo czeskie odmówiło, a do Husytów ze względów politycznych zwrócić się nie mógł. W tym samym roku (1458) Pius II zniósł kompaktaty pragskie i zabronił używać kielicha. Jerzy legata pskiego uwięził, za co spotkała go klątwa (1462). Stosunki wzajemne między katolikami i utrakwistami stawały się coraz gorsze. Wreszcie (w 1467) przyszło pod Tauss do rozprawy oreżnej, poczem katolicy ofjarowali koronę czeską królowi wegierskiemu, Maciejowi Korwinowi. Ten gotował się już z orężem w reku opanować kraj, gdy wtem zaskoczyla śmierć króla Jerzego i Rokiczany (1471). Wtedy Utrakwiści ofiarowali korone królewiczowi polskiemu Władysławowi. Wojna z Wegrami trwala do 1479, w końcu, drogą układów, przyszło do porozumienia, Maciej ustapil. Władysław zapewniwszy swobodę religijną utrakwistom, zdołał wreszcie doprowadzić do pokoju religijnego w Kutenburgu (w 1485 r.) Utrakwizm niedługo trzymał się w Czechach. Skutkiem niecheci do Rzymu większość Utrakwistów przyjęła, wkradający się na początku XVI w. luteranizm, lub pod wpływem tegoż luteranizmu jakaś mieszanine pojeć, przypominająca mrzonki dawnych Adamitów (ob); wyznawców tych zasad najcześciej nazywano wznowionem imieniem Pikardów (ob).

W 1457 r. w Kunewaldzie pod Senftenbergiem, synowiec Rokiczany, Grzegorz dał początek nowemu odłamowi Utrakwistów t. z. Braci Czeskich (ob), których ostatecznie zorganizował Łukasz z Pragi († 1528 r.). Odlam ten zdaleka

trzymał się od reformacyi.

· W XVI w. resztki Utrakwistów dzielą losy wyznawców nauki Lutra. 1626 r. cesarz Ferdynand II opanowawszy (w czasie wojny trzydziestoletniej zbuntowane Czechy, przytłumił tu i protestantyzm i utrakwizm. W ostatnich czasach, wskutek silnie rozwinietych w Czechach idealów narodowych, a zarazem upadku wiary, tradycye husyckie wielu znajdują zwolenników i przyznać trze- wiek z Czech do Polski przybędzie, po-

piolem stosu Husa, (Por. Cochläus, Historia Hussitarum, Mainz 1549; Palacky, Urkundliche Beiträge zur Geschichte der Husitenkriege, 2 tomy 1872-4; Loserth, Beiträge zur Geschichte der Husitenbewegung 5 t. 1877-95; Denis, Hus et la guerre des Hussites, Paris 1878; Höfler, Geschichts schreiber der Hussitenbewegung w wyd. "Fontes rer. Austr." II. (1856 — 66). Calkowitą literaturę przedmiotu ob. Zibrt, Bibliogr. české hist. t. III, 1904).

Husyci w Polsce. Według Rajnolda (pod r. 1374) błędy zbliżone do Wiclefityzmu około r. 1373 szerzyli w Wielkopolsce Maciej z Janowa i Jan Milicz, czech, kanonik pragski. Ponieważ zaś Jarosław, arcybp. gnieźnieński, propa-gandzie tej niewiele się opierał, przeto Grzegorz XI, przesłał mu 1874 napomnienie, i zobowiązał go, aby podobnych nowości wprowadzać nie dozwalał. Kiedy błedy Wiclefa i Husa potepiono w Konstancyi, Mikolaj Trąba, arcybp. gnieźnieński na synodzie Wieluńsko-Ka-liskim w 1420 r. potępił je także i polecil, aby żadnemu cudzoziemcowi, przybywajacemu z Czech, nie oddawać pod zarząd szkoły parafialnej Obok tego zobowiązał bpów, aby pilnie zbadali swe dyecezye i przekonali się, czy nie ukrywaja sie gdzie zwolennicy Husa.

Jagiełło jednak, mimo że nie przyjął ofiarowanej sobie przez stronnictwo husyckie korony czeskiej i zdawał się odmawiać wszelkiego poparcia Husytom (za co w 1424 chwali go pż Marcin V. Theiner t. II, str. 25), obojętnym okiem patrzył na szerzące się w kraju błędy, a nawet na dworze miał kapłana czeskiego, który w naukach swych głosił

zasady Husa.

Z tego powodu Zbigniew Oleśnicki, podówczas bp. krakowski, zmuszony był rzucić interdykt, dopóki rzeczony kaplan bodzie na dworze przebywał. W tej będzie na dworze przebywał. sprawie udali sie do króla inkwizytorowie dominikańscy. Wobec tego Jagiełło w Wieluniu 1424 r. wydał edykt następującej treści: "każdy heretyk lub sprzyjający herezyi, albo o herezyę podejrzany, ma być schwytany i jako winny obrazy majestatu ukarany. Ktokolwinien stawić się przed bpem lub try- dzie jednak w Krakowie przeprowadzobunalem inkwizycyi, i wyznanie wiary uczynić. Każdy obywatel Polski bawiący w Czechach, jeżeli do Wniebowstąpienia Pańskiego nie powróci do kraju, będzie uważany za heretyka, dobra je-go ruchome i nieruchome zostaną skonfiskowane, a nawet dzieci jego płci obojej będą na zawsze z majątku wydziedziczone, czci pozbawione i szlachectwo utracą." Również zakazano kupcom, żeby do Czech ani ołowiu, ani broni, ani żywności nie wywozili. (Por. ks. Jan Januszowski, Statuta, Prawa i Konstytucye... Kraków 1600). Pż. Marcin V wzywał Jagiełłę, żeby wraz z cesarzem na Husytów uderzył. Król Władysław jednak przekładał nad wojnę, pokojowe załatwienie sprawy, a nawet w 1431 na zamku królewskim pozwolił Husytom odbywać dysputę z doktorami krakowskimi. Miało to miejsce w niedzielę Męki Pańskiej. Ze strony husyckiej wzięli udział: Zygmunt Korybut (książe litewski, wybrany królem czeskim przez umiarkowanych Husytów), Prokop Wielki, Piotr Payne, Biedrzyk i Wilhelm Kostka; ze strony zaś katolickiej wystąpili: Stanislaw ze Skalmierza, Mikolaj z Kozlowa, Andrzej z Kokoszyna, Franciszek Krejswic, Jan Elgot, Benedykt Hesse, Jakób z Paradyza i Elijasz z Wawelnicy. (Por. Melchior Buliński, Historya Kościoła Polskiego t. II, str. 300, 301).

Kilka dni upłynęło na bezowocnych sporach. Husyci, aczkolwiek pokonani, ustąpić nie chcieli. Bp. krakowski, Zbigniew Oleśnicki, od początku przeciwny dyspucie, nie mogąc króla od niej odwieść, aby zmusić Husytów do opuszczonia Krakowa, rzucił interdykt na na miasto, dopóki Husyci mieszkać będa, sam zaś wyjechał do Benedyktynów do Mogily. Wobec zbliżających się świąt mieszczanie zmusili Husytów do opuszczenia miasta. (Por. Golębiowski, Dzieje Polski za Władysława Ja-

gielly i Władysława III).

. Za Jagielly nieliczne stronnictwo husyckie w kraju nie odegrało znaczniejszej roli. Po śmierci Jagielly zwolenni-Spytka z Melsztyna, aby usunąć od steru dotychczas rządzące stronnictwo, wystąpili przeciwko kandydaturze dzie-

no ostatecznie, mimo oporu opozycyi, uznanie i koronacyę starzzego z Jagielończyków. W Korczynie zaś w 1438 potwierdzone zostały wszystkie dawniejsze przeciwko heretykom prawa, a szczególniej polecono pilnie sledzić zwolenników husytyzmu. Mimo jednak baczności duchowieństwa, husytyzm miał w Polsce nielicznych wprawdzie, ale możnych stronnników i obrońców.

Z powodu obostrzeń korczyńskich, opozycya husycka podniosła znowu głowe. Spytko z Melsztyna zawiazał konfederacyę i podniósł zbrojny rokosz, przyczem zajał Korczyn i złupił dobra Władysława bpa Włocławskiego i Mikolaja Lasockiego, dziekana krakowskiego. Wyciagnał przeciw niemu Oleśnicki i rozgromił go do szczetu pod Grotnikami (nad Nida), gdzie też Spytek polegi (1439). (Por. Dr. Antoni Prochaska, Oleśnicki w "Encyklop. kluej" Nowodworskiego). Podobny rokosz wzniecił w Wielkopolsce Abraham ze Zbaszyna, sędzia poznański. Walczył z nim Stanisław Ciołek, bp. poznański. Gdy Abraham, zawezwany przed sad bpi, nie stawił się, bp. rzucił nań klątwe, a interdykt na Zbąszyn. Wkrótce potem Stanisław Ciołek zakończył życie, nastepca jego, Andrzej z Bnina, obległ Zbąszyn i zmusił Abrahama do wydania pięciu księży husyckich, których, według Długosza (Lib XIII) na rynku poznańskim spalić kazal. Reszta Husytów przestraszona postępowaniem bpa uciekła do Czech; sam Abraham zaś wkrótce życie zakończył.

Baczność bpów polskich i surowe prawodawstwo nie pozwoliło zakorzenić

się husytyzmowi w Polsce.

Dalsze losy husytyzmu w Polsce, występującego pod nazwą Braci Cze-skich ob. art. prof. Brücknera. (Prócz źródel cytowanych wyżej. Por. Dr. A. Prohaska, Polska i Czechy w cza-sach husyckich. W "Roz. histor. fi-loz. Akad. um.," Kraków, 1877. Ten-że, W sprawie polsko - husyckiej, w "Przewod. Nauk" i liter." 1880 r.; St. Smolka, Polska wobec wybuchu wocy husytyzmu pod przewodnictwem jen husyckich w "Ateneum" 1878 r. J. Sutowicz, Stosunek Władgsława Jagielly do Husytów czeskich, w "Bibliot. Warszawska" 1879 r. Konrad siecioletniego Władysława III. Na zjeż- K., Husitizm w Polsce w czasopiśmie

Vlast" 1887 r., Józef Szujski, Dzieje twa narodu. (Por. E. Blanc, Histoire Polski, t. II, str. 67-70 i 82-84).

Hutcheson Franciszek, filozof, ur. w Irlandyi d. 8 sierpnia 1694 r. zm. w. Glasgowie 1746 r. Ojciec jego był duchownym kongregacyi dyssydenckiej. Po odbytych studyach w Glasgowie, H. powrócił do Dublina, gdzie założył szkołę, ale wkrótce ją zwinał, bo w r. 1729 powołano go na katedrę filozofii moralnej w Glasgowie. H. napisał: Logicae compendium; Synopsis metaphysicae; Philosophiae moralis institutio compendiaria, ethices et jurisprudentiae naturalis principia continens, Glasgow. 1745; Inquiry into the origin of our ideas of beauty and virtue, London 1725; Essay on the nature and conduct of passions and affections wirth illustrations on the moral sense. London 1728, A systeme of moral philosophy, with Some account of the life, writings character of the author by William Leechman. 2 tomy, wyd. pośmiertne, Glasgow 1755. Kompendyum logiki H-a jest pospolitym podręcznikiem szkolnym. "Synopsis metaphysicae" jest wykładem głównych zagadnień z ontologii i teodycei. W w. XI przytacza dowody istnienia Boga z ogólnego planu wszechświata, z budowy świata zwierzęcego, i ze stosunku słońca i atmosfery do ziemi, która zamieszkuje człowiek i zwierzeta. Udawadnia, że dusza ludzka jest nieśmiertelna, gdyż 1) nadzieja życia przyszłego jest powszechna, 2) dowodzenie śmiertelności duszy jest niemożebne, 3) dusza różni się zasadniczo od ciała, 4) sprawiedliwej nagrody cnoty nie osiąga się na tym świecie. W psychologii H. stoi na stanowisku Locke'a, że pojęcia jedne powstają z wrażeń zmysłowych, inne z refleksyi i że z tych dwóch żródeł pochodzi cała treść wiedzy naszej W etyce jest zwolennikiem Shaftesbury'ego, Cumberlanda i rozwija te zasade, iż życzliwość, (benevolence) sympatya są podstawami moralności i tym sposobem zakłada grunt dla szkockiej szkoły etycznej, do której należą Hume i Adam Smith. Obszernie rozwodzi się H. nad moralnością społeczną i polityką w ksiegach II i III "Systemu filozofii Włoszech, od r. 1864 był proboszczem moralności". Jest zwolennikiem konstytucyi angielskiej i broni wszechwładz- von St. Kallisto. Mainz 1861; Ein Be-

de la philosophie, Paris, 1896, t. II, p. 217)

Hutchinson Jan, hebraista, filozof i pisarz angielski. ur. 1674, początkowo był marszałkiem dworu u księcia Somerest i towarzyszył mu w podróżach po Europie. Aby poświęcić się pracom teologicznym, opuścił służbę u księcia i otrzymał od króla Jerzego I dwieście funtów rocznej zapomogi. W r. 1724 wydał H. pierwszą cześć dzieła: Mosis principia, w którem broni przeciwko Newtonowi historyi biblijnej o stworzeniu świata. Druga część wyszła w r. 1727. Wszystkie dzieła H. składają się z 13 tomów. System jego religijny znalazł wielu zwolenników, zwanych Hutchinsonistami i najdokładniej rozwiniety Thoughts concerning iest w dziele: religion (Edymburg, 1743) i na tem polega, że Pismo św. zawiera podstawy nietylko rozumnej filozofii, ale i prawdziwei religii.

Hutchison Wilhelm Antoni, oratoryanin, ur. w r. 1822 z rodziców anglikańskich, lecz już w r. 1845 przyjął katolicyzm i wstąpii do Oratoryanów, po pokonaniu tysiącznych trudności. Był przyjacielem o. Fabera. H. napisal cenna apologetyczną monografię o domku loretanskim p. t. Loretto and Nazareth, two Lectures etc. London 1863; po niemiecku w Ratysbonie 1864 r. Dzieło to opracował H. gruntownie, po odbyciu studyów w Ziemi Św.; dowiódł w niem niezbicie autentyczności Domku św. H. + w r. 1863. (Por. Hurter, Nomenclator lit. 1895, 8-o, t. III).

Huth Adam, jezuita niemiecki, ur. w r. 1696, † w 1771; był profesorem prawa kanonicznego w uniw. w Heidelbergu. Napisal Jus canonicum ad libros 5 decretalium Greg. IX explicatum. Augustae Vindelicorum 1731, 5 vol. in 8-o; Casus juridico-canonici de sponsalibus et matrimonio. Fuldae 1742, in 8-o. (Por. Bund, Catalogus auctorum 1900, 8-o, str. 82).

Hutmacher Wawrzyniec ks., ur. w r. 1829 w Kolonii, został wyświęcony na kapłana w r. 1854, żył czas jakiś we

such in Pompeji. Aachen 1863; Die zręcznie po łacinie pisanych listach i broreligiös-asketische Schrift: Sursum cordal i w. in. (Por. Schäfter, Handlex, der kath. Theologie. Regensb. 1883, 8-o, t. II, str. 374.

Hutten Ulryk v., humanista, awan-turnik literacki, ur. 21 kwiet. 1488 r. ze starej frankońskiej rodziny rycerskiej na zamku Steckelberg. Oddany w 11 r. życia do klasztoru w Fuldzie, nie czując zakonnego powołania po 5 latach wystąpił ztamtąd i został wędrownym studentem po uniwers. Erfurt, Kolonia, Frankfurt n. O., przestając z hu-manistami Crotusem Rubianusem, Cobanem Hesse i Mutianusem Rufusem. co wy rozwój. Niespokojny wedrował daopinia Niemców, nie wyjmując cesarza, zwróciła się przeciwko ks. Ulrychowi. Niebawem napisał w obronie uczonych nie prawowiernych pamflet "Trium-phus Capnionis". Udział H. w piśmie pełnem jadu i nienawiści względem Kła "Epistolae obscurorum virorum"; ogranicza się do współudziału w drugiem wydaniu, oraz przejęciu się ich duchem i forma. Jego humanistyczne przedsięwzięcia znajdowały w Niemczech szeroki poklask tak dalece, że ces. Maksymiljan 1517 uroczyście koronował go na poetę. Wnet jednak H. sprzeniewie-rzył się muzom, rzucając się w wir życia awanturniczego. W r. 1519 bierze udział w wojnie związku szwabskiego pko Ulrychowi z Wirtembergu. Wkrótce potem wiąże się z humanistami popierajacymi nowinki Lutra i pisze szereg paszkwilów oraz napaści na stolicę aplską oraz pża Leona X. Pż zażądał od cesa- nie, w 1596 przeniósł się do Witten-rza uwięzienia H-a, skutkiem czego ucie- bergi, gdzie utworzył z J. Hunniuszem ka on na zamek Franciszka v. Sickin- i Leyserem fakultet luterski i tamże gen, skad bezkarnie wylewa w nader umarł 23 października 1616 r. H. był

szurach cała swa nienawiść ku pstwu, zwac je zgorszeniem Niemiec. Najglośniejszem z tych pism było "Vadiscus sive Trinitas romana"; pisma te niebawem przetłumaczono na niemieckie. Z powodu sejmu wormackiego wypuścił w świat całą powódź paszkwilów i pam-fletów na księży, Kl, legata Aleandra, a także wystosował list do ces. Karola V. ostrzegając go przed katolickimi doradcami. Ta walka zaciekła zrobiła zle wrażenie, a ponieważ i Franc. z Sickingen, z powodu zbójeckiego napadu na Trewir, uległ banicyi, zmuszony był H. w r. 1522 udać się się do Bazylei, a gdy mu tam opieki odmówiono, do Mülhusy wywarło poważny wpływ na jego nauko- w Alzacyi. Tam to napisał "Expostulatio" przez zemstę względem Erazma lej do Greifswaldu, Rostocku, Wiednia a z Roterdamu za to, że ten odmówił wreszcie do Włoch. W tych wędrów- przyjęcia go w Bazylei i odwrócił sie od kach zapożyczał się, surowo karcąc tych, sprawy Lutra. Ponieważ pobyt w Alza-co mu pomocy odmawiali. Z tego po-cyi stał się dla H. niebezpiecznym przewodu powstała pierwsza jego książka: niósł się do Zurychu, gdzie zaopiekowal "Querelarum libri duo", akt zemsty się nim Zwingliusz. Zaciągnieta, skutpko pewnej rodzinie z Greifswaldu. Za- kiem wyuzdanego życia choroba, podko-bójstwo krewnego Hansa v. H. przez ks. pywala siły H-a, gasł powoli, bezsilny, Ulrycha z Wirtenbergu rozbudziło gniew złamany aż † 1 wrześ. 1523 r., na wycałej rodziny, skutkiem czego H. pióro spie jeziora zurychskiego Ufnau, przeswoje poświęcił zemście. Napisał tedy żywszy zaledwie 35 lat i 4 miesiące. Tapięć mów i "Phalarismus" pko mor- lent niewatpliwie duży, ale na wskroś dercy, które posiadały taką siłę, że cała przeniknięty duchem niszczycielskim; strawił życie w rozpuście i podkopywaniu dziela Bożego. Protestanci przez nienawiść do Kła katolickiego wielbią go dotąd jako filar reformacyi, w gruncie rzeczy jednak zasług tych udowodnie nie mogą, prócz roboty burzącej. Pisma H., wraz z "Epist. obscurorum virorum" wydal w 6-ciu tomach Münch, oraz lepiej Böcking w Lipsku 1859-1870. (Por. Jörg, "Deutschland in d. Revolutions periode" Berlin 1821-29: D. F. Strauss, "Ulrich v. Hutten" 2 t. 2-ie wyd. Lipsk 1871).

> Hutter Leonard, obronea "kla luterańskiego," nazywany "Lutherus redivivus", ur. w styczniu 1563 r. we wsi Nellingen pod Ulmem. Kszt Icil się w Strasburgu, Lipsku, Heidelbergu i Jenie, w r. 1594 został profesorem w Je-

(Ch.)

żarliwym obrońcą zasad swego wyzna- się do niego przygotować przez jedzenie nia. Jego dzielo: Compendium loco- i picie. (Por. Du Preau p. w. Hut; rum theologicorum ex scripturis sa- Glaire, Dictionnaire. 8-0, t. I, str. cris et libro Concordiae collectum. (Wittenberga 1610: nowe wydanie przez prof. A. Twestena w Berlinie 1863) zostało uznane z polecenia elektora saskieho Krystyana II za podrecznik przy nauce religii w gimnazyach. W tym samym duchu wydał H.: Loci communes theologici, ib. 1610. Przeciw klowi reformowanemu H. ogłosił wiele pism polemicznych: Concordia concors ib. 1614; w odpowiedzi na dzieło rektora z Zürychu R. Hospiniana: Concordia discors (1607). Przejście elektora brandenburskiego Jana Zygmunta do wyznania reformowanego zniewoliło H. do wystąpienia z pismem: Calvinista Aulico-Politicus alter. ib. 1610.

Huttler Maks. ks., publicysta katolicki, nr. w r. 1823 w Monachium, w r. 1840 wstąpił do Benedyktynów w Augsburgu, następnie studyował filozofje i teologie w Monachium, w r. 1845 wyświecony na kaplana, został prefektem seminaryum i nauczycielem studyów w w Augsburgu. W r. 1851 po obronie-niu tezy o filozofii religii Rajmunda z Sabunda otrzymał dyplom doktorski i godność profesora filozofii w Lyceum w Augsburgu. Wskutek zmian zaszłych w klasztorze, po otrzymaniu dyspensy pskiej, H. wystąpił wraz z innymi z zakonu i w r. 1854 objął redakcyę czasopisma "Postzeitung;" w r. 1859 założyl instytut literacki wraz z wielką drukarnia w Augsburgu i wydawał tu drugi dziennik prowincyonalny p. t. "Neue Augsburger Zeitung." Napisal: Siloah. 1850, wraz z Deutingerem; Katholi-Studien. Augsburg 1868—70; sche Seelengärtlein. München 1877, książka do nabożeństwa; wreszcie Die sieben Busspsalmen aus der Vulgata über-Tamże 1878. (Por. setzt u. erläutert. Schäffer, Handlexikon der kath. Theologie. Regensb. 1883, 8-0, t. II, str. 375). X. J. N.

Hutyci byli to heretycy, antyluteranie, uczniowie Jana Hutus'a. Nazywali się sami synami Izraela zesłanymi na zniszczenie Chananejczyków. Twierdzili oni, že dzień sądu już bliski i że trzeba 212),

1060).

Huxley Tomasz Henryk, fizvolog angielski, ur. w r. 1825 Ealing pod Londynem. Po odbyciu studyów medycyny i historyi naturalnej, w roku 1846-50 odbywał podróże po Oceanie Spokojnym i po archipelagu Indyjskim, w charakterze lekarza - chirurga okretowego, następnie był profesorem historyi naturalnej w szkole górniczej w Londynie i anatomii w chirurgicznem kolegium królewskiem, od r. 1874-77 rektorem uniwers. w Aberdeen, w r. 1879 członkiem korespondeutem w Akademii nauk w sekcyi zoologicznej. † w r. 1895. Występował w pismach i w prelekcyach swoich jako gorliwy zwolennik darwinizmu i on to przyczynił się do rozszerzenia tych teoryj we Francyi. Odnośnie do kwestyi przeznaczenia człowieka H. głosił "agnostycyzm," i on to właśnie pierwszy użył tego wyrazu dla oznaczenia poglądu pozytywistów na sprawę istnienia i przeznaczenia człowieka. Nie mniej jednak w poglądach swoich ulegal zmianom i sklanial sie do umiarkowańszych poglądów, odnośnie do materyalizmu; twierdził, że człowiek nie jest ostatnim wyrazem ewolucyi kosmicznej, owszem przyznawał mu siłe moralną niezależną, zdolną do pokierowania samąż ewolucyą. H. napisał wiele dzieł, z których kilka przełożono na język polski: O stanowisku człowieko w przyrodzie. 1861 (przekł. polski, Lwów 1871); Lectures on comparative anatomy. 1864; O przyczynie zjawiskw przyrodzie organicznej (przekł. polski. Warszawa 1873); Zasady fizyologii (przekł. pols. Warszawa 1873); Wykład biologii praktycznej (po polsk. Warszawa 1883); Fizyografia, wstęp do nauki o przyrodzie (po pols. 1884, 2 tomy); Wstep do nauk przyrodniczych (przekł. pols. Warszawa 1884): Hume, jego życie i prace; Mowy świeckie i inne. Pko H-i pisali De Nadaillac w "Correspondant" 1895, 10 juin, str. 835 i ks. Boulay. (Por. Blanc, Hist. de la Philos. Paris 1895, 12-o, t. III, str. 379-380; S. Orgelbr., Encykl. Powsz. 1900, 4-to, t. VII, str.

Huygens Gomar, ur. w r. 1631 w Lyra w Belgii, † w r. 1702, był profesorem filozofii w Lowanium, serdeczny przyjaciel Arnaulda i Quesnela, bronił gorliwie ich sprawy. W pismach swych ujawnił sympatye jansenistowskie, a dzieła jego przepelnione są blędami tej sekty; to też wiele z pism H-a umieszczono na indeksie, a jego samego zasuspendowano od słuchania spowiedzi, zabroniono nauczania i usunieto z uniwersyte-Napisal Breves observationes. Leodii 1693 i nast., 15 t. in 12-o; Methodus remittendi et retinendi peccata. Lovanii 1674. in 12-o (na indeksie; Theses theologicae etc. (na indeksie); Compendium Theologiae etc. (na indeksie); Conferentiae theologicae etc. Lovanii 1678-93, 5 vol. in 12-o, i wiele dzieł w obronie swej nauki. (Por. Bund, Catalogus auctorum. Rothomagi 1900, 8-o, str. 82; Goujet, Biblioth. des aut, eccles. du XVIII s.; Richard et Giraud, Bibl. sacrée).

Huysmans Joris Karol literat francuski, ur. w r. 1848, z rodziny holenderskiej, studyował nauki prawne, poświę-cił się czas jakiś urzędowaniu, wreszcie zajął się wyłącznie literaturą. Jako pisarz dał się poznać pierwiastkowo z utworów treści naturalistycznej i wysoce niemoralnej (Marthe; Les Soeurs Va-tard; En ménage i t. d). W r. 1880 wydawał ze współudziałem Zoli, Goncourt'a i innych tyhodnik "La Comédie humaine, organe de naturalisme." Oddał się nawet przez czas jakiś studyom nad okultyzmem, magią i satanizmem i opisal ohydne praktyki czczcicieli szatana w romansie, dowodzącym jak nisko upaść może człowiek, gdy sie od Boga oddali. Ale już wkrótce potem nastapil w H. przewrót i zaczął się w nim pro-ces nawracania się do Boga. W powieści En route opisal historye swego nawrócenia, które dokonało się w r. 1892. Następne jego dzielo La Cathédrale. (Paris 1898) just wspaniałą apoteozą symboliki i liturgii katolickiej, nie bez pewnych jednak naturalistycznych zwrotów i obrazów, które i w następnych, już po nawróceniu napisanych romansach znaleźć można. W r. 1900 H. wstapil do Benedyktynów jako laik j odtad pióro swoje poświecił wyłącznie współczesny. W ostatnich czasach na-

na obronę prawdy i chwalę Bożą. Jego utwory Sainte Lydwine de Schiedam (jest tłumaczenie polskie. Poznań 1895, 8-0), Les Foules de Lourdes; La Bièvre et Saint-Séverin i inne dowodzą, że nie obcą była H-i mistyka katolicka i to nie tylko teoretycznie. Z trudnością przedzierała się prawda do tego umysłu i serca oddanego pysze, zmysłowości, oplątanego spirytyzmem i kultem szatana. Lecz w końcu łaska zwyciężyła i H. przeszedlszy przez wszystkie stadya walki z samym soba, skończył na szczerem nawróceniu, którego prawdziwość stwierdził psychologicznie stan skropułów w który wpadł w ostatniej fazie zwycięstwa laski nad zepsutą naturą. Stan swej duszy w tej opoce opisał w powieści L'Oblat. Bog dopuścił na H-a srogie cierpienia długiej choroby przedśmiertnej, która po bohatersku znosił i † w r. 1907, z oznakami najżywszej pobożności i żalu za zgorszenia daue. Oprócz wymienionych wyżej napisal H.: De tout; Pages catholiques; Trois eglises et Trois primitifs; En rade; L'Art moderne. (Por. Blanc, Répertoire bibliogr. 1902, 8-0; Bethleem, Romans à lire. Cambrai 1906, 12-0, str. 174—175; Crosnier, Les Convertis d'hier. Paris 1908, 12-0, str. 26-29). X. J. N.

Hyacinth-Saint-bpstwo na Kanadzie (dioec. Sancti Hyacinthi), erygowane w 1852 r. z części dyecezyi Montréal, jest suffragania metropolity z Montréalu. Dyecezya Saint H-th obejmuje hr. Bagot, Iberville, Richelieu, Rouville, Saint Hyacinth, Missisquoi, znaczną część Shefford, Brome, część Bolton w hr. Brome i trzy parafie w hr. Verchères. W 1906 r. liczono tu 115 tys. wiernych na 130 tys. mieszkańców; 73 parafie; 120 kościolów; kaplanów świeckich 200, zakonnych 27; ok. 10 zgromadzeń zakonnych z 322 członkami męskimi i 170 żeńskimi. (Por. Werner S. J., Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisgoviae, 1890, p. 244; Canada ecclés. Montréal, 1906, 108-117; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1907, t. I, k. 2056).

X. C. S.

Hybl Franciszek, historyk czeski. pisal: Brun Querfurtsky a jeho zivotopis sv. Vojtěcha w "Cesky Casopis historycky." Praha 1898, zesz. 2, str. 73—89; Nejstarši životopisy sv. II, str. 13—36. O H. pisali: Gams, Vojtěcha. Tamže 1899, 8 o. zesz. V, str. 280—290.

Hydacyusz albo Idacyusz kronikarz hiszpański, ur. w końcu wieku IV-go w Lemica w Galicyi (dzisiejsze Jinzo de Lima w Portugalii); chlopcem jeszcze będąc udał sie na Wschód; konsekrowany w r. 427 na bpa, prawdopo-dobnie Aquae Flaviae (dzisiejsze Chaves). Do r. 468 prowadził życie pustelnicze w Betleemie. Maż skromny i pracowity, napisał Kronikę, która sam podzielił na 2 części; jedna jest jakby kontynuacyą "Kroniki" św. Hieronima, oparta na dokumentach zebranych w owych czasach i zaczyna się od r. 379; druga zaczyna się od r. 429, gdzie autor występuje jako świadek naoczny: ta druga część ma wielką wartość. Zajmuje się w niej H. przedewszystkiem Hiszpania a zwłaszcza Galicya. Kronika ta ważnym jest dokumentem do historyi klnej Swewów i Gotów w Hiszpanii. Pierwszym wydawcą tej "Kroniki" był Ludwik od św. Wawrzyńca pod pseud. Paulus Profitius piszący (Roma 1615). Podaje ją

też Migne, P. Lat., t. LI, str. 873—890; najnowsza edycya wyszła u Mommsena "Chronica minora saec.", IV, VIII, vol. II, str. 13—36. O H. pisali: Gams, Hist. de l'Eglise d'Espagne, t. II, sect. I, Ratisbonne 1864, s. 465—471; F. Baehr, Les poètes et les historiens chrét de Rome. Carlsruhe 1872, s. 208—212. (Por. Bardenhewer, Les Peres de l'Eglise. 1899, 8-0, t. III, str. 126—127; Stang, Historiogr. eccl. 1897, 12-0).

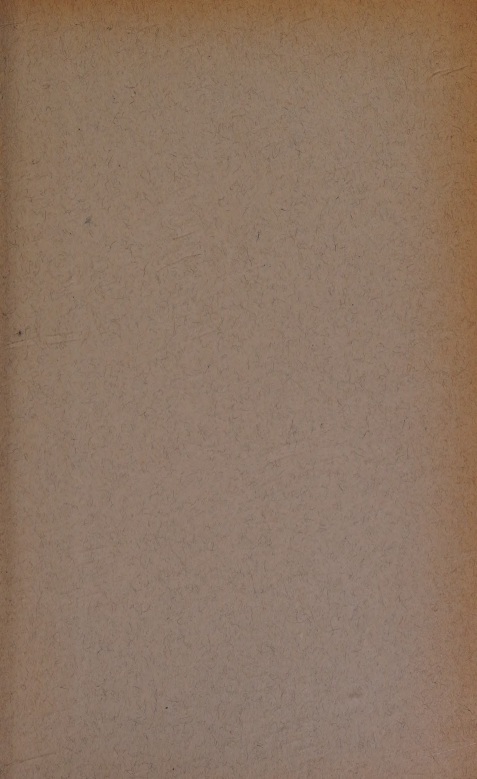
X. J. N.

Hyde Tomasz, oryentalista anglikański, ur. w r. 1636 w Billingsley, † w r. 1703 w Oksfordzie. Odznaczał się szczególniej znajomościa języka perskiego; mianowany prof. hebraj. w Oksfordzie. Dzięki swej znajomości języków wschodnich był wysylany na ważne stanowiska państwowe i klne w Salisbury i Głocester. Brał udział w wydaniu londyńskiem "Biblii Polygłotty." Z dzieł napisanych przez H. cenna jest praca Quatuor Evangelia et Acta apostolorum lingua malaica caracteribus europaeis. Oxfordi 1677, 4-o. (Por. Walton w przedm. do "Polygłotty" wyd. w Londynie; Głaire, Dictionnaire. 8-o, t. I, str. 1662).

Hyderabad ob. Haiderabad.

KONIEC TOMU XV i XVI.





O. alfono M. Figleworks O.M. E.

O. alfono M. Figlewish Olin 8.

